## 宗教間対話と内在的概念相対主義

――「概念枠」をめぐる考察 ―

星川啓慈

|論文要旨>||宗教間対話は現在さまざまな立場から論じられているし、今後も重要な主題であることに間違いはない。しかしな がら、宗教間対話およびそれについての議論のほとんどは当事者、つまり、ある宗教を信じている信者の立場からなされてい 話に対していくつかの提言をしたい。 の立場から、現在の多元的な宗教のあり方を肯定する。つぎに、特定の宗教の立場を内在的にのりこえ、宗教間対話のあるべき る。本論文は、 方向を模索する。そして、宗教間対話を成立せしめる「場」について考察する。最後に、それまでの議論をふまえて、宗教間対 特定の宗教からは距離をとって、宗教哲学の視点から宗教間対話について検討するものである。まず、相対主義

宗教間対話、概念枠、 相対主義、 自己相対化、 内在的概念相対主義、 対話の「場」

#### はじめに

定の信仰をもった人々である。筆者は特定の信仰をもつ者ではない。宗教間対話について、当事者の問題としてで 現在、 宗教間対話についてさまざまな人々が論じている。しかしながら、たいていの場合、 議論しているのは特

はなく、それから距離をおいた理論的な視点から論じてみたい。 そのさい、現実問題としてあるいは理論的な問題として、さまざまな事柄が思いうかぶが、

以下の三つの事柄を

さしあたり指摘しておきたい。(1)表面的には謙虚に対話をしているようで、実際には自宗教至上主義におちい

ていること(いわゆる包括主義もその一例である)、(2)表面的には相互理解が成立しているようでいて、 じつは

深いレベルではそれがまったく成立していないこと、(3)宗教間対話が安易なシンクレティズムにおちいること、(3)

てある

せよ、 はかりながら、 宗教に共通なものを求めることが可能か否かは、 なものとはかならずしも対立するものではなく、 めたり構成したりしていくことも、 ることは言うまでもないことだが、 現代においてはあまり価値がない。言いかえれば、一つの宗教をそれ自体として温存することだけでは済まされな また、 対話によって異宗教を知ることにより刺激をうけ、 〈すべての宗教が等しく存在している〉という認識のみに終わるありきたりの多元主義は、 ほかの宗教との共生・協同が必要である。このこととも関連して、一つひとつの宗教には独自性があ 自分の宗教をさらにすぐれたもの 可能性としては、考えられる。この場合には、 他の宗教との対話を通してそれらの宗教とともに分かち合える共通なものを求 事実問題としては、 たがいに補いあう関係にあると思われる。 (自己深化・自己拡大されたもの) に変容していく態度が、今後 自宗教至上主義におちいることなく他の宗教との共存を 現時点で断言することはできない。 個々の宗教の独自性とこの共通 しかしながら、 ζj ずれに 種々の

### 一 概念相対主義の擁護

ますます重要になってくるであろう。

宗教の多元的状況が相対主義とむすびつく可能性があることは、 言うまでもない。 のちほど、 相対主義をのりこ

2

える視点を模索するつもりである。 その理由を述べておく。 また、 相対主義には多種多様なものがあるけれども、 しかしながら、 本論文は基本的に相対主義を支持する立場をとる。 ここで言う相対主義とは 以下 -にお

相対主義と概念相対主義とを同義語として使用する。

相対主義」のことであり、

ある。しかしながら、 共同体というコンテクストのなかで生じるものである。 論も出るであろう。 ち 知識や真理を問題にするかぎり、 する第二の理由である。 わけではない。 〈真/偽・善 あったし、 まず、 のように言えば、 後述するように、 相対主義を擁護する第一の理由として、〈真/偽・善〉 現在でもそうである〉 /悪・合理/非合理などは宗教に相対的・相関的であるほかはない〉ということを直接に導出できる つまり、相対的な事実を認識することから、こうした相対主義を主張することには論理的な無理 しかしながら、 概念や言語を離れて、 例えそうだとしても、 〈宗教の極致・奥義や宗教体験は概念では捉えきれない、 という事実そのものをあげたい。 われわれは概念や言語の束縛から逃れられない〉 宗教の極致・奥義とか宗教体験といったものも、 真理や知識を論じることはできないのである。(5) 別の視点から見れば〈真/偽・善/悪・合理/非合理などをふくんだ そして、この伝統や共同体は当該の宗教独自の語彙 /悪・合理/非合理などは宗教に相関的 もちろん、 論理的にいえば、 それらを超越している〉 という主張も成り立つ。 ある宗教的伝統ない これが相対主義を支持 この事実認識 とい 相対 すなわ は宗教 概念 . う反 的 から が で

によって支えられているのである。そうだとすれば、 を受けると考えざるをえない さて、 「概念相対主義」とは、 簡潔にいえば、 〈あらゆる思考は概念に拘束されている 宗教の極致や宗教体験といえども、 (条件づけられている) 概念ないし概念枠の制約

が

の体系の言語との関係によって決定される」という説のことである。 n Ø リアリティ」を想像することは不可能である。 が属している諸集団がたまたま ば 「異なった概念は異なった世界をもたらすがゆえに、世界がどのようなものであるかは、 客観的 ・普遍的真理についてはいかなる主張も成立しない〉と主張する相対主義である。 (偶然的に)受け入れている概念枠に依存するとすれば、「何ものにも依存しな リアリティは、ある概念枠を受け入れている人々がそうであると思 真/偽・善/悪・合理/非合理などは、 ある概念体系やそ 人々

えに、

る。 的 客観的なリアリティ R・トゥリグは、 概念相対主義の典型的な考え方について、以下のように論じている。 (世界)が存在するのではなく、 異なるリアリティ (世界)がある、 ということが導かれ

異なる文化が異なる概念をもっていることや、それらの文化の成員が世界を違った仕方で見ることが、

ひとた

うものにならざるをえない。そして、異なる人々はリアリティについて異なる概念・考え方をもつがゆえに、

社会の理解が正しい理解であると想定するのはまったく傲慢である、と言うようになるまで、 び強調されたとしよう。 n はない。 ある〔つまり、自分たちが正しいということになるのだ〕。……それに照らしあわせてすべての概念体系が判 うからである。そして、これは、 こわれは本当に真実であるものは何かをめぐって、 こうして、 ほかの文化を評価することはまったく不可能になる。なぜならば、そうするためには、 そうすると、世界の正しい見方はないとか、さまざまな物事にたいするある人自身の 誰が正しいかという問題について、 われわれ自身の概念や考え方に頼らなければならないだろ 論証すべきことを前提として扱うことで それほど隔たり わ

定されるといったような、

世界を記述する中立的な方法はありえない。

それゆえ、

あらゆる概念体系の外に出ることは、

論理的に不可

明らかに、

われわれはある概念枠にも

とづいて世界について記述できるだけである。

別の言い

調しようというのである。

たり間違っていたりするような種類のものではない。(強調原著者 それぞれの概念体系は、 能である。……その結果、 われ自身の概念体系を使用することなく、 真理についてのそれ独自の基準をもっている。 われわれは、明白に、 ほかの概念体系についての評価を述べることは不可能である。 われわれ自身の概念体系の内部に閉じ込められている。 しかし、 それらはそれ自体で正しかっ われ

ども含まれている、 にする。 からである。そこで、 と考えたい。 認識論的な側面のみならず、感じ方や情緒や行為にかかわる価値論的な側面も概念枠や概念体系にふくまれる、 ここで言われている「文化」「概念枠」「概念体系」を宗教と置き換えても差し支えなかろう。また、 もちろん、 なぜならば、 と見なすことにする。そして、以下では、作業仮説として、宗教を概念枠として理解すること 宗教=概念枠だというのではない。宗教がもつさまざまな側面のうち、 概念枠や概念体系には、 たとえば科学の場合とは異なり、 ある共同体の規範・思想・信念体系・価値体系・社会生活の規則 宗教はすぐれて、 人の生き方や感じ方と関わってくる 概念枠という側面 狭い意味で を強

ŧ いうの 個 この場合に、概念枠が個人レベルのものなのか、それとも共同体レベルのものなのか、 宗教間対話について論じる本論文では、後者に力点をおいてはいるが、二つのレベルが微妙に混在していると 々の信者によって担われる、 が実態である。 また、 宗教はその担い手が存在して初めて存在しうるものであるがゆえに、 と思われる。 という重要な問題があ 共同体的な側

や概念相対主義にたいする批判も多い。そこで、M・D・バーバーの知識社会学についての議論を参照しながら、 |概念枠という観念そのものが意味をなさない」というD・デイヴィドソンを始めとして、 概念枠という考え方

概念相対主義を擁護しておきたい。概念相対主義は、前述したように、〈あらゆる思考は概念に拘束されている

対しては、<この主張自体が客観的・普遍的真理についての主張であるがゆえに、概念相対主義の主張は自己矛盾 (条件づけられている) がゆえに、 客観的・普遍的真理についてはいかなる主張も成立しない〉と論じる。これに

におちいっている〉という反論が考えられる。じっさいに、この種の批判(バリエーションはあるにしても)が、

定石のように、概念相対主義にたいしてなされる。

概念相対主義者は「概念的拘束」という視点から、次の主張を肯定することから議論を始めると言える。

(1) もしXが真理についての主張ならば、Xは概念的に拘束されている。

- そして、次の主張をつけくわえる。
- もしXが概念的に拘束されているとすれば、Xは真理であることを主張できない。
- 概念相対主義に異論を唱える者は、(1)と(2)を次の(5)を導く前提に転化させる。
- (3) 言明(1)は真理についての主張である。〔当然のことである〕
- (4) 言明(1)は概念的に拘束されている。〔(3)と(1)から〕
- (5) 言明(1)は「真である」と主張できない。〔(4)と(2)から〕
- 以上のごとく、概念相対主義は出発点としたその前提にたいして、背を向けることになる。これは自己矛盾であ

る。こうして、概念相対主義は成立しなくなる、ということになるのである。

念ないし諸概念の体系によることなく、対象(これがいかなる形態をとるものであれ)にアクセスすること、それ しかし、(2)を論破することによって、この自己矛盾を解決する道をひらく可能性もあるのではなかろうか。 概 きない理由によって、

V

るのだから、

現代の日本人はそうした行為を批判する立場にない〉とも言えよう。

生贄とか王殺しなどのように生きた人間の生命を奪うことは、

批判的 もな では 立ちうるといった見込みはない」と、個人レベルの概念枠を念頭においているものの、(읭) に満たされなければならない基準も概念的に構成されたものであろう。そうだとすれば、 であっても、真理はつねに最終的には概念化によってもたらされる以外にない。さらに、 できないのだ。 も不可能である。 らについての言明を構成することは不可能である。 ない。 なデイヴィドソンですら、 わ 'n 概念的に拘束された視点をとおすことなしには、 われ さまざまな意味における「真理」 「概念に拘束されたもの」という真理についての主張は、 は自分の概念枠を通してしか物事を見たり考えたりできないのである。 「誰かが自分の概念枠を一時的に脱ぎ捨てて、 があるけれども(対応説・整合説など)、どの意味における真理 さらに、 概念にたよらずに真理についての主張を検証すること いかなる真理 (そうしたものがあるとして) それが真である可能性を妨げない 諸概念枠を比較する有利な視点に 明言している。 ある主張が真となるため 概念枠や概念相対主義に (2)のように考える必要 に しも到 だけ

## 二 内在的概念相対主義

例が、 に越権行為だとは言えない。 (b)の言動を評価するのは、 数おおく報告されてい . る。 古代社会では、 Aという共同体の概念枠を基準としてである。 相対主義的な見方をすれば、 生きた人間を生贄にするとか、 彼らは彼らの共同体の概念枠にしたがって生きて 共同体のために王を殺すとかい aがbの言動を批判するのは、 った事 方的

概念相対主義について、さらに詳しく述べよう。Aという共同体に属している成員(a)がBという共同体の成員

しかし、

われわれには納得で

現代の日本に生きている多く

の人々には認めがたいだろう。 やはり、 われわれは自分たちの概念枠を最重要視する生き方をしているのである。

概念枠は共同体の中でわれわれが自己を形成する過程を通じて体得されたものであり、それを明文化できるわけで はない。 異なる共同体に属する者のあいだで対立・齟齬が生じることは言うまでもない。 しかし、 自分たち

得ないのである。

の共同体の概念枠以外に評価をくだす拠り所は存在しない。

ゆえに、

われわれは概念相対主義の立場に立たざるを

ある。 相対主義の立場にたてば、 われが属している共同体の概念枠にのっとって生きている限りにおいてである。 右の見解をさらに押し進めると、〈自己の概念枠に積極的に加担することができる〉という見方もできる。 ただし、問題は、 ほど、 自明なものであり、言語的・非言語的な社会生活を通じてわれわれのなかに内在化され 後述するように、自分の概念枠に安住していてよいのか、ということである。 われわれの言動が、 規範適合性・論理整合性・理解可能性などをもっているのは、 これらは言挙げできない われ 概念

う。この主張のように、自分自身の概念枠に内在して、そこからものを見たり判断したりすることを容認する相対 ついての絶対的・客観的な基準や規範などは存在しないのだから、 いて判断する以外にない〉という相対主義の主張を検討してみよう。 内在的概念相対主義」になる。 ここで、〈真/偽、 ほかの共同体の成員の言明や行動を判断するのだから、 伊藤にならって、「内在的相対主義」と呼ぶことにしたい。 善/悪、合理/非合理などは、ある宗教共同体に相対的・相関的なものであって、 この内在的相対主義は「自己相対化」をおこなうもので、 独断と偏見を容認することになるように考えられ われわれはわれわれ自身の基準や規範にもとづ さらに本論文にひきつけた呼称をつけれ 一見すれば、これはわれわれの概念枠をとお 後述するように、 これらに (する必 この

8

う。

さて、

概念枠として宗教を考えると、

〈これは一方で自律的・

自己防衛的だが、

他方で閉鎖的

対話

拒否的

るシ

という可能性がある。

しかし、概念枠としての宗教は、

右の内在的相対主義のポジティブな面に連結すること

自己相対化が、宗教間対話に意義を与えてくれる。

内在的相対主義の考え方をさらに貫徹すれば、 伊藤のような主張もうまれてくる。

とではなく、 n に出会うことはない。 n らである。 0) 内在的相対主義とは、こうした終わることなき自己相対化の過程である。(3) )基準で判断すべきなのだ。 われの自己理解の限界を露呈させるのである。 われの判定基準の相対性を自覚するために行うのだ。……しかしどこまでいっても、 ñ われは異質な文化における行為について、その妥当性を積極的に判定すべきなのだ。 ……異質な社会における行為についてその善悪 われわれの価値判断の根拠が究極的にわれわれの選択に依存していることを示すのである。 むしろ、この価値観、 われわれが絶対的に正しいからではなく、 人間観が究極的にわれわれのものでしかないことを引き受け、 これは、 決してわれ [・真偽・合理非合理など] われ 絶対的に正しい基準など存在しな の価値判断の正当性を基礎づけるこ (強調引用者 絶対的根拠の固 を判断するのは…… しかも、 われ われい ゎ 盤 わ か

積極的に対話をおこない、 これは他者の存在の正当性を認め、 は、 この自己相対化という次元で積極的な意義をもつものなのだ。 の引用で、「文化」を宗教と、「社会」を共同体と、 相互理解をふかめ、 自己深化・自己拡大に繋がるからである。多元的な状況にあっては、 他宗教を認めたうえで、自己深化・自己拡大につとめるべきであろ それぞれ読みかえてもよかろう。 なぜ自己相対化が称賛されるべきかと言えば、 内在的! 相対主 義 諸宗教は の本質

9 (317)

### 三 概念枠の内から外へ

に閉じ込められている」ということになる。また、異なる概念枠をもっている場合にはたがいの概念枠を理解する 概念相対主義の考え方を推し進めると、トゥリグが述べたように、われわれは「われわれ自身の概念体系の内部 ということになる。これこそが概念枠としての宗教がかかえる問題である。

の反面 宗教のあいだの対話や相互理解が成立しなくなってしまう。 を共有しない者には一切理解のできない閉じた in-game になってしまう> という恐れがある。この場合には、諸 たいする外部からの批判は批判とはなりえない〉などという主張に結びついていくことが想定できる。これはすぐん した体系とみなさなければならないのだろうか。 れて護教的な性格をもつ。つまり、概念枠の相違を理由に、外部からの攻撃をかわすことができるのだ。しかしそ ための基準はその宗教の内部にしか見いだされない〉〈宗教的信念は信者によってのみ理解される〉〈宗教的信念に ィトゲンシュタイニアン・フィデイズムの場合のように、〈宗教に関して、真なるものと偽なるものとを区別する 宗教の自律性を擁護できる〉ということである。概念枠としての宗教という考え方を徹底していくと、 宗教を概念枠として考える場合の魅力の一つは、〈異質な概念枠からなされる外部からの批判を避けて、 自律性をあまりにも極端に確立してしまうと、あるいはこの側面を強調しすぎると、へその宗教は概念枠 しかしながら、概念枠としての宗教を、閉じた・完結 かつてのウ

相対主義の視点から言えば、 Aという宗教共同体の成員(a)の言動をBという宗教共同体の成員(b)が理解でき あろう。

Α

という宗教共同体以外の宗教共同体の成員もそれぞれに彼ら独自の概念枠をもっているわけだが、

が

·生まれる。

不可 固 0) 体 えきれない 内にある前提に手をつけなければならない」のだ。まず、あらゆる宗教の信者は、自分たちの概念枠を用いては捉(゚ロ゚) b 前者の場合には、 |有の概念枠であったことが判明するのである。ここに、概念枠としての宗教がおちいる罠から脱出できる可能性 は自分たちの概念枠を、 か の成員の言動がそれなりに理解できるようになるのは、 は後述する 能性がうまれる原因はここにある。 「他なるもの」としてのさまざまな宗教が存在することを、 概念枠がまったく相違しているのである。 -である。 たとえそれが明文化できなくとも、 このときになって初めて、 概念枠としての宗教がおちいる問題を回避するためには、 自分たちが無意識的に依存していた概念枠が、 相手の固有の概念枠が見えてきたときー 後者の場合には 自明なものと見なしているのである。 自覚しなければならない。 (前者についても当てはまるのだが)、 「この自明性 異なる宗教共同 そもそも理解 なぜそうなる 自分たちに

な

のは、

b が

aに属していないからである。

また、

bはaの言動を間違っているとして却下することもできる。

質な概念枠や、 について考慮の余地がある、 く閉鎖的 概念枠としての宗教の完結性 とすれば、 自己完結的なものと見なす必要はないし、 これを身につけた他者と出会うことによって、 これは概念枠としての宗教が閉鎖的ではないことを示すものとなる。 言いかえれば、 ・閉鎖性は柔軟に解釈してもよい、 宗教間対話の可能性がある、ということである。 また、 そのように見なすことは、 自分が変わる(自己相対化・自己深化・自己拡大な と思われる。 すなわち、 概念枠としての宗教をまった 時代の趨勢にそぐわない 多分に可変性 自分の概念枠とは 開放 で

これ

でが A の

う。 分たちが属している宗教共同体の概念枠の独自性を認識する一方で、これを相対化するようになる。ここまでくれ 成員の眼前に提示されることによって、Aの成員は自分たちの概念枠が揺らぎはじめることを自覚する場合もあろ いう宗教現象に見られるように、 極端な場合には、 彼らの概念枠が自明性を失い、よそよそしいものと感じられるようになる。 全面的に彼らの概念枠が変貌することもある。そこまで至らなくとも、 そして、 彼らは自 回心と

彼らは自分たちを育んできた概念枠の外に出て、異なる概念枠としての宗教を理解しようとする態度をとらな

して、 軟に解釈してよい〉という主張とには齟齬がある、という批判もなされよう。これについては後ほど答えることに 以上のように述べると、第二節での〈自己の概念枠から逃れられない〉という主張と、第三節での つぎには、それではなぜ相手の固有の概念枠が見えてくるのか、どうして宗教間対話が成り立つのか、 〈概念枠は柔 を論

## 四 宗教間対話が成立する「場」と対話の可能性

じたい。

ければならない。

可能性が実現する「場」はどこにあるのだろうか、ということである。 宗教間対話が重要であるとは言っても、どのような意味でそれが可能なのだろうか。 つまり、 対話や相互理解の

概念枠がまったく異なっているとすれば、厳密にはそれらは「異なっている」とすら言えないのである。 通の比較の基準、 松本は「異なる概念枠、異なる思考様式であっても、それらが〈異なっている〉と言えるためにすら何らかの共 גע わば 〈共通の土俵〉とでも言うべきものが必要なのである」と論じている。彼にしたがえば、(ダ) これは科

> 12 (320)١

学哲学の分野における議論だが、 本論文にとっても重要な指摘である。

通の土俵が存在しないとすれば、 とも想定できる。 ならない。 か せるためには、 ない。 宗教間対話や諸宗教の相互理解が成立するためには、 ここで、宗教についての言明を、 この過程は延々と続けられることになる。こうした考え方は、宗教間対話にとって批判的な視点をもたらす、 また、 また、 新しい宗教が登場するたびに〈それをも包括する共通の土俵が生まれる〉と考えざるをえない。 何であるかは明確に言えないとしても すなわち、まず、何をもって共通の土俵とすればよい 新しい宗教が登場するたびに、 宗教間対話という問題設定自体が成立しなくなるのである。 第一次水準の言語 それと異なると考えられる宗教をも包括する、 〈共通の土俵なるものが存在する〉という可能性にかけるし (対象言語) 彼が述べているような によるものと、 のか、 という問題がある。 「共通の土俵」を捜し求めなけ 第二次水準の言語 宗教間対話を成立さ 共通の土俵が登場 もし共 れば

によるものとにわけ、 後者のレベルで対話が行なわれると考えればどうだろうか。

多種多様な宗教が併存しているという状況において、

う事態が生じるだけであろう。 って 複数の宗教が出会い、 第一次水準の言語では、 φ 対話が成立するとは考えられない。 対話や相互理解は成立しないであろう。 おのおのが自分の宗教の布教や相手の改宗をもとめて、自分の宗教の教えを説い 相互理解の可能性はないだろう。 たとえば、『聖書』と『華厳経』で使用されてい 概念枠が相違しているがゆえに、 まったく理解しあえない、 る語彙・ 概念をぶつけあ たとして ع

るのではないだろうか。ここで言う第二次水準の言語とは、 かし、 自分の宗教や相手の宗教について、第二次水準の言語で語り合うようになれば、 自分が信じている宗教から少し距離をとって、 対話の可能性も生まれ それを

もなければ日常言語でもない。自分が信じている宗教から意識的に距離をおき、 自分の宗教の言説を対象化し(それを対象言語とし)、それについて、 反省的に考察するような視点から自分の宗教および相手の宗教について語る、 で自分と相手の宗教について語るというのである。このとき、第二次水準の言語とは、 もう一段レベルのあがった水準の言語 ということを指す。 それについて反省的な眼差しを向 普遍的な論理学で 言い かえれ

でも、 れ このようにレベルをわけることによって、〈新しい宗教が登場するたびに、それをも包括する共通の土俵が生ま これが延々とつづけられる〉と考える必要もなくなるのではないだろうか。 七つの場合でも、 n 個の場合でも、 それを包括する共通の土俵は、 第二次水準の言語による言説だけだと見 対話に登場する宗教が二つの場合

けるときに発せられる説明言語のことである。

以上の点について、 义 (次頁)を使用しながら説明したい。

宗教Aと宗教Bの場合、

第一次水準の言語では対話が成立する可能性はない。

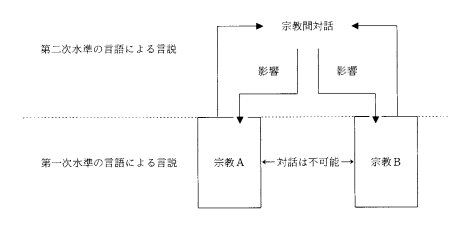
しかし、

第二次水準の言語では可

なすことができる。

うことである。 能である。この第二次水準の言語による言説に、 〈宗教間対話が成立すれば、それが自分の宗教に影響・刺激を与えて、自分の宗教が変容を被る〉とい この事情については、 対話に参加する宗教の数がいくつになっても同じである。第二次水準の言語 宗教間対話が成立する「場」を求めることができる。 そして、 重

たが、 とに、 によって宗教間対話が可能なことに、 その可変性・開放性がもたらされるのもこの第二次水準の言語においてである、 自己の宗教を相対化・深化・拡大させる根拠がある。 相手の概念枠が見えてくる根拠がある。 さらに、 さきに概念枠は可変的 また、 相手の概念枠が見えてくるこ と考えられる。 ・開放的であると論じ



るの

か

否か

という疑問

につい

ては、

論理矛盾

という謗りを受けると

7

枠

か

~ら 一

歩も出す

ない、

というわけでもない

のである。

概念枠から出

られ

分の概念枠の内側にとどまりつづけるのである。

しかしながら、

第二次

自分の宗教の概念

水準の言語によって宗教間対話をおこなうのだから、

水準の言語としての宗教言語を話すという意味にお

64

て、

どこまでも

第

次

の信者は、

宗教間対話がなされ自己相対化をおこなった後にも、

えたい Ł 絶対性をもとめることである。 ついて論じてきた。 これまで、 しょ ま述べた意味において内在的に自分の概念枠から超出する、 お わ 宗教間対話のあるべき方向と、 ij しかしながら、 ح の二つの 宗教の特徴の一 事 柄 対話が成立する を ₹. つは、 か K 調停する 自分の宗教の 場 か

批判につい 概念枠は柔軟に解釈してよいという主張とには て述べよう。 さきに 触 れた 全面的に回心する場合などを除いて、 〈自己の 概念枠 から 逃 n 5 齟 n 齬 な がある〉 ۲ 🗸 といい ある宗教 う

主

は

とに

難問である。

自分の宗教の絶対性をもとめることは宗教の本質的な性格

ほ 教の特徴であることは、言うまでもない。 敵意、 る。 については、 であろう。たとえば、梅津は複数の例をあげながら、「宗教戦争において、異質なものに対するアレルギーとか、 かの宗教を拒否することでもあるのだ。 過去においても現代においても、 不寛容なものが、心理的要素として働いていることは否定できない」と指摘している。 これは危険をもふくむ。 政治や経済などにかかわる要素も加味しなければならない。 宗教戦争なるものが世界のどこかで起こっていることが、これを裏書きする 言いかえれば、自分の概念枠に安住して、そこからしか物事を見ようと 一つの宗教を信じることは、 自分の宗教の教義と対立する教義をふくむ しかし、この自己絶対化というものが宗 もちろん、

だとしても、

つまり、

他宗教にたいして寛容になれない場合が生じる、

ということであ

そして、自宗教至上主義におちいらない方法で、自己の宗教の相対化・拡大化・深化に努めるべきであろう。 神によって諸宗教間の対立・争いは回避すべきであり、 自分が信じる宗教以外の宗教に共感的眼差しをむけることがいかに困難であるとしても、である。 けれども、 今後の世界の動向をかんがみれば、 他宗教にたいして寛容の精神をもつことが重要である。たとえ、 諸宗教の共存をもとめていく方向を模索すべきであろう。 やはり寛容の精

L

ない可能性が多分にあるのである。

る。 ことを、 つまり、 認識すべきである。 自分たちの宗教とは異質な宗教が存在すること、 概念枠が異なっているがゆえに、諸宗教間での対話や相互理解はそれほど容易なものではない 自分たちの概念枠では把握しきれない宗教が存在する のであ

諸宗教間の安易な対話や相互理解を唱道することに対しては、

必ずしも賛成できな

そうであるからといって、

それに止まらず、 他宗教にたいする寛容の精神と、 宗教間対話にたいする積極的な姿勢とをもつことに 枠が異質であれば、

異なる宗教を混淆・融合することは容易にはなしえないことを自覚すべきである。

より、 Ł わけ ではなかろうか か。 通して自己の宗教的生をさらに豊かにしてゆくこと、多元的な状況のなかで深い意味での諸宗教の共存をはかるこ めて自己を相対化してゆくこと、 そして、 などである。 現在および未来の社会においては重要である。 内在的な視点から現在の自分の宗教的立場をのりこえていく(捨て去るという意味ではない)ことが、 自分の概念枠を基準にしてほかの概念枠を見る以外に最初は道がないとすれば、この方向しか 月並みな主張だが、このような姿勢こそが宗教間対話に求められる一つの方向では 自分の宗教を他宗教との比較においてさらに深く理解すること、こうしたことを すなわち、 自己の宗教にたいする批判的な視点をも手中におさ な だろう な  $\mathcal{O}$ 

う。 間対話の重要性をふかく認識すべきことが要請されよう。 について言えば、 はそれがまったく成立していないこと、(3)宗教間対話が安易なシンクレティズムにおちいること、 自宗教至上主義におちい のような理論上のあるい は想定されるよりもはるかに難しいものであることを肝に命じるべきである。さらに、 以上のように言うのは、 また、 (2)について言えば、 現実にさまざまな宗教が存在していることを率直に認め、 っていること、 は現実の問題があるのであった。(1)表面的には謙虚に対話をしているようで、 平凡でありかつ簡単である。 概念枠の異質性や一つの概念枠の外にでることの困難さを理解し、 (2)表面的には相互理解が成立しているようでいて、 しかしながら、 そのうえで、 冒頭で指摘したように、 自己の宗教を相対化することが求めら それらを寛容の精神で受け止 (3)について言えば、 じつは深い 宗教間対話には次 である。 他宗教の レベ 実際には 、ルで 宗教 1

(326)

- 1 Council of Churches" in: Studies in Interreligious Dialogue, vol. 2, no. 2, 1992, pp. 136-151. 究所『宗教間対話の可能性と課題』一九九三年、所収)。D. C. Mulder, "A History of the Sub-unit on Dialogue of the World 宗教間対話の現状を鳥瞰するのには、以下の論文が便利である。梅津礼司「〈宗教間対話研究会〉から学ぶこと」(中央学術研
- 2 し、今後もそのことに変わりはないであろう。「安易な」シンクレティズムがいけないと言っているのである。 シンクレティズムそのものが悪いというのではない。歴史的にもシンクレティズムは宗教の発展に重要な役割をはたしてきた
- 己相対化することによって必然的に「共通なもの」が生まれてくる、という意味ではない。 は《宗教間対話の意義は自己相対化(および自己深化・自己拡大)にある》ということである。しかし、対話により諸宗教が自 れとも「究極的実在」といった超越的なものなのかといったことは、現在の筆者には判断しがたい。また、本論文の論点の一つ もしこうした「共通なもの」が想定しうるとしても、それが「平和の希求」「難民の救済」といった現実的なものなのか、そ
- 冨田恭彦『クワインとアメリカ哲学』世界思想社、一九九五年、一五八頁、参照。
- と『華厳経』で書かれている世界はまったく別物だと思われる。それらは、 述しているのであり、それらが描きだす世界は異質であると考えられる。 分析哲学の議論を見ていると、宗教はほとんど重要視されていない感がある。翻訳可能性という問題を度外視しても、 それら独自の語彙・概念によって、世界について記
- 6 R. Trigg, Reason and Commitment, Cambridge University Press, 1973, pp. 14f.
- (~) Ibid., pp. 6f.
- 8 and Moral, University of Notre Dame Press, 1982, pp. 66-79. Cf. D. Davidson, "On the Very Idea of a Conceptual Scheme" in: J. W. Meiland and M. Krausz ed. Relativism: Cognitive
- (5) Cf. M. D. Barber, Social Typifications and the Elusive Other: The Place of Sociology of Knowledge in Alfred Schutz's Phenomenology, Bucknell University Press, 1988, pp. 88-92
- (≘) D. Davidson, op. cit., p. 68.
- 11 Penguin Books Ltd., 1976, pp. 149-182 Cf. P. L. Berger and T. Luckmann, The Social Construction of Reality: A Treatise in the Sociology of Knowledge,
- 12 収)、九八-一〇二頁、参照。本論文の第二節はこの論文に負うところが大きい。 伊藤春樹「自己理解 ―相対主義、そしてそれを超えて」(丸山高司ほか編『知の理論の現在』世界思想社、一九八七年、所

- (13) 同論文、一〇一—一〇二頁。
- ophy of Religion, The Macmillan Press Ltd., 1982, chap. 4 and 5. 逆にいえば、ウィトゲンシュタイニアン・フィデイズムも 概念相対主義の一種である。 星川啓慈『言語ゲームとしての宗教』勁草書房、近刊、第五章第一節、参照。Cf. K. Nielsen, An Introduction to the Philos
- <u>15</u> 間瀬啓允「還元主義と宗教言語の意味の分析について」(『宗教研究』二三四号、一九七七年、 所収)、二四頁、参照
- 伊藤、前掲論文、一〇六頁

16

- 17 松本俊吉「概念枠の一元論と多元論」(『科学哲学』二六号、一九九三年)、一〇一頁。
- <u>19</u> 進しようとする宗教学者や宗教哲学者も発することができる。 本論文においては、この「説明言語」は信仰をもっている者が発するものだが、信仰をもっていないけれども宗教間対話を促 本論文では「翻訳」という問題は度外視している。同一言語を話しながらも、異なる宗教を信じている人々の対話を念頭にお
- (20) 梅津礼司、前掲論文、二八九頁。
- 21 の問いー の原因はあくまでも物質的利害の対立や生活権上の利害抗争であって、人々を養っている文化でも宗教でもない」(『現代宗教へ 金井新二は右のような見方に反対している。「文明文化や宗教の違いが戦争の原因だなどと考えてしまうのである。 -宗教ブームからオウム真理教へ』教文館、一九九七年、九九頁)。

# キェルケゴールにおける「単独者」と他者の問題について

源 宣

<キーワード> 「単独者」の二重性、蓋然性の放棄、主体的信仰、使徒、伝える(伝達)、隣人愛 重性が、その孤立化の主張が一層熾烈になる一八五〇年前後に於いても見受けられる、ということを明らかにする。 との連帯を生むと考えたからである。本稿では彼が他者との連帯を「隣人愛」に求めていたという点に着目し、その具体相の一 しかしながら、キェルケゴールは本来この概念に対して、「ただ一人の者」と「各人」という二重の意味を与えている。彼が 合が少なくはない。その一因として、彼がその後年に於いて、個別者の唯一性や孤独を特に強調したということが挙げられる。 つを彼の後期に於ける使徒観の中に求めた。そしてこの観点の下に他者との連帯についての彼の論を追い、「単独者」の持つ二 「単独者」にこのような二重性を付与したのは、各人が神の前で徹底した自己の唯一性を自覚することこそが、逆説的に、他者 一般にキェルケゴールの「単独者」という概念は、排他的で非社会的な人間を云うものにすぎないと見做される場

品中最右翼に位置する概念の一つであると云えよう。だが、このようなキェルケゴール自身による頻繁な言及にも である。以来、キェルケゴールは著作の様々な場面でこの概念に言及しており、その使用頻度から云えば、彼の作 となる概念である。彼がこの言葉を初めて公にしたのは、一八四三年に刊行された『二つの建徳的講話』に於いて 21

「単独者(der Einzelne)」という概念は、キェルケゴール(Søren Aabye Kierkegaard, 1813-55)の思想の主軸

関 『わらず、「単独者」という概念の意味内容は、 必ずしも正確に読者に伝わっているとは云い

だが他方この概念は、 味があると述べている。 ものでもあるという。 の差異」(GWS., 109) を云うものであり、「総ての者の中のただ一人の者(der Einzige von allen)」を表すという。 八四八年に執筆された『わが著作家活動に対する視点』の中で、彼はこの「単独者」という概念には二重(1) 即ち、 「人間=一般的なもの」(Ebd., 109) をも意味しており、「各人 (Jedermann)」に当て嵌まる 彼によれば、「単独者」とは一方に於いて「知性、 彼はこの「単独者」という概念に対して、「ただ一人の者」と「各人」という全く相 教養等々に関しての人間と人間との間

反する二つの規定を行っているのである。

解され得る。 まり、 ことができるし、 重性の付与という一見矛盾した視点を通して彼が真に伝えんとしていたのは、「単独者」に成るとは「各人が為す らば、そのような人は誰もが する筈のものと考えられているのである。一人一人の人間が神の救いを自己自身の問題として主体的に受け取るな のこの一人に成るということ、それこそが神によって救われんと欲することに外ならない」(Ebd., 100) という。 る二つの規定を与えたのは何故なのであろうか。キェルケゴールによれば、「すべての者がそれであり得るところ 合には、 キェルケゴールの「単独者」概念に於けるこのような「二重性 神の前に於ける自己の単独性の自覚とは、 互いに相容れない側面を持っていると云えよう。 ここから明らかなことは、 また、 各人がこの一人になるべきである」(Ebd.,100)ということを主張するものであった、 「単独者」として救いに与かることができるであろう。それ故に、「単独者」への二 キエ ルケゴールの「単独者」は決して一切の他者を排斥することを目的と キェルケゴール一人だけが享受し得る特権ではなく、万人に該当 では、 キェルケゴールが「単独者」にこのような相反す (die Doppelheit)」は、ごく常識的に考える場

一の意

する思想なのではないということである。 しても示すことを目的として彼が設定したものであると考えられる。 これは寧ろ、 人間が自己を主体的に獲得する為の手掛かりを、 この点に、 キエ ルケゴール の 単 |独者| 他者に対 の持

つ二重性の本来的な意義があると云えよう。

独者」 上での注目すべき場面の一つとして捉え、 撃を通じて自らの孤立的姿勢をより一層顕在化させるようになった一八五〇年前後を、 性重視の主張へと変化を見せている。このことから、 他者との関係を彼がどのように捉えていたのか、 との関わりを検討する。 自身のキリスト教観に着目し、これに即して既製キリスト教に対する彼の批判の要点、 者との関わりについてのキェルケゴールの考え方を検証してみる。 に理解することは困難であろう。そこで本稿ではその予備的考察として、キェルケゴー 単独者 かしながら、 という概念から払拭してしまったのであろうか。この点を明らかにしなければ、 像であると見做す向きも少なくはない。 右のような「単独者」 次にこのことを手掛かりにして、 の明確な二重性は、一八五〇年以降の著作に於いては極端な単独性 その時点に於ける「単独者」の二重性という問題、 ということを考察する。 それでは、 後期キェルケゴールの孤立的な 熾烈化を見せ始めた孤立化の主張の背後で「単独者 後年のキェルケゴールは その具体的な手順として、 . 及びそれと 彼の 彼の 「単独者」こそが彼本来 ルが既製キリスト教への攻 「各人」という規定を「単 「単独者」論を綜合的 まずキェルケゴー 及び 単独者」 「単独者」 「単独者」 論を考える · 孤立 と他 概念

何をもってキェルケゴール独自のキリスト教観と見做すの か という問 いには様々な回答が与えられるであろ

ع

ル

まり、 る ることにより、 ち う。 ~に存在しており、 ここでは、 キリスト教的な信仰についてのこのような規定は決して目新しいものではない。 |私が今ここでキリスト教的なものと呼ぶもの――、それは、 人間がその生涯に於いて時間の内に現れた永遠なるものと出会うこと、換言すれば、自己を越えた存在が確 一八四六年に刊行された『非学問的後書き』に於ける彼の次のような言葉から考察を始めたい。 自らの永遠の浄福を確信するに至るということである」(AUN2,,73)という言葉である。これはつ しかもそれが歴史の内に出現したということに自己が気づかされる、ということを意味してい 信仰者が時間の内で或る歴史的なものと関係 それ故にここから判断する限 即

それに基づいて彼は、 ( ) そこで以下では、 と云うのも、 そこからキェルケゴール自身の求めるキリスト教的なものの本質を見て取ることができ、 キェルケゴールのギリシャ哲学に対する批判的態度を手掛かりにしてこの問題を考えてみた キリスト教に於ける「単独者」の意義を明らかにしていると云えるからである。

ŋ

キェルケゴールのキリスト教規定は独自性を欠いた単なる一般論にすぎないかのようである。

1

者が時間の内で或る歴史的なものと関係すること」であると規定する。ここで言及されている「或る歴史的なも ゴールは 学とキリスト教との融合、つまりキリスト教を知的に理解しようとする態度全般に及ぶ。そしてこれらをキェル ギリシャと、 の場合にキェルケゴールが批判の対象とし、 「思弁的キリスト教」と呼ぶ。これに対して、先に述べたように、 その最大の英雄たるソクラテス」(AUN2.,72)であるが、より広くは、ソクラテス以降のギリシャ哲 異教として捉えているのは、直接的には 彼は自らの求めるキリスト教を 「知性の代表者としての 対に獲得され得ないと見るのである。

は、 キエ このような観点に基づいたキリスト教と異教 たロゴス」(HCT. 16)を意味している。そしてまさにこの「一人の人格性の中に受肉した」という捉え方こそが 対して当の自己が如何に主体的に関わるか、 67 リスト ル 自らが求める真にキリスト教的なものは、 ケゴールのキリスト教規定の目的は、単なる理論上の概念規定を改めて確認しようとすることにあるのではな 彼のキリスト教規定からは、 ルケゴール自身のキリスト教への態度表明を読み取ることができる。そしてこの視点の故に、 ·教独自の視点であり、ギリシャ哲学とは全く異なる「特別にキリスト教的な理念」(ibid.. 16) 例えばティリッヒ (Paul Tillich, 1886-1965)の云う「[キリストという] 一人の人格的生の中に受肉し 「或る歴史的なもの」、即ち「一人の人格性の中に受肉した」という特別な理念に つまり、 (特にギリシャ哲学)との区別は一般に良く知られた論であるが、 彼が思弁的キリスト教と呼ぶ知的な方面からの信仰への関与では絶 時間の内でその理念に自己が如何にして関係するかという、 キェルケゴ なのである。 1 ル

のキリスト教徒は「自分が手に取り、 に固執していると批判する。 彼はこのような視点に即して周囲の状況を眺め、 例えば彼は一八五一年から五二年にかけて執筆された『汝ら自ら審け』の中で、(4) 手で触れることのできるもの以外は何も信じないし、全く信じてはい 当時の世間 般のキリスト教徒は理性にとって確かなものだけ

すぎない 愛してい (US., 126) という結論を下すに至る。 という。 ・るような振りをしつつも、 と云うのも、一般のキリスト教徒は自らの目には見えぬ神の存在を根本的には疑っており、 その実 キェルケゴールによれば、 「誰も信じてはおらず」(Ebd., 126)、 世間に蔓延している所謂キリスト教徒は神を信じ ただ自分自身だけを信じてい るに

ような神への疑いを捨て切れぬ者にとって、自らが信ずる対象は結局は目に見える自己のみになってしまう、

と彼

在を疑って「閉じこもっている」人間に対しても――-遍くその御手を差し伸べているのである。この万人に差し伸 その個々の者を知っている」(GWS.,100) と彼は云う。つまり、神は人間の都合に関わりなく、万人に べられた神の御手こそが理性を越えて信ずべき唯一の確実な事柄だったのであり、そしてこの神の御手に我が身を abschlißsen)」にすぎないとも表現する。それに対して、神は と彼は考えているのである。このような人間を、キェルケゴールは「自己自身に閉じこもっている(sich in selber には思われたからである。そして、神への疑いとは、差し伸べられた神の御手を信じきれぬ人間理性の産物である 「無数の数百万の者達を見渡し続けており、 ――神の存

2

委ねるところに、

彼は真に開かれた自己を見出していたと云えよう。

こそが、彼自身の確立すべき信仰、 いうことである。この場合に彼の云う絶対的な確実さとは、理性の下した判断によって獲得されるものではなく、 (US., 129) と。このことは言い換えれば、 ましてや総てのキリスト教的な敢行は、蓋然性とは反対側に存するのであり、 scheinlichkeit) 知的・思弁的に捉えて〈ほぼ正しいと思われる〉というのではなく、 理性の産物である〈神への疑い〉を捨てるということについて、キェルケゴールは「蓋然性(die Wahr-理性にとっては不確実な事柄に対して信をおくことなのである。そしてこの確実さを獲得すること の放棄」という表現で次のようにも語っている。即ち、「総ての宗教的な敢行 つまり蓋然性を放棄した信仰であったと云うことができるであろう。 彼が自らのキリスト教の根幹と見做した「時間の内での人と神との出会 蓋然性を放棄するところに存する」 〈絶対に確かなこと〉としていると (das Wagen)

巡るその独自性があると云えよう。

5 が 主体的に歩み寄る決断を為しているという点なのである。「勝利と敗北とが同程度に存する」信仰に対して彼自身 神を絶対的に信頼しようとも、 確 性と敗北 てキェ る」という主体的 がらここで重要なことは、 な信仰を追究するところにこそ、 ない :かに勝利をおさめるとは直接的には保証されていないのである」(Ebd.,130)と述べている。 「如何に」関わってゆくかという主体的な歩みを為すことによって、更に云えば、 蓋然性を放棄するという表現でキェ かしながら、 ルケゴ のである。 0 口 1 能性とが同じ程度に、 ルは、 それでは彼の云う蓋然性の放棄とは、 これが、 な働きによって、 「神への信頼に於いて賭するために蓋然性を放棄するに際しては、 たとえ救われなくとも、 蓋然性を放棄するということである。たとえ賭するのが神への信頼であったとしても、 それによって必ず救われるという保証はないと考えられているのである。 彼は自らの求めるキリスト教信仰の本来的な在り方を見出したのである。 その不確実性は寧ろ信仰上の確実性へと変貌する。 まさに同程度に存在するということを、 ルケゴールが捉えるキリスト教の真意、及びキリスト教的なものの解釈を それでもキェルケゴールは、 或る意味で信仰への盲従と云えないだろうか。 自分自身ではっきりと認めなけ 差し伸べられた神の御手に対して 不確実な事柄を敢えて「信ず そして、 賭する時には勝利 即ち、 このような主体的 如何に人間 これについ ればな か . の 可

間ば このような独自のキリスト教信仰 そして、このすり替えが、「私が苦悩しなくても良いようにしてくれたばかりか、 かりが見られ、 そこには 「キリスト教の為に一切を捧げた人々がいた、 他者の獲得した信仰を自らの信仰の出発点にすり替えてしまっている人が多すぎると批判 についての考え方から、 キェルケゴー ということに頼って生活をしている」(Ebd., 165)人 ルは同時代のデンマーク国教会を更に攻 他人が鞭打たれ、 十字架に

る。

磔にされ、 焚き殺された等々ということから巧妙にも金を稼ぎ、 更には名誉や名声をも手に入れられるようにして

くれた」(Ebd., 160-161) という。 つまりキェルケゴールは、 当時のキリスト教界の人々の大半は自らの苦悩から逃

避してしまい、その結果、彼らには信仰を主体的に「わがものとする」姿勢が全くみられないと捉えているのであ

る。

3

とする人間を、彼は真のキリスト者、 いのである。これをキェルケゴールは重視する。そして、このように信仰の問題をただ一人身をもって問い続けん ることはできないであろう。自分の問題は、当の自己がその渦中に入り、身をもって引き受けなければ解決し得な れを望む当人だけの問題である。 に問う。 ところで、主体性とは全く個人的な事柄である。 まず、自己がただ一人の者として神と向き合うという点にある。人間にとって信仰獲得とは、 自己が神と直に一対一の対応関係を結ぶことであると理解されよう。大切なことは、主体的な信仰を求める という行為は、 誰にも肩代わりしてもらうことのできぬ、 その為には、 即ち「単独者」と呼ぶ。 いくら他者と神との対峙を外側から眺めていても、 それ故に、キェルケゴールの強調する〝神との出会いを主体的 その人一人の問題として現れてくる。これは云 自らの信仰を得 あくまでもそ

キリスト教によれば、このことは実際総ての単独者に叶えられていることなのだ」(US,,194)と述べ、「単独者」と

当の自己と他者との連帯が生ずる縁もあるという。彼は、「どんな人間でもやはり神との関係を持っている。

は、

だがその一方で、

キェルケゴールによれば、

人間が

「単独者」として自己の個別性を徹底的に自覚することに

う。

「犠牲を捧げ、苦悩しつつ、キリスト教を宣べ伝える為に現世的なものを実際に断念するか

表現し、 キェルケゴールが、 両立していると考えられる。そしてこの「単独者」の生の在り方を、 の二重性という問題は、 キェルケゴールは自らの求めるキリスト教信仰に基づく生活の本来的な在り方を見出しているのである。 えて云えば、「各人」が単独の「一人」として生き、そして互いに「単独者」どうしとして対峙することの中に、 Įλ (Nächstenliebe)」という概念で捉え、その実践例の一つを使徒の生き方の中に見出していると云える。 .う主体的信仰者への道は、キリスト者に成ることを求める「各人」に開放されていると見做している。 またそれを彼の時代に於いて如何なる形で具現化しようとしていたのか、 「単独者」に於ける隣人愛やその具体的実践形式としての使徒的生活をどのようなものとして 既製キリスト教への彼の批判が更に激化する一八五○年前後に於いても、このような形で 彼はイエス・キリ ということを次に検討してお ストの云う「隣人愛 「単独者 言葉を換

#### =

く。

傾向は、 の前 を、 が強まるにつれて、 使徒的生活への彼の明確な回帰願望は、一八五〇年頃からより鮮明に表面化する。そしてキェルケゴールのこの 彼は繰り返し行うようになるのである。 !に於いて孤独であるのみならず、共同体に於いても孤立した存在であるべきだと受け取れるような先鋭的主張 彼の「単独者」に於ける他者観を考察する上で、 彼が恰も他者を排斥するが如き論を展開するようになるということである。 一例を挙げると、 最大の難問を我々に突き付ける。 前掲の『汝ら自ら審け』の中で彼は次のようにも云 それは、 「単独者」 使徒 への とは 称賛

―これはより高

教ではないと告白するか。この、 次の形式であるー する「あれかこれか」は、前者の「より高次な形式」以外の何物でもないとキェルケゴールは云う。 或いは、 現世的なもの・時間的なものを確保しはするが、その際にこの宗教は元来キリスト あれかこれかのいずれか一つなのである」(US., 166)。そして、「単独者」が決定

彼がこの一文で謳っているのは、明らかに「単独者」に於ける世俗からの孤立化の姿勢であり、

前述の

単

ルの

下では また、 しか目を向けぬ孤立者へと「単独者」の概念を変化せしめたのであろうか。そこでこの点を明らかにする為に、 云えば、 前に定めた二重性を内包した「単独者」という概念に対して、 とほぼ同じ意味合いを持つ存在に外ならないと思われさえするであろう。 者 「単独者」は、 の二重性と矛盾する考え方である。彼のこのような主張のみに目を向ける限り、 使徒への回帰願望の強化という彼の思想上の変移から、その「単独者」とは、結局のところ、中世の隠修士 「隣人愛」についての彼の論を手掛かりにして考えてみる。 総ての者がそれであり得るところの一人という自他の双方へ開かれた存在から、 他の個々人との具体的な関わりを放擲しさる方向へと傾いて行ったことになると云えよう。 根本的な改訂を加えたのであろうか。 では本当にキェルケゴール 確かに後期キェ 自己と神との関係のみに より具体的に は、 ルケゴ 自らが以 Ì

以

1

エ

彼は 丰 「大衆は虚偽である」(GWS.. 100) と述べ、「単独者」と大衆との間には何らの接点もなく、 ルケゴールが一八四〇年代後半の著作群に於いて、「単独者」 (die Nächste)」との二種に分別し、 大衆という在り方を激しく攻撃したことは良く知られている。 の周囲にいる他者を「大衆 従って両者間 (die Menge)」 IJ 例えば この交

の意識

の下で結ばれるように、

総ての入間

が

単

班者]

という神の前に在る個別者に徹することにより、

「無限の平等が存在し得る」

(ZRF., 19)

な人間と人間との間には、

神の前で互いに全く対等な者どうしとしての

的 流 か は つ具体的 切成立し得ないと見る。 の行う交際とは、 な交わりを持つことのできない存在を意味する。 互いに具体的な顔を持った隣人どうしによる真摯な交わりでなければならぬと云う。 この場合の大衆とは具体的な顔が見えない 彼はこのような大衆を 人々、 即 ち 隣人」 キエ ル から ケゴ 蚏 1 確 ル 自身が に区別 個別

更に、 総ての者」 ル ケゴール 彼の意図する隣人とは日常的な狭い意味での隣人とは異なる。これは という言葉だけを見るならば、 の言葉を借りれば、 「できる限りの総ての者 これは彼が否定する単なる大衆と何ら変わるところはないであろう。 (womöglich mit allen) 『聖書』で云う を指してい 「隣人」であるが、 るのである。

神を畏れるということであり、"隣人』を愛するということである」(Ebd.,105)と。 の敬虔な業は、 だが彼は、 個々の人間 この できる限り総ての者と、 を 「総ての者」について次のように述べてもいるのである。 絶対的に各々の人間を尊敬するということ、 しかし、 常に単独的に交渉を持つということ」(Ebd., 103) これこそが 即ち、「単独者」という「真理の証 [「単独者」 ここで要求されてい の求める] 真理であ であり、 るの そし は

個々の人間どうしの主体的で人格的な交わりである。つまり、神とただ一人主体的に向かい合う「単

**|**独者|

対

独者」 て、 る。 (Ebd., 105) と、 そして、このような交わりを求める者、 人間どうしの交際に於いても常に一対一 がその都度その都度、 キェルケゴールは捉える。 個々の人間と単独的な交わりを結ぶとすれば、 の主体的 即ち「真実に隣人を愛する各人は、 より具体的に云えば、 ・人格的交わりを為すべきことを彼は求めるのである。 ちょうど人―神関係が 結果として「総ての者」 絶対的に人間 人間 的等 0 側 しさを表現す 0) が 深 隣人にな 個 単

そのよう

ŋ 彼は主張するのである。そして、「単独者」どうしによるこのような交際を彼は「神を中間規定とする付き合い」 の関わりの真の姿を見る。 (GWS., 104) と呼び、 と同時に、 他者との交際をも含めた彼の社会観の一端を知る上でも格好の手掛かりを与えてくれるものであ 現実の社会の中で人々が無限の絶対的平等を実現しようとするところに、彼は自己と他者 キェルケゴールのこのような考え方は彼の根本的な人間観を知る上で重要な見解であ

者」と他者との係わりあいという問題をより詳細に考えてみる。 つの具体相として考えられている使徒的生活についての彼の見解を検討し、 そこで次に、 キェ ルケゴ ーールが 「単独者」としての生の内に見出した理想的な一つの実践形式、 併せてキェルケゴールに於ける 即 ち隣 人愛の

る。

2

119) ように、「天才とは生まれる」(Ebd., 119) ものであり、それに対して、「使徒とは、 間を挙げ、 ような見解から、 の委託命令によって遣わされる者」(Ebd., 120) に所属している」(ZA.,118)という。そしてその理由として、「天才(ingenium)という言葉は生得的なものを云 牛 そしてこれはまた、 ŗ ルケゴールは一八四九年に刊行された『二つの倫理的・宗教的小論』の中で、天才と使徒という二種類の人 各々その違いについて論じている。彼によれば、「天才は内在の領域に属し、一方、使徒は超越 信仰獲得に関するキェルケゴールの最も基本的かつ根本的な主張を読み取ることができる。 始原的なもの (primus)・本源性 (origo) というような根源的なものを意味する」(Ebd. だからであるという点を挙げている。 天才と使徒とについてのこの 神に召され、任じられ、 の領域 それ

反する態度である。

即

ち

キェルケゴールが天才と使徒とに見出したものは、

確かにキェルケゴールは、「[神に召された]使徒は、永遠の果てまで逆説的に他の人間

前者の

「閉鎖性」と後者の

「開放性」という、

生涯のある時期に付与されるものである、ということである。 する天才と、 た場から齎されるものであると云えよう。そしてこの断絶の故に、 はつまり、 信仰とは、 内在性を超越し得た使徒との間には質的に決定的な違いが見られると論ずる。 彼にとって決して生得的なものではなく、 換言すれば、 自己の内在性を越えた存在 彼は、 自らの内在性の内部でのみ事を為そうと 信仰とは、 人間の内在性と全く断絶 (即ち神)

なく、 きない 内在性の手垢をつけずにそのまま他者に伝えるということ、 方をする天才とは逆に、 仰へと至り得ぬ天才の限界を、 ル てその目を向けることはない。と云うのも、彼はどこまでも自己の内在性に執着しており、それを手放すことがで 絶対的に逆説的な目的論によって定めおかれている」(Ebd.,132)と云う。 てくるのであろうか。これについてキェルケゴールは、「天才はただ内在性の目的論を有するだけであり、 歩も外へ出ようとはしない者である。 ケ このような天才と使徒との質的相違は、 Ĭ 他者に からである。ここで言及されている内在性への執われとは、 ル が批判した思弁的キリスト教を指す。 「告げ知らせる 使徒の目的とは、 (verkündigen)」ことにある。 言葉を換えて云えば内在性への閉じこもりを見る。 天才は本質的には自分のことのみを顧慮する者であり、 神から差し伸べられた教え(信仰)をその内在性の内部で忖度すること 両者の実際の行動面に於いては、 そしてこの思弁的キリスト教に依拠しているという点に、 これが使徒には求められているのである。 自らの内在性を越えたところから付与された事柄を キリスト教を思弁的に理解すること、即ちキ 天才とは、 具体的にどのような違いとなって現れ 他方、このような孤立的な生き あくまでも自らの内在性から 世界や他者に対 彼は信 使徒は

33 (341)

めた使徒的生活とは決して世界からの孤立化ではない。これは寧ろ逆に、この世界の只中で、「単独者」が自己を つまた、 放こそが、 に「伝える」為には、 神の御言葉をただそのまま「伝える」ことに徹し得たという一点を意味している。 より具体的に云えば、 のではなく、 てられている」(Ebd., 120)と云う。しかしながら、この隔ては、 彼はこのような在り方に「単独者」の具体的な生の一つを見出したと云える。 キェルケゴール 自らの内在性に拠らぬ教えを、つまり神の御言葉を他者に告げ知らせる為であるが故に外ならない。 まず自己が自己への執われを解き放たねばならないと考えられているのである。この自己開 使徒に於ける他の人間との隔てとは、 が使徒の内に見出した「絶対的・逆説的な目的論によって定めおかれた」生であり、 使徒が自らの内在性への執着を突破して、 使徒が孤高の存在として他者から孤立する為のも 自己が真に伝えたいことを他者 即ち、 キェルケゴー 他者の為に の求 且

際には最も有効であると彼は見ているからである。 手掛かりになると考えられる。 共存関係とは呼べぬであろう。 だけにあるとするならば、 「単独者」への働きかけは黙殺されているのではないか、ということである。このような交流は決して真の相互的 かしながら、ここで一つの疑問が生ずる。それは、 そこにあるものは「単独者」の側から他者への一方的な働きかけだけであり、 この問題については、 と云うのも、 間接的な伝達方法こそが、 「間接伝達」というキェルケゴール独自の伝達方法が重要な もしも 「単独者」の生き方が神の御言葉を「伝える」こと 人間が信仰に関する事柄を他者と話し合う

他者に開放しつつ生きるべきことを意味していると解せられよう。

エルケゴールによれば、

人間どうしの間で伝え合えるのは自らの信仰を間接的に表明すること、

このことからキェ

ル

ケ

Ĭ

ル

0

蕳

つまり、

信仰

彼の真摯な心情が見られる。

この他者への深い思い遣りの念こそが、

気づくよう誘うことにあると解することができるであろう。

獲得とは主体的な営みであると他者に対して示唆することに止まるという。

自己の信仰の素晴らしさや正当性を他者に云々することにあるのではなく、

達の目的は、

3

う。

は から自由 信仰 キ ĭ -を伝え合うことの奥義を見出しており、 ル ケゴールによれば、 な状態になければならないという。 人間が自らの信仰を主体的に獲得する為には、 総ての人間が他者を「自由にする そして、 これは間接伝達という伝達方法だけが為し得ると彼は云 その当人の内面性が他者の与える影響 (frei machen)」というところに彼

は神 È 引き出すという。 師になることはできない は、 誾 丰 このソクラテスの伝達方法についてキェルケゴール 自らとソクラテスとの間に或る一点で大きな違いを設けてい エ 一人を云うものであり、 の教師と人間の弟子との間に交わされる対話であり、 ル ケゴ 1 'n そしてこの教師の行為を彼は、 の主張する間接伝達とは、 Ļ 人間どうしは皆等しく神の弟子に外ならないからである。 また他者に付き従う弟子になることもできないと云う。 彼がソクラテスの産婆術に倣って確立した伝達方法であ 教師が弟子に真理を付与することであると捉える。 は、 この対話を通じて教師は弟子の内面 信仰という領域に於いては人間 る。 キエ ル ケゴール は、 何故なら、 ソクラテスの産婆術とは は誰もが .から何らかの真理を 彼にとって教師と 他者を導く教 し か だが し なが 彼

35 (343)

他者が他者自身の信仰に

ここには自らの内在性による脚色を極力排そうとする

他者を「自由に」しようとするキェル

ケゴ

ルの真意に外ならない。

者としての役目ではない。互いに伝え合った事柄を手掛かりにして、使徒の一人一人が自らの信仰を築き上げてい るのである。 子に外ならないと捉えられている。 の権威を貶めるかのような感を抱かしめる。 同格に位置づけているのである。これをより具体的に云えば、彼にとっては、内在性の脚色によらずに神の御言葉 人間 「伝える」 の一切を神の平等な弟子と捉えるキェルケゴールの視点に於いては、 使徒もまた、 使徒についてのキェルケゴールのこのような解釈は、 他者から同様の仕方で「伝えられる」べき存在として理解されていたと云うことができ 即ち、 共に神の弟子であるという点で、 だが、キェルケゴールが使徒の内に見出した権威とは、 一般的なキリスト教の考え方から見ると、 キェルケゴールは使徒と他の人間とを 他の人間達も使徒と全く同様 一方的な伝達 に 使徒

4

った、

その主体的で真摯な姿勢の中にこそ、

キェルケゴールは使徒に於ける真の権威を見出しているのである。

は、 る者にとって如何に権威ある重要事であるかということを説いている。 263-264)こと、そしてそれを人間の勝手な煩いで曲げることなく互いに「間接的に」伝え合うことが、 る。 使徒 同じ人間どうしとして直ちに他の人々の生き方にも通ずると彼は云うのである。より具体的に云えば、 最後の出版作品である『神の不変性』(一八五五年刊) の役割についての以上のようなキェルケゴール独自の見解は、 使徒とはそうした者である」(GU., 265)と述べ、神の御言葉を「すなおに・速やかに聴く」 の中で、 彼は「使徒はただただ神の不変性につい 彼の晩年までも変わることなく維持されてい そして、 使徒のこの権威に充ちた生き方 信仰を求め 彼が使 てのみ

る。

そして、この互いに「自由に」なり合うという点に、キェルケゴールは彼自身の隣人愛の実践、

使徒に倣って総ての人が神の御言葉を「自由に」伝え合うことを意味していると理解され得

由に」獲得するよう、

ある。 ことによって、 は らの隣人に持ちたいという願望もが込められていると云えよう。 徒的生活を送りたいという背後には、 という姿で表現されているキェルケゴールの「単独者」の内にも、 定した「現世的なもの」とは、 伝えることを通して、人々と共に生きることを意図するものであったと解することができる。 中世的な修道院や隠修士へと向かう孤立化への道ではなく、 キリスト教から遠ざかって行く人間の内在的な作用に外ならなかったと云えよう。 現実に存在する個々の現世的なものそれ自体ではなく、このようなものに執着する 自らが使徒的に振る舞いたいと願うと同時に、天才よりも使徒的な人間を自 神の御言葉をすなおに聴き、 それ故にキェルケゴールに於ける使徒への やはり「各人」という意味が含まれているので 更に云えば、 それを他者に自 即ち、 「使徒 彼が否 一回帰と 田に

#### 結論

右されずに自己自身の信仰を主体的に確立し得ると彼は捉えていた。これはつまり、各人が自分だけの信仰を 対話の相手を にある、ということが明らかになった。既に記したように、 信仰を獲得することに満足するのではなく、他者に対しても自分のことのようにその主体的信仰の獲得を願うこと 以上の考察から、 「自由にする」という特質を与えていた。 キェルケゴールがその「単独者」の一つの理想的な在り方として捉えていたのは、 そしてこの特質があるからこそ、 キェルケゴールは彼独自の間接的な伝達方法の中に、 人間は他者の内在性に左 自分だけが

即ち

「単独

者」どうしの人格的交わりの成立を求めているのである。

の中から孤立するようになった一八五〇年前後のキェルケゴールに於いても、やはり「単独者」概念の二重性、

従って、このような彼の主張からその「単独者」像を改めて眺めてみると、教会攻撃の更なる熾烈化に伴って世

ことが、信仰という内在性を越えた領域に於いて如何に重要であるかを周囲の人間達、とりわけ当時の一般のキリ だ一人の者」と自覚するところにこそあるという彼本来の考え方を、 なものへの執着を断念せんと述べたキェルケゴールの真意があると云え、 スト教徒達に気づかせる為に、 と理解するべきである。言葉を換えて云えば、一人一人の人間が自らの苦悩から逃避せず、それと主体的に関わる ない。これは寧ろ、真の主体的信仰獲得への第一歩は、「各人」が内在性への執われを離れて神の前で自己を「た 断念する」というような発言は、決して彼が「単独者」と他者との関わりあいを否定したが故に為されたものでは することができる。この時期に彼が行った「単独者」概念についての先鋭的な主張、 言すれば、「ただ一人の者」であると同時に「各人」がそう成り得る者という視点は一貫して保たれてい 論を今後に考察する上での重要な手掛かりをも、ここから得ることができると云えよう。 彼の主張は寧ろ先鋭化せざるを得なかったと捉えられるであろう。(タ) 独自の表現でより一層強調するものであった 加えてまた、 例えば「現世的なもの一切を 晩年における彼の この点に現世的 たと解釈 「単独

#### 注

本稿で使用した著作の略号は以下の通りである。引用文中の[ は文意を明らかにする為に筆者が補った部分であり、 また、 引

AUN2: Abschließende unwissenschaftliche Nachschrift Philosophischen Brocken 2 (1846)

換

3U : Gottes Unveränderlichkeit (1855)

GWS: Der Geschichtspunkt für meine Wirksamkeit als Schriftsteller (1848)

TB : Tage Bücher

US : Urteilt selbst (1851/52

ZA : Zwo kleine ethische-

: Zwo kleine ethische-religiöse Abhandlungen (1849)

: Zwei Reden beim Altargang am Freitag (1851)

: A History of Christian Thought, by Hannah Tillich, Harper & Row, Publishers, 1968 (以上'Sören Kierkegaard/Gesammelte Werke, Eugen Diederichs Verlag よら°)

2 1 関係について嘲笑的な悪意ある態度で語る」という姿勢が見られると捉えている。しかしながら、キェルケゴールの単独者概念 を「反(非)社会的」な「排他的個人主義」の典型として位置づける他の研究者群については、尾崎和彦『北欧思想の水脈』 博郎訳『哲学者としてのキェルケゴール』第一書房、一九三五年、一四○─一四六頁より。)尚、キェルケゴールの単独者概念 を、ヘフディングのように倫理的領域でのみ捉えようとすること自体、そもそも無理な解釈であると云わざるを得ない。これは 尚、この間の詳細については大谷長訳『キェルケゴール著作集14』創言社、一九八九年、五○三−五一○頁を参照されたい。 例えばヘフディング(Harald Höffding, 1843-1931)は、キェルケゴールの「単独者は倫理の第一理念である」と位置づけ乍 該書はキェルケゴールの生存中には出版されることはなく、彼の死後、兄ペーターの手によって一八五九年に刊行された。 「彼は一切の社会倫理を完全に否定しさっている」為に、その単独者概念には或る矛盾、即ち「人間の[倫理的な]共同 一九九四年、九ー一三頁に於いて具体的に論及されている。 倫理を超えた宗教的領域から、より包括的に評価すべき概念であると思われる。(以上、引用はヘフディング著、

3 る。 ルトゥリアヌスは異教(ギリシャ哲学)とキリスト教とを明確に区別し、信仰の領域から前者を排除することに心血を注いだ。 るのはテルトゥリアヌス(Quintus Septimus Florens Tertullianus, c. 160-c. 220, ラテン護教家)である。 達に触れ、彼らの幾人かを自らの信仰獲得のための道標として位置づけているが、中でもキェルケゴールが最も高く評価してい キェルケゴールに於けるキリスト教と異教との峻別という問題については、 初期の教父達についてのキェルケゴールの言及は、彼の生涯を通じてその日記中に散見され得る。彼はその中で様々な教父 プラトニズムをキリスト教の前駆として捉える殉教者ユスティノス(Justinos ho Martys, c. 125-c. 165)とは極めて 彼の教父論からもその手掛かりを得ることができ 周知のように、

- 間達がキリスト教にプラトニズムを取り入れたことを批判する。このように、ラテン護教家(テルトゥリアヌス等)を礼讚して 尚、キェルケゴールの教父論については、「キェルケゴールと教父たち」(トゥルストルプ著、山本邦子訳『キェルケゴール研究 ギリシャ護教家(ユスティノス等)に反論するという彼の視点は、ほぼ一貫して保たれている。(ex. TB., IIA217, VIB223 etc.) る諸々の夾雑物一切を取り除いたもの、これこそがここで云うキリスト教なのである」(TB., X4A137) と述べ、使徒の後の人 リスト教を説いた説教師はいない。キリスト教には道徳や教義などが幾分でも入る余地などないのだ。神とこの世界との間にあ 対照的である。そしてこのテルトゥリアヌスについて、キェルケゴールは例えば、「テルトゥリアヌスほど力強く神のためにキ
- (4) 該書もまた、彼の死後(一八七六年)に兄ペーターの手により刊行された。詳細は桝形公也訴『キェルケゴール著作全集14』 創言社、一九八九年、三二一一三二五頁を参照のこと。

第13号』一九八三年)に於いて詳しく論ぜられている。

- ゴールの著作に、隣人や大衆への言及が特に見られる。 『現代の批判』(一八四六年刊)・『愛の業』(一八四七年刊)・『わが著作家活動に対する視点』(一八四八年執筆)等のキェルケ
- X3A725)という。使徒によって齎される伝達や人格的な交わりとは、たとえ具体的な言葉の介在がなくとも、人々と共に黙っ 己否定即ちキリストへの倣いを明らかに述べ伝える為に----、説教を全く行っていない様子に見えるかもしれぬ」(TB. のではないと指摘する。彼によれば、「場合によっては使徒は、 また、他者を「自由にする」という視点との関連に於いて、彼は「伝達」とは決して雄弁にものを云うことのみを意味するも -実存へと注意を促す為に、そしてそれによって実存的な自
- 接的に」伝えられるということであり、また人間の側から云えば、自己の内在性に拠らず互いに「間接的に」伝達しあうという の御言葉を最も有効かつ正確に伝達することに繋がると云えよう。これは神の視点から云えば、各々の人間に神の御言葉が「直 て祈ることによっても達せられるのである。換言すれば、言葉をも含めた自己の実存そのものをすなおに他者に示すことが、神
- の故に尊崇の念を抱く一般的な傾向への痛烈な批判がある。 つ本来的な苦悩には思いを致さぬと述べている(TB., VIA14)。彼のこの見解の背後には、使徒の内面性を無視して、 例えば彼はその日記の中で、人々の多くが一般に使徒の特殊性(卓越した輝かしさ)という面にのみその目を向け、 その外形
- るとしつつも、「もし私が中世に生きていたとしても、私は修道院を選ぶようには決して決心できなかったであろう」(AUN2 122)と述べ、現実のこの世界の中(世俗)で生きることこそが、「単独者」の選ぶべき道程に外ならないと見ている。これにつ 実際に、キェルケゴールは『非学問的後書き』に於いて、中世の修道院運動に対してはそれに相応しい尊敬を与えるべきであ

214 より引用。) これに沿うものである。 他者との共存(外形に惑わされぬ、 為であるという。 に対して〝聖なるもの〟という刻印を押し、それによって、修道士が自分たちとは違う特別な存在として隔離したことによる」 いてアルボーは、 そして、 キェルケゴールが該書中で中世の修道院運動を批判したのは、「愚かな人々 (Albaugh, G. B. & Albaugh, G. E., Kierkegaard's Authorship, Augustana College Library, 1967, p. この世界や人々からの離脱はキェルケゴールの本来的な意図とは掛け離れたものであり、あくまでも 内面的な交流)こそが彼の思想の根本を貫いているとアルボーは論ずる。 (大衆) が修道士のその外形のみ 筆者の解釈もほぼ

9 者」という、 くような「単独者」として生きることは、 拘わらず、単独者を我が身に引き寄せるにはまだ充分ではなかった」(GWS., 119) と述べているが如く、現実に我々が彼の説 云うのも、キェルケゴール自身その死の八ケ月前(一八五五年三月)に一八五○年当時の自己を顧みて、「そう願っていたにも それは、キェルケゴールの云う「単独者」の生き方やその連帯とは、余りにも理想的にすぎるのではないかという点である。 な響きをもって我々に迫ってくる場合があると云わざるを得ないのではないだろうか。これについては稿を改めて考えてみた いに疑問が残る。 しかしながらその一方で、キェルケゴールの「単独者」については筆者自身或る疑問を抱かざるを得ないことも事実である。 対 「大衆」という視点をも我々は忘れてはならないであろう。 云わば完成品どうしの交際だけではなく、 それ故に、 世界や他者との連帯という問題に関しては、キェルケゴールの主張するような「単独者」対 至難の業だからである。加えて、彼が本当に真の単独者たりえたのかという点にも大 例えばブーバー (Martin Buber, 1878-1965) が主張するような「単独 否 寧ろ後者の関係を考えることの方が、 或る面では現実的 「単独

41 (349)

# ブーバーにおける人間存在の可能根拠と実現根拠

### 福井雅彦

|論文要旨> ブーバーは人間存在の成立基盤として、個人主義や集合主義を退け「人間と共にいる人間」という視座をとる。 のである。 しかし人間と人間、そして人間と「永遠の汝」(神)との「関係」の『二重性』が生きられることで、人間存在は真に実現される 柄」の展開としての「対話」となり、さらには「我ーそれ」から「我ー汝」への態度変容・世界変容へと意味づけられていく。 ものとして無条件に受け取る「受容」、その他者の可能性に関わっていく「確かめ」となる。こうした一連の過程は、「人間の間 他者の全的感知としての「覚知」にはじまり、他者を「人格」たらしめる「人格の現前化」、他者の存在を創造主の意志による 現根拠である。前者は他者を「原離隔化」する運動、後者は「関係への参入」をするそれに基づいている。「関係」の具体相は、 「共に」という事態の成立には「間」と「関係」とが要請される。「間」は人間存在の可能根拠であり、「関係」は人間存在の実

<キーワード> 共に、間、原離隔化、関係への参入、二重性

### はじめに

えることになる。しかし生物あるいは個体(人)としてのこのような成長発達は、それ自体としては自然な過程では ヒトという生物は一般的には、生まれて乳児期、幼児期、児童期、青年期、壮年期、老年期を経てやがて死を迎

あるが、ただそれだけでは必ずしも人間存在の実現には至らないであろう。ヒトが人間存在へと変容していくに

は、 何 かが必要だからである。 そしてその何かを考察した宗教的思想家・現代の預言者 (Prophet) にブーバ

ところでブーバーは「人間的実存の基本的事実は人間と共にいる人間(der Mensch mit dem Menschen)

Martin Buber (1878-1965) がいる。

ず、ブーバーの思想を理解するには見逃すことができないところである。 Beziehungtreten)として人間存在をとらえており、個人を単独では考察しない。したがってブーバーの視座から は 人間存在の成立基盤を「人格」(Person) と「人格」との「間」(Zwischen) と共同的 である」(PM, 404) と述べ、個人主義(Individualismus)と集合主義 個人主義が批判の的となることは当然である。 我はそれ自体では存在しない」(ID,79)とし、「関係」(Beziehung)から、また「関係への参入」(das In-(gemeinschaftlich) の区別が重要である。これら二つは混同されやすいが、 尚 集合主義の批判の根拠については、 (Kollektivismus) の両者を退けなが 以下順次考察していくことにしよう。 に求めてい 前者には「人格」は成立せ る。 集合的 同時にブーバー (kollektiv)

## 一 個人主義批判と集合主義批判

して退ける。ではまずこれら二つの特徴をブーバーがどのように考えているか見てみよう。 すでに述べたようにブーバーは、 個人主義も集合主義も人間存在の成立基盤としては、どちらも不十分なものと

に「我はそれ自体では存在しない」(ID,79)と断言するのも、 ているにすぎない。 「しかしもし個人主義が人間の部分をとらえているにすぎないとすれば、集合主義は部分としての人間をとらえ 人間の全体性、 全体としての人間には両者ともに到達していない」(PM,401)。 個人主義的にとらえられた「我」は現実からの極端 ブ <u>)</u> バ が 明確

時生きられる他者がすでにいないのであるから、その自己は、 はなく 6 のであったとしても、 な抽象にすぎず、不完全であり、 れないとい 「しかしながら、 一つの否定しえぬ事実である」(PM,364)。自分自身との「関係」をいくら切に求めたとしても、 えよう。 (Eigenwesen) 自己の内で堂堂巡りしながら、 このように他者との生きられた われわれが自分の像や鏡像ならばともかく、 いいかえれば人間の末端にしかすぎないからである。 最終的には自己を「超越」していくことは恐らくできない 「関係」を欠いた自己は、 実質的には独我論的な在り方をしていることは避け 現実の自己に向かって両手を伸ばし得ない ブーバ それはいくら洗練されたも ーにおいては、「人格」で その

て な とになる。これらにおいては二元性が失われているからである。つまりAもBもそれぞれの主体性をもはや保持し していなければならないからである。 としても出現してはこない概念である。「共に」という事態が成立するには、 . 共に」(mit) では集合主義についてはどうであろうか。「集合体の中の人間は、 ない のであるから、 のであり、 という発想は、ブーバーにおける人間存在の基本的視座であるが、 そこには「人格」としての個人も存在することはなく、 むしろ一つに融解しているからである。 したがって梵我一如や没入説 もちろんこの場合、「共に」という事態が成立してい (Versenkungslehre) 人間と共にいる人間ではない」(ibid., 402)。 集合主義が出現するだけである。 AとBが離れて存在し、 これは個人をいくら集積した は厳しく退けられるこ 且つ 関係

事態としてとらえている。 性の組織的な没却にもとづいて成り立ち、 またブーバ ーは集合主義(集合性)と「共同体」(Gemeinschaft)とを明確に区別しており、 逆に「人格」と「共同体」とは相補的になっている。「集合性(Kollektivität) 共同体は相互的対向 (Zueinander) の中で人格性の高揚と確 両者を矛盾しあう かめにも

間の間柄」(das Zwischenmenschliche)という発想が欠けているために、それらに積極的な意義を認めない。 とづいて成り立つのだ」(ZW,206)。加えてブーバーは、集合主義と同様に、「社会的なもの」(das Soziale) そし て「集団」(Gruppe)という概念にも「共に」という視点が欠如しているために、あるいは同じことであるが「人

いかえれば「社会的なもの」や「集団」は、それらの中に「人格」と「人格」との「関係」が成立していなくても

そもそも崩れている。 存在できると考えられているのだ (vgl.EZ.269)。「人格」は、集団力学的な相互作用に還元できないといえよう。 態の結果あるいは表現である」(PM. 401)。つまり個人主義においても集合主義においても「人格」は存在しないの 個人主義においては「共に」を成すべき他者がすでに存在せず、また集合主義においては「共に」という事態は したがってブーバーによれば、個人主義も集合主義も両者双方「本質的には同一の人間的状

である。ここからこれら両者を越え、「人格」を基礎づける人間存在への新たな視座が要請されてくる。

### 二 関係のアプリオリ

以上見てきたように、ブーバーにおいては、

個人主義も集合主義も退けられている。

その最大の根拠は、「共に」

的に成立していなければならないのである。この節では便宜上後者の「関係」から考察する。 おり、ブーバーは厳密に使用している。すなわちAとBが「共に」存在するには、両者に「間」と「関係」が同時 という視座が両者に欠落していたからである。「共に」という概念は、 われわれの日常言語での用法とは異なって

であるから、 ところでブーバーにおいては自我論は存在しない。AはA以外の何者かとの Aを単独で考察することは、ブーバーにおいては意味をなさないからである。こうした発想はブーバ 「関係」においてしかAでは していないことを示したのである。

1

は自我や個物の存在が可能になる根拠をさらに掘り下げていったのであり、

つまり「はじめには関係がある」(ID,90)のだ。

ただしこの

「はじめに」に

格の全ての存在への関係の考察を通してのみ答えられるのである」(ibid., 379)。このように単独の実体としてでは なく、個人を常に「人格」として、それ以外の存在者との「関係」からとらえているところにブーバーの思索の特 は自己存在それ自体の考察からは答えられない。 我思う故に我あり」とはきわめて対照的である。「人間とは何であるかという問 の哲学的人間学 (Philosophische Anthropologie) むしろ人間的人格と全ての存在との本質的連関、 においても、 その根幹を成しており、 Ļλ は 現存在それ自体、 たとえばデカ そして人間的人 iv あ ۲

徴がある。

するにしたがって、 が先に存在するという意味での存在論的概念である。 づけられているものとして考えた。「関係」は 逆転させてしまった。 ろん誤りではない。ところが右の概念によれば、 このようにブーバーは、 関係のアプリオリ」(Apriori der Beziehung)として概念化されている と主張される。 なければならないわけである。 経験的に諸々の他者や事物との つまり月の存在が認知されるには、 たとえば「人間と月との関係の観念は、 人間存在を単独に、 デカルトにおいては 他者や世界から切り離してとらえるのではなく、 「間」と並んでいわば存在のカテゴリーなのである。 個よりも「関係」に優位性が与えられ、 「関係」を結んでいくと考えがちである。このこと自体はもち われ その前にまず、 「我思う」が自我の存在根拠とされているのであるが、 われは一般に最初に自己 それ自体で存在するものとしての月の観念に先行す 月とそれを認識する主体との  $(ID, 96)^{\circ}$ この概念は、 (個物) われわれの常識的 が存在し、 「関係」から意味 個よりも 関係」 時間 「関係 が経過 が 先

それらは原理的に単独では存在

己完結的ではありえず、 ての生まれ出ようとしている生命と同じように、 は つきは事実崩壊していることの方が普通であり、もともとは「関係」から生まれてきたはずの個と個が、 に成熟していくと考えた方がより実相に近いと思われる。 ょうど生命体のひとつひとつの細胞が、 に安らっている」(ibid., 95)。 (J .ては、系統発生的意味(phylogenetic sense)で主張されていることに注意する必要がある。 あらゆる個物が濃密な むしろその基盤としての様々な もちろんここにある根源的な結びつきは、 「関係」から発生分化してくるという基本的発想があるからだ。「胎児は 他の細胞との関連の中で有機的に存在しているように、 未分化で前形態的な原世界 「関係」を通して分化、 しかしわれわれの経験世界では、こうした根源的な結び 未だ無自覚的なものにすぎない。 (Urwelt) 変容しながら徐々に自覚的な自我 という大い ブーバ 自我もそもそも自 なる母の胎内 みな、 しに しかしち 互いに相 他 お の 全 7

在の実現根拠に相当する概念である。 (Begegnung) を通して変換されることが要請されているものなのである。 しかし逆説的であるが、ひとりひとりの出会われる「汝」を通して「生得の これは結論を先取りすれば、 人間存

はひとりひとりの「汝」の実現の可能性の根拠なのであり、いわば「関係のアポステリオリ」へと「出会

である。

「関係のアプリオリ」とは「生得の汝」(das eingeborene Du)

手を自己の利用や観察の対象としがちであろう。

これはつまり「関係のアプリオリ」が未だ実現されてい

のことである。

また

「関係のアプリオリ」

ない

状態

ることが理解できるであろう。 さてこれまでの論述から、 ブーバーにおいては 「関係」の概念が人間存在に対してもつ意味が熟慮された結果、 「関係」は一方ですでに述べた「共に」を構成する重要概念であ したがって両者には、 「生得の汝」 の実現の可能性は 個人主義も集合主

義も、

どちらも不十分な原理として退けられたのである。

汝

は現実化する。

わ

ば

うまでもなく、 ブーバ 「結びつき」(Verbindung) としてではなく、バラバラな個が「束」(Bündel) として存立するにすぎない 関係 次に問題になることは「関係」と対概念であり、 ーにおいては、 個 同時に、 が出会われる可能性としての 人間存在の根源的関係性の欠如態であるといえよう。 個々の 「汝」の実現の可能性も欠落していることになる。 「関係」 またその前提となる「間」である。 が、 双方に存在しない 前者には孤立した個、 からである。 個が生まれてくる基盤としての 個人主義も集合主義も そして後者には

らこ 有空

### Ξ 人間存在の可能根拠としての「間」

二つの可能性の中間にあるのが が には二つある。 あ るが、 あるが、 ブ るので、これとの関連はどうなるのかという疑問が出されるかもしれない。ところが少し触れたように ノーバ 「関係」 ーにおいては、 実は論理的・構造的順序としては最初に「間」 人間世界におい 一つはアプリオリな「関係」であり、もう一つはアポステリオリな「関係」である。そしてこれら への努力、 人間存在が成立するには ては、 つまり「関係のアポステリオリ」が要請されてくる。 「間」である。つまりまず原初的な「関係」、 それは多くの場合未だ可能性であるにすぎず、 「間」と「関係」とが同時的に成立していなければならないので がくる。 しかし先に「関係のアプリオリ」について述べて いいかえれば それを発展的に実現するために 前者は世界との「自然的結合」 「関係のアプリオリ」 関係

あり、 (naturhafte Verbundenheit) としての としてのそれといえよう (ibid.)。「精神的結合」は、 より自覚が深まった「関係」のことである。 「関係」であり、後者は世界との「精神的結合」(geisthafte Verbunden-だから 「自然的結合」を越えて、「精神的結合」 未分化で曖昧模糊とした 「自然的結合」 が の発展形 成立するに

は その前提として、 可能的癒着を断ち切るための「間」 が要請されてくるのだ。

zierung)、そして第二の運動を「関係への参入」(das In-Beziehungtreten) とした。「第一の運動が第二のそれの 前提となることは、 (ein selbständiges Gegenüber) になった存在するものに対してのみ関わり得るということから明らかである」 ところでブーバーは晩年、 われわれはただ離隔されて存在するものにのみ、 人間存在の原理を二重の運動としてとらえ、 さらに正確にいえば、 第一の運動は 「原離隔化」 (Urdistan 自立 的

(UB, 412)°

ていてこそ、 独立した世界を持たないのである。 ない。ここでは常に認識主観に優位性が置かれている。これに対してブーバーにおいては、「自立的 認識論としての主観―客観構造は、 においては二項間に距離が存在しないからである。否、二項という対向状態がそもそも存在してい こう側」 自立的な向こう側」とはブーバーによれば世界(Welt)である。 動物に対して存在するのは環境世界(Umwelt)である。動物はその本能と欲求とに拘束され、 が存在し得るには それぞれAとBであるという感覚である。 ーにおいては、 「原離隔化」がまず要請されてくるのだ。 強烈な対向感覚があるといえよう。 認識する主観とそれにより認識される客体とを想定していることはいうまでも 自分と世界との距離がゼロといってもよいであろう。 ただしこれは単純な主観―客観の二元論ではない。 AとBが一つになることを排し、 世界は人間に対してのみ存在し動物には存在 梵我一如や没入説が退けられたのも、 したがって「自立的な向 両者が ない な向こう側 自分から からであ これ 対向

世界である。

だからこそ「自立的な向こう側」

なのである。

近代的認識論においては、

にも認識主観に劣らず力点が置かれている。

それは、

認識主観が一方的に自分の思い

、主観により客体は対象化さのままにすることができない

以上

の考察から、

人間存在がどのようにして成立するかという、

その条件がほぼ明らかになったといえよう。

n 他者である。 分析され、 むしろ主体性 これに対して「自立的な向こう側」は、 記述される。 ――他者であるといえよう。 この場合、 客体は、 たとえそれが人間存在であったとしても、 客体化される対象―他者ではなく、 認識主観の恣意の及ぶ 認識の対象つまり対象

動である「関係への参入」の前提になるのであり、前者なくして後者は成立しない。 と並んで、「共に」を構成するための必要条件、且つ人間存在の可能根拠といえよう。 たその形式化としての「間」は、「人間はどのようして可能か」(UB, 416) に対するブーバ 向こう側」つまり主体性-他者という視座が導入されているという意味では、 このように二項的対向という点では、主一客二元論とブーバーの したがって第一の運動である「原離隔化」は、 「自立的な向こう側」 「間」の概念は共通してはいるが、「自立的 の存在を基礎づけると共に、 両者には決定的な違い 運動としての 1 の解答であり、 「原離隔 が あるとい 第二の 化 運 な

## 四 人間存在の実現根拠としての「関係」

や集合主義が暗黙裏に前提されたり、 般に人間 存在 の可能根拠は、 これまで現実に則して厳密に問われることもなく、 あるいは社会学主義 (Soziologismus) が唱えられたり、 すでに言及したように、 さらには心理学主 個 人主

とい は (Psychologismus) 原初的な「自然的結合」が崩壊して現われてくる領野ではあるが、 う概念の導入で、 はじめて「間」の存在が確かめられ、 等が出現したりで、 理論的には混迷状態であったといえよう。しかし「自立的な向こう側 人間存在の可能根拠が基礎づけられたのである。 同時に、 ヒトが人間存在へと踏み出す第

からである。 しかし ヒトが人間存在へと変容していくには、「間」を保ちつつ、「関係」へと参入してい これは「人間存在はどのように実現されるか」(UB, 416) に対する解答、 「間」の存在だけで人間存在が成立するのではなく、 それはあくまで人間存在の可能根拠であっ つまり人間存在の実現 かなければなら

根拠に相当し、「人間と共にいる人間」の具体的内容になっている。以下少し詳しく考察してみたい。

## 1 覚知 (Innewerden)

的には ۲ ۱ ない」(ID,79)。では「覚知」とは、 まず要求されてくるのは 根源語」 ところで人間存在の実現根拠としての「関係」へと参入していくには、 それは観察(Beobachten)であり、「我―それ」の態度に相当する (vgl. ZW, 181-183)。 お ・実証主義的なものではないことである。 いて経験すること 全く一般的にいって、それを全体として、 ―汝はただ存在の全体でもってのみ語られ得る。 対象を分析的にとらえがちであろう。 (Grundwort) (erfahren)である」(EZ, 278)。まず注意すべきは、 「覚知」(感得)である。これは他者という存在そのものの全的直感であり、 で表現すれば、 内容的にはどのような事態なのであろうか。「ある事物または生物を覚知する 「我一汝」の つまり相手を、 相手を知ろうとする時でさえ、 しかも同時にいっさいの短縮的抽象化を伴わずに、 根源語・我―それは決して存在の全体でもっては語 「関係」に相当し、 様々な性質や属性へと分析的に還元することでは 論理的順序としては一連の相があるが、 「我―それ」の態度では ブーバーのいう その実存は対象化され、 確かにわれ 「覚知」 あらゆる具体 な 分析され、 は ブーバ われは一般 経験科 られ得 根 100

場合によっては普遍の下に包摂され、

もはや実存ではなくなってしまう。

う、 の違い としての生きた他者のことであり、 の特定な、 これに対して「覚知」は大分様相が異なっている。「私は彼を覚知する。 他者の他者性が立ち現われていることの自覚(感知) が主張されているが、 彼に固有な一回的在り方で本質的に私とは違っていることを覚知する」(EZ.277)。 それは、 すでに言及した「自立的な向こう側」の存在を意味している。 多数の中の任意の一人という非人格的意味でではない。 が 「覚知」である。 つまり彼が私とは違っていること、こ ここでは個々の存在 むしろそれは、 自己とは全く違 実存

あるい の他者に向けられ、 前化と名づける」(ibid., 278)。 者が私の現存 に 意味している。 挑 2 「覚知」はすでに見たように、実存としての生きた他者を自覚 める態度とは異なっている。 . はモノなのであり「人格」ではない。「覚知は、私が根本的に他者との関係へと参入する時、 人格の現前化 (Gegenwart)となる時はじめて可能である。それゆえ私は、この特別な意味での覚知を人格 こ の その他者が自己の「現存」となる時意味が深化していくのだ。 「関係」は、「我―それ」の (personale Vergegenwärtigung つまり「覚知」は、 対象 一他者は、 それがいくら精緻に分析されたり記述されたりしても、 「関係」のように、他者を対象 全ての存在者に適用できるのであるが、 (感知) することであり、「我一汝」の ―他者として、 つまり 「覚知」 それ 対象化して分析 が特に人間 とは、 したがって他 関係 所詮ヒ 他者との として の現 を

存在論的な事態

である「人格の現前化」への準備状態・前段階としても位置づけられる。

ブーバーによれば、「現実想像」(Realphantasie)

の能力に基づいている。

「覚知」、

「現実

「人格の現前化」は、

関係」に参入していくことでありながらも、

どちらかといえば、認識論的態度を意味しており、

想像」、「人格の現前化」はそれぞれ密接に関連し合っており、一連の文脈の中で理解されるべきであるが、「現実

う。 の想像であるならば、はたしてそれは、 想像」については次のように規定されている。「この瞬間存続してはいるが、 なぜなら他者は、「自立的な向こう側」に存在しているのであり、ここからただちに他我認識 の現前で保持する能力」(UB, 422)。ブーバーはこのように述べるが、「現実想像」が自己の他者につい 当該他者の現実を真に反映しているかどうかがすぐに問題になるであろ 感覚的には経験できない現実を魂 のアポ リアが

かび上がってくるからである。

一体どのようにして、

われわれは他者の現実を事実表象することができるのであろ

化して想像することではない。 まず注意すべきは、 ブーバーのいう「現実想像」は、 なぜなら「現実想像」自体が、 いわゆる主観―客観の二元論のように、 他者との 「関係への参入」として成り立っているか 他者の内面を対象

化やモノ化につながり「人格」の崩壊を引き起こす。 自己が相手との全的 い。そして性質や属性の集積が、部分の集合ではない「人格」にならないことはいうまでもない。「人格」は逆に、 た対象化による分析は、いくらそれが厳密になされたとしても、部分的認識に留まり、 は自己の思惟の対象なのであり、その性質や属性が観察、分析、 「人格」は出現してこない。「人格」は対象化により消失してしまう。「人格」は対象化を拒否するからである。 般に他我認識がアポリアになるのは、他者が自己にとっての対象-他者であるからといえよう。ここでは他者 「関係」に入っていくことによりはじめて出現してくる。 つまり対象化は人間存在の根源的在り方に反する態度なので 記述されるだけである。 他者の対象化は結局は、 全体的認識に至ることはな しかしこの方法からは 他者 ま

ず、 る。 な現前化の中で充実する。ここで私は他者を単に正にこの他者として思念(meinen)するのではなく、そのつど バ に あ 0 ] Ď, 接近において、正しくこの他者としての彼に帰属している経験 今やここにおいてはじめて、私にとって他者は、 における ζJ ただ関わりとしてのみ出現してくるのだ。 ここから他我認識のアポリアが必然的に生じてくる。「人格」としての他者は思惟の対象にすることはでき ŲΣ かえれば相手を観察する態度自体に、そもそも他我認識の矛盾があったといえよう。これに対して、 「現実想像」は、すでに「関係への参入」の内容であることに再度注目しておきたい。「関係は十分 本来対象化することができない「人格」を無理に対象化したところ 他者自身の自己となる」(ibid., 423)。 (Erfahrung) を経験 (erfahren) するのであ

験をもう一方の側に経験してもらう事態である。 ところで他者の経験を経験することとはどのような事態なのであろうか。それは相手の側から見れば、 したがってこれは自己内意識現象に還元されてしまうような心 自分の経

(学)的な事態ではないことに注意すべきである。

ように述べている。「私はたとえば他者の特殊な痛みを、 いは苦悩をではなく、 この特殊な痛みを、 しかも正に他者の痛みとして感知し得る(fühlbar)ように経験する」 他者のその特殊なものを、 したがって一般的な不快ある

たとえば痛みを引き合いにして考えてみよう。ブーバーは他者の痛みの経験を自分が経験することについて次の

(ibid., 422)°

の場合、

痛みはいうまでもなく私自身のそれとして体験される。 一方主観 他者の経験つまりその痛みは、 ―客観の認識図式では、私が、痛んでいる他者を対象―他者として認知することになる。もちろんこ 私の思惟の対象にすぎないのであり、 誰も自分の代わりに私の痛みを痛むことは絶対にできな 私は痛むことはない。これに対して

他者の経験を経験するとは、 ŋ 解ではあるが、 立していくことが、 者は二人称的人格世界 とにそれぞれ截然とは分離できない関係 もらう「関係」が成立している。 に そしてたとえば私が他者に加えるところの痛みが、 かっているという事態である。 むしろ主体―主体関係に相当するものといえよう。 次のブーバーの主張からも裏づけられよう。 他者の痛みを私が痛むこと、 (我—汝) 他者の痛みを私も痛むことである。 いいかえれば両者は痛みという受苦的世界を共有しているのであり、 の顕現である。 つまり相手の側からすれば、 (共存) このようにあなたと私との つまり他者の経験を私が経験することなのである。このことは 世界が成立しているのである。 私自身の内で痙攣し、 前者はいわば三人称的世界構造 「私と他者が共通な生の境位によって取り囲 これは正確には、あなたの痛みの意味を私も実際 今自分の経験している事態をもう一方に経験して 「間」に、 遂には人間と人間との生の矛盾が底 これはすでに主体―客体構造では 痛みが共有される経験が (我―それ) であり、 主体と客体 ま n 7

識論的 理(学)的意味合いを持つにすぎないが、後者は正しく存在論的に理解されねばならない。つまり「人格の現前化 あなたとして存在する 推測をしたりするのではなく、 他者の痛みを外面的に傍観しながら「痛そうだ!」と、その内面をこちらから対象化し、 あなたと私との に対象化された一方向的関係ではなく、 関係 (癒される)という事態の顕現が、「人格の現前化」の内容に当たると思われる。 私自身も他者と「共に」実際に痛む の充実態なのであり、 主体と主体との 認識する主観とそれにより認識される客体というような、 「間」の存在論的で、 (共存する) ことで、 実存的な相互関係の成立を意 はじめてその他者が真に Ų, わゆる想像をしたり 前者は心 認

味しているのだ。

知

れぬほど顕になるところでは、

現前化は魂の逆説にまで高まる」(ibid.)。

方ブーバーは、

人間存在を可能性の現実化への生成体としてとらえ、

そこへ他者の

「確かめ」が必要であるこ

# 受容(Annahme, Akzeptation)と確かめ(Bestätigung)

3

ても、 人間 必要なのか、正にこの点の吟味こそが次の課題になってくると思われる。「人間は人間として生の冒険であり、不 らかになった。 確定そして不安定なものである。 の不安」(Lebensangst) いる人間」としてとらえていることはすでに繰り返し述べたが、これが未だ実現していないために起こる事態が (kosmische Hiemlosigkeit)、「社会的な住み家喪失」(soziale Heimlosigkeit)、「世界不安」(Weltangst)、 以上で「関係」 存在の動揺なのではないだろうか。このことはさらにいいかえれば、 それだけでは人間存在の実現根拠の内容としては未だ十分ではないであろう。 しかし の具体相はまず相手の「覚知」にはじまり「現実想像」、「人格の現前化」へと至ることがほぼ明 「覚知」、「現実想像」そして「人格の現前化」という過程が事実でありまた重要であるとし に晒されていることを意味している (vgl.PM,401)。 それゆえ彼は確かめを必要とする」(BGB,646)。 人間存在が「宇宙的な住み家喪失」 ブーバ したがってそれに加えて何 ーは人間

必要ない。 に とを主張する。 それ自体の中に可能性が存在し、 か もちろん個体は、 し人間が人間となっていくためには、 たとえば蝶が、 自ら発達していく面も内包している。 卵から幼虫そして蛹、さらには美しい成虫へと変化していくよう より厳密には、 ヒトが この場合、 人間存在へと変容していくためには、 他者の 確 か 8) や承認は

他者 か 正に彼が成り得るものとして他の人によって確かめられたいという各人の願望と、 めるという人間に生得的な能力の、この二にして一である」(UB,419-420)。 1からの 確 かめ」は絶対条件なのである。「人間が人間と共にいることの基礎は、各人が彼が在るものとして、 共にいる人を正にそのように確

想はない。 は否定しているのでもない。 「超越」にはつながらないと考えているのである。ブーバーはこの点について次のような興味深い発言をして とはいうものの、 自然界の中で、昆虫が卵から成虫へと自ら成長していくという意味での個体(人)主義的 個人の内に何らかの可能性が眠っており、 ただそれを「確かめ」ず、 単独で発展させたとしても、必ずしも人間存在の実現や それが発展していく可能性自体をブーバ

ブ

ーバーにおいては、

る。

か<u>3</u> きる存在なのです。しかし、 dividuation)とよんでおります。人間がますます個人として成長していくというのは、必ずしもますます人間ら を発達させることによって、発達することができるのです。このようなことを、ユング(Jung) くつも見てきました。個人というのは、まさに、このような独自性であり、まさにそのように発展することので 個人という場合には、 (human) その人の特徴がますます発達していきながら、 なっていくことではないのです。 一人の人間がもっている独自性について考えているのです。 人間というのは、世界とともに現実的に生活している個人をいうのではないでしょう 人間がますます個人的となり、その人らしさがだんだんはっき しかも人間とはよべないようになっていくような例を まさに、 個人はその独自性 個性化

つまりブーバーのいう人間は孤立した個人(Individuum)ではなく、むしろ他者との「関係」を生きている「人 『関係』に否応なしに入っていくしかないであろう。 のことなのである。 現実的に生活するためには、 他者との「関係」に参入していくことで、はじめて個人は われわれはただ独りだけで生きることはできず、

ここで主張されている、

世界とともに現実的に生活している個人とは、「人間と共にいる人間」のことである。

なく、

被造物

義や集合主義が排されたのも、こうした原理こそが、「世界不安」や「生の不安」の元凶だからである。 この時先に述べた 不確かで不安定な存在にすぎず、その能力を発揮し「個性化」したとしても「人格」ではなく「個我」に留まる。 応 存在論的前提が となる「適応」(Anpassung)のことではない。 「人格」になっていくことができる。しかし他者との「関係」へと参入していくことは、 滅し、いわば本来行くべき方向性を失った、さまよう個人主義 しか 出現するだけだからである。つまり個人とは、 し人間存在には「適応」ではなく、 「間」であることは忘れてはならない。 「世界不安」や「生の不安」は克服されず、人間存在は常に危機に晒されることになる。 他者や世界と関わり合うことが要請されている。 多くの生物にとって環境世界は「適応」 それが他者との「関係」に入っていかなければ、 なぜなら「間」がなくなると、「関係」が成立する余地 (個性化) や、緊張関係を欠いた集合主義 生物学や心理学等で問題 していくべきものであろ もちろんそのための 宙に浮 (適 た

は ず、 の中で、どのようであるかをそのまま受け容れること」であり、 述べているように、 これまでの論述から、 「受容」であろうし、後者は「確かめ」ることである。「受容」とは「相手が、この瞬間に、 単独ではそもそも発展はおろか、 彼があるものとして、 人間存在はその可能根拠 存在することもできないことが明らかになってきたといえよう。 また彼がなり得るものとして他者から承認されなければならない。 その人の可能性のもっている決定的な特徴を明らかにすること」とされ (間)と実現根拠 「確かめ」るとは「まず、 (関係)との故に、 単独で考察できない 他人のもっているすべ その人のこの現実 のみなら 前 1

る。つまり「受容」は相手の「意識」や「感情」に注目し、それらを容認するというような心理(学)的なものでは(キ)

(Kreatur)としての人間を、そのまま全体として肯定し受け取るという態度であり、「確かめ」

ての可能性を認めることであり、さらに、

離して考えるべきではなく、むしろ同時並行的にとらえるべきであろう。ただ相手を拒否しつつ「確かめ」るとい は ないであろう。「受容」しつつ「確かめ」ることが人間存在に要請されている。したがってこれらは二極的に切 相手も気づい せずしては「確かめ」は成立しない。しかし「受容」だけでは、 ていないかもしれないその可能性にはたらきかけ、 それを顕在化させていく態度である。 人間存在としての「超越」 はでき

「たとえば、一組の男女、夫とその妻を考えてみましょう。その夫は、ことさら言葉でいうわけではない が、 妻

思われる。ところでこれは具体的にはどのような事態なのであろうか。

うことは成立しにくいと思われるので、

論理的順序として、

第一に「受容」そして第二に「確かめ」になるものと

とは、 葉で表現されるのではありません。しかし、 ていくはずの(meant to become)可能性をみいだしている。』という意味です。もちろん、これは、 はなくて、それは とのすべての関係によって、〃わたしは、 *"*わたしは、 ″わたしはお前を愛することによってまさに見いだしているのだが、 お前に今より変わってほしくないのだ。〟ということを意味しているのではないのです。 お前をありのままに受け容れている。〟というでしょう。 それは日常生活の中で、年とともに成長しつづけます。」 わたしはお前の中に生成し 仰々しい言 そうで

うに定められている」(FE, 230)。このように創造主の御業であるからには、 産ではなく、 1 においては「関係への参入」のための前提だからである。「受容」せずには「関係」は成立しない。 ところでこの「受容」とは、 は 人間存在にいわばアプリオリに要請されているのである。なぜなら被造物は、 創造主の意志によって手渡されたものだからである。 人間存在が実現されるための無条件的前提である。 「われわれは共に創造され、 その被造物を拒否することはできず、 なぜなら「受容」とは、 人間存在を含めて人間の所 そして共存するよ つまり「受 ブーバ

容 了解がその前提としてはたらいていることは注意すべきところである。 そのまま受け取るしかないのである。ブーバーが「受容」という時には、こうしたいわば宗教的な存在感覚・存在 は人間の態度でありながらも、 できず、 地上の論理でそれらを一面的に評価し、 創造主の存在と切り離すことのできない神的意味を備えていることをここでは確認 あるいは拒否することさえあるからだ。 ともすればわれ われは諸々の被造物を「受 したがって「受容」

しておきたい。

から、 共同性への参入から、 だけでは、未だ人間存在になっていないのであるから、 n 「受容」された個人や「確かめ」られたその可能性は、 以上のように、 その可能性が より安定したものになっていくといえよう。 ブーバ 「確かめ」られることで成長していくものと考えている。「個性化」していく自己は、 かえって個々の可能性が明確になり、 ーは個人の可能性が自己展開するというよりも、 ŲΣ わば孤軍奮闘するのではなく、 正に「受容」され「確かめ」られたという「関係」 その基盤はぐらつきやすく脆い。これに対して他者から 安定化し、 人間存在として発展していくのである。 個人がそのまま他者により「受容」 他者と手をつなぎ合うとい ただそれ の現実

### 4 対話 (Gespräch)

「対話」の成立要件として、 さて以上考察してきた「受容」と 互いが「受容」しあっていることは大前提である。ところが互いがそれぞれの確 「確かめ」をさらに推し進めていくと、 それらは 「対話」になる。 もちろん

話」とは相手を「受容」しつつ、且つその変容の可能性に関わっていくことといえよう。変容は「確かめ」ること 在り方を絶対に変えないとしたならば、「対話」をすることの意味はなくなってしまうであろう。 したがって

る。 0 )彼の見解(Ansicht)に、 むしろそれは人間存在の生成に関わる根本的態度を示している。 したがってブーバーにおける 度々厳しく私の見解を対立させなければならない。確信を緩めることは全くできな 「対話」 は われ 「恐らく私はわれわれの対話 われの日常経験のそれとは大分異 の対象につい 7

を通して生じてくる。

けで、 を拒否しつつ「対話」することはできないはずだからである。 もある。これは人間の限界により起こる不幸な出来事である。この時「対話」はもちろん成立しない。 しかしこの人物すなわち確信の人格的担い手を、 相手の存在までを拒否してしまうことがある。 において受け容れる」(EZ,277-278)。 ともするとわれわれは、 またはじめから相手の存在そのものを拒否せざるを得な 私はそこから彼の確信が育ってくる彼のありのままの この場合見せ掛けで議論したとしても、 相手と自分との見解が違うとい 相手の存在 その途上 う理 由 時

仮像 あ い。「真の対話は存在の真正性により構成される存在論的領域 るいはこのように思われたいというところから生じてくる「仮像」を排し「彼が打ち明ける人間に自分の存在 対話」は稔ることはなく、 の侵入は対話を害する」(ibid.,286)。したがって「対話」が成立するには、 いたずらに堂堂巡りに陥ったり、 (eine ontologische Sphäre) あるいは偽装された結末に導かれたりするにすぎな 相手にこう見せた であるため、

に関与するのを許す」(ibid., 275) ことが何よりも要請される。

る。 たとえばそれぞれの見解の内容が違えば「それはなぜなのか」、「他に考えようがないのか」、 この意味では言葉と存在とは不可分なのであり、「対話」 が真の かめ」 「対話」 がはじまる。 であれば、 はじめのうちは 徐々に、 あるい はほとんど同時的に、 「確かめ」られるのは「対話」の内容である見解であろう。しかし は単なる話し合いではない。「人間の間柄の領域は、 相互の存在そのものにも変容が起こってく 「私はこう考える」

と名づける。 相互一対向(das Einander-gegenüber) したがって人間の間柄の現象を心理的現象 の領域であり、 その発展をわれわれは対話的なもの (psychiche Phänomene) として理解することは根本的 (das Dialogische)

に誤っている」(ibid., 272)。

ことではなく、「人間と共にいる人間」になっていくことである。もちろん「人間生活はその絶対的意義を、 りでは決して成し遂げることのできない「人間の間柄」が発展していくことなのである。 が、「超越」 固有の制約性(Bedingtheit)を事実上超越する(transzendieren)という点にもっている」(PM, 365) 「個性化」したり、あるいはハイデガーの主張するように、 このようにブーバーにおける「対話」とは、単に言葉のやりとりではなく、「受容」と が独話的 (monologisch) にではなく、 対話的 (dialogisch) 自己の「本来性」(Eigentlichkeit) になし遂げられるところが、ブーバ 「確かめ」を通して、 したがってその内容は を目指したりする 100 独

# 5 「我―それ」(Ich-Es) から「我―汝」(Ich-Du) へ

思索の決定的特徴と考えられる。

それ」から「我一汝」への態度変容あるいは世界変容としてとらえることができる。すでに述べたように、ブーバ 存在の実現根拠としての「関係」の具体的内容として重要な意味をもっているが、こうした一連の過程は、 \_ 我

以上考察してきたように「覚知」、「現実想像」、「人格の現前化」、「受容」と「確かめ」そして「対話」

は、

人間

ーは二つの となる世界であり、 「根源語」、「我ーそれ」と「我ー汝」を提出している。「それ」とは、 人間においては対象―他者を意味する。これに対し「汝」とは、 観察や利用、 語りかけることにより現われ そして記述の対象

てくる世界であり、 人間においては主体性 -他者つまり実存を意味する。

になってもらうことが 点があてられた世界である。 このように いいかえれば「我―それ」は「我」が中心となった世界であるが、「我―汝」は「汝」との「関係」 「我—汝 我 の語りかける態度は、 ―汝」の態度である。 つまり「我」が相手を対象化し、その従属物とするのではなく、逆にそのパートナー 生きた「関係」の世界をうちたてる。「関係とは相互性である」 このように「我一汝」の語りかける態度は、 実体

性」を備えていることを示しているといえよう。 人格的関係世界がうちたてられる。このことはわれわれの住まう世界が、二人称的世界と三人称的世界の またわれわれの態度に応じて、世界は「それ」にも「汝」にも変容するのだ。もしそうだとするならば、 われわれ自身が、三人称的あるいは二人称的在り方をすることが

伝わり、「それ」が振動して「汝」に変容するのだ。いわば三人称的世界が二人称的世界に変換され、「我―汝」

振動する動的世界に変換していくことを意味している。「我」の語りかけが「それ」

ー ー の に

「それ」との静的世界を、

因果律による りかけさえすれば、 して存在しているにすぎない。 「我―それ」 他者は常に「汝」として立ち現われてくれるのであろうか。実はこうした発想自体が、すでに の態度を惹起し、 だから、 その都度自己の存在を賭けながら、 他者をも「それ」化してしまうのだ。「汝」は、 全人的に他者に関 瞬間瞬間、 わり、 汝 可能性と ^ の可

能性を現実化していくしかない。「我―汝」の「関係」は定常的ではなく、

わ

れわれの経験世界では、

れてしまう。 歩み入ることによって、 つまり 「個々の汝は関係事象が過ぎ去ると、 つの汝になることができる」(ibid., 101)。ところが ひとつのそれにならねばならない」(ibid.)。 関係 は持続しない。 これは人間 すぐに壊

他者や諸物はそのままでは「それ」にすぎない。しかし「個々のそれは関係事象の中

制御することができないのだ。

かが

ややもすればわれわれは、

、繰り返し想起されなければならない。こうした「関係」

の

『三重性』

をはたしてわれわれは了解できるであろう

0)

存在につきまとう憂欝である。 の世界をその都度 「超越」していく可能性は残されているのだ。 われわれは、「汝」の世界のみに生きることはできないのである。 しかし一それ」

との ブーバ た時には、 二つのどちらか片方だけに限定して考えることは、少なくともブーバーから見れば不本意であり、 との ところでブーバ 「関係への参入」でもあることを彷彿させる。「人間との関係は、 「関係」の、 しの 他方も同時に崩壊する必然性があることに留意しなければならない。このことは、これまで述べてきた 「人間学」 ĹΊ ーにおける わば「二律背反」が引き受けられることで成立する。 の内容、 我 すなわちヒトから人間存在への変容が、 (一汝) の語りかけてい く態度は、 人間と人間との 神との関係の本来的な比喩である」(ibid. 単に地上だけの出来事に留まらず、 したがって「我一汝」の世界を、これら 「関係」、そして人間 一方に限定され と「神

おり、 このことは忘却されやすい。しかしブーバーにおいては、「人間学」と「信仰」とが究極的には結びついて 一見すると、 人間と「対話」 しているように思われる時でさえ、 ブーバ しは 神と 「対話」 していること

₺ 界へと、正しく地上の論理で振り分けてしまいがちである。ところがこうした二分法によって、 図らずも、

人間存在の問題と神的なこと・宗教的なこととを、それぞれ地上の世界と天上の世

「それ」へと貶められ、 人間学」 の構想・展開は、 同時に、 期せずして、 人間存在としての可能根拠も実現根拠も失われてしまうのだ。 宗教的態度の具現化と考えなければならない。 ブ ] だからブーバ の思想を

ころに、ブーバー研究の難しさがあるのだ。 「人間学」と「信仰」とに二分してとらえること自体が背離なのであり、 |両者間に境界線を引くことができないと

心理学等の人間科学をも含めて、 機能主義的言語 (我―それ)で構成されている。 しかし

般に現代の諸学は、 (Paradigma) によって、ブーバーの「人間学」を了解することは原理的にできな

(我―汝)と見なされた時、はじめて了解可能になるといえよう。このことは特に注意を要

する。

れは、

正に宗教的営み

機能主義的パラダイム

学の多くの分野に浸透しているが、そこでは「関係」さえ対象化され、 も機能主義(Funktionalismus) したがって、 ブーバーにおける「関係」、正確には、「関係」の『二重性』がもつ今日的意味は、 批判になっているところにある。機能主義は、すでに言及したように、 相互作用・因果関係等に還元されてしま それがいみじく 現代の諸

う。 を置くブーバーの しかし「我一汝」の根源的 「神」の感覚と結びついていると思われるが、ここでは、それを指摘するのみに留め、 「関係」は、 ただ直接的に生きられるのみである。 これは、 ユダヤ的宗教伝統に身 詳細な研

究は今後の課題としたい

の汝」 ていきながらも、 以上のように、 神) との 「関係」 同時に ブーバーにおける人間存在の実現根拠としての の『二重性』が生きられることで、人間存在ははじめて真に(echt)実現されるのであ 「永遠の汝」(神)との「関係」へと参入していくことなのである。 個々の 「汝」と「永遠

「関係への参入」とは、

個々の

「汝」に語りかけ

る。

BGB: [Bilder von Gut und Böse, 1952.]

ΕZ : [Elmente des Zwischenmenschlichen, 1953.]

 $\Xi$  ${\rm FE}$ Die Frage an den Einzelnen, 1936.

: [Ich und Du, 1923.\_

PM : [Das Problem des Menschen, 1948.]

UB : [Urdistanz und Beziehung, 1950.]

ZW : [Zwiesprache, 1930.]

翻訳『ブーバー著作集』全一〇巻、みすず書房、(一九六七-一九七〇年)を参照し有益な示唆を得た。 略記号の後の数字は頁数を示す。略記号の表記は『ブーバーの人間学』(後出)に倣った。尚、ブーバーからの引用は私訳であるが、 以上の著書からの引用は M. Buber: *Werke*, Bd. 1, *Schriften zur Philosophie*(Kösel, Lambert Schneider, 1962.)による。本文中の

注

1 "Replies to My Critics", p. 706.] The Philosophy of Martin Buber, edit. by P. A. Schilpp and M. Friedman, 1967. Open Court, [MARTIN BUBER:

2 ibid.

3 「マルチン・ブーバーとカール・ロージャズとの対話」ロージャズ全集一二『人間論』 (第二三刷)、一七二頁。 所収、 岩崎学術出版社、 一九八七年

4 同著一六八頁。

5 同著一六九頁。

#### 参考文献

稲村秀一 『ブーバーの人間学』教文館、一九八七年。

谷口龍男 『「われとなんじ」の哲学』北樹出版、一九八三年

谷口龍男 『間主体的想像論』北樹出版、一九九六年。

## レヴィナスにおける倫理と宗教の問題

#### 重 松 健

ハ論文要旨> レヴィナスは倫理を哲学の根本に据える。それは理論と実践の対のうちの実践を根本とする立場ではない。彼は理 り、「私」は自由と共に責任をも担う者として存在するのであり、「私」の存在の意味はそこにおいてのみ理解されうる。この との対面において、この可能性は顕在化し、自発的行為主体としての「私」の存在が責任と共にあることが自覚される。つま 論も実践もそれが現勢化する時に欠くべからざる「行為」の問題に着目する。人間の一切の自発的行為は、「私」という主体に 式的なものと理解され、精神的な意義を持つことはないのである。 おいてしか存在内に現勢化することはない。しかし、この現勢化は〈他人〉のまなざしに晒される可能性と共にある。〈他人〉 「私」の存在の倫理的意味の根本性を前提とするものでない限り、人間に対する神の超越性は、事物に対する超越性と等しい形

#### 序

**<キーワード>** 

レヴィナス、自発性、責任、超越

係とは常に絡み合った仕方で提示されている。「絶対的〈他者(Autre)〉、それは〈他人(Autrui)〉である」(TI レヴィナスの主著『全体性と無限』において、人間どうしの間に結ばれる関係と、人間と神との間に結ばれる関 「私」にとっては〈他者〉なのである。この〈他者〉の概念の説明に用いられるのが、デカルトの「無限の観 あるいは「神、それは〈他者〉である」(TI.186) といったように、他なる人間としての〈他人〉も神もどちら

₺

「無限の観念」とは 「それを思惟するものに対しての全面的外部性を保持している存在との 関 70

念」である。

(TI. 20-21)「超越そのもの」「十全的観念からの横溢」(TI. 52) であり、 従って「私」と (他人) との関係も、 また

「私」と神との関係も、 どちらも思惟に対する超越が生起する関係として理解されてい

区別されなければならない。 の意味を引出すのでなければ、 しかし〈他人〉 形而上学においては、 は神ではない。それゆえ だが、二つの関係は次のように結び付けられる。 人間間の諸関係に帰される。つまりは、 空虚で形式的な制約にとどまる。 《他人〉との関係と神との関係は、 カントが悟性の領域において感性的経験に与えた 道徳的諸関係を起点としてこそ、 超越の形式的相同性にも 「神学的諸概念は、 倫理 からそ か か 切 わらず

の形

式に対する内容となってはじめて、 の形式を表しているのであって、宗教の優れた形式を表しているのではないのである」(TI.52) に 而上学的な主張は 負わせ ヴィナスはこの主張を敷衍することなく、「人間間の関係に帰着し得ないものは全て、 たー 切の もの 《精神的な》 から浄化されるのである」(TI.51-52)。 意味を得るのであり、 神との関係は 《精神的な》ものとして成立すると言われるのである。 諸事物にとらわれ参与の犠牲となった想像力が我 つまり「私」と (他人) との間 いつまでも原始的な宗教 の人間間 という言葉でもっ ン々の 0) 閺 しか 係 諸 が形 概念

小 の目的は、 私と 〈他人〉との間の倫理的な関係が、 神との関係の内容となるとはどういうことか、 それ

この主張が含まれてい

る節を閉じてしまっている。

も重要であることを忘れてはならない。 なければならない。 を明らかにすることである。そのためには、 その場合に我々は、 私と レ ヴィナスが「私」と まず「私」と 〈他人〉 との関係の問題が、 〈他人〉との関係とはどのようなものであるか 〈他人〉 との関係を重視するのは、 レ ヴ 1 ナスの思想全体に それ が お が ても 示

(378)

なのです」と言われるように、 道徳的でありうるからである。 この関係の倫理性・道徳性が哲学そのものにとっても根本的な位置を占めるもの しかも「道徳は哲学の分枝ではなく、第一哲学である」(TI.281)「第一哲学は倫理

考えられているのである。

という主張は容易に首肯されうるものではないだろう。それゆえ我々は、「私」と〈他人〉との関係がなぜ哲学の 倫理や道徳が哲学にとって重要であることは理解されても、 それらが哲学にとって根本的なものである

〜四節)。その上で、「私」と〈他人〉との関係が宗教にとって不可欠な内容となるのはなぜかを検討することとす 根本的位置を占めると言われるのか、 との関係がどのようなものとして考えられ、どのような意味において重要であるかを明らかにする その点の考察から取りかかることとする。この考察を通して、「私」と (以上第 仓他

## 一観照と実践の「混同」

倫理

生は一

般には実践の問題として考えられている。そして実践は観照(théorie)

から区別される。

レヴィナス

る

はこうした領域区分を哲学における一つの伝統と理解し、 次のように述べている。 「……観照と実践のあ それを照 だの

関は、 明する認識に依拠している。そして認識は、 に物質や精神や社会の支配すなわち技術、 連帯関係あるいは階層的関係以外の仕方で考えられることはなかった。 倫理、 自らの純粋な遂行に必要な平穏 政治を要請している」(TI. xvii)。つまり、正しく認識してこそ初 (paix) を手に入れるために、 現実活動 (activité) は 行為

めて正当な実践が可能であり、

実践は認識に支えられている。

その場合認識が、

技術や倫理・政治といった実践の

でなければ 問題に煩 [問題を]進めて、 わされたり歪められたりするのであってはならない。 ならない 観照と実践を混同しているように見える危険を冒してでも、 ―このように考えられて来た。 しかし、 それゆえさしあたっては実践の問題は除外されるの 彼はこの点において異を唱える。 我々は双方を形而上学的超越の諸 我々はさらに

張の意味は、 方に属すると考えることはできない。つまり、〈他人〉との関係の倫理性が哲学において根本的である、 様相として扱う。 混同」 が 『全体性と無限』 観照の実践に対する優先を逆転させ、実践が観照に優先するということとは考えられない。 外見上の混同は意図的なものであり、 を貫いているとすれば、 レヴィナスの言う「倫理」 この書の諸主張の内の一つを成している」(ibid.)。 は、 伝統的な観照と実践の対の片 ح う主

に それでは、 Ų , つ たい彼の言う「倫理」 とは何か。 また観照と実践を「混同」するとはどういうことなの

えられた実践でもなく、

また観照とは別領域の実践でもない

「倫理」こそが提示されていることになろう。

観照に支

ス の理解に対 観照と実践がともに「形而上学的超越の諸様相」であるとはどういうことなのか。 「混同」を主張するのか。 考察を深めておく必要があろう。 これらの問いに答えるためにも、 まず伝統的な観照と実践の対に関するレヴィナ またいかなる根拠に基づい

にどのような手段によってであれ印を残すことはない」(TI.12)。 る。 持つ場合に、 めるとい 観照が実践を支えるという伝統的理解は理由のないものではない。 う関係である。 実践に比べてある意味で優れたものだからである。それを認めて、レヴィナスは次のように述べて は観照は、 その場合、 まずもって存在との次のような関係を意味する。 認識する存在は認識される存在の他性を尊重し、 観照としての知は、 観照は、 すなわち、 我々が存在するものと知的 認識 物であれ他なる人間であれ 認識される存在を現出 の関係によってその存在

だが、

「第三項」としての場を開くことは単に恣意的

・独善的な立場ではない。

認識

が単なる恣意的

独

断的

残されることもない。 ることはない。 て事実をありのままに知ればこそ、 **:識される存在をそれ** また認識される存在が関りによって別のものに変えられてしまったり、 い現れ出るままに知る。 それゆえ伝統的には、 正当な実践も可能となるとされる。 ありのままの事実を知るには知は観照的であるべきとされ、 その認識の場において、 認識される存在と認識者との区別が消え去 認識の痕跡のようなも 認識によ

では、 観照において他性が消失するのは、 ŧ る他性が消失してしまうような仕方で、 すなわち存在の かし他面 自分自身以外に自らを制限するものに出会うことのない認識する存在の自由と混同されてしまう」 こうした関りには問題があるとレヴィナスは考えている。「しかし観照とは知解 口 ゴスをも意味してい 認識する存在と認識される存在との他性 認識される存在に近付く仕方をも意味してい る。 言い換えるなら、 認識される存在が認識する存在に対して持って の衝突の る。 緩 認識の 衝物として「第三 過程は、 (intelligence) この段階

介在させることで、 る場合もあると言う。 るように、 (affection) を介在させる レヴ とが ィナスはここでハイデッガーを最も強く意識しているのだが) ~混同 認識される存在は した形での いずれにせよ、 からだとい 「感覚」である場合、 う。 認識する存在と認識される存在とが関りうる「場」とでも言うべき第三項を 「認識されうる存在」として、 それ は、 哲学史上「概念」である場 あるい は (「存在のロゴス」 認識者の認識可能性の内にあることになる。 存在者から区別された 合 や とい 客 観 う言葉からもうか 的 性 質 ح 「存在」 È 観 的 が わ 情 n 動

とである。そうした条件としての 主観的妄想と異なるのは、 認識がいかにして対象の認識でありうるのか、 「場」を明らかにすることこそ、 知を独善的臆見から区別する批判性のはずであ その可能性の条件が保証されてこそのこ

る。 それゆえ第三項を介在させることは、 客観的真理の可能性のためには欠くべからざることである。

識において第三項を介在させて「他性が消失」してしまうことそのものを槍玉にあげても、 有効な批判とはならな

第三項を介在させず「他性の消失」も引き起こさないような「認識」

があるのだ、

という主張をレ

ィナスがしていないことからも、このことは明らかであろう。

いであろう。

自由」と混同されてしまうところに、 それゆえ問題の焦点は、 先の引用の後半部分、 レヴィナスの批判の焦点はあるのだ、 すなわち「自由」 にある。 つまり認識の過程 と考えなければならない。 が 認識する存在の しかし

お 返せば、 意識するような問題性を持たなかったわけであるが、 いて際立たされてい |認識する存在の自由」とは何を意味しているのか、またそうした自由がなにゆえに問題を引き起こすのか。 観照と実践の区別と階層関係を立てる伝統的な立場においては、 それはなぜか。 この立場の違い 「認識する存在の自由」 は、 「知の批判性」 はレヴィナス の問題に 裏を

## 二 知の批判性と無限の観念

が、 としての観照とは、 らの認識にまなざしを向け、 独断性を乗り越えるためには、 観照は対象の他性を尊重する。 それは認識の 「批判」という仕方で展開される。 自己を信用しない一個の存在の態度である」(T1.54)。 自らを批判することによって独断性を乗り越えるのである。 この無差別な自由の乗り越えが為されるのである。 その限りでは観照において働く自由は無差別な自由であってはならない。 対象は単なる障害として排除されるのではなく、 さて、 自己を信用しないといっても、 観照的な知は自らを問題視する 「真理が生起するところ 認識者は自 思惟

的主観性へと自らを昇華させることになろう。

に位置する可能性」

(ibid.)

の保証とが結び付いた時、

認識者は一切の対象に関する認識の可能性を手にする超越論

か。 誤

ったとする認識

「誤りの意識」 から出発する道である。 それは、

批判の道には二つあるとレヴィナスは考える。

の場としての ることになろう。 る。 認識は時に誤る。 「第三項」を自らの条件として認めるのは、 この批判は、正当な対象認識が成立するための条件を明らかにすることを目指す。 しかし自らの認識が誤ったことを認識できるならば、 この次元においてである。 哲学が伝統的に選んで来た道だとレヴィナスは考えて 自らの認識の仕方へと批判が向けら ここにおい 7 「認識 認識 する存在 の 可 性

異論を挟むことのできない価値」 して自らの認識につ いり 意志的な自由が絶対的なものとして想定されなければならないのである。 つまり、 無差別の自由の克服と同時に、デカルトがそれから区別したところの自由、 いての認識が不可能となるからである。 (TI. 55)の保証を想定してい この自発性の自由の価値と る。 なぜなら自発性が阻害されるなら、 それゆえ認識批判は 「理性的存在が全体性の すなわち行為の内の自発 「自発性が 認識 姷 そ つ

の自由」

は

無差別

の自由と区別されるものとして立てられうる。

というよりも、

立てられるのでなければならな

認識 再び誤 L 0) か 可 ってい 能 認識批判の起点となる「認識が誤ったとする認識 |性の条件を問う問いとは、「そのような認識が不可能かもしれない」という懐疑のもとにあるのでは ることは ない 0) か。 そのように問いはじめると、 懐疑的遡行は無限に進展することになろう。 が正しい と言えるのはなぜ

認識することは不可能である。 認識は或る場合には現に真なる認識として成立している、 それゆえ、 或る認識とその認識の認識とが真であることが前提となっており、 という認識がなけれ ば 別の認識を 「誤り」として それ

を ū かなる可能的認識においても誤ることのない確実性へと高めることこそが認識批判の目的である。 従って、 認

る。

知

は

識批判は認識と真理の事実性の上に立つものであり、

れる を包摂的に理解できないことにおいて、 存在証明への歩みを考えるなら理解されるであろう。明証性の規則は一般的な規則として立てられるように ならない」(TI.56)。レヴィナスの言わんとするところは、 性の批判」であるとレヴィナスは述べる。この「自発性の批判」は次のような仕方で提示されてい morale)」(ibid.) の発見、 (pouvoir) と自由の正当化されていない事実性を見出すためには、その事実性を対象として考察するのでも としてあげられるのが「無限の観念」による証明であった。「無限の観念」がコギトの内にあっても、 この区別こそが 、他人〉を対象として考察するのでもなく、 自ら固有の不完全性を認識するためには、 (videor)」のであって、 もう一つの 神が誠実な神として存在することの証明によって初めて与えられるのである。『省察』の はコギトの内に包摂され得ない。「無限の観念」は無限についての十全的観念ではない。 「自ら固有の不完全性」の認識であろう。 道に お 言い換えれば ζį コギトはその根拠を独力で自己自身に与えることはできなかった。明証性の規 て批判されなけ コギトの有限な認識と神の無限なる認識の区別が明確になるのである。 「罪責性 自らを無限によって評価する、 デカルトが言ったように、 'n (culpabilité) ばならない。 まずデカルトの『省察』における方法的懐疑から神 確かに、 の意識」(ibid.)によって生み出される知の それは 面では 無限の観念、 知の自由の つまりは無限を欲望しなければならな 「無限の観念」 「道徳的低劣さ 完全の観念を持たなけ は明証性の規則の根 なかで証明 る。 その観念 思  $\hat{o}$ 

それらを十分に根拠づけるものではないとレヴィナスは考え

と同時 拠 的低劣さ」へと導くというのである。 意あるものとして見出す」(ibid.) とレヴィナスは述べる。 論 (théorétique) 的 いづけのための鍵となってい 問 題 に自発性の自由を保証 に は とどまらな 考察では ない。 6 る。 į 無限 恥として成就される。 その意味では 認識の確実性を根拠づけるものである。 の完全性によって自らを測るというこの 「誤りの意識」による批判と同じく、 恥におい つまり、「無限 ては、 自由 の観念 しかし「無限の観念」 はまさにその遂行におい 評 はコギトを 価 無差別の自由を克服 <u>න</u> 仕 方 恥 は の 意義は単 従 という て つ 7 自らを殺 せしめ 純 K 道 理 的 る

され こで 同 確 か が は 崇敬の言葉に重要性を認める。 は 文飾 らすれば、 だが、 |意を差し控える無差別の自由の内にあった。 観念」により神の存在を証明したことは、 に LJ 説明されるであろう。 てい コギト 顔 な ある ć 1 として近づ この ると考えられる。 は L 神の 神の か は宗教への慎み 恥 偉 かれる荘厳さに変ずることを表現しているものと思われる」(TI.187) 「荘厳さ」 他所 という事態がデ 大さの前に自らの低劣さを思い にお このことは、 コ をたたえることは本質的なことではないように思われるかもしれない。 ギ Ų, 深い賛辞のようには思われない。 そこにこそ、 てレヴィナスはデカルトの第三省察の最後の一節を引用し、 トは神の存在が カ ル デ ኑ カ  $\dot{o}$ レヴィナスのデカルト解釈の鍵がある。 単にコギトの認識能力の有限性の自覚を帰結させただけでは コギ ル トの 誠実なる神の存在を確信できないコギトは、 証明されるまでは、 トのどこに対応するのかをレヴィナスはこの箇所で明 知らされ、 『哲学原理』 恥を覚えるのだということに力点が そうではなく、 の 第一 わずか 部の三十九~四十節を参照するならより でも疑いをさしはさめるものに対して 認識によって導か レヴィナスは「……この と述べる。 そこに見られる神 意志の自由に基づき神 n 認識 置 た無限 L か 論的 ñ 確 か 解 に述べて な 釈 の 無限 観点 観 が 蚏 そ 念 の

か を知る。 自らの意志の自由の行使に「罪悪」を感じるに至った。そこにこそ、 んれる。 知の批判の第二の道、 また神を 由があるであろう。 「欺瞞者」と想定するまでに無差別な意志の自由を濫用したことに対する コギトは「無限の観念」による神の存在の証明を経てはじめて神の偉大さ、 つまり知の自発性の批判としての「道徳的な低劣さ」の発見とは、 レヴィナスがデカルトの 「罪悪」 「無限の観念」 「無限の観念 の自覚へと導 「荘厳さ」

序 ば、 の問 事物の問題に取り組んでいくのである。これに対しレヴィナスは、デカルトに依拠しながらもデカルト以上に道徳 V) を転換点としたデカルトのコギトの歩みに対するこうしたレヴィナスの解釈において理解されるであろう。 る とはいえ、 において決定的な転換点が !題を重視するのである。 という言葉に見られるだろう。 権能と自由の事実性」の正当化の問題は、 「枝」においてでしかない。コギトは、 瞬  $\equiv$ {は現れた道徳的な低劣さの意識も、 デカルトとレヴィナスの間には埋めることのできない差異がある。デカルトの思想の秩序に従うなら 認識と対面の差異 それは、 「無限の観念」 明らかにデカルトを意識したこの一文は、 序において引用した「道徳は哲学の分枝ではなく、 を経てコギトの内に引き起こされた道徳的な低劣さの自覚であるこ 自らの自由は正当化され得たものとして、 すぐさま背景へと退いてしまい、 コギトの存在の根拠としての神の存在証明によって決着がつい 『第一哲学につい 道徳が再び位置を与えられ 誤謬論に、 第一哲学である」(TI ての省察』 さらに物質的 0) るのは

までの

コギトはそれ

神の存在が証明されたことにより、

神はコギトの明証性の規則を保証しコギトの

瞬間

存在すらも支えているにもかかわらず、である。しかし、

を

欺瞞者」

かも知れないとまで想定していたのである。(6)

的意識にあるのだというレヴィナスの理解がそこに示されていると考えることができる。 、よう。 『省察』 が単なる「我思う」 ではなく形而上学として成立することを可能 つまり、 12 哲学における道 L たの 道徳

徳性の意義をデカルトに比してより根本的なものとして提示しようとしていると言えよう。

5 デ 知 カルトとの違いはレヴィナスの次の言葉に明らかである。 の自 「由を正当化するような根拠を探求することに存するのであるなら、 Ų 「哲学が批判的な仕方で知ることに、 哲学は道徳的意識とともに、 言 41 換 つまり えるな

デカルトとの決定的な違いは、 ものとして忌避する立場もあろう。 ・ナスが (他者) が 〈他人〉 〈他人〉 を議論に持ち込むのは、 として現前. 〈他人〉 しかしそれはあくまで知の確実性の保証を最大の課題とする立場である。 主題化の運動が逆転される場としての道徳的意識とともに始まる」(TI.59)。 の現前の重視である。 この確実性の問題の次元においてではない。 確かに、他人というモメントを臆見の可能性を招 つまり 〈他人〉 は、 私 ヴ

か。 識を持つことになるがゆえに導入されるのである。では、 って引き起こされる道徳的意識とはどこが違うの の対象認識を攪乱させるモメントとして議論に導入されるのではない。 さらに、 先の引用の 「主題化の運 動 が逆転される」 か。 また、 というのはい コギトの なにゆえ 「道徳的低劣さ」の自覚と〈他人〉 かなることか。 (他人) 〈他人〉の現前によって「私」 の現前 まずは、 が道徳的 現前する 意識を引き起こす が道徳的 の 現前に

の関りが ζj かなるものであるかが明らかにされなければならな

ヴ ィナスは 〈他人〉との関りの ありようを、 認識 ٤ 「対話」 との区別に お ĻΣ て明 らか にしてい る。

し視覚に のを専有し、 ぉ て それに意味を付すことでそれを世界の内に統合し、 見られた対象は確 か に行為 (acte) を規定しうる。 最終的には構成する。 しか その行為はある仕方で 言述 (discours) 《見ら にお

₺

な

つまり、

認識の立場に立つなら確かに

(他

〈他人〉との間に懸隔が際立つ。

主題は一

瞬

〈他人〉

私が付与した意味にすぐさまこの懸隔が抗議するのである」(TI.169)。

て、

私の主題としての

〈他人〉

と私の対話者としての

された〈他人〉 と対話することとは根本的に異なる。 も対象として主題的に捉えられる。 ではないから、 というだけではない。 それは、「私」が発話 しかし〈他人〉を主題化し対象として認識することと、 〈他人〉 (parole)において言述を向ける先は意味として理解 を対話者と認識してから対話が行われるのではな 面前する 〈他人〉

識された 能なことなのであって、しかもその認識は対話から一歩身を引くことによってのみ成立する。そしてその時には認 の認識は成立し得ない 〈他人〉 は未だ対話者ではないかあるいはもはや対話者ではないかのどちらかである。 (というより対話はそもそも認識ではない)のであって、それゆえ「主題としての ある意味で対話者

からである。仮に〈他人〉を対話者として認識することがあったとしても、それは対話することによって初めて可

「対話者としての 〈他人〉」との間の懸隔は相互に還元され得ないのである。 〈他人〉

〈他人〉」と関る認識と、「対話者としての〈他人〉」と関る対話では、

\_\_\_\_私\_

の

ありよう

さらに、「主題としての

ŧ が全く異なるのである。 「私」の自発性な能動性によることである。 「私」は発話し自己表出する 認識は、 「私」の自発的な能動性 (s'exprimer)° しかし対話における自己表出は、それがたとえ能動的なものであって それが自分の思惟内容の表出であるならば、 (activité) によるものと理解できよう。 対話 もまた お 7

Š **『受動的』であるという逆接的事態でもある。** その意味で受動的なのではない。 対話が成立するためには、「私」は もちろん、 「私」の行為が (他人) (他人) を対話者として迎えなくては の行為に転ずるわけではな

かも

あり、

「私」の自発性の現勢化としての発話行為は常に〈他人〉に対して晒し出されている。

は け付けない能動性であるのではなく、「受動的」な在り方をする能動性であるという逆接的事態なのである。この(8) されるという「受動的」 動性は、 ならない。そこにおいて、「私」の行為と〈他人〉の行為との対立の意味での能動性 しては有効であろう。 「同時」に、その行為が 「性」が経験される。「ア・プリオリとア・ポステリオリとの二分法と、 そうした二分法の外に他者との関係を位置付ける」(TI.62)。 対面での行為として存在の内に現勢化する しかし他人を迎え入れること――この言葉は能動性と受動性との同時性を表現してい 主題化の「逆転」なのである。 事態に陥るのであり、 〈他人〉のまなざしに晒されるという「受動性」が生起するのである。 それ以外では在り得ないからである。 (actualiser) つまり、「私」の行為の能動性が現勢化すると 時には、 能動性と受動性との二分法は、 必ずや (他人) 行為は、 一受動性の対立とは別の のまなざしと思惟 ζj 私 かなる受動性も受 の自発的能 事物 に K 受 対 晒

#### 四 私 の存在と責任

受動性」の生起こそ、

対話において「私」は と産 が私自身に臨在するのは、 こうした 一み出す。 し出しているのであり、 〈他人〉との対面こそが「私」を道徳的意識へと導くのである。 責任あるものとして、私は自らの終局的実在へと連れ戻されていることを感じる」(TI.153)。 〈他人〉に向けて、 〈他人〉に近づくことによってのみである。 現在の鋭い先端であるようなその返答の切迫が私を責任 あるいは 〈他人〉は「私」に向けて言述を発話する。 ……言述において私は レヴィナスは次のように述べる。 (responsabilité) (他人) 〈他人〉は面 0) 問 つまり、 か 私

しかも、

〈他人〉

の問

しょ か けに対し は 自発的に返答 (réponse) が可能であるということ、 こ の 「返答可能性」 が の 丁貴

任 であると考えられているのである。

確

かに返答を拒むことは可能である。

つまり返答可能性を自発的行為において現勢化しないことも可能である。

L ではない。責任とは、 随するようなものではない。「私」が負う責任とは、 によって塞がれている」(TI.248)。 自由以上に自由に対立するものはないからである。 性としての責任にい の責任を拒絶したことにはならない。 か の自由には似ていない。 返答可能性そのものを拒絶することはできない。従って、 わば常に付きまとわれているのである。「自らを措定する主体の自由は、 誰も代りに負ってくれることのないものであり、 主体の自由は責任を含んでいる。この主張は驚きを与えるかもしれない。 つまりは、 対話の関係の内に立つ時、 レヴィナスの言う責任とはなんらかの一般的秩序の内での役割に付 自由と責任の一致が我を構成しており、 あらかじめ「私」が存在し、後に負うことになるようなもの 「私」は自発的に自由であるがゆえに、 たとえ返答を拒んだとしても返答可能性として 従って「私」の存在は責任と切り離し得な 我は自己を伴 風のように自由 責任という非 返答可能 自己

よう。 よう ろ「私」は発話し返答する者として自発的に自由でなければならない。 さて、「私」を責任へと導くこの対面において、「私」 責任を伴った自由でなければならない。 な自由ではなく、 つまり、 自由 の正当化とは、「私」の自発性の自由を何らか別のものに変えることでは 責任と一つとなって「私」 自由の正当化とは、 の存在を成しているということを自覚することなのである。 の自発性は阻害されることも禁じられることもない。 まさにここにおいてひとまず成就されたと言え しかも、 単に自由でさえあればよい ない。 由 のでは 風 の コ

しょ

のである。

る荷物のようなものではない。

むしろ行為が現勢化するとともにさらなる責任が「私」にのしかかるのである。

ある限り付きまとう自己のように、

絶えず「私」と共にあるのであって、

ろう。 6 まり、 である者として、 のである。 ギトの道徳的低劣さの自覚も、 なかったのである。 従って、 神すらも 実際に神との現勢的な対話がなかったとしても、 この責任の自覚こそがコギトの道徳的低劣さの自覚よりも根本的なものとして見出されなけ 「欺瞞者」として疑うコギトの自発的行為は、 つまり責任を負う者として在るということが、自らを「低劣」であると自覚することの条件であ 根本的にはこの責任の自覚において基礎づけられているということができよう。 その行為を眼差している神に対して弁明の返答が コギト自身の行為としてコギトが責任を負うべ 可 能

さくなる。 である。 なく、 純粋に能動的 覚するのは確かに自発的 なるようなものではない。 る責任の自覚が要求される。 点の可能性が、 か 受動的 「義務は成就されるにつれて大きくなる。 この責任の自覚は単に 私が正 な能動性であるからである。 なものでは おそらく結局は自我を定義している」(TI. 222)。 しくあればあるだけ私は有責となる。 ない 責任の自覚は責任の自己了解を絶えず超え出るのである。それは次の箇所からも明ら 能動的なことであるが、 それゆえ責任の自覚は、 からである。 私 の能動的な自発性に解消され得ない。 また、 そして責任の自覚もまた一つの行為であるから、 行為そのものがそもそも自発性・能動性に解消されうるも 私が自分の義務をより良く成就すればするほど、 私が自発的行為と共に自らの存在を生み出したのでない ひとたび為されればそれで「私」 ……責任のこうした横溢が生起するところとしての宇宙 つまり「私」の責任は、 私 が責任を負っていることを自 の根本的な在り方が 「私」が存在するも その行為に伴い 私 の権利 は

なんらかの行為を果たすことで下ろさ

されるのであり、 道徳的正当化は確実性でも非確実性でもない。 うした責任の自覚は、 それは自らの自由に無限の要求を突きつけることに、 認識の確実性の意識の次元よりも深い次元へと「私」を導く。 それは結果としての位格を持つものではなく、 自らの自由に対し徹底的に非寛容的である 「……実際のところ、 運動と生として成就 自 0)

つまり責任の自覚は、絶えざる生の運動として、責任の自覚を重ね続けるという仕方で

認識の正当化のように確実性を手にして終局をみるものではないのである。

のみ遂行されるのであり、 ことに存する」(Tl.281)。

性 ゆえ自発性の批判が伴わなければ、 為の概念こそが観照と実践の差異を解消することなく、双方を統一的に理解させる。 超越論的 為と考えられる。 答えなければならない。 する」という現働の行為の自発性に対する批判として考えられよう。 として働く知に関して言えば、 わ れる。 の批判が 知 ただし、二つの批判が並立するわけではない。 (の自発性の批判はここにおいて成し遂げられたことになろう。さて、 物理 な思惟でさえも、 「私」と 菂 ・身体的行為に限らず、発話行為、 先の第三節の TI. 169 からの引用で認識に「行為」の語があてられていたのは偶然ではないと思 〈他人〉 まず、 「私」という一個の主観の行為としてしか存在の内に現れ出ることはない。 との関係においてしか為され得ないとすれば、 認識の帰結の真理性に関する批判ではなく、 観照と実践の「混同」において目指されているもの、 認識、 ひいては認識批判の現勢的なありようも明らかになることはない。 認識は「私」の意識においてのみ現勢的な行為であって、 認識のみならず反省的思惟さえも、 この批判は、 我々は今や第 この関係こそが根本的な位置を与えら また認識能力の批判でもなく、 認識批判においては成立しえな それは現勢化する「私」 知の自発性の批判とは、 そして普遍的な位格を持つ 一節において立てた問 従って、 「認識 それ 認識 の行 いに 行

れるものなのである。

る 結び付きにおいて、 0 思惟するものに対しての全面的外部性を保持している存在との関係」(TI.20-21)「超越そのもの」「十全的観念 行為は思惟の内在を越え出るものへと「私」を関らせしめていることになる。 *の* ス もまた、 横溢」(T1.52)として理解されているのが、 0 さらに、 「超越」 主張 致としての自らの存在へと不可避的に関っている。 の理 包括的把握を横溢する。 の生起としての行為は、 責任は包括的把握を横溢するものとして理解された。 由 はここから理解されよう。 この 「無限の観念」 観照と実践とをともに 「形而上学的超越」として理解されるのである。 の超越の形式を具体的に成就しているのである。 双方の 「無限の観念」という形而上学的な関係である。 混同 しかも、 「形而上学的超越の諸様相」 としての行為におい その存在が包括的把握を横溢するのであるか それゆえ自由と責任の一致としての て、 序文にも引用したように、「それ 思惟する として扱う、 従って、 我 行為 この思惟 は というレ は 私 自由と責任 思 の存在 に 惟 ヴ との か ィ

そが、 為 る。 6 n の る理由も理解されるであろう。 さて、 観照 観照は |存在そのものをめぐってのものであって、またそのことによって「私」の存在の意味を明かすも 観照と実践の 「私」と も実践も共に欠くことのできない 私 〈他人〉 による観照としてしか現勢化しない。 「混同」 との関りには、 によってレヴ 彼の言う倫理とは、 常に ィナスが目指したものなのである。 「自由 私 [と責任] の責任 実践的問題に具体的指針を与えるものではなく、 0) また実践も「私」 の問題が伴う。 致 としての 私 の実践的行為に それゆえこの関 という主体を明らかにすることこ お りが ŲΔ てし 倫 か 玾 現 Ď 的 私 勢化しな なのであ と言わ の行

# 五 倫理的関係と超越者との関係

今や我々は序において示した最後の問いを検討することができよう。「私」と

(他人)

との関係が宗教に

また の言う〈他人〉 識の不可能性において共通するように思われる。また、「無限の観念」には道徳的低劣さの自覚が介在してい の神に関する認識は成立しない。また対話者としての かりを与えてくれよう。 とって不可欠であるのはなぜかという問いである。 〈他人〉 との対面は道徳的意識の成立の場であった。 との倫理的関係とは、 「無限の観念」は無限についての十全的観念を与えるものではない。 漠然とは結び付けて考えられるであろう。 これまでの考察からすると、「無限の観念」 〈他人〉に関する認識は成立しない。従って二つの関係は認 それゆえ既にデカルトの言う神との関りと、 つまり、 はこの問 無限として レヴィナス 題に手掛

出 係 らに、 が 付きを説明するわけには ってはじめて としての問いは、 してい の根本性において理解されなければならないことになろう。このことについては我々はすでに一定の理解を導き なければ神との関りもありえないというものである。 かし、 そもそも神と コギトの道徳的低劣さの自覚は 責任と「私」 「我思う故に我在り」 〈他人〉 〈他人〉 ۲ ڼ との対話において自覚される「自由と責任の一 の存在の結び付きである。 か ない。 は明らかに異なるのであって、 より深い V ヴィナスの主張は、 〈他人〉との関係のように「私」の責任を明らかにすることはない。 私 の存在の意味が明かされるのであった。 コギトの道徳的低劣さの自覚にとどまらない 従って、二つの関係の結び付きは、 序において確認したように、 認識の不成立や道徳性の介在のみで二つの関係の結び 致」としての「私」 「私」と それゆえ、 〈他人〉との倫 の存在の理解 他 ・責任の自 我 ٢ 々 I覚があ 理的関 の関 Ó )課題 神 ž

任を含む

私

しか 可能で自我をその見えない 0 との関りにおいてなにゆえ根本的であると言えるのか、 に近づく自我は、 ヴィナスの真意に到達することはできない。 理解に導かれることはない。 私 の存在の根本的な理解が、 認識とは異なる次元であったとしても、 それに触れても無化されることはないし、 網に捕らえるような形式を持っているのではない。 それゆえ仮に神を認識され得ないものとして措定したとしても、 他なる存在との認識関係において見出されたものではないことは重要である。 レヴィナスは「無限は語るのであり、 ……超越は参与(participation)による超越者との合一とは異な 私 の責任を理解させるものでなければ、 という問いとして立て直されなければならない。 自己の外へと運び去られることもない。 無限はヌミノーゼ的ではな 神話的で立ち向かうことが不 存在の根本的 ただそれだけでは 分離され ?な意味 たま

非合理的なヌミノーゼとの関係や、 られることもない」あり方、 されるのは、 それが認識の次元と異なるものであっても、 の存在の理解に至ることはできないからである。 また自我が神と合一することなく「分離」されているあり方、 あるいは脱自的な参与の関係も同じである。 自我が「無化されることはない」「自己の外へと運び去 ヌミノーゼとの関りや参与が否定 つまり忌避できない

る」(TI.49) という仕方で、

まにとどまり、

自己に関る態度を保っている。

のもののあり方ではなく、

神へと関る者としての「私」

神との関りについての自らの立場を明確にするが、そこで区別されてい

のあり方なのである。

神が認識され得ないという点では

るのは、

神そ

ない。それは、 従って、 神が認識され得ないということ、 神と人間との差異ないし他性を形式的に理解させるのみだからである。 裏を返せば 「私」を有限なものとして理解することだけでは十分では ここで、序文で引

形式」と「内容」の問題に一定の決着をつけることができよう。

再び引用するなら、

「神学的諸概念は、

倫理

か

87 (395)

ントの第一 覚 0 に与えた役割は、 らそれらの意味を引出すのでなければ、 )諸概念に負わせた一切のものから浄化されるのである」(TI.51-52)と言われていた。 切の形而上学的な主張は へと導く 批判における感性の役割になぞらえられるのである。 〈他人〉 形而上学においては、 との関係がなければ、 《精神的な》 意味を得るのであり、 人間間の諸関係に帰される。 空虚で形式的な制約にとどまる。 いかなる神との関係も形式的で空虚なものにすぎない。 諸事物にとらわれ参与の犠牲となった想像力が我 認識において、 つまりは、 カントが悟性の領域にお もし形式に対する内容としての感 道徳的諸関係を起点としてこそ つまり、「私」 倫理的 いて感性 の責任の 関係は 的経験 力

責任と不可分であることの自覚によって、 る。 有限なのであるから、 として思い描く錯誤も可能になろう。 性的経験の役割を過小評価するなら、 あるのであって、 有限性が道徳的低劣さの自覚へと深められることによって、さらに〈他人〉との関りを通して「私」の存在が 〈他人〉との倫理的関係それ自体では決して神との関りではありえない。 自らが有限であるとの認識は人間と神との関りとしての内実を伴わない もちろん、 構想力は無差別な想像力として飛翔し、認識者は超越者と自らの合一を認識 事物と神との関りとは異なる人間と神との関り、 神との関りに関する形式的な理解があってはじめて、 すなわち し 形式的なものであ かし事物ですらも 《精神的な》 神との関

のである。 関りの可能性が開 。原始的な宗教の形式を表しているのであって、 つまり、 かれる。 倫理を根本においてこそ、 それゆえ人間の倫理的な意味を内容として含まない形式的な超越の関係は、 事物とは異なる人間の精神の意義を十分に理解した宗教であると考 宗教の優れた形式を表しているのではない」 (TI. 52) と言われる \_\_ √ \ つまで

えられているのである。

なら、 神によって基礎づけられている、 けでもない。 っして神の存在証明に導かれるためではない。ではなぜわざわざ「無限の観念」に言及するのであろうか こうしたレヴィナスの思想においては、 神の存在証明は決定的な基盤である。 倫理的関係を通して神と関るのであるなら、 と言明されるわけでも、 一見宗教は積極的な意義を持たないようにも思われる。「私」の存在が これに対し、 なにゆえ神について語るのだろうか。 また倫理は神の存在によって可能となる、 レヴィナスが 「無限の観念」について言及するのは、 デカ と言われるわ ルトにとっ け て

のタイプとして理解されている、ということがあろう。 主張する。 えられている。 V) か あたかも原因が結果に後続するかのように、 るのである。 ら神に出会うまでのコギトの歩みそのものが、 つには、 だがレヴィナスは論理的循環であるがゆえに退けられるべきではないと考えている。 先に検討したように、「無限の観念」による神との関りが、 にもかかわらず、コギトは神の存在を証明するよりも前に、「我思う故に我在り」と自らの存在を コギトの歩んだこの過程は論理的循環として有名である。 結果によって思惟されるか認識される」(TI.24)というこの逆説こ 人間の知のありようの理解にとって重要なものとして考えられて しかし、 それだけのことではない。 認識批判とは異なる自発性の批判 論理的にはコギトの存在は神によって支 「我思う故に我在り」 「存在の原因は の一つ

ものとしてレヴィナスは理解している。 して始まるのではない。 「デカルト的循環」 は単なる思想の未熟さであるよりはむしろ、 人間の知のありようその

無限者の思惟から「分離」された有限者の思惟のあり方なのである。つまり、

有限者の思惟は

無限者の思惟と

り」という自己措定こそが、 起点として、 在を前提としないがゆえに、 論ということで我々は、 さらに重要なのは、この 自我は自らを自同者(le même)として、また自我として措定する」(TI.29-30)。「我思う故に我在 神的なものの否定ならびに肯定に先立つ位置を、 「分離」された存在としての有限者が、 超越者へ参与することのない人間のあり方である。もちろん、この自己措定は神の存 神と出会う保証があるわけではない。 しかし、 無神論者であると言われることである。 参与の断絶を理解している。 コギトがこのような者として自己措定 その

開 て評価されている。『全体性と無限』出版の四年前のユダヤ教に関する講演のなかで、 はない。 える人間性の姿勢ではないのか」(9) を受け入れる人間性の姿勢ではないのか。 ち向かわなければならない。その危険を経てのみ人間は の聖性をヌミノーゼ的な聖性と区別し、 したからこそ、 ていることについ かれている。 倫理を根本に置く宗教理解は、 ……実際、 また聖なるもののヌミノーゼ的な観念を破壊することは、 だが、 神の前に 次のように問うことができる。 ٠ ۲ 逆説的なことであるが、 また知解可能な現実に対して人間が知性的に現前していることについて、 「罪悪」を感じることができたのである。 (傍点引用者)。 倫理の前提として宗教を立てることがないゆえに、こうした無神論 脱自的な神との関りを退けた上で、次のように述べている。 無神論の危険を犯し、 無神論へと開かれていることが神との関係にとって重要なものとし つまり、 西洋的精神とは、 レヴィナスのユダヤ教は神との神秘的合一や参与を否定す 〈超越者〉についての精神的な観念へと高められることが そしてそれを自らの成熟を代償としてでも乗り越 それゆえ無神論は単に否定的な意味を持つので つまり哲学とは、 無神論の危険をはらんでいる。 レヴィナスはユダヤ教の神 結局のところ無神論 突きつめた仕方 その危険に立 「人間 の可能性へも の危険 が自立

険をはらむ。 のだろうか。 とができたのである。 きる。たとえば、 との接点の可能性が認められるのである。哲学は人間の知として、無神論に至るまでに自立的に成熟することがで の課題として、彼の言う「人間性」「精神」へと視野を広げる必要があろう。 ィナスは考えているのであろう。我々は「私」の存在の理解を自由と責任の問題に限定して考察を展開した。 神との関係に精神的な意味を与えることができる。またそのような人間精神のあり方においてユダヤ教と哲学 無神論に陥った自らを乗り越えることによってより深い「人間性」が開かれるのではないか、とレヴ しかしその危険をあえて引き受けさらに乗り越えることで、人間は神との関係の非合理的理解を一 デカルトのコギトは、神をも疑うことにより絶対に確実な一点としての「考える我」を見出すこ それゆえ無神論の成熟は決して無意味ではない。しかしその成熟を絶対化することができる 掃

ることにおいて、

神とのあらかじめの絶対的関りの保証を措定しないものであるがゆえに、

無神論に陥ってい

くた危

#### 凡例

- 引用文は全て拙訳、「 」で示す。引用の際に省略した箇所は……で示してある。[ ]で括られた言葉は訳出上筆者が補足した ものである。《 》で括られた語はそのまま《 》で示してある。
- 2 原文中、語頭が大文字で書かれている特定の概念は、< >で括って示した。

#### 注

1 本稿で主として使用するレヴィナスの著作とその引用略号は以下の通り。

無限』国文社、一九八九年、以下 T1. と略記し、 Totalité et Infini. Essai sur l'extériorité (Phaenomenologica viii), La haye, Martinus Nijhoff, 1961, 合田正人訳『全体性と 原書頁数を直後に記す。

Autrement qu'être ou au-delà de l'essence(Phaenomenologica 54), La haye, Martinus Nijhoff, 1974, 合田正人赋

92

En découvrant l'existence avec Husserl et Heidegger, J. Vrin, Paris, 1967, 佐藤真理人他訳 『実存の発見』法政大学出版局。 とは別の仕方であるいは存在することの彼方へ』朝日出版社、一九九〇年、以下 AE. と略記し、原書頁数を直後に記す。

九九六年、以下 EDE.と略記し、原書頁数を直後に記す。 E. Levinas, Ēthique et Infini, Le livre de poche, Paris, 1984, p. 71, 原田佳彦訳『倫理と無限』朝日出版社、一九八五年、

2

〇五頁。

4 3 レヴィナスは、ハイデッガーの存在了解を純粋に「観照的」だと非難するわけではない(cf. "Martin Heidegger ここからもうかがえるように、レヴィナスは「道徳」と「倫理」に関し明確な用語上の差異を規定してはいない。

et

- l'ontologie", dans EDE. 57,邦訳書、一二三頁)。問題は、認識者の自由はいかにして正当化されうるかなのである。
- 5 Descartes, Meditationes de prima philosophia, A. T. 版 Tome VII, p. 35, 邦訳『省察』(世界の名著『デカルト』中央公論社)
- (6) cf. Descartes, *Principia philosophiae*, A. T. 版 Tome VIII-1, p. 19-20, 邦訳『哲学原理』(世界の名著『デカルト』中央公論 社)第一部三十九、三四八一三四九頁。
- は、「絶対的受動性」という概念において言い直されることになる。ただし、表出(expression)の現在性を強調する『全体性 『存在するとは別の仕方で「あるいは存在することの彼方へ』では、こうした能動性そのものが抱えている「受動性」

7

cf. ibid. p. 20, 前掲邦訳書、第一部四十、三四九頁。

- 差異が認められることも確かであろう。この問題は「存在」「現出」の概念も含めたより広範なものであり、その検討は別の機 と無限』におけるこの「受動性」と、「不可逆的に過ぎ去った受動性」(AE. 133)としての『別の仕方で』のそれとのあいだに 会に譲りたい E. Levinas, "Une religion d'adultes", dans Difficile liberté, Troisième édition revue et corrigée, Albin Michel, Paris, 1976,
- 9 p. 31, 内田樹訳『困難な自由』国文社、一九八五年、二九―三〇頁。

# 外来宗教と民俗宗教とのダイナミクス

―― モルモン教徒の世代による変化を中心に ―

杉山幸子

|論文要旨>||民俗宗教を歴史宗教や新宗教の基層に息づくものととらえた場合、特定の信仰をもった人の宗教心は、 民俗宗教性は弱くなることが分かった。 た。その他の要因については、年齢の影響は認められなかったが、入信後年数が長くなるとモルモン教の信仰が強くなり、逆に することが示された。また、宗教心の世代間差異に注目したところ、男性の二世信者にいわゆる「信仰離れ」の傾向が認められ そこにどのような要因が影響を及ぼしているのかを検討した。その結果、民俗宗教性は広範な民俗宗教意識、俗信・タタリ意 三つの教会に所属する信者を対象に質問紙調査を行い、モルモン教の信仰と日本人の民俗宗教性とがどのように分化・関連し、 その信仰と民俗宗教との二重の層から成り立つことになる。本稿ではそうした信仰としてモルモン教を取り上げて、東北地方の 現世利益的行動の三つの部分に分けられ、後二者は民俗宗教意識とプラスの相関を、モルモン信仰とはマイナスの相関を有 少なくとも

**<キーワード>** モルモン教、民俗宗教性、民俗宗教意識、俗信・タタリ意識、 現世利益的行動、 世代間差異

#### 一問題

で自分の宗教について尋ねられたときに無宗教と答え、訝しがられたり怪しまれたりしたという話も頻繁に耳にす 教を信仰しているという人は全体の三割ほどであり、これは欧米各国と比べてかなり低い数値である。また、海外 日本人は宗教心の低い国民であるとよくいわれる。実際、さまざまな世論調査の結果を見ると、日本人で何か宗

教に由来するものであり、非キリスト教徒 入されたように、「宗教を信じている」というあり方についての概念もいわば外から来たもの、すなわちキリス 点に関しては、簡単に肯定することはできない。宗教という言葉がそもそもレリジョンの翻訳のために漢語から導 しかし、一方で、「宗教を信じていない」と考えている人々が本当に無宗教、 (非一神教徒) の信仰態度をとらえるのに適切とは言い難い あるいは無神論者なのか、 からであ という

とはいうまでもない。 な決断を要請するものだった。そしてこのような問いがキリスト教的思考そのものに由来するものであったこ 宗教を問い信仰を問うことは、 いずれかの教派や宗派に排他的に所属することの如何を問い、 何よりも主体的

る。

山折哲雄によると、

リスト教的なまなざしには 社にもお寺にも行き、しかもあえて積極的な意志によってというより、それが伝統や慣習だからというのでは、キ 態度を省みたとき、自らを「無宗教」とする見方が生じたとしても不思議ではない。季節の折々や儀式によって神 宗教を信じることをこのように「主体的かつ排他的」なキリスト教的態度としてとらえると、日本人の伝統的な 「あまりにもいい加減」と映るからである。

7 してそうではない。日本には世間一般(昔なら村落共同体) もまた日本人の中には存在する。いわゆる「日本教」論に示される知見だが、日本人は宗教に寛容なようでいて決 しかし、そうしたいわば受け身な見方だけでなく、特定の宗教を排他的に信じるということを積極的に嫌う傾向 ある特定の立場やイデオロギーを絶対視することを忌み嫌う傾向がある。宗教については、 の常識に沿って自己主張せずに生きることを大切に思 他の宗派を認め、

裕巳はそうした日本的な宗教観について、 伝統を尊重するものに対しては寛容だが、 その仏教的な表現が 例えば仏壇を壊すような宗派のことは徹底的に排除しようとする。 「空」であり、 神道的な表現では

当たるという。

٤ その規範自体を拒否する気持ちの両方が存在するといえよう。 たがって、 日本人の一見無宗教な態度の裏には、 外からの規範に照らして引き起こされたやや自虐的な気分

から成り立っているわけではない。キリストの生誕を祝うクリスマスが、実はキリスト教伝来以前のヨ か キリスト教的規範を排他的とはいっても、 実際のところ、 欧米人の信仰も決して純粋にキリスト 1 ッパ -教のみ

る。

 $\exists$ 

本のキリスト教についていえば、

島田もいうように、

欧米よりも日本のクリスチャンのほうがむしろ純粋で真

冬至の祭りと結びついているように、

キリスト教の中にもさまざまな民俗宗教的要素が入り混じっているのであ

 $\mathcal{O}$ 

目し、 面 か .目な信仰を保っているような印象を受ける。これは、日本ではキリスト教がいわゆる知識階級を中心に広がり、 もあまり勢力を拡大せずに少数派(人口の一%未満)にとどまっているせいかもしれない。 プロテスタントの信仰が日本の伝統的な葬送儀礼との接触でどのように変化していったかを示した研究も見 しかし、葬儀に注

しろ 置き換えるのが困難な部分であろう。 にまつわる思考や行動は宗教の核ともいうべき部分だが、それだけに土着の信仰の根も深く、外来の信仰によって 「文化的抗体」を経て形成された「日本のキリスト教」がどうあったかを積極的に検討すべきであると述べ、 大濱徹也は、 普遍的なキリスト教像にとらわれることこそが誤りであり、

られるように、どんな信仰も「土着化」の過程でまったく変化を被らないままでいることは不可能である。

二代、三代の信者になるにつれてキリスト教がイエの宗旨化し、初代が切り捨てた習俗を逆に取り込んでいったこ

そうした信仰の変容について考える場合、重要なのが民俗宗教という概念である。民俗宗教について、ここで

いえるだろう。 影響を免れないとすると、たとえ宗教エリートであってもその土地に生まれ育つ限り、民俗宗教と無縁ではないと は、 を与える土着の信仰であり、またそれ自体に歴史宗教の要素を濃厚に含んだものと考える。民俗宗教を考える場 キリスト教や仏教のような世界(歴史)宗教、あるいはさまざまな新宗教の根底にあって、それらに強い影響 その担い手が民衆であるということが強調されることもあるが、どんな宗教も土着化の過程で民俗宗教からの

あるために民俗宗教との違いが見やすいことと、日本での歴史が比較的新しいために、初代の信者と二代目以降の 心のダイナミクスをより明らかにするよう試みる。モルモン教を対象に選んだのは、キリスト教系の外来の宗教で そしてモルモン信仰との関連性を探ってみたい。その際、 本論では、 特定の宗教としてモルモン教を取り上げ、 質問紙調査の結果に基づいて、 世代による変化に注目することで、二つのタイプの宗教 信者の民俗宗教性の程度、

### 二 日本におけるモルモン教

信者との比較が行いやすいためである。

般にモルモン教とかモルモン教徒と称されるのは、彼らがモルモン経(最近の訳ではモルモン書)という聖典(8 モルモン教は正式名称を末日聖徒イエスキリスト教会(Church of Jesus Christ of Latter-day Saints) Ŧ

ル

モン教は、

そもそも教義の上でもきわめて「アメリカ的」な宗教である。

モルモン書によると、

紀元前六〇

権

(Book of Mormon) を用いる故である。

ŋ てアメリカ合衆国で誕生した宗教だということである。 天理教の立教の八年前に当たる)という比較的新しい時期に、ジョセフ・スミスという一人の白人青年によ ルモン教の歴史について詳しく触れることはしないが、 般にキリスト教の一派と見なされているものの、 アメリカの世論調査では「その他の宗教」に分類されたり つまり、モルモン教は日本式に言えば「新宗教」なのであ まず重要なのは、 それが一八三〇年(日本では江戸末

ル るといえる。 けた「セクト的宗教」としての過去を有するにも関わらず、 モン教の現状を、 しかし、そのように新しい宗教であり、 政治的にはあくまで国家に忠実であり、 森孝一は「アメリカの見えざる国教」化という。 また、 有名な一夫多妻の問題を中心として、 湾岸戦争時には海外派兵にも積極的に応じた。 現在のモルモン教の最大の特徴はその「保守性」にあ 長く国家と対立し迫害を受 このようなモ

〇年、 の教えを守ったのが白人のニーファイ人、神の教えを離れてニーファイ人を滅ぼし、そのために肌の色が黒くなっ エ ルサ ムの地を離れるよう神から命じられたリーハイとその家族がアメリカ大陸に移住し、 その子孫で神

たのがレーマン人、すなわち後のアメリカ・インディアンだという。

する人種差別は長らく存在し、 このように、モルモン教はアメリカ中心の歴史観を有し、 (モルモン教徒として、 バプティスマを授けるなどさまざまなことを行うための権利) アメリカ国内の公民権運動の高まりや第三世界への布教の推進の結果 また、伝統的に白人中心主義の立場をとる。 が与えられたのは約二〇 黒人に

年前のことである(ただし、白人でも黒人でも女性にはまだ認められていない)。

九四八年には再開し、一九七〇年の大阪万博に参加したのを契機に飛躍的に教勢を拡大した。一九八〇年には東京 麻布に東洋初の神殿である「東京神殿」が建設され、それまで海外の神殿に出向かなければ受けられなかったさ こうしたモルモン教の白人中心主義を考えると意外な感もあるが、非白人圏への布教は古くから活発に行われ 日本に初めて宣教師が訪れたのは一九〇一年のことであり、太平洋戦争前後の二十数年間は中断されたが、

約十万人、世界中では九五〇万人に上る。 筆者の聞き取りでは、現在、 日本では信者数が伸び悩んでいるという。その理由のひとつとして挙げられたのが、 調査を依頼した仙台支部には約三千人の信者が登録しており、信者数は日本全体で(当) しかし、近年、中南米や東南アジアで著しい発展を示しているのに対し 戒律の厳しさである。

まざまな儀式が国内でも可能になった。

健全であるという認識があろう。 景には の大きい活動を課せられることはあっても、「こうしてはならない」という禁止事項は少ないようである。この背 日本の宗教は一般に戒律に関しては厳しくない傾向があるといわれ、新宗教においても、 大村英昭がいうように、 人間の欲望は無理に断とうとするほど反対に高まるものであり、 精神的・身体的に負担 禁欲はむしろ不

変える人も珍しくないという)、 それに対して、 (性的な力は神聖なものであり、夫婦の間でのみ認められる)などである。また、 代表的なものを挙げると、安息日(日曜日には仕事やレジャーをしてはならない。これを守るために仕事を モルモン教の場合、まさしくキリスト教の伝統に沿って、いくつかの明確な戒律 知恵の言葉 (酒 タバコ、 コーヒー、 お茶などの刺激物を摂取してはならない)、 什分の一の律法 (律法) (信者は全 が存在

員各自の収入の十分の一を教会に納める) は現在のモルモン教会の財政的な成功の要因としても重要である。

これらのことは一般にも比較的広く知られており、 日本の慣習からすると「異質」という感が否めない。

日本の民俗宗教に通じるような面は存在しないのだろうか

モルモン教の教えや儀式の中で、

なものであり、 モン教を異端とする立場からは最も弾劾される材料のひとつである。この儀式はモルモン教徒にとって非常に大切(ピ) わりとなって行う儀式であり、 プティスマとは、 ここで注目されるのが、「死者のバプティスマ(身代わりのバプティスマ)」と「系図の作成」 信者は皆そのために自分の先祖を調べ、 神の教えを知らないままに亡くなった先祖が霊界でバプティスマを受けられるように子孫が身代 聖書にその根拠をおくというが、他のキリスト教には見られない教えであり、 系図を作成することが推奨される (曾祖父母の代までは であ 死 モル 0)

あり、 の新宗教にしばしば見られる先祖の戒名の付け替えという風習にも似ているのである。 真言宗の僧侶でもある佐伯真光が指摘するように、系図調べというのは移民の国アメリカで広く見られる現象で(ミヒ) その意味ではきわめてアメリカ的な行為である。 しかし、 同時に彼自身が指摘しているように、 それ

「義務」 だとい

ば、「ご先祖様を大切にする」、「今の自分があるのはご先祖様のおかげ」という感覚が日本人(少なくともある程 本の民俗宗教の柱のひとつとして「祖先崇拝」 が存在することに異論を挟む人は少ないだろう。 平たく言え

ティスマを受けた人たちは る行為であろう。 度年配の日本人) には広く認められる。改宗した人が戒名の付け替えをするというのも、 モル モン教の教えでは、 「日の栄え」の王国に家族一緒に暮らせるが、 キリストの再臨後、 来世において住む場所が三つに分かれており、 どんなに行いが良くてもバプティスマを その感覚の延長線上に

摘することができると思われる。 わりのバプティスマという儀式が必要となるのだが、これが「先祖を大切にする」という「日本的」な心情にアピ ルする程度は少なくないのではないだろうか。モルモン教が日本で教勢を拡大した要因のひとつに、この点を指

受けずに死んだ場合は別の王国に一人で住まなければならないという。

したがって、

来世の先祖を救うために身代

まざまな宗教的慣習にどのように対処しているのだろうか。 では、このような情緒的な共感可能性はともかくとして、 モルモン教徒は現実に日本の社会で生活する中で、 ප්

るべく家におかないよう指導されるが、現実にはなかなか難しいそうである。そのほか、 あまり意味はない」が、「先祖に心を向ける機会」なので普通に行う。仏壇は教会員でない兄弟や親戚に譲ってな 通の寺院の墓でも構わない 堂で執り行うことができるが、 この点について一言でいえば、「形の上で合わせる」ということになるようである。 (教会員が有志で共同の墓所を購入することはある)。また、 周囲の意向によっては仏式で行ってもよく、墓も東京には教会の墓園があるが、 例えば、 墓参は「先祖にとっては 例えば集団で神社に行く 葬儀は教会の礼拝

る。 的なやり方なのか、それとも日本での布教のために独自に採用したものなのかは分からないが、 こうした対処の仕方は、 民俗宗教との関係でいえば、このような手法をとること自体が民俗宗教からの影響、 言ってみれば、 それ自体がきわめて「日本的」な手法であり、これがモルモン教の すなわち習俗化の表れと 興味深い点であ 般

ことになったようなときには、

心では拝まず手だけ合わせることによって対処するという。

しかし、ここで問題となるのは、はたして「形で合わせる」ことは内容の変質を伴わないのか、 すなわち、

も考えられる。

た20

ないのかということである。 合わせているうちに、それが意味するものを意識の中に取り込んでしまい、 信仰と民俗宗教性が混然となることは

えられているのかに注目してみたい。 どのように分化しているのか、 そこで、本論の第四節では、 すなわち、 モルモン教の信仰と祖先崇拝を初めとする民俗宗教性とが信者の意識や行動 両者は融合した形で存在しているのか、 それともやはり別物としてとら

の中で

### 三 モルモン教への入信

この節では、 筆者が行った質問紙調査から入信に関するデータを用いて、 モルモン教への入信の特徴について検

討する。

出後、 人数分の質問紙用紙を送付した。 島支部にそれぞれご協力をいただいた。 調査を行ったのは一九九四年から九六年にかけてであり、 仙台支部の教会を訪問し、 質問紙の信者への配布および回収は相談の上、教会の方に一任した。 信者の人に面接して質問紙の結果から感じた疑問点などについて詳しい話を伺 手順としては、 まず手紙で調査の依頼をし、 末日聖徒イエスキリスト教会仙台支部、 許可を受けてから配布可能な 盛岡支部、 報告書を提 福

者の性別は男性六五名、女性七四名(不明一名)。年齢の内訳は、 にして分析を行う。ただし、 本論では、 三つの支部から受け取った回答 回答には欠損値が多く含まれるので、 (仙台八四名、 盛岡三〇名、 分析の項目によって回答者数は変動する。 一三歳から二二歳までが四三名、二三歳から三 福島二六名の計一四〇名) をすべて込み

四歳までが四二名、三五歳以上が五一名 (不明四名)で、平均年齢は三二歳である。職業としては、会社員と公務

員が合わせて三割強を占め、

入信の状況についてまとめると、まず、バプティスマを受けた時の平均年齢は二二歳である。 教会に来るように

学生と主婦が約二割ずつであった。

ているのに対して、中・高校生では二割に満たず、一八歳以上ではほとんどいない。 るのは、 女性では教会の英会話教室や友人・知人の影響で来始めた人が比較的多い。一方、 なったきっかけは表1に示した通りであり、男女別に見ると、男性では宣教師との出会いをきっかけとする人が、 家族の影響で教会に来るようになるパターンであり、一二歳まで(小学生) 年齢による影響が顕著に見られ 筆者が以前に崇教真光で行っ のほとんど全員がそれを示し

親と共に入信するというケースが比較的少ないといえる。 傾向である。 おそらくその時点で親が入信したケースであろう。したがって、モルモン教ではそのように青年期に 入信可能な年齢の下限はモルモン教では八歳、 真光では一○歳なので、 青年期に親の影響で入信する

た調査では、青年期(一三~二二歳)でも四割以上の人が親の導きで入信していたので、それとはかなり異なった。

の層では悩みの大半は性格や生き方についてなのが特徴的である。また、三五歳以上の成人の悩みには人間関係が 無かった人のほうが多数派であった。表2に悩みの内容を複数回答で尋ねた結果を示すと、 など)」の順である。 次に、教会に来るようになった動機についてだが、その当時何らかの悩みがあったという人は三六%に過ぎず、 最も多いのが 「性格や生き方に関する悩み」、次いで「人間関係の問題」、「自分や家族の身体上の問題 年齢別で見ると、 対象者数が少ないのではっきりしたことは言えないものの、 男女差はあまり見られ 一三~一七歳 (病気

多いということも指摘できよう。

ホバ

の証人、GLA、

日蓮宗、真光、生長の家、

創価学会、霊波の光である。

キリスト教系なのはエホバの証人の

その内の五つが宣教師に関係したもので、「宣教師に感銘を受けた」と「断りきれなかった」 家族の影響の大きさを裏づける結果であるといえよう。 けるのが当然だと思っていた」という理由が多く選ばれていることである。後者については、この年齢層における 感じた」という対人的な理由を挙げた人が全体的に多く、特に青年期において顕著であることと、 であり、 (悩みがあった人の約五分の一)であった。選択肢の表現が直接的すぎて選びにくかったとしても、 数値がどの年齢層でも高いのは当然であろう。注目されるのは、「教会の雰囲気や信者の人たちに魅力を かなり小さい数字である。それに対して、「教えが真実だと思った」はいわば信者の公式見解 なお、「その他」として記述されたものが一一例あっ の二通りのパターン 学童期では 複数回答であ 一受

かし、

入信の理由を尋ねた場合(表3)、「悩みを解決したかった」というのを挙げた人は全体のわずか七%

ぎないのに対して、女性では二二%に上った。「お寺に通った」のは三%対七%、「その他の宗教のメンバーになっ で八四%、 に関しては、 が三八%、「とても興味があった」が三二%であり、 た」のは六%対九%とあまり差が見られないので、 入会以前に宗教に興味があったかどうかについては、「あまり興味はなかった」が三二%、「少し興味が 女性でも六一%と最も多いが、「プロテスタントかカトリックの教会に通った」人が男性では六%に過 男性より女性のほうが経験があった人の割合が大きかった。 女性の信者には特にキリスト教に惹かれる傾向のある人が多い 明確な男女差は見られなかった。一方、 内訳としては、「特になかった」 入会以前の宗教経験 が ったし ~男性

ということが指摘できよう。なお、「その他の宗教」としては、天理教が二例あった以外はどれも一例ずつで、

表 1-1 教会に来るようになったきっかけ(性別)

|             | 男         | 女        | 全体       |
|-------------|-----------|----------|----------|
| 街で宣教師に出会った  | 15(23.4)  | 9(12.3)  | 24(17.5) |
| 宣教師の訪問を受けた  | 15(23.4)  | 13(17.8) | 28(20.4) |
| 英会話教室に通っていた | 3(4.7)    | 11(15.1) | 14(19.2) |
| 親や兄弟の影響で    | 20(31.3)  | 16(21.9) | 36(26.8) |
| 結婚相手の影響で    | 0(0.0)    | 2(2.7)   | 2(1.5)   |
| 友人・知人の影響で   | 6(9.4)    | 13(17.8) | 19(13.9) |
| 自分から教会を訪ねた  | 5(7.8)    | 4(5.5)   | 9(6.6)   |
| その他         | 0(0.0)    | 5(6.8)   | 5(3.6)   |
| 計           | 64 (46.7) | 73(53.3) | 137(100% |

表 2-1 悩み(性別)

|        | 男        | 女        | 全体        |
|--------|----------|----------|-----------|
| 病気     | 6(26.1)  | 6(23.1)  | 12(24.5)  |
| 人間関係   | 9(39.1)  | 12(46.2) | 21 (42.9) |
| 経済的問題  | 0(0.0)   | 3(11.5)  | 3(6.1)    |
| 進路     | 2(8.7)   | 4(15.4)  | 6(12.2)   |
| 性格や生き方 | 12(52.2) | 16(61.5) | 28 (57.1) |
| その他    | 2(8.7)   | 3(11.5)  | 5(10.2)   |
| 回答者数   | 23(46.9) | 26(53.1) | 49(100%)  |

※複数回答、パーセンテージの分母は回答者数

表 3-1 バプティスマを受けた理由(性別)

|              | 男         | 女         | 全体         |
|--------------|-----------|-----------|------------|
| 教えが真実だと思った   | 47 (72.3) | 53(72.6)  | 100 (72.5) |
| 教会の雰囲気や信者の魅力 | 31(47.7)  | 34 (46.6) | 65(47.1)   |
| 悩みを解決したかった   | 3(4.6)    | 7(9.6)    | 10(7.2)    |
| 受けるのが当然      | 13(20.0)  | 18(24.7)  | 31 (22.5)  |
| その他          | 8(12.3)   | 12(16.4)  | 20(14.5)   |
| 回答者数         | 65 (47.1) | 73(52.9)  | 138(100%)  |

※複数回答、パーセンテージの分母は回答者数

| 表 1-2 教会に来るようになったきっかけ(入信時: | :年齢別) |
|----------------------------|-------|
|----------------------------|-------|

|             | 8~12 歳    | 13~17 歳  | 18~22 歳   | 23~34 歳   | 35 歳以上   | 全体        |
|-------------|-----------|----------|-----------|-----------|----------|-----------|
| 街で宣教師に出会った  | 0(0.0)    | 4(17.4)  | 11(34.4)  | 9(25.7)   | 0(0.0)   | 24(17.6)  |
| 宣教師の訪問を受けた  | 0(0.0)    | 4(17.4)  | 7(21.9)   | 11(31.4)  | 6(40.0)  | 28(20.6)  |
| 英会話教室に通っていた | 0(0.0)    | 7(30.4)  | 2(6.3)    | 4(11.4)   | 1(6.7)   | 14(10.3)  |
| 親や兄弟の影響で    | 30 (96.8) | 4(17.4)  | 1(3.1)    | 1(2.9)    | 0(0.0)   | 36(26.5)  |
| 結婚相手の影響で    | 0(0.0)    | 0(0.0)   | 0(0.0)    | 2(5.7)    | 0(0.0)   | 2(1.5)    |
| 友人・知人の影響で   | 1(3.2)    | 2(8.7)   | 9(28.1)   | 3(8.6)    | 3(20.0)  | 18(13.2)  |
| 自分から教会を訪ねた  | 0(0.0)    | 1(4.3)   | 2(6.3)    | 2(13.3)   | 2(13.3)  | 9(6.6)    |
| その他         | 0(0.0)    | 1(4.3)   | 0(0.0)    | 3(20.0)   | 3(20.0)  | 5(3.7)    |
| Ħ+          | 31 (22.8) | 23(16.9) | 32 (23.5) | 35 (25.7) | 15(11.0) | 136(100%) |

表 2-2 悩み (入信時年齢別)

|        | 8~12 歳 | 13~17 歳 | 18~22歳   | 23~34 歳  | 35 歳以上  | 全体        |
|--------|--------|---------|----------|----------|---------|-----------|
| 病気     | 0(0.0) | 2(25.0) | 5(41.7)  | 3(15.8)  | 2(25.0) | 12(25.0)  |
| 人間関係   | 1(100) | 3(37.5) | 5(41.7)  | 6(31.6)  | 6(75.0) | 21(43.8)  |
| 経済的問題  | 0(0.0) | 0(0.0)  | 0(0.0)   | 1(5.3)   | 2(25.0) | 3(6.3)    |
| 進路     | 0(0.0) | 1(12.5) | 2(16.7)  | 1(5.3)   | 2(25.0) | 6(12.5)   |
| 性格や生き方 | 0(0.0) | 7(87.5) | 7(58.3)  | 10(52.5) | 3(37.5) | 27 (56.3) |
| その他    | 0(0.0) | 0(0.0)  | 1(8.3)   | 4(21.1)  | 0(0.0)  | 5(10.4)   |
| 回答者数   | 1(2.1) | 8(16.7) | 12(25.0) | 19(39.6) | 8(16.7) | 48(100%)  |

<sup>※</sup>複数回答、パーセンテージの分母は回答者数

表 3-2 バプティスマを受けた理由(入信時年齢別)

|              | 8~12 歳    | 13~17 歳  | 18~22 歳   | 23~34 歳   | 35 歳以上   | 全体        |
|--------------|-----------|----------|-----------|-----------|----------|-----------|
| 教えが真実だと思った   | 20(64.5)  | 16(69.6) | 25 (75.8) | 29 (85.3) | 9(56.3)  | 99(72.3)  |
| 教会の雰囲気や信者の魅力 | 8(47.7)   | 14(60.9) | 22(66.7)  | 15(44.1)  | 6(37.5)  | 65(47.4)  |
| 悩みを解決したかった   | 0(0.0)    | 2(8.7)   | 2(6.1)    | 5(14.7)   | 1(6.3)   | 10(7.3)   |
| 受けるのが当然      | 20(64.5)  | 2(8.7)   | 4(12.1)   | 3(8.8)    | 2(12.5)  | 31(22.6)  |
| その他          | 0(0.0)    | 5(21.7)  | 5(15.2)   | 7(20.6)   | 3(18.8)  | 20(14.6)  |
| 回答者数         | 31 (22.6) | 23(16.8) | 33(24.1)  | 34(24.8)  | 16(11.7) | 137(100%) |

<sup>※</sup>複数回答、パーセンテージの分母は回答者数

### 四 民俗宗教とモルモン教

この節では、

モルモン教の信者の意識や行動の中で、

れらがどう関連しあっているか、そして世代を経ることによって宗教心にどのような変化が生じているかを検討す

民俗宗教性とモルモン教の信仰とがどう分化しており、

る。 ゲやタタリの意識、 八項目を作成した。各項目への反応(二~五件法)は、民俗宗教性や信仰の程度が高いほうが得点が高くなるよう 民俗宗教性に関する質問項目としては、主に金児曉嗣の民俗宗教性調査とNHKの世論調査を参考にして、(②)(②) 俗信、 現世利益的行動に関する十八項目を採用し、 モルモン教の信仰に関してはオリジナルに オカ

### 1 宗教心の構造

にスコアリングした。

与率は四七%)。各因子に最も高い負荷を示した項目を中心に、それぞれの因子の表す内容を検討する。 初めに、宗教心に関する全項目に因子分析を施した結果、表4の結果が得られた(主成分法、斜交回転で累積寄

に他の因子にも同程度の負荷を示しており、この因子との関係はやや弱い。このため、 な予想を表す上位五項目が際立って高い負荷を示しているのに対して、最後の「字画」は比較的負荷量が小さい上 いう項目である。したがって、これは「俗信・タタリ意識」の因子ということができよう。俗信については、 ①第I因子 この因子を構成するのは、 俗信に関する六項目と「死者の供養をしないとたたりがあると思う」と これは俗信のなかでも負の

そ

いうことであり、

そのためか、この二つと「友人の数」

への反応は残りの項目に比べて偏差が大きく、

難易度

の高い

因子の数を

第Ⅳ因子に関連した「十分の一」と「みたまの導き」は信仰を表すもののなかでも

側 られているといえる。 .面を強く表したものであり、そうした俗信と「タタリ」(さらに「水子供養」もある程度) は同一 線上にとらえ

項目が集まっており、それらが信者の宗教心において一つにまとまっていることを示している。このため、 ② 第 II この因子には、 祖先崇拝、 オカゲ意識、 霊魂観念など、 民俗宗教の意識の側面に関するさまざまな

n は「モルモン信仰」の因子ということができる。 ③第Ⅲ因子 ここには、 モ ルモン教の信仰に関する項目のうちの五つが高い負荷を示している。 したがって、

宗教意識」の因子と命名することにする。

るといえる。 が高ければ他方が低い関係にあることを示しており、 養」である。 ンの信仰に関する三項目と、 ④第11因子 このことは、 なお、この因子と第Ⅲ因子に表れたモルモン信仰の項目の違いについて信者の人に意見を聞 この因子は正負の反対方向に負荷を示す二つの種類の項目から構成されている。 これらの項目に関する回答者の反応が逆方向に密接に関連しあってい 現世利益的行動 (占い、 因子としては「モルモン信仰対現世利益的行動」の因子であ 祈願、 お守り等に関するもの)に関する三項目および . る すなわち、 つまり、 いたとこ ŧ 一方 ル モ

変更しても八項目すべてがひとつにまとまることはなかった。 いうことがいえる。 したがって、モルモン教の信仰は一元的ではないと

このように、 因子分析の結果、 質問紙への反応から見たモルモン教の信者の宗教心の構造は大きく五つの次元か

| 表 4 宗教心に関する質問項目と因 |
|-------------------|
|-------------------|

| 項目                              | 1             | H     | ΙΠ    | IV            |
|---------------------------------|---------------|-------|-------|---------------|
| 北に頭を向けて寝る(のは気になる)               | .811          | 151   | .030  | 100           |
| 仏滅の日に結婚式をあげる (のは気になる)           | .806          | .009  | 012   | .069          |
| 葬式から帰ったときに塩をまくのを忘れる(のは気になる)     | .800          | .097  | 069   | .021          |
| 友引の日に葬式をする (のは気になる)             | . 790         | .086  | .041  | .072          |
| 悪い方角に移転する(のは気になる)               | .726          | .099  | 237   | .024          |
| 死者の供養をしないと祟りがあると思う              | . 439         | .218  | 249   | 344           |
| 命名するときの字画の数(は気になる)              | . 354         | .353  | 336   | .106          |
| 神社の境内にいると心が落ちつく                 | 154           | .768  | 148   | .043          |
| 観音さんやお不動さんに親しみを感じる              | 066           | .742  | 010   | 109           |
| 祖先崇拝は大切な風習である                   | .121          | . 690 | .189  | 089           |
| お盆などの昔からの宗教的行事には親しみを感じる         | .200          | . 656 | .101  | .018          |
| 氏神の祭りは、地域の結びつきを高めるのに必要である       | .048          | . 637 | .217  | . 177         |
| 「苦しいときの神頼み」はもっともなことだ            | 017           | . 449 | 140   | <b>-</b> .046 |
| 水子供養はするべきである                    | .376          | .441  | . 133 | .175          |
| 日曜日には教会に行く                      | 324           | .155  | .716  | .035          |
| 教会のプログラムには参加する                  | .046          | 030   | .700  | .122          |
| ふだんプライベートにお祈りをする                | <b>-</b> .107 | .090  | . 548 | 277           |
| 知恵の言葉を守っている                     | .005          | 030   | .427  | 288           |
| モルモン経が真実の書物であることを信じている          | .017          | 358   | .372  | 113           |
| 十分の一を納めている                      | 220           | .135  | 054   | 595           |
| この1~2年の間におみくじを引いたり易や占いをしてもらった   | .014          | . 197 | 222   | 528           |
| 針供養などの昔からの宗教的行事は無意味な風俗である       | 053           | . 136 | .231  | . 481         |
| この 1~2 年の間に商売繁盛、安産、入試合格等を祈願に行った | 111           | . 040 | 157   | .466          |
| 最も親しい友人5人の内の末日聖徒の人の数            | .021          | .068  | .149  | 458           |
| 祈っているとき、みたまの導きを感じることがある         | [329]         | .058  | 156   | 414           |
| お守りやお札など、縁起ものを自分の身の回りにおいている     | . 164         | .142  | 247   | .311          |

宗教性の祖先崇拝意識と融合しているということはなく、 の宗教心がこのような構造を有することから、 ン信仰である。 らとらえられることが分かった。 の点をよりはっきりとさせるために、 側面を表すものとしてそう表現し、「民俗宗教意識」についてはより広範な意識的側面を表すものとした。 なお、 「俗信・タタリ意識」 すなわち、 回答者が質問紙の欄外に書き入れたコメントを参照してみよう。 B 民俗宗教意識、 モルモン教の信仰のなかの「祖先を大切にする」という要素が民俗 「現世利益的行動」 両者は別物としてとらえられていることが分かった。 俗信・タタリ意識、 も民俗宗教性の一 現世利益的行動、 部であるが、 二次元のモ そのうちの特定

みん た人もい の教えと民俗宗教的な祖先崇拝意識とを区別していない人もいることが分かった。 をうやまうことは大切だと思いますが、崇拝という言葉には違和感があります」というコメントの上で回答を避け が崇拝するものではありません」などである。 "まったく反対」となった。 祖先崇拝についての質問の箇所にコメントをくれた回答者は八人いたが、そのうちの五人についてはほぼ同じ内 な大切な家族だと思う」というコメントの上で「まったく賛成」と回答した人が二人おり、 た。 それに対して、「先祖を大切にするのはいいことだと思う」、「先祖がい すなわち、「祖先を大切に思うことと崇拝することは似ているようでまったく違う」、「大切にしま 結果としては、このタイプの反応が多数派であったということになる。 この場合、 「祖先崇拝は大切な風習である」に対する回答は大体が なかったら私達は 部に また、 モ しょ ルモ ない ので 祖先

## 民俗宗教性とモルモン信仰との関係

2

民俗宗教性とモルモン教の信仰との関係を探るため、 因子分析の結果に基づいて四つの宗教心尺度を作成した。

第Ⅳ因子から導かれるはずのモルモン教に関するもうひとつの尺度については、 モン信仰」(第Ⅲ因子からの五項目、 「針供養」 の項目も含まれるが、 信頼性係数が大きく低下するために尺度からは除外することにした。 a=.63) である。なお、 因子分析の結果からすると現世利益的行動の尺度 信頼性係数の値が.34と低いため

には

ル 信 それぞれの尺度の名前、

項目数、

および信頼性係数は、「民俗宗教意識」

(第Ⅱ因子からの七項目、

a = .76)'

a=.84)、「現世利益的行動」(第Ⅳ因子からの三項目)

(第I因子からの七項目、

に採用しなかった。

尺度を構成する項目の総得点をその尺度の得点とし、

各尺度の平均値を眺めてみると、

る。 間に当たるので、 均的な民俗宗教意識は肯定的とも否定的ともつかない、 の平均値は 17.5 であり、 三五%なので、「おみくじ・易・占い」については全国レベルより携わった人の割合がやや大きく、残りの二 が二五%、「祈願」が七%、「お守り・お札」が一二%であった。一九八八年の全国調査の結果は順に二一、三 また、「現世利益的行動」について、 の平均値(10.4)は「少し気になる」を意味する中位点と「全然気にならない」を意味する最小値とのほ 回答者の平均的な俗信・タタリ意識はかなり弱い この尺度の中位点と一致する。これは「どちらでもない」に相当するので、 それぞれの項目に当てはまる人の割合を見てみると、「おみくじ・易・占 曖昧なレベルにあるといえよう。次に、「俗信・タタリ意 (「あまり気にならない」あたりか)と思われ まず、「民俗宗教意識 回答者の平

の関係を明らかにするために、 四つの尺度得点間の偏相関係数を求めたところ、 表5の結果が得られ

一方、「モルモン信仰」の平均値は最大値

(22)

に近い 20.4 であった。

つについてはかなり小さいといえる。

表に示すとおり、 民俗宗教意識と俗信・タタリ意識、 および現世利益的行動との間には弱いながら正の相関が認め

四

尺度間の偏相関係数 表 5

|          | 俗信・タタリ意識 | 現世利益的行動 | モルモン信仰       |
|----------|----------|---------|--------------|
| 民俗宗教意識   | .29**    | .20*    | .02          |
| 俗信・タタリ意識 |          | . 19    | 25 <b>*</b>  |
| 現世利益的行動  |          |         | 34 <b>**</b> |

\*\* p<.01 \* p<.05

とする共分散分析を行ったところ、次のような結果が得られた。

年齢の効果はどの尺度についても有意でなかったので、

認められなかった。

まず、

なかったので、 心に影響を与える要因について検討を加える。要因としては、 次に、 年齢、 [つの宗教心尺度をそれぞれ従属変数とし、年齢と入信後年数を共変量、 世代を経ることによって宗教心がどのように変化するのかという点を中心に、 入信後年数、 世代の水準は二つである。

そして世代を取り上げた。

なお、

回答者に三世の信者は含まれて

これまでの知見に基づいて、

性

世代による変化

3

ったく逆の作用をしていることが分かる。 ったく相関がないといってよく、この二つの宗教心は互いに独立であることが示された。 このことから、 民俗宗教意識とモルモン教の信仰は、 ただし、 民俗宗教意識とモルモン信仰

間には弱い負の相関が認められたので、 すい傾向があることが分かった。 民俗宗教性の場合とは逆に、

民俗宗教意識の強い人は俗信やタタリの観念を信じ、 方、 モルモン信仰と俗信、

および現世利益的行

モル モン教の信仰

の強 動 関

0) わ

現世利益的な習俗にも

ので、

りや

る。

ŲΔ

人は俗信やタタリの観念を信じず、

現世利益的な習俗からは遠ざかる傾向があるといえ

俗信や現世利益的行動に対してま

の間には

られ

は

年齢による宗教心の変化

性と世代を要因

の入信後年数が長くなるにつれて尺度得点が低下するのに対して、 てマイナスであり、 数の影響の方向を見るために、 世利益的行動」 それに対して、 (F=10.46, p<.01)、「モルモン信仰」(F=10.24, p<.01) 年数の効果は モルモン信仰についてのみプラスであった。このことは、前者の三つの尺度においては回 標準偏回帰係数を検討したところ、民俗宗教性に関する三つの尺度についてはすべ 「民俗宗教意識」(F=5.61, p<.05)、「俗信・タタリ意識」 後者のモルモン信仰においては逆に得点が高 のどの尺度についても有意であった。 (F=6.60, p<.05)、「現

4.05, p<.05)、「現世利益的行動」(F=7.92, p<.01)、「モルモン信仰」(F=9.05, p<.01) 互作用が有意であった。各尺度得点の性と世代別の平均値を図1から図4に示す。 次に、 性と世代の効果については、 主効果はどの尺度においても有意でなかったが、「俗信・タタリ意識

教性は弱まるといえる。

なることを意味している。

すなわち、

れば、 が有意 のことから、男性については一世より二世の信者のほうが現世利益の習俗に関わりやすく、また、二世について見 信じる傾向があるといえよう。 向 (F=3.23, p<.10) であったので、 -純効果を分析したところ、 女性より男性の信者のほうがその傾向 (F=5.31, p<.05) であり、また二世の水準において性の単純効果が有意 次に、「現世利益的行動」に関しては、 男性に関しては一世より二世の信者のほうが俗信やタタリの観念をより強く が強い といえる。 やはり男性の水準において世代の単純効果 (F=6.07, p<.05)であった。

方、

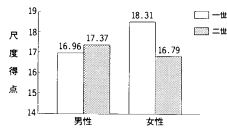
「モルモン信仰」に関しては、

図に見られるとおり、

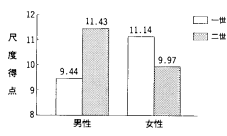
他の尺度とは平均値の変化の様子が異なる。

単純効

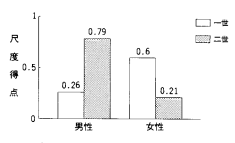
まず、「俗信・タタリ意識」については、男性の水準において世代の効果が有意傾 信者としての経験を積むにつれてモルモン教の信仰は強くなり、 の三つの尺度において交 逆に民俗宗 (F) (420) 112



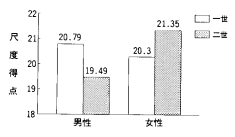
「民俗宗教意識」尺度の平均得点 図 1



「俗信・タタリ意識」尺度の平均得点 図 2



「理世利益的行動」尺度の平均得点



「モルモン信仰」尺度の平均得点

が たがって、 強い (F=3.68, p<.10) であった。 世より二世の信者のほうが強い傾向があるといえる。 ع د با ·える。 モルモン教の信仰については、 また、 世 男性では二世より一 の水準に お い また、 7 性 0) 世 二世の男女では、 単純効果が有意 の信者のほうが信仰の程度が強く、 男性より女性のほうが信仰の程度 (F=11.56, p<.01)であった。 逆に女性では

しては、第二世代になると第 これらの結果を世代による変化に絞っ 一世代の信者よりも て眺 めてみると、 「俗信・タタリ意識」 次のようにまとめられよう。 と「現世利益的行動」 す なわ という二つの民俗宗 ち 男性の信者 に関

果を分析したところ、 男性の水準において世代の効果が有意 (F=5.61, p<.05)であり、 女性の水準では有意傾向

第二世代のほうが 教的傾向が強まり、 モ 逆にモルモン教の信仰はやや弱くなる。 ルモン教の信仰がやや強くなる、と。 このことは、 そして、女性の信者に関しては反対に第 男性の二世信者の信仰離れ、 あるい 世代よりも は 民

俗返り」ともいえるような傾向を示しているといえよう。

## 五 まとめ

性とがどのように関連し、 本論では、 モルモン教の信者を対象にした質問紙調査の結果に基づいて、 また、 それが世代を経ることによってどう変化するのかについて検討した。 モルモン教の信仰と日本人の民俗宗教 その

結果についてまとめてみよう。

ŋ とを表しているともいえよう。 で両者は別物としてとらえられていることを示している。 いる様子はなかった。このことは、モルモン教が日本の伝統的な宗教的慣習を形式的に尊重する態度をとってお また、モルモン教の教えに「祖先崇拝」に通じるような面が見いだせはしても、 モル モン教の信仰に対する反応と民俗宗教性に対する反応とははっきりと分かれており、 これは、 モルモン教がまだ「家の宗教」化してい やはり信者の意識や行動 両者 が融合して ないこ

おり、 ては、 ると考えられる。 次に、 民俗宗教意識が高い人は後の二つの民俗宗教性も高いことが示された。したがって、民俗宗教性の構造とし 民俗宗教意識が中心に位置し、 民俗宗教性に対する反応は、 モルモン教の信仰との関係を見れば、 俗信・タタリ意識および現世利益的行動と有機的な関連を保つ形になってい 民俗宗教意識、 俗信・タタリ意識、 信仰が厚い人は俗信・タタリ意識と現世利益的行動への関 現世利益的行動の三つに大きく分かれて うのはよくあることであり、

に見られるとのことであったが、

分析の結果を見ると、

おそらく男性におい

.てより顕著なのではないだろうか。 <sup>(32)</sup>

与が 程度に左右されないという意味では、 く信者の意識の中に存在しているといえる。 民俗宗教意識と信仰 より薄 かったので、 信仰が民俗宗教性のうちのこの二つの側面を弱める働きをしていることが分か とは互いに独立の関係にあったので、 日本人の民俗宗教性の根深さの一端を伺わせるといってよいのではないだろ 信者の民俗宗教意識は決して強くなかったものの、 民俗宗教性の中核の部分は、 信仰 このように信仰の の程度に関わりな っ しか

うか。

う。 児が浄土真宗の門徒を対象に行った調査で、五○歳を過ぎると急速に深化するという結果を得ているが、⒀ 査ではその年齢層の回答者が少なかったため、その点については確認できなかった。 ン教の信仰はより強くなるというクリアな結果が得られた。ここには入信後の社会化の成果が現れているとい た調査結果や、 世代による変化は性と密接に関連しており、 宗教心に影響を及ぼす要因に関しては、 一方、 年齢による影響は宗教心のどの側面に関しても認められず、 アメリカの大規模な世論調査から予想される結果とは異なってい(タタ) まず、 主に男性についてその影響が認められ 入信後年数が長くなるにつれて民俗宗教性はより弱まり、 これは筆者が別 た。 た。 民俗宗教性については、 の新宗教の信者を対 すなわ ち 俗信 今回 7象に行 タタリ モルモ えよ 0 金

れた。 世のほうが弱いことが分かった。こうした男性の二世信者の「信仰離れ」の傾向は、 意識と現世利益的行動へ というのも、 二世の信者が小学生のうちは熱心であっても中学、 、の関与の程度が男性では一世より二世のほうが強く、 二世信者の育成は教会にとって大きな問題だとい 高校の年齢になって教会に来なくなると う。 逆にモルモン教の信仰は一 聞き取りではその傾向は男女共 実はインタビュ ーからも伺 世より二

の時代を迎えたときにはたしてどうなるのか、たいへん興味がもたれるところである。 回の分析には残念ながら二世までの信者しか含まれていなかったが、今後モルモン教が日本での歴史を重ね、

#### Ì

- 1 小口偉一・堀一郎監修『宗教学辞典』東京大学出版会、一九七三年、二五五-二五六頁。
- (2) 山折哲雄『近代日本人の宗教意識』岩波書店、一九九六年、四頁。
- (3) 島田裕巳『神と空』海鳴社、一九九七年、一七一二四頁。
- 4 Reid, D., Remembering the dead: Change in protestant christian tradition through contact with Japanese cultural
- tradition, Japanese Journal of Religious Studies, 8, 1981, 9-33.
- 6 5 七〇頁。 大濱徹也「近代日本のキリスト教」(國學院大學日本文化研究所編『近代化と宗教ブーム』同朋舎、一九九〇年)一一三-一 従来、民俗宗教と無縁であることが強調されがちな真宗信仰を民俗宗教と積極的に関連づけて論じたものとして、大村英昭
- 金児曉嗣・佐々木正典『ポスト・モダンの親鸞―真宗信仰と民俗宗教のあいだ―』同朋舎、一九九〇年がある。
- 7 ルモン教」といえばこの教会を指す。高橋弘『素顔のモルモン教』新教出版社、一九九六年、五―六頁。 実際にはモルモン教にはさまざまな分派があるが、末日聖徒イエスキリスト教会はそのうちの最大のものであり、一般に「モ
- 8 いわゆる「正統」なキリスト教会がモルモン教をどう位置づけているのかは定かでないが、モルモン教をエホバの証人、統一 その他の重要な聖典としては『教義と聖約』『高価な真珠』があり、この三点が一冊に収められたものも発行されている。
- 9 教会と並ぶ「異端」として扱っているキリスト者の著作もある。例えば、井出定治『異端とは何か』いのちのことば社、一九八

二年。

- 10 ―』大明堂、一九九二年、一〇九―一四三頁)に詳しい。 一夫多妻の問題については、高山真知子「アメリカ史の謎」(井門富二夫編『多元社会の宗教集団ーアメリカの宗教・第二巻
- 11 森孝一『宗教からよむ「アメリカ」』講談社、一九九六年、一〇二-一〇四頁。
- ) 森孝一、前掲書、三四―九九頁

- 13 井上順孝他編『新宗教教団・人物事典』弘文堂、一九九六年、二八八一二八九頁、
- 14 正確には仙台ステークという。モルモン教会は地区制を取っており、信者が三十~四十人集まると支部、百~百五十人でワー +・箇所ほどの支部とワードを統合するのがステークである。
- 15 前掲の『新宗教教団・人物事典』によれば、日本における信者数は一七万人、世界全体で九〇二万人である。
- 16 大村英昭 『死ねない時代―いま、なぜ宗教か―』有斐閣、一九九〇年、八二―八七頁。
- 17 井出定治、 前掲書、 五五-五八頁。
- 18 佐伯真光『アメリカ教の風景』悠飛社、一九九一年、一〇八一一〇九頁。
- ここでは、「回心」ではなくモルモン教会への入会をもって入信とする

21

20 <u>19</u> なお、卒業論文作成時の一九八六年に数ヶ月間モルモン教会に通い、数人の宣教師に面接を行っている。

この性・年齢別構成はなるべく均等になるよう取り計らっていただいた結果であり、

教会の人口構成を反映したものではな

- 22 Sugiyama, S., Parental influence upon religious orientation in a Japanese new religious group. Tohoku Psychologica Folia
- 23 金児曉嗣「日本人の民俗宗教性とその伝播」(『心理学評論』三六、一九九三年、四六〇-四九六頁)。
- $\widehat{24}$ NHK世論調査部『現代日本人の意識構造 第三版』NHKブックス、一九九一年、八七一九七頁。
- 25 後述するように尺度としての信頼性係数を下げるものでもあるので、あえて重きを置かないことにした。 この命名では針供養の項目の意味が失われるが、この項目は唯一の逆転項目であるためか、回答者の反応にやや疑問があり、
- $\widehat{26}$ NHK世論調査部、 前掲書、九三一九四頁。
- 27 厳密には、 相関関係から直接的に因果関係を導き出すことはできないが、ここではこのような解釈が妥当であると考える。
- 28 別個に検討することができる。 年齢と入信後年数には相関があり、 年齢が高い層では年数が長くなる傾向が見られるが、このような統計手法により、 両者を
- 30 29 Spilka. B, Hood, R. W., Jr., & Gorsuch, R. L., The Psychology of Religion, Prentice-Hall, 1985, 94-98 杉山幸子「宗教心の多元性について一性、 年齢、 入信後年数による検討―」(『社会心理学研究』九、一九九三年、一三―二 |
- 31 金児曉嗣「宗門人の信の構造」(大村英昭・金児曉嗣・佐々木正典、前掲書)三四三頁。

<u>32</u>

ていない。 ただし、質問紙に回答してくれたのは、少なくとも教会に来ている信者であり、まったく教会離れをしてしまった人は含まれ

快く調査にご協力下さった、末日聖徒イエスキリスト教会仙台ステーク、盛岡支部、福島ワードの皆様に心より感謝申し上

げます。

本稿の一部は平成八年度庭野平和財団研究助成を得て行われた。

(426) 118

#### 島薗 東京帝国大学神道研究室旧蔵書 磯前順 編

# 目録および解説

東京堂出版 B 5 判 五二八頁 二五、〇〇〇円 一九九六年六月三〇日刊

木 範 久

学部宗教学宗教史学研究室に移管された蔵書の「目録および解 である。 もう今日では知る人は少ないであろう。 東京帝国大学の文学部に神道研究室の置かれていたこと 本書は、 その研究室に所蔵され、その後東京大学文 幻の研究室といっ

学科の講師の宮地直一の両名が、兼任のかたちで講義を担当す るのみであった。一九二一年四月になり、 所所長で宗教学科講師の加藤玄智、内務省神社局考証官で国史 は専任もなければ所属する学生もなく、 いっそうに求められた結果とされる。 教育会議において、大学に「人格ノ陶冶及国家思想ノ涵養」が ○(大正九)年九月のことである。それは二年前の六月、 東京帝国大学に神道講座がはじめて設けられたのは、一九二 しかし当初は、神道講座 明治聖徳記念学会研究 加藤玄智と田中義能

> 補充のままの時代がつづく。この間の講義は、 が助教授として就任、宮地は講師として兼任した。一九三三 加藤と田中が退職を迎え、その後五年間、二人の後任は未 原田敏明、 小林健三らの講師陣によってになわれ 宮地をはじめ、

学生のいない点では変わりなかった。 認められた。この結果、欠員の神道講座の主任教授には宮地直 関係学問の拡充方針が示された。たかまる戦時体制のなかで、 増員された。しかし、他学科のような学科でもなければ固有の 一九三八年、日本思想史講座の設置とともに神道講座の拡充が 一が任命、新たに講師としては武田祐吉と坂本広太郎の両名が 九三五年に設置された教学刷新評議会において、

たい。 ある。 うやく目録の発行というかたちで、文字通り陽の目を見たので 神道研究室の蔵書は宗教学宗教史学研究室に移管された。 て蔵書の多くが未整理のまま、長年月を過ぎてきたが、 六年三月一四日)され、神道研究室も閉鎖された。こうして旧 一九四五年、敗戦を迎えるとともに神道講座は廃止(一九四 なによりも本目録の作成に貢献した諸氏の労力に感謝し 今回よ

げる。 蔵和漢書目録の二部からなっている。執筆担当者の一 られないので、目次の紹介を兼ねて主要執筆者名を括弧内に掲 本書は、第一部 解説、 第二部 東京帝国大学神道研究室旧 一覧表が見

第一部 はしがき(島蘭 解説

第一章 東京帝国大学神道研究室

神道研究室の歴史的変遷

書籍の購入と移管 (磯前順一)

神道研究室の教官

田中義能 (磯前順

加藤玄智 (島薗

近世神道から近代神道学へ (遠藤 潤 (磯前順

宮地直一

第四節 淳、黒崎浩行、和田光俊、 書籍解題(遠藤 潤、 磯前順一、小倉慈司、 前川理子、池澤 林

第三章 正親町家旧蔵書(磯前順一、小倉慈司)

宮田正彦、島薗

進)

第二部 東京帝国大学神道研究室旧蔵和漢書目録 、小倉慈司、黒崎浩行)

(磯前順

これから判明するように本書の大きな特徴は、ただの蔵書目 付録 姉崎正治収集キリシタン関係書(宮崎賢太郎

連続と不連続の問題の取り上げられることを期待する。

書の内容は、おそらく大きな価値を持つにちがいない。 られないでもない。正親町家に伝えられたものを中心とする蔵 りとも歴史学や宗教学の学問的姿勢を残そうとした痕跡が認め これにより改めて神道講座とは何であったかを知らされる。 策に翻弄された小さな講座の歴史であるが、他方、ささやかな 述も本書の「神道研究室の歴史的変遷」によったまでである。 な解説を加えていることである。実は、前述した神道講座の略 録でなく、蔵書の成立と歴史、旧所蔵者などにつき、実に丁寧 それは評者の守備範囲をはるかに逸脱することなので、 しか 直 玉

> 分にかぎり感想を記す。 分に、第三節の「神道研究室の教官」がある。そこで、この部 では変わりないながら、 本書を繙かれることをお勧めしたい。 評者にとり、 特に興味を寄せられた部 他の分野も、

筆と修正をなしたものである。井上哲次郎門下の国民道徳教育 九六年)に発表した「近代神道学の成立―田中義能論―」 磯前順一の「田中義能」は、 同人が『思想』八六〇号

められる。将来、磯前により田中の神道学と今日の神道学と たのは一九二六年である。「神道学」の名称も、これにより広 論との相違である。この田中を中心として神道学会が設立され 積極的な非宗教論者とみる。神社の祭祀と神道とを分ける消極 社非宗教論では、 教との統一された「超歴史的な民族精神」とみたことから、神 まで進む経歴と思想をたどる。田中が、神道を政治と道徳と宗 家として出発した田中が、教育勅語の神道的な解釈から、 て神道研究に入り、 神道を他の宗教のうえに超越した存在とする ついに神道神学者とでも称してよい地位に やが

る。 門の出身であるうえ、宗教学科の講師でもあったから、常に宗 れを加藤は評価することになるが、 様に井上哲次郎門下である。その転機には乃木大将の殉死があ 教学的研究の意識だけは忘れていない。しかし、加藤も田中同 年)に発表したものに加筆した論文である。加藤は、真宗の僧 学の形成」の題で『明治聖徳記念学会紀要』一六号(一九九五 島薗 神道の汎神論と倫理性において宗教的要素を見いだし、そ 進「加藤玄智」は、これも「加藤玄智の宗教学的神道 島薗は、これと「天皇教」

*b*:

もしも氏のような人により担われていたなら、

との空想を

宗教学」であったためではないか。 いうよりは、 を重視する神道観との間に「ずれ」をみる。 加藤の「宗教学的神道学」が、 それは むしろ「神道学的 「ずれ」と

めてほしい。 言及しているならば、その二つの性格をからませて、今一歩深 みを強く抱いていた評者には、興味深い指摘である。ただ、せ 学の流れも指摘する。宮地というと、ともすれば前者の傾向の 統のうえでは、 して、実証的史学者と神道行政家の立場を取り上げる。また学 かく宮地の「神祇史」から「神道史」への変化の問題にまで 潤「宮地直一」は、宮地の学問をつらぬく二大性格と 東大国史学科の実証主義とならび、信仰的な国

三者とも、 文末には詳細な 年譜 が付されていて参考にな

あ

る。

車中で、 味を漂わせていた。 より神道研究室が閉鎖されたあと、 論が白熱化し、気が付けば金沢駅であったことがある。敗戦に として何年か講義も担当された。たしか富山大学で学会の開 後も引き続き宗教学宗教史学研究室で研究をなし、非常勤講師 とを思い出さずにはいられない。 しても、 職をえていたが、 たときであったと思う。 個人的な回想を記すならば、 その研究室の最後の副手をつとめた野田幸三郎氏のこ 宗教研究の方法につき、 そんな野田氏であったから、 一見温厚そうな風貌のかげに、 能登半島をまわった帰途の七尾線の 神道研究室の名を聞くと、 野田氏と我々若手との間の議 野田氏は、 野田氏は小石川高校に教員 神道研究室の閉鎖 どこか悲壮 神道研究室 どう

> れるほどの年齢で世を去られた。 何 度もしたこともある。 残念ながら野田氏は、 現在では惜しま

も野田氏にしても、 学研究は、 うな学風の神道研究室であるなうば、 説」を読むかぎり、 のように生かされているのであろうか。 たためかもしれない。 たように思われたからである。それとともに戦前の日本の宗教 ることを実感したしだいである。 野田氏のことを引き合いに出した理由は、 無力にひとしかったことを認めなくてはなるまい。 他の宗教はともかく、 それは敗戦という決定的な出来事が介在し 真の意味での宗教学的神道研究の生じつつ 今日の神道学の研究に、その結果は、ど こと神道の研究に関するかぎ 閉鎖の必要は全然なかっ 少なくとも本書の もしも 野田 もっと 瓦 の j

ŋ

121 (429)

### 『宗教と詩の源泉』 顯著

A 5 判 一九九六年五月三〇日刊 二五二頁 三七八六円

Q 木 亮

著者はフィヒテを中心にしたドイツ観念論の研究では、 佐

令名高き研究者である。 それと同時に毎日新聞の俳壇の選者の

らを「絶対精神」と呼んだのはヘーゲルであったが、この三つ 哲学を、永遠で無限な絶対者とつながる領域として選び、これ と詩と宗教」を論じるに適任の人である。かつて芸術と宗教と ている。さらにまた寺を住持されている。まさに著者は「哲学 一人として、はたまた俳句同人誌の共同主宰者として活躍され

が、宗教と詩はそういうものではないと著者は言う。つまり らない。この考え方は教養・文化主義の色合いをもっている を自分自身の存立の基礎へつれてゆくいとなみのこと」(二五 がないと、人間が人間としてありえないようないとなみ、人間 「人間を高みにみちびくところのものではなくて、むしろそれ

あると言う。表面的には宗教も詩もブームとなっているかのよ という時代はこうした宗教と詩にとってはかつてない悪天候で ○頁)こそが宗教と詩であると著者は考えている。さらに現代 を人間の営みの最高のものとするヘーゲルの考え方を著者はと

権ではないと著者は言う。まさしく宗教と詩の源泉を問わ うな観を呈しているが、こうしたブームは本当の宗教と詩の復 宗教ブームやハイクブームなどに惑わされずに、宗教固有の使 ならない。この源泉から宗教と詩を捉えたときに、うわついた

ことになると著者は言う。 生はそもそも何のためにあるのかという問いの次元に直面する 命に根本的に覚醒し、 と言わざるを得ない。 れわれは自己の存在の基礎を絶えず顧みることを促されている あるいは詩の本質に触れ、われわれの人 したがって本書をひもとくとき、わ

テーマの概要を確認しておこう。 の続編と見なすことのできる論文集である。 ある。つまりかつての論文集『花月の思想』(平成元年出版) 本書は平成二年から平成七年にかけて書かれた論文の集成で まず目次を見て、

目次

今日の宗教の可能性 大いなる生命へ

西田幾多郎と夏目漱石 ポエジーの意味するもの

悲哀の弁証法 西田哲学における東洋と西洋の対話 西田哲学における情意的なものについて

II

詩と宗教

芸術と宗教のつながり

宗教の源泉

西田哲学と浄土真宗

花は救いとなったか ニヒリズムの超克 西谷啓治における「空」の思想 西行のさくらの歌

人間的自由の根底

親鸞とシェリングの自然

この次元では任せきるしかない。もちろん社会的な連関では、 ける社会的な連関と宗教的な連関とは全く次元が違うというこ 究する」(四頁) と著者は言う。いろいろな宗教哲学が生まれ が宗教哲学であって、あらゆる宗教に通じる普遍的な本質を探 何 手術の経験から、 る句」でなければならないという俳論を介して、さらに自らの あるいは芭蕉の俳論、つまり自分の頭で作り上げたという作為 価を与える。このような著者の評価は、俳句の実作を通して、 見事にとらえた彼の洞察はまことに素晴しいと著者は最大の評 と呼んだ。宗教における人間の「絶対的受動性」をはっきりと じること、任せきることを宇宙の直観、 じること、任せきることを宇宙の直観、あるいは絶対の依存感ことはできないのであるが。彼は宗教的な連関におけるこの感 有限者と有限者との関係であるから、他人に任せきって生きる が有限者に働きかけるということを感じることである。人間は とをいちばんはっきりと言った人である。つまり宗教は無限者 の本質をとらえたと著者は非常に高く評価する。彼は人間にお キリスト教の教義の中に出てくる概念を一つも使わないで宗教 人はいない、彼は神という言葉を一つも使わないで、あるいは たが、シュライエルマッハーほど宗教の本質を見事にとらえた いとなみから区別される何かが宗教にはあるはずである。この 宗教哲学とはいかなる人間のいとなみか。「宗教以外の人間の (「する句」) を排して自然と詩的言語が出てくる、 ≧かをはっきりさせようとして近代ヨーロッパに生まれた学問 |状把握とさらにはその可能性について論じられている。 さて 実感的に支えられている。ここにはわれわれ つまり「な

ら。の存在の基本的な状態が示されているという著者の洞察があ

第一論文では、

著者の専門である「宗教哲学」から、

宗教の

る。

近いもの」(田辺元)とか、「主観主義的」で「人間に内在的な 考える立場であるから、 背景には著者の宗教観が存している。「本当の」宗教とは何で を逆に批判し、 宗教観」(バルト)とかの批判を著者は紹介した上で、これら ルなどのドイツ観念論の批判やさらに「ロマン主義的で芸術に に自己に目覚めていない状態を示していると批判した。 イツ観念論は、自我とか主体とかが世界の根本の原理であると いろな批判がなされた。「自己意識」というものを発見したド の方向を持つ。このような彼の考えに対しては、当時からいろ 限なものへ向かっていこうとする方向を持つが、 ない。宗教哲学の分野でシュライエルマッハーはこの事態を あるかという問が絶えず突きつけられる。 これは感じる以外はなく、まさに感じのリズムに任せきるしか 「宗教を蔑視する知識人」に向かって語った。 (哲学)は、人間が自分の思考や意志の力で有限なものから無 宗教と詩 の根底には、「襲われる」という根 シュライエルマッハーを擁護する。この擁護の 彼の立場は不徹底、 つまり人間が本当 本経 道徳や形而上学 宗教は正

宗教を巡って凄まじい闘いが歴史を舞台になされてきたのではろう、という寛容な立場が宗教哲学の立場だろうか。「本当の」れへの再批判も説明できるか。立場が相違すれば宗教観も異なれへの再批判も説明できるか。立場が相違すれば宗教観も異な主義という立場の相違ということで、こうした批判も、またそ関わりをどのような立場から捉えるか。神中心主義と人間中心絶対者(神)と相対者(人間)とはいかに関わるのか。この絶対者(神)と相対者(人間)とはいかに関わるのか。この

うに関わるのか、というように問うならば、この問いには神を 者・有限者としての人間が絶対者・無限者としての神とどのよ ないか。 たんに社会的連関においてのみならず。 ところで相対

対象としている立場が潜んでいるとされる。

人間の意識の内に

いつまでも自己の意識を失ったままであろうか。本書は、 この次元において人間を襲う。 存する神は真の神ではない、 した人間の自己存在の根源と自己との緊張関係から「宗教」 まさに同じ関係から「文芸(詩)」を論じている。 真の神は人間の意識の底を破る、 しかし襲われた選ばれた人間は こう

開されている。「今日の宗教」状況は「世俗化」を抜きにして 器移植に対しての仏教者の対応について、 な現象に対する(たとえば、 第一論文は宗教の本質を論じるのが中心であるが、 オウム真理教について、 等々)批判が鋭く展 さらに臓 さまざま

失われていく過程と見なされる。 つまり「少しもリアリティに触れていない」で、でき上がった をも世俗化に関して問題にする。 く世俗化の証)とともに、「宗教には現代がない」という側面 宗教学会での講演を引いて、「現代には宗教がない」(紛れもな 進んだ非宗教的社会だと著者は言う。著者は、 は語れない、特にわが日本では。世俗化とは、宗教の真理が見 字づらの解釈にのみ没頭しそれで事 既成教団は硬直化してい わが日本はこの世俗化の最も 西谷啓治の日本

> という大きな冷凍庫を作った(一一頁)という発言がなされ この脈絡で、 冷凍庫から取り出すと腐るかもしれない、しかし現代 親鸞は食べ物が腐らないようにと、『教行信証

親鸞の浄土真宗とは違うのではないかと言う人々がいるが、 らは誤解しているのである、「助けたまえ」は仏の他力を生き いう一種危険に見えるような言葉を挙げる。この蓮如の言葉は い。その例として、蓮如の『御文章』中の「仏助けたまえ」と ならない。そのためには大胆な言い替えが試みられねばならな 人々に食べられるようにするためには解凍して調理しなければ

こに言語表現とその解釈という問題、つまり「言語の問題 願するという自力を表わしてはいないと著者は言う。 生きと表わすために使われたのであって、人間が仏に頼む、 まさにこ

生じる(これは浄土真宗だけの問題ではない)。開祖親鸞の説 か。このことがただちに言語の問題と絡む。しかし言語をわれ いた宗教的な生命が分かるとは、 いったいどういうことなの

その解釈をする。しからば解釈学の問題か。ハイデガーが言う れない次元で。「言葉が生じる」という次元で言語表現を捉え、 ような、 ヘルメノイティークということのうちにヘルメス

われ人間の意のままになる道具であるとする言語観では捕えら

根本経験を神秘主義の軍門に降ることなく、 あろう。それは宗教の源泉、 るような解釈学が容認されるのならば、 (神々の使い。広く解して、 神や仏からの呼びかけ)を含意す 詩の源泉に触れる。この次元での まさに解釈学の問題で ĻΣ かに表現する

本書の各論文は、「自己」「自然」「生命」 などのキ 'n

かに解釈するか。

が

これを取り出さねばならない。

ればならない。これらの言葉のなかにはいまだに新しい生命

足れりとしている、

言葉が硬直している、

と批判する。

お経の

教祖の言葉、

等々のなかから光ってくるものに触れな

教義の体系にしがみつき、

著者の現状把握である。具体的実在すなわち生命そのものを宗 らえないで、すべて自分からとらえようとするが、 学はもちろん、道徳も芸術もみな自己存在の根源から自分をと それも極めて緊張した関係から発現するにもかかわらず、「科 となろう。 このとき「宗教の生命が硬直していく危険を切開する一種の外 の現代版、 者もいるが、これはエゴイズムと結びついた日本的アニミズム を区別しないで自分の臓器は自分の人格の一部分だと言う仏教 には非常に分かりにくい孤独な思想になってしまったと著者は ければならない」(三一頁)というあたりまえの考えが、 教は問題にするが、「生命は自己を否定して自己を肯定すると る人もしない人も)には分かりにくくなっている、というのが とにはならない」(一五頁)。このことが現代人(宗教に関係す から自分をとらえないと本当の自分というものを問題にしたこ ある。あらゆる人間の営みが人間存在の根源と自己との関係、 た単なる言語表現と化し硬直する可能性を有するということで 科手術」(一八頁) としての宗教哲学が存在理由を有すること 言うと言語表現・解釈が問題の要となると評者には思われる。 を中心にして、宗教と詩の源泉を論じている。 [の生と死とが非常に厳しい問題となってきた。 はかえって普遍的な命そのものの手段だ、というところがな [な命そのものであって、個体の命ではないのである。 う無限の自己超越の運動である」「自己目的であるのは普遍 現代では、たとえば脳死と臓器移植の問題のように、 素朴なアニミズムであって、 ただし絶えず心しなくてはならないのは、これもま 問題を解くことはでき 言語が、 人格と身体と 自分の根源 個体の 詳 現代 しく 人

n

えよう。

在の根底を問う本書は「生命の論理」構造に貫かれていると言 として、 当てて考察されている。 本書で扱われている人々の考え方や生き方はこの事柄に焦点を の自覚」、これこそ宗教であり、 者は考えている。「大いなる命によって貫かれている自分の命 先である命の個体主義的な理解に対峙しなければならないと著 しめとも言う) ために身も心も惜しむべからず」と言う(仏道のために命を惜 と著者は言う。「この生死は仏の御いのちなり」「仏道の II では、 道元の生死観に立ち戻って、 主として芸術(詩)を中心にして、この自己存 Ⅰでは、西田幾多郎・西田哲学を中心 芸術(詩)にも通底してい 世俗化の行き着く

的生の本質はこの逆対応という事態にある。 を指す言葉であると著者は言う。 領域においてはじめて出現する絶対矛盾の自己同一とい いう表現であり、この同じ関係をそれ自身(中心)から捉えた ばその両項 いう構造であると著者は考える。絶対者と人間との関係をい てはまるが、宗教の領域のみに当てはまるものがこの逆対応と った宗教の領域における独自な論理に、つまり「逆対応」の論 「場所的論理と宗教的世界観」 「構造に究極する。 は西田の思索の変遷を貫いている、 西田幾多郎における (弁証法的論理) 「逆対応」という表現である (一二八頁)。これは宗教の (周辺) から捉えた語が「絶対矛盾の自己同 は歴史的世界のすべての領域にわたって当 一般的な「絶対矛盾の自己同一」の論理構 「生命の論理」とはいかなるもの においてこの新しい術語でもっ 西田によれば、 しかも最大の関心事であ 西田は最晩年に、 すべての宗教 いう事 <u>\_\_</u> ح

が

造 理

して、 理は西田の場所の論理のなかに組こまれることとなる。この点 これを対象論理として排す。さらに宗教を非合理的とか非論理 宗教の世界と社会的・制度的な世界とを癒着させるべきでない の試みと見るか。 を矛盾、 する努力を惜しまなかった。このときには一度排された対象論 形が見られると西田は考え、 西田は言う。つまり物理的世界、生物的世界、 盾の自己同一という論理形式はどの領域でも見い出される、 る宗教に固有の論理は、しかし他の領域と切れてはいない、 る生命の論理」(一二四頁)を捉えんとした。 的とか見る立場も排して「宗教者によって直接に生きられてい う傾向を含む、つまり宗教を捏造する傾向があったが、 考えられている論理ではない。われわれの生命の根本事実であ 西洋の宗教哲学は宗教(キリスト教)の真理性を証明しようと る宗教の「論理」を「説明」せんとしたものである。これまで 「逆対応」の論理と名づけた。歴史的世界の最も深い領域であ 本書では論じられていないのだが、 それぞれ矛盾の自己同一(あるいは非連続の連続) かえって宗教を自己の哲学体系の立場から構成するとい ないしはあくまで非連続と見るか、卓越した体系構想 「逆対応」である。これは論理である。しかし普通に ここに西田理解・評価の岐れ道が存してい いわばこれらを体系的に捉えんと 中村雄二郎のように、 まさにこれを 意識の世界に という 西田は ٤ 矛

する、

特に逆対応の関係は名号の構造のうちに見い出される、

なる。 るのが通例であるが、 盾の自覚として取り上げる点、 である。 応は同じと言えても、 相違が存すると思える。つまり自己の転換の構造としての逆対 と自己のうちにあるのか、 るを得ない。光と闇との交錯があるのみ。光(仏性) 者ともに逆対応的であるゆえに、このメタファーは無に帰さざ の自覚」であり、浄土は「闇の自覚」であると言う。 じ仏教にあっても、禅と浄土とでは、内在的超越の在り方が異 る主観的方向に自己自身を超えて、 けられる)を持ち、 超えて絶対者の自己表現に出会うという形 リスト教は、 しこれらは同じ構造を有しながら、方向が異なるとされる。 禅と浄土を取り上げて、「逆対応」の事態が説明される。 対応の典型的な二類型と見なされる。さらに仏教のうちでは、 る。 という主張も考慮のうちに入れねばならないだろう。 (西田は論じていない)を叡智的自己の立場に残された自己矛 |解釈に新たな知見を加えている。 (内在的超越と名付けられる)を持つ宗教であるとされる。 逆対応は宗教に共通に見い出される構造であると西田 特にキリスト教と仏教とはこの同じ構造を有しており、 著者は光と闇のメタファーで説明する。つまり禅は 著者はこの論理を西田に即して、 自己が空間的に、 他方、 最晩年の宗教論は浄土真宗の立場に接近 転換する前の自己の把握の仕方が正反対 仏教は、 ないのか。ここには根本的な立場の いわば客観的方向に自己自身を さらに西田を禅の立場から捉え 自己が時間面的に、 超越者に出会うという形 すなわち「叡智的悲哀」 詳細に論じつつ、 (超越的内在と名付 しかし両 がもとも

冒

ところが 6 べきではない。哲学者はこの心霊上の事実を説明せなければな 霊上の事実である。哲学者は自己の体系の上から宗教を捏造す

ない」という有名な言葉で始まる西田の宗教論の到り着いた

て、

宗教的生に固有の論理を「説明」せんとした。「宗教は心

詩と宗教の根底には一筋縄ではいかないかそけき道が通っ

然

する。 通底している構造を西田は明らかにし、これですべてを包みこ 私」の間の問題にも、東洋圏の詩人の生き方、 現することは私の営みか? 漱石の「自己本位」と「即天去 ようとした体系的努力」(一一五頁)と解す著者に評者は賛同 学を「情動というものが先取し得る人間存在の地平を論理化し る。著者のこの提唱は大いに論議されるべきであろう。 という言葉の不思議な力であると論じる点。鋭い問題提起であ つまり仏と人間の間 もうとした。 底なき意識に逆対応的に映されるもの、 我々のうちにある「矛盾を矛盾として見るような深い意 [の非連続をつなぐことのできるものは名号 それを捉え、 詩作の営みにも 西田哲 表

た、

られていない。しかしⅡでの自然に対する論及において暗示さ るがままに生きることは、 との合一は理念に留まるのではないか。根源的自然のうちにあ 見なせよう。だが、西行において論じられる如く、仏道と歌道 自然と自己との関わりこそ西田の言う平等底に通底するも れているとも読める。 底」はどう論じられるべきか。このことは本書においては論じ なる深まりを準備すると説く著者の洞察の深さに敬意を表した た芭蕉の心中において、 ときものか。「なる句」を得ようとして地獄の苦しみを経験し (一七二頁) を見る、つまり妄執の自覚がかえって詩心のさら そのとき何故詩作をなさねばならないのか。 田の宗教論におけるもう一つのキーワードである「平等 つまり「自然を友として」生きる。 詩と宗教の「連続と非連続の力学」 詩的 (詩人としての) 生ではあろう 詩人の業のご この あと

花

ているのであろうか

対の評価がなされるということを我々はどう捉えるか この事態を説明する人々があり、 で深い受容が十二世紀以後の日本の芸術、文学、 いか (一七六頁)、さらに大乗仏教のこの空の概念の最も高度 時を友とす」という立場)は「空」とおきかえてよいのでは 見事に言い表した、 著者は、 という見解を著者は示す。 日本の芸術を貫道するもの(芭蕉が『笈の小文』で 「風雅におけるもの、 (天台) 本覚思想という名前で しかもこの事態に対して正反 造化にしたがひて四 詩歌でおこっ

対の無) 度は、 己否定を経て絶対肯定へ、という弁証法的運動を含む。 事態に似た)状態になるといういわば迂路を含む。自己の心と の狂気とか、 い心となる、 が、これはあるがままの自然の絶対肯定ではないのか。 の態度を著者は素朴なアニミズムと呼んでいるように思える 張関係が薄く、まったく密着する。 いう単なる循環運動ではなく、 自然の間にこの運動を見る。 とがかえって深く自然そのものにつながる道である、つまり自 「天真」に顕著にうかがえる「花鳥風月を友とする」という態 日本の詩人は、 から出ることが即自然に還ることという形 (真如そのものにして真如のシンボル)との間には断絶 たとえば詩人・西行の心が花に魅かれ、物狂おしい苦し がある。 ヘルダーリンにおけるアポロンに撃たれるという 自分でもどうしようもない(プラトンの言う神来 西洋圏の詩人と異なり、詩と宗教との間 憧れ行くわが心の行方は? しかしこの運動は、 行くことは還ること、 いわば自然を母とする。 (芭蕉の 自然を超えるこ 行って還ると つまり白 「造化に 良寛の 0) 婜

の自覚が、連続と非連続の力学を生み出すと言えようか。ここえることなく、しかもこの大いなる自然の内なる「私」の存在「真空妙有」であると著者は解している。母としての自然に甘したがひ、造化にかへれ」)の運動である。これは禅の言う

に神の世界が存するのか、悪魔の世界が存するのか。光の世界

闇の世界か。

いは記しようのないものである。あえていくらかを記して、筆このすぐれた著作を読み進みながら、評者の心に去来した想

話まるところ「私はいったい何者なのか」という問いに究極すいに話しまう。問いは問いを呼んで涯しがない。むかしたいか。食材は冷凍庫のなかにのみあるのだろうか。「今ここで」我々は何を食材としているのだろうか。「この地上に詩人として住む」「二重写しの見方こそ真実の見方である」、まことにそのとおりだと思いつつ、なんと難しきことかる」、まことにそのとおりだと思いつつ、なんと難しきことかる」、まことにそのとおりだと思いつつ、なんと難しきことから問題という問いに究極する。またではないからない問題域は私を押しつぶしはを擱きたい。自分でもわからない問題域は私を押しつぶしはという問いに究極するところ「私はいったい何者なのか」という問いに究極するという問いに究極するという問いに究極するという問いに究極するという問いに究極するというにない。

るのではないかという想いを禁じ得ない。

## 月本昭男著

# 『創世記注解Ⅰ』

A 5 判 三六四頁 二九一三円日本基督教団出版局 一九九六年四月一〇日刊

山我哲雄

取り入れたものは皆無に等しかった。この点で、このたび月本 関係する書物のほとんどは教会関係者が信徒向けに書いた牧会 まことに喜ばしい。創世記解釈に関わる特殊な問題の一つは、 昭男氏による本格的な創世記注解の第一巻が上梓されたことは 的性格のもので、発展目覚ましい旧約学的研究の成果を存分に の状況を省みれば、意外なことに、翻訳物を除けば、創世記に るそれぞれ浩瀚な注解書が進行中である。ひるがえってわが国 解書が発表されている。現在でも、 ルベルト、サルナ、ウェンハム、ハミルトンなどの個性的な注 とも言える三巻本の注解が完結(一九八二年)した後も、シャ ッグマンといった大家が手を染め、ヴェスターマンの記念碑的 ツィンマリ、フォン・ラート、カッストー、スパイザー、ブル 書も数多い。これまでドライヴァー、グンケル、プロクシュ、 であるが、実は解釈上の難所も多く、それだけに海外では注解 創世記は旧約聖書中でも最も広く愛読されている文書の一つ ルッペルトとソッジンによ

特に世界と人類の原初の歴史を物語る冒頭の部分が、古代オリ

い適材であるといえよう。とともに、メソポタミアの宗教儀礼や『ギルガメシュ叙事詩』の研究で世界的な業績を挙げているオリエント学者でもある月とともに、メソポタミアの宗教儀礼や『ギルガメシュ叙事詩』とともに、メソポタミアの宗教儀礼や『ギルガメシュ叙事詩』とを接な関連性を持つことであエントの諸文化の神話や世界観と密接な関連性を持つことであ

研究成果を取り入れており、 るところをきめて平易な語り口で解明することに主眼がある に関わる専門的な議論や他の研究者との学問的討論などには重 よりも一般読者向けのものなので、本書でも本文批判等の釈義 されている。シリーズそのものの性格が、 的注解)と大貫隆著『マルコによる福音書』(第一巻) ーズ全体についても言えることである)。 を代表するものとして、学問的価値も高い。 点が置かれず、むしろ現にあるテキストそのものの言わんとす のであり、同シリーズからはすでに勝村浩也著『詩篇』(部分 イブル・コンメンタリー・シリーズ』の一つとして書かれたも 本書は日本基督教団出版局から刊行されている『リーフ・バ 随所に最前線の旧約学、 現在の日本の聖書学的研究の水準 オリエント学、考古学等の知見や 学術的なものとい (これはこのシリ が出版 ż

非常によく考えられた、綿密で周到な構成である。

る全体的構成、資料と編集、諸主題などについて一般的に論ず語としてほぼ定着している)。まず巻頭に、原初史全体に関わではアブラハムに始まる「族長史」に先立つこの部分を表す術ないが、ドイツ語の Urgeschichte の訳語であり、旧約学界ないが、ドイツ語の「原初史」の語は耳慣れないかもしれ本書は創世記一章一節から一一章二六節までの「原初史」の本書は創世記一章一節から一一章二六節までの「原初史」の

較思想的に論じる【付論】が加わる(【付論】は全体で九つ)。 ・ 資料と編集の状況、主題的特色や釈義上の問題点、物語の格、資料と編集の状況、主題的特色や釈義上の問題点、物語の成立の背景などについて、テキストを理解するうえで必要な事成立の背景などについて、テキストを理解するうえで必要な事成立の背景などについて、テキストを理解するうえで必要な事成立の背景などについて、テキストの試訳が示され、それに各節づつの段落に区切られたテキストの試訳が示され、それに各項があらかじめ解説される。次に【注解】の部分では、まず数成立の段落に区切られたテキストの試訳が示され、それに各項があらいでは、原初史全体が十二の単元に分けられて扱われる。そ本体で九つ)。

とした」の語が見られないこと(七十人訳にはあり!)についとした」の語が見られないこと(七十人訳にはあり!)についての注記のではマソラ本文に従い、注解の部分で異説の存在や説いての注記の位置、五・二二のエノクについての記述、等)。いての注記の位置、五・二二のエノクについての記述、等)。いての注記の位置、五・二二のエノクについての記述、等)。いての注記の位置、五・二二のエノクについての記述、等)。いての注記の位置、五・二二のエノクについて見れば、マソラ本文(標準でソラ本文に創造の第二日(一・八)に限り「神は見て、よしりな、文脈上不自然な点が生じている場合でも、基本的にはでいて見れば、マソラ本文(標準でより、の語が見られないこと(七十人訳にはあり!)についるがなべている。

して「人」と訳していることは一つの見識である。

ソラ本文での冠詞の有無に関わりなく、

「アダム」の語を一貫

翻訳は概し

注解部分で説明がないことは残念。ただし、二一三章でマ

訳は、読み手に新鮮な驚きを与えよう。()」で明示されている。地の文で神に関して敬語が用いられて原文に忠実であり、意味を明確化させるための訳者の補語はて原文に忠実であり、意味を明確化させるための訳者の補語は

アベルと解して「彼の想いはあなたに向かい、あなたは彼を治釈するのであるが、月本氏はあくまで原文を保持し、先行詞を それ/彼 現が用いられており、両者の関係をめぐってさまざまな議論が の破損が明らかな難所でもある。また、三・一六に酷似した表 部分であるが、用いられている名詞と動詞の形が合わず、原文 この一句から名作『エデンの東』を発展させたことでも有名な の献げ物が受け入れられなかったことを憤慨したカインに対 得ない。そこで通常は男性形を女性形に読み換えるなどして解 インはそれを克服しなければならない、という意味に解される 詞を直前にある「罪」と取り、罪がカインを追い求めるが、カ なされている箇所である。原文「エーレーハー・テシューカー たらしている例として、四・七bの訳と解釈を挙げよう。 「それ/彼(男性形)の愛着はあなたの上に。そしてあなたは (口語訳、新改訳、新共同訳、関根正雄新訳、フォン・ラー なければならない」と訳し、 マソラ本文に忠実な著者の姿勢が釈義にも興味深い 神ヤハウェが警告を与える場面である。スタインベックが ヴェスターマン等)。ところが、「罪」を意味する「ハッタ は女性名詞であり、文法的にはこの文の先行詞にはなり ヴェアッター・ティムショル・ボー」を直訳すれば、 |(男性形)を治める」とでもなろう。| 般的には先行 「兄であるお前はお前を慕う弟 帰結をも 自分

内容的に見た第一の特色は、

いかにもオリエント学者でもあ

論部の終わりに著者自身が、「本書に神学的に深みのある釈義 約聖書の思想世界がどれほど深い意味で古代オリエント文化 行われている類書を評者は知らない。これによって読者は、 部分的な翻訳をも用いて、 な形で紹介されてきたが、 シュメル王名表などの間の部分的な類似性についてはさまざま である。これまでわが国でも、エデンの園の物語とアダパ アやエジプト、ギリシアの神話や伝説が豊富に紹介されること 分で、それぞれの単元を理解するうえで参考になるメソポ を期待される読者はおそらく失望されるであろう。 る月本氏らしく、主として注解の【はじめに】や【付論】の部 部をなしていたかを改めて納得させられる。このことは、 ノアの洪水の物語とギルガメシュ叙事詩、アダムの系図と これほど綿密で充実した比較考察が 創世記注解の文脈で、 しかも原文の

する。 ったことを付記しておく)。 の欠如」を感じたのは、 あろう」(二八頁)と謙遜のうちにも自負していることと対応 に代わる取り柄が本書にあるとすれば、 (なお、評者が本書においていささかの「神学的 上述の四・七bの解釈ただ一箇所であ それは文化史的考察で こな深み

> て、 る。

る (三二七一三〇頁)。 する (一六七―七四頁)。 史的検討からむしろそれが都市 までの欧米の学者たちの も少なくない。 リエント学的な知見から、 を籠めていったかをその都度具体的に指摘し、それによって逆 よっては意味を逆転しさえしてそこにまったく別の新しい思想 性を指摘するだけではなく、 各民族名についての委細をつくした解説は、 ンの子孫たちの記述(四・一七-一八)について、著者はこれ 二一三、二一九頁等)。その手際は見事と言うほかはない。 に旧約的信仰の独自性を鮮やかに浮かび上がらせる(一九九、 繋ぎ」 |要な指摘である。 タミアのジックラトについての厳密な考古学的・文献学的考 のヤハウェ信仰のもとでそれらをいかに換骨奪胎し、場合に もちろん著者は、 ての月本氏のまさに面目躍如たるものがあり、 0) 通説に反して前八世紀以降という年代を引き出してい 部分として軽視されがちな「民族表」(一〇 例えば、 通常は 原初史の物語と周辺諸文化のそれとの類似 いずれも、 一般に遊牧的な背景の想定されるカイ 「西ヨーロッパ的類推」を排し、 バベルの塔の物語についても、 従来の理解に修正が加えられる場合 ノアの物語とバベルの塔の物語の 原初史の著者(たち) (国家) 今後真剣に検討されるべき 社会を反映すると指摘 キュニフォーマー がイスラエ 圧巻であ 章 の t

> のはその弟セトであり、オシリスの死後その妻イシスが産 にも知られていたヘリオポリス系の神話では、 ているのでない限り、著者の勘違いではないか。プルタルコス 王なる神」とされているのは、よほど特殊な伝承を念頭に置 「後に死者の国の王とされる父オシリスと争って勝利する なお、 細かい点だが、二四頁でエジプトのホルス神につ オシリスを殺す

ホ

ルスは、

父の仇セトを倒して王権を獲得するのである。

集仮説であり、 ことを指摘し、 承については、 ないし編集層と見なし、 した一続きの資料とは見ず、既存の伝承に対する改訂 なわち月本氏は、 月本氏の今回の立場もこのような研究動向を踏まえたものであ 唱され、現在五書研究は定説不在とも言える混沌状態にある。 されたものとして説明されてきた。これに対し、周知のように 初史は前九世紀頃のJ資料と前六世紀頃のP資料の二つが結合 記を含むモーセ五書は主たる四つの資料からなり、そのうち の資料仮説を放棄している点である。資料仮説によれば、 九七○年代後半からは、R・レントルフやH などにより資料仮説の根底を揺るがすような新しい見方が提 第二の、 資料仮説に替えて月本氏が提案するのはある種の断片・編 旧約学的方法論の観点から見た大きな特徴は、 それが統一的な資料であったかどうかに疑問 レ 個々の物語の相互のつながりがきわめてゆるい 通常P資料に帰されてきた部分の多くを独立 ントルフやF・M・クロスの理論に近 従来亅資料に帰されてきたより古 ・H・シュミッ す 世

呈する。

そしてむしろ「原初史に基本的枠組みを与えた編者

すなわち改訂層の作者)がそこに個々の物語を配置

(評者注、

しても、編者はそれを何らかに解体して再構成しているようにひとつづきの物語(J資料)をなしていた可能性は認め得ると問題については、「配置された個々の物語が、編集以前すでに、してまとめあげた」と考えるべきであるとする。ただし後者の

五十四日という数字を知っており、それに一五〇×二を加えて氏によれば、編集層(従来のP)の著者は基層(従来のJ)の 数字には、 算術であり、またオリエント学者ならではの指摘である。 合計で三五四日とし、洪水期間がバビロニアの太陰暦で丸 減水にそれぞれ一五○日かかったとされている点である。 の、より説得力のある論拠は、洪水物語で、従来の亅では大雨 ばナホル、ハラン)が含まれているという点である(一六頁)。 ないであろうか。月本氏自身も指摘するように、 たのが、JとPを結合した最終編集者であったという可能性は になるようにした、という(二一六―七頁)。まことに見事な 十四日で洪水が終わったとされているのに対し、Pでは増水と が四十日降って洪水となり、七日ごとに二度鳩を放って、 伝承や系図を知っていたとすれば説明可能である。 ただし、これは亅とPがアブラハムの親族関係について共通の は現れず、従来亅とされてきた部分のみに登場する人物 論拠の一つは、従来Pに帰されてきた系図の中に、 みえる」と、いささか歯切れがわるい(一八頁)。 月本氏が従来のP資料を既存の伝承への改訂・編集層と見る 月本氏の言うような意図によって一五〇日の数字を操作し 未解明の点も多く、 他方でさまざまな意図に基づく 洪水物語中の Pの物語に もう一つ (例え 月本 一年

> 二つの「別の洪水物語」が結合されているという可能性も決し そのような食い違いが生じるのか何の説明もない(七・二一三 て失われたわけではないように思われる。いずれにせよ、資料 われない(不都合な要素は「改訂」できるからである)ので、 あっても、このような端的な矛盾を新たに創り出すものとは思 し、ある箇所には独自の解釈を加え」るもの(二一五頁)では の注解を参照)。一般的に改訂・増補層とは「ある箇所を敷衍 あるか判然としないし、両者の違いが確認されるだけで、なぜ されるが、月本氏の注解ではどちらが基層でどちらが改訂層で ノアの時代についてはあえて両者を区別しなかったのだと説明 史的体系性に配慮するPでは、動物の浄・不浄の区別は後のモ であったとされる。 れがきよい動物七匹(ないし七対)ときよくない動物雌雄一対 る生き物の雌雄一対であったとされるのに対し、七・二ではそ 改訂説ではうまく説明しきれない。六・一九ではそれがあらゆ ・セの時代にシナイ山で初めて規定されるため(レビー一章)、 洪水物語では、 特に箱舟に入った動物の数の相違が、増補 通常は前者がP、後者がJとされ、より歴

創造を扱う第一章の注解には「人間による自然支配」と題する大きなテーマの一つと位置づけている(一九一二一頁)。天地の問題である。月本氏は、まさにこの問題を原初史全体を貫くいてさまざまな側面から問い直されつつある自然と人間の関係関連づける姿勢を挙げることができる。その第一は、現代にお扱うだけでなく、それを現代のアクチュアルな問題と積極的に第三の特徴として、原初史を単に太古の物語として客観的に第三の特徴として、原初史を単に太古の物語として客観的に

仮説の当否の最終的な決着はまだ遠いと言わねばならない。

後代の手が加えられていることも明らかなのだから。

的な神学的視座が認められる。 ろうとする、リートケやモルトマンとも共通するきわめて今日 生態系の破局に直面した人類に対する聖書からの使信を読み取 念のうちに、著者は神の似姿として「特別な地位を与えられた 破局にさらされるのが洪水物語なのである。「人間の悪は結果 極限として、人間の悪のゆえに、人間のみならず自然界全体が 疎外が結果する。そしてこのような自然と人間の関係の破綻の 仕えるべき農民であったカインの罪によって大地からの人間の アダムの罪によって人間のゆえに大地が呪われ、さらには地に 来的関係にどのような亀裂が生じるかが描かれる。すなわち、 が両義的な性格と持つことが強調される(七三―四頁)。 ってあえて「仕える」と訳す)、自然に対する人間の関わり方 園の物語では人間が「大地に仕える」存在として描かれており の源泉の一つになったことが指摘されるが、同時に、エデンの 化する態度を生み、近代自然科学―ひいては現代の自然破壊 の支配者とする聖書的「人間中心主義」が自然を客観的に対 人間が他の被造物に対して負わねばならない倫理的責任 として自然界をも荒廃せずにはおかない」という旧約聖書の観 し、原初史では人間の罪によって、そのような自然と人間の本 (月本氏は通常「耕す」と訳される動詞アーバドを、 性」を読み取っている(七六頁)。ここには、 が付され、そこでは「神の似姿」としての人間 自然破壊や 語源に遡 【を自然 しか

して、 らは、 得のいく説明を見出すことはできなかった。 するのか、 が の場面で、 性はそのための手段とみなされかねなかった家父長制社会」の 〇、二〇四、二三三頁)、二・二四の「夫はその父と母を見放 制が前提とされていることがしばしば強調され(九九、一七 代イスラエルで書かれたにもかかわらず、原初史では一夫一婦 解釈が示されている(一一三―四頁)。また、一夫多妻制の 生活のなかで女性に与えられる祝福を表すとする、 るのではなく、「労苦」を家の労働に関わる苦労の意味に解し、 罪の言葉でも、 と判明する」(九八頁)というのである。三・一六の妻への断 れることによってはじめて、最初の人間が実は男性であった、 名詞であって、「最初の人間の身体の一部をもって女性が造ら 価は別」であり、 の強い社会で書かれたから」だが、「創造の前後関係と価値評 ことを強調する。男性が先に作られたとされるのは「家父長性 氏は女性が男性の「つれ合う助け手」として造られ 「みごもり」や「息子たちを産む」はむしろそのような厳し 「強調されはするが(一○六―七頁)、なぜ蛇が妻の方を誘惑 般社会通念」に対する批判的主張さえ読み取られる(九九 そこに この点に関連してあえて一点不満を記せば、 「父系家族共同体の存続が至上命題とされ、 その妻と結び合い、ふたりは一体となる」という言葉か なぜ妻の方が破戒の主導権を握るのかについて、 妻の「無思慮」と夫の「無感動、 「互いを支え合う対等な相互性」(九七頁) がある 従来のように産みの苦しみを神の罰と関わらせ むしろ人間(アダム)の語は男女を含む オリエント学者、 無行動」の同罪性 子を生む 誘惑や破戒 注目すべき たのであ

は、さまざまな意味で男尊女卑の物語と解されやすいが、月本の問題提起が真剣に受け止められている点。エデンの園の物語次に、最近特に盛んになってきたフェミニズム神学の側から

宗教学者でもある月本氏には、 別の角度からの解答が用意され

ていると思うのであるが。

するが、原初史全体がきわて旺盛で鋭い批判精神の産物として 第四の特徴として、直前に挙げた二・二四への釈義とも関連

エデンの園の物語(二一三章)やカインとアベルの物語 わる尊厳についての批判的主張が読み取られる (六一―二頁)。 姿とされていたことと対比し、そこから人間すべてに平等に具 ることについては、古代オリエント世界でもっぱら王が神の似 読み解かれていることが挙げられよう。人間が神の似姿とされ

求に明け暮れるエルサレムのダビデ王朝に対する批判が、「暗 教的権威を誇りながら血なまぐさい権力闘争や恣意的な快楽追 章)、ネフィリーム伝説(六・一―四)には、政治的権力と宗

—一八)では、都市とその権力構造を背景に、文明や技術の進 (一三〇一三、一三六、二〇一頁)。カインの系譜 (四・一七

歩と悪の増大と結び付ける文明批判的視座が読み取られ(一六

号」や「隠し絵」のように秘められている可能性が指摘される

中央集権国家の政治的野望への批判が籠められているという 統一的な支配のもとに糾合し統制しようとする古代西アジアの 七一九頁)、バベルの塔の物語(一一・一一九)には、人々を

ち)の「歴史を見る確かな視座」(三三一頁)を見るのである (三三一—二頁)。これらの点に月本氏は原初史の語り手 (た

持った注解書のごく一面だけが紹介できたにすぎない。ここに のであろう。 が、それは同時に原初史を見る月本氏自身の視座とも重なるも 以上、限られた紙幅で、この内容豊かで多くのユニークさを

> 族長物語についても順調に注解が発表され、 論議の基準となっていくことは疑いない。今後、一二章以下の 示された月本氏の優れた釈義が、今後わが国における旧約学的 早期に創世記全巻

の注解が完結することを願って止まない。

(442)

曾文著

『日本仏教史』

浙江人民出版社 A 5 判

一九九五年九月刊 六六四頁 四〇元

何

燕 生

近年、中国において宗教研究は非常に盛んである。本書の著

学、四川大学、武漢大学などの大学にも宗教研究の施設もしく は宗教学系(日本で言う学部)が設立されており、研究活動を 宗教を専門的に研究しているが、その他、北京大学、南京大 究機関として、仏教、キリスト教、イスラム教、道教などの諸 者が所属する中国社会科学院世界宗教研究所は国家レベルの研

国の学界で重要な研究分野として脚光を浴びつつあると言え 体としては、中国仏教文化研究所などがあり、宗教は今日の中 行うとともに、宗教研究の人材を養成している。民間の研究団

人の手による『日本仏教史』さえ一冊もないという現状に対 日に至るまでそれについての研究が殆ど行われておらず、中国 は中国仏教と密接な関係をもっているにも関わらず、中国で今 る

人によるはじめての研究成果であり、注目に値する。 われなかった。本書は、日本仏教の全般的歴史を扱った、 中仏教交流史の観点から取り上げる程度であり、本格的には行 を翻訳紹介したり、中国仏教と関わりを持った人物について日 全く注目されなかったわけではないが、日本人による研究成果 教へと拡大しつつある。日本仏教については、これまで中国で ŧ 諸宗教の中で、仏教についての研究は殊に盛んであり、 研究分野は従来の中国やインドの仏教から朝鮮や日本の仏 中国 しか

カラー写真もこの時に撮影したものである。著者は、日本仏教 究成果の蒐集を行っていたという。本書の扉の三十数枚に及ぶ に一年間滞在したことがあり、 本国際交流基金の助成を受け、京都大学の招聘教授として日本 度々来日し、本書の「序」によると、特に一九九一年十月に日 史綱』を読んだのがきっかけだったという。以来学会などで 放送などで日本語を勉強し、その傍ら、村上専精の『日本仏教 よれば、著者が日本仏教に関心を持つようになった契機は、 近年は敦煌禅文献の研究に力を注いでいる。評者に語った話に 授)である。専門分野は中国を中心とした仏教の歴史であり、 を卒業し、現在は中国社会科学院世界宗教研究所の研究員 「文革」の時、正常な研究活動を許されず、暇つぶしにラジオ 著者は、一九三九年に生まれ、一九六四年に北京大学歴史系 日本仏教を中心に文献調査や研 (教

> る次第である 者長年の願いが見事に達成されたことに心からお慶び申し上げ 学術研究に対する強い責任感に深く敬意を表するとともに、著 し、「心に言い難い衝撃を覚え」、 と本書の「序」でその執筆の動機を告白している。著者の 本書を執筆することを決心し

を紹介し、また、評者の感想を若干述べてみたい。 が、この度、 本書が刊行されてから、 『宗教研究』 の紙面を借りて、 日本の学界ではまだ紹介がなかった 本書の内容や特色

# 本書は、「序」、第一章

表」から構成されている。 事年表」、付録二「主な参考書目録」、付録三「日本国県名対照 第六章「日本近現代の仏教」と、 から織田・豊臣時代までの仏教」、第五章「徳川時代の仏教」、 「平安時代の仏教」、第三章「鎌倉時代の仏教」、第四章「室町 「仏教の輸入と初期の伝播」、 付録一「日本仏教史重要出来 第二章

境の下での緩やかな伝播と展開の中で、 そして著者はそれらの特色を、「仏法が国を護るという観念」、 に変容し、独自の民族的特色を形成している」(三頁)という。 ものではあるが、単なる移植ではなく、「日本社会の歴史的環 べられている。著者によれば、 「神と仏とは同体であり一致するという論」、「顕著な宗派意 「序」では日本仏教史研究の意義や日本仏教の特色などが それぞれについて論じるとともに、 「念仏と唱題の流行」、「世俗化の傾向」という五つに纏 日本仏教は中国仏教を移植した この五つの特色は日本 すでに日本民族の仏教

してい 仏教がその母体をなす中国仏教とは異なった点でもあると指摘

時代の真言宗と天台宗の創立に直接的な影響を与えている」 仏典教法は、例えば、三論宗の道慈が密宗を兼ねて伝え、鑑真 宗が継続的に発展していくが、六宗の僧侶が中国から将来した 後の日本仏教の出発点であり、その中、法相宗、 は単なる学派的な性格を持つものであった。四、 くは一人が幾つかの宗派を兼習する現象が比較的に多く、六宗 伝えられた当時、伝承者の間には厳密な区別がなく、一寺もし 遣される留学僧と求法僧は国家により決定され、行き帰りは遣 仏教は国家による直接的なコントロールを受け、当時中国に派 中国の文献で照合し、問題の整理を行い、その全体的把握を試 唐使の船に搭乗した。二、各宗派の初期の伝播者と学問僧の中 の日本仏教には以下のような特色が見られると指摘する。「一、 みている。そして章末で、そのような研究を通して、この時期 るが、著者はそれらを踏まえた上で、それぞれの問題を日本と 題については、従来多くの研究があり、優れた成果をあげてい 新以後の仏教、 本に伝えられた時期と初伝期の状況、 師徒が『皆な台宗 第一章は五節に分けられ、日本古代の社会と文化、 朝鮮人と中国人の占める割合が大きい。三、六宗が日本に 南都六宗について論じられている。これらの問 (天台宗) を兼ねる』というように、 聖徳太子と仏教、 華厳宗、三論 南都六宗は以 仏 大化改 数が Ė

> 過程を論じると共に、その影響のもとで建立された幾つかの神 迹説に関する種々の記述を取り上げながら、その習合の歴史的 文献に見られる神宮寺院の営造の記録や「神前読経」、本地垂 ものであることを指摘する。 に言及し、 信の生涯と学説について詳論している。最後に貴族の浄土信仰 集』などの著述を著して当時の浄土教を大成させたとされる源 運などによって研究され、 状況や浄土経典の日本への伝来などの歴史的背景を踏まえた上 天台を浄土教と融合させ、「融通念仏」を唱えた良源、『往生要 という。さらに浄土信仰を民間社会に普及させた空也、 天台の理論ないし密教の教理と結びつけて会通させた点に在る 釈および即身成仏の捉え方の中に表明されているという。 て天台宗の僧侶、例えば圓仁やその弟子相応、 で論述を展開している。 てこの時期の浄土信仰については、中国における浄土教の流伝 密教の特徴は顕密二教に関する解釈と「十住心」による教相判 の捉え方や大乗戒の宣揚と護国思想の強調に在り、 いる。著者によれば、 土信仰の興起、 当時の浄土信仰の流行は主に末法思想の影響による 仏教と日本民族の神道信仰、 最澄の天台思想の特徴は「圓密一致」説 著者によれば、当時の浄土教は主とし その学説の特徴は阿弥陀浄土信仰を 仏教と神道の関係については、諸 について論述して 延昌、 空海の真言 良源、覚

第二章も前章同様、五節からなる。平安時代の社会と仏教を 続いて最澄と日本天台宗、空海と日本真言宗、 浄 などを中心に述べている。 幕府と仏教の関係や僧兵の形成と幕府のそれに対する対策

九節からなる。

社について紹介している。

第三章は本書の中で著者が最も力を注いだ章であり、

まず鎌倉時代の社会と仏教の全体的様相を俯瞰

そして次に鎌倉時代に形成された仏

まず概観し、

(八五、八六頁)。

136 (444)

律の重要性の強調や禅による鎮護国家の主張が栄西の中心思想 てその語録に見られる「空」、「無念」、「捨」の概念に着目 に基づき、まずその「六字名号」の強調の意味を分析し、 を唱えた点に在るとする。一遍については、『一遍語録』など 三つは、 條時宗との関係などが述べられている。栄西の禅思想について 宗が論じられ、 の日本への伝来や栄西と『興禅護国論』、 宗に関しては、上下二節に分けて述べられ、上節では中国禅宗 親鸞の浄土教の特色は「信心為本」を主張し、「悪人正機」 ことで、善導などの従来の浄土教とは異なった様相を呈示し、 させたことであり、二つは、「選択」や「念仏為本」を唱えた ことを強調することによって、 空については、『選択集』を中心資料としてその浄土教を検討 証』を中心に考察し、浄土真宗の総体的教義体系は「教」「行\_ 点であると指摘している。親鸞の浄土教については、『教行信 往生できることを強調し、多くの武士や民衆に受け入れられた し、その特色の一つは、「聖道を棄てて浄土門に入らしめる」 や宗派の変遷を探りながら、 「信」「証」であるとし、そしてそれらの意味を紹介しながら、 遍の思想における禅宗の影響を論じている。 その主著 民衆に向けて「一切衆生」、「罪悪凡夫」が皆な浄土に 『興禅護国論』を中心に考察し、 下節では蘭渓道隆とその禅思想と北條時頼や北 その全体的把握を試みている。 浄土教を一つの宗派として独立 圓爾辨圓などと臨済 鎌倉時代の臨済 禅宗における戒 源

継ぎ、

る。

蓮宗というように、それぞれの創始者に焦点を当てて思想体系

遍と時宗、栄西や辨圓などと臨済宗、道元と曹洞宗、

教諸宗を論じ、具体的には源空と浄土宗、

親鸞と浄土真宗、

日蓮と日

と両部神道を取り挙げて論じている。著者は、 による仏教研究や律宗の復興、 論及され、日蓮の生涯や著作と思想とが詳細に検討されて 厚な枯淡的色彩を持っているという。日蓮については第八節 修禅」や「話頭」を重んじる、 ば、道元が宋代中国の曹洞宗の宏智、如浄の黙照禅を直接受け 道元の生涯やその禅思想を具体的に考察している。著者によれ を改めて論じ、『正法眼蔵』や『永平広録』などを手がかりに、 特色があることを指摘している。道元と曹洞宗については、 についても述べられており、それぞれの禅思想にもそれなりの などを検討している。その他、 方、その禅思想に見られる中国の臨済禅的様相や看話禅の提唱 ながら、当時の執権者に対する道隆の迎合的態度を指摘する一 している。蘭渓道隆については、『大覚禅師語録』などを引き し、且つ、彼の禅思想における宋学や宋代禅思想の影響を考察 の三つをもって人々を教化しようとしていたことを明らか を手がかりに、一方では「禅門を諸法の根本とする」ことを主 であったと指摘する。 無学祖元、一山一寧、南浦紹明、宗峰超妙、 最後は「旧仏教の新しい光景」として、 「只管打坐」を提唱し、その点では当時の臨済宗の 他方では具体的には臨済宗の「理致」、「機関」、「向上」 圓爾辨圓の禅思想については、 天台宗と「山王神道」、 いわゆる「純禅」に比して、 兀庵普寧、大休正念、 南都諸宗の学問僧 鎌倉時代を 関山慧玄など 西磵子

それは具体的

蓮による日蓮宗の創立という点に象徴されるものであると

親鸞による浄土真宗、一遍による時宗

源空による浄土宗、

本民族仏教」の構造が確立した時代だとし、

これらの宗派は顕著な民族的特色をもっている」(二一六頁) 自らの理解に基づいて新しい教義体系を創り出したのであり、 本で広く伝えられていた漢訳仏典と中国仏教の著作に依拠し、 は日本本土に生まれ育ち、中国へ求法したことがなく、 著者の言葉を借りていえば、「これらの仏教宗派の創始者 当時日

日本仏教について、旧来の法相宗や天台宗、真言宗などが依然 摘している。 第四章は三節からなり、 真宗における蓮如の活躍と「一向一揆」の問題、 室町時代から織田、 著者は、この時期の 豊臣時期に至る 日蓮宗に 山文

のような構造は近代以後にも続いている」(二一七頁)とも指

ということである。しかも、「この時期に形成された新仏教宗

従来の南都奈良の仏教宗派や平安時代に興った天台・真

により、

仏教が当時において全体的文化としての機能を失い、

日本民族仏教の基本的構造を構成しており、

言二宗と共に、

や真宗、 強大で勢力ある宗教団体へと成長させていったと述べ、「一向 発展に成功し、 如について、彼の多彩な布教活動で真宗が見事に地方社会への 済宗が幕府や朝廷の積極的な関与、すなわち「五山十刹」 として衰退の状態にあり、鎌倉時代に新しく形成された浄土宗 おける「法華一揆」について述べている。 一揆」については、主にその歴史的実態を簡潔に紹介してい の設立などにより、新たな展開を見せたと指摘する。そして蓮 までの社会と仏教を概観した上で、禅宗の五山十刹と五 日蓮宗の 日蓮宗、禅宗などが大きな発展を遂げ、中でも特に臨 「法華一揆」に関しては、 また組織の面で 「講」などを設け、 当時の日蓮宗の宗勢に 真宗をして 制度

> 徳川時代の仏教は総体的には停滞的状態に陥っていくが、それ 道学者による排仏論を取り上げて論じている。 や教育の活動と仏教研究の状況、 代に形成された仏教寺院の本末制度や寺檀制度、各宗派の布 は一方では儒学の独立と発展、特に国学や復古神道思想の流行 第五章は四節からなり、 徳川時代の社会と仏教の概況、 仏教の世俗化現象と儒教や 著者によれば、

面目を変えていったことを説き明かしている。 仏道三教一致論の影響を受けて、三教一致を唱えたり、 て多くの業績があることを指摘し、また、中国仏教における儒 り出す可能性と自由を失われたことに要因があるという。 致論を主張していたことで、 著者は、仏教の布教活動や仏教研究の面でこの時代に 当時の仏教は世俗化へとその

という組織体制のもとで、僧侶が新しい教義学説や新宗派を創 他方では仏教が幕府の政治体制の中に取り入れられ、本山末寺

いる。 団の現状を概観すると共に、 会、立正佼成会および戦後の日本における仏教研究を紹介して の仏教とその思想的動向、 取りあげ、当時の社会情勢に着目しながら、 「廃仏毀釈」、仏教教団における改革と社会活動、 第六章は二節から構成され、まず明治維新以後の日本仏教を そして次に戦後の日本仏教に論及し、当時の既成仏教教 仏教の学問研究などについて論じて 新興宗教としての創価学会や霊友 「神仏分離」と 戦争体制下

ることを考慮して作成したものと思われるが、千年以上にわた 最後は上述の三つの付録であり、 本書の読者層が中国人であ

目を配りながら、

その発生と発展状況を述べてい

る。日本国県名対照表は古代と現代を対照して作られている。た日本仏教史に関する従来の代表的な研究も大体列挙されている日本仏教の重要な出来事がほぼ漏れなく記述されており、ま

#### Ξ

を取り入れていると告白しているが、本書を通読し、本書にもを取り入れていると告白しているが、本書を通読し、本書にもなど、それぞれ特色を持っている。著者は本書を執筆するに当など、それぞれ特色を持っている。著者は本書を執筆するに当など、それぞれ特色を持っている。著者は本書を執筆するに当など、それぞれ特色を持っている。著者は本書を執筆するに当など、それぞれ特色を持っている。著者は本書を執筆するに当など、それぞれ特色を持っているが、本書を通読し、本書に追いて、『日本仏教史』というようなタイトルさて、日本において、『日本仏教史』というようなタイトルさて、日本において、『日本仏教史』というようなタイトル

幾つかの点で特色があるように思われる。

これまでの研究は中国を中心とした仏教の歴史的研究である みにより、 という節立てからも明らかであると思われるが、このような試 で紹介してきた本書の各章に見える「……時代の社会と文化」 の仏教を論じる際、当時の社会情勢や文化的背景に留意し、 は本書においても同様の視点を堅持し、 済的基盤や歴史的背景の中において捉えるものであった。著者 の盛衰状況やその原因を探ることを試みている。これは前節 その一つは研究視点である。 その研究の方法は、端的に言えば仏教を各時代の社会的経 「仏法護国観念」、 つまり政治体制と密接な関係にあ 冒頭で言及したように、 日本のそれぞれの時代 著者の 仏

> ている。 ある。 者の日本語文献の原典に対する理解および現代日本語に対する 明に重点をおいた従来の幾つかの『日本仏教史』には見られな のそれをもって照合し、比較を行う中で解明することを目指 くその人物と思想的な関わりをもったこれまでの中国の仏教者 重しており、 た中国仏教との関連において思想史的に考察することがとりわ しなければならないが、そのためには、それをその淵源をなし 当然日本的特徴を持っており、 深い関係にある。 の宗派は今日においても中国の仏教者を宗祖とし、中国仏教と かなりの成功を収めており、 郎の一連の業績はその代表的なものであるが、本書もこの点で された『日本仏教史』にも同様の視点の採用が見られ、 に客観的な視座を与えるものと思われる。これまで日本で刊行 するだけの教理解釈的研究の欠点が克服され、 る日本仏教の性格がより鮮明になり、 本文献の利用を重視する点でも本書の特色が読みとれるが、 いものであり、 け必要であると思われる。本書は基本的にこのような方針を尊 い。そのため、日本仏教を論じる場合、その独自性を明らかに 周知の如く、 このような試みは教団史的もしくは宗派の教学史的解 日本仏教思想の歴史的な流れに対する考察という点で 日本仏教史上の各人物の思想を論じる際、 本書のもう一つの特色と言えよう。 しかしながら、日本社会に受容された仏教は 日本仏教は中国のそれの移植であり、 本書の特色の一つと言えよう。 中国仏教とは全く同様ではな 仏教をもって仏教を解釈 日本仏教の理解 その なるべ 家永三

造詣は相当深いものであり、

その日本語は独学したものである

ことを思うと、

ただ敬服するのみである。

緒を開いたものであり、 れにせよ、本書の刊行は中国の学界における日本仏教研究の端 どについて全く触れられていない点も問題と思われるが、 條文雄との仏典交流活動や日本仏教各宗の中国での開教活動 ことが判明しており、著者がそれらを用いて論述の根拠として れないものがある。法然や親鸞、一遍などについての論述にも 読むと、その思想は時と共に変化しており、そう単純に纏めき 日本仏教における仏教研究や布教活動を論じる際、 いるのは、その結論の妥当性を弱めている。 る『天童如浄禅師語録跋』などは近年の研究により偽作である 同様のことが言えよう。第三は、用いられる文献の真偽に関し 想を「護国正法」や只管打坐、修証一等、山林主義、三教一致 教」という概念に対する著者の明確な概念規定が欲しいのであ 論批判などに纏めて論じているが、実際、道元の書物を厳密に きりとした説明を与えていないように思われる。「日本民族仏 纏めた日本仏教の五つの特色を指すものなのか、著者は、 生まれた諸宗派の仏教を意味するものなのか、それとも著者が の言う「日本民族仏教」の意味である。それは具体的に日本に と思った点を三点指摘し、著者の教示を仰ぎたい。一つは著者 例えば源信の作とされる『観心略要集』や道元の撰とされ 従来の研究成果の導入が不十分ではないかということであ 第二は、道元の禅思想についてであるが、著者は道元の思 紙幅の関係もあるので、ここでは評者が疑問もしくは問題 管見によれば、本書にも全く問題がないわけではな その画期的な業績は高く評価されるべ その他、 楊仁山と南 近現代の いず

きであろう。本書の刊行により、

中国の研究者の日本仏教ない

学術交流がますます盛んになることを祈りつつ、本書の紹介のし日本宗教への関心が高まっていくことを期待し、中日両国の

任を終えることにしたい。

(448) 140

渡辺喜勝著

『一遍智真の宗教論』

日本宗教史において、一宗一派の開祖の中で、近年に到るま 鎌 田 東

A5判 三一四頁 七九〇〇円 岩田書院 一九九六年九月刊

る。鎌倉仏教の祖師と呼ばれる人々、法然、親鸞、栄西、道

でもっとも不遇な扱いと評価を受けてきたのが一遍智真であ

以降、仏教各宗門の中で小さな勢力に収束していったこと。つ 時宗教団が、鎌倉・室町・戦国時代における隆盛のあと、近世 まり教団勢力の規模の問題と仏教各教団内の位置の問題であ だけはうさんくさいまなざしにさらされてきた。なぜか。 価と注目を集めてきた。しかし、その中でただ一人、一遍智真 本宗教史ないし日本仏教史においても、それぞれしかるべき評 元、日蓮の五人の仏教者は、宗派内の信仰においても、また日 思うに、大きく二つの原因がある。一つは、一遍の創始した

注目を集めることが少なく、正当に評価の対象になるような気 されるような、近代知識人や近代仏教教学全体の中で、 ということ。もう一つは、鈴木大拙の『日本的霊性』論に代表 る。 その点でさほど大きく重要な位置を占めることがなかった 関心と

運が起こらなかったこと。鈴木大拙は、

日本的霊性が情性の方

本仏教の中でこの時代の世界に通ずべき宗教精神として評価し 発現したものとして禅宗を高く評価した。念仏と禅の二派を日 たのである。 面において発現したものとして浄土教を、 知性の方面において

たのが一遍である。 する尊崇も仏教教団としての位置も動じることはなかった。 教団にも伝統と一定の勢力や新規勢力があったから、宗祖に対 判するかの方向を促進した。それでも、真言宗教団にも日蓮系 念仏や神道の流れを不当に低く評価するか故意に無視するか批 この鈴木大拙的臆断は、空海の密教や日蓮の法華経や一遍の そうした中で、一人忘れ去られたかのように捨ておかれてい

ある。その意味では、一 けようとしたのが渡辺喜勝氏著の本書『一遍智真の宗教論』で 冊であるといえよう。 その一遍の宗教性をその独自な特性から掘り起こし、 **通研究および一遍評価について待望の** 位置づ

本書の構成は、 序章 一遍智真の人と生涯

第一章 信仰論

夢・奇蹟 念仏・往生・名号

のといえるだろう。

第四章 治病論

第五章 人間観

第七章 第六章 往生論 往生論(その二)こころとことば (その一) 入水往生

第八章 踊り念仏

から成る。 「まえがき」の中で、著者は、一遍の立場が日本浄土教史と 終章 遊戯の世界=「遊行」考

本的なるものをめぐって』(春秋社)もその延長線上にあるも 井義男、辻善之介、堀一郎、 どの神秘思想や日本古代の神祇観との関連・影響を読みとろう え、この対照的な評価に共通するのは、禅思想や天台・真言な に注目するところから出された評価」であったという。 であり、後者は、「一遍および彼以後の教団が採った宗教的行 視されてきた」。前者は、「一遍の宗教思想を中心視した見解 みなされ、 土教からはみ出したもの」として、その「亜流もしくは傍流と 発展史の極致」として評価され、他方では、その逆に「純正浄 指摘する。一方では、「法然以来のいわゆる善導流の他力思想 いう一定の枠組みを前提として対照的な評価がなされてきたと とする点で、この複合性において、 「民俗性」や「古代性」や「庶民性」 栗田勇・梅谷繁樹・竹村牧男・鎌田東二共著の『一遍・日 ―たとえば遊行・念仏賦算・踊り念仏など――の行的場面 低い位置づけがなされたり、あるいはほぼ完全に無 田村芳朗ら諸氏の研究がそうであ 一遍の宗教の「呪術性」や が指摘されたという。

う立場をとる。その立場は、一個の独創的な宗教家を研究対象 宗教をそのものとして、そこからその独自性を解明」するとい 独自性そのものをそれとしてみる」、「それらを含んだ一遍の そうした先行する研究や著作に対して、著者は、「一遍宗教

動と境地を「風流韻事」的なものとしてとらえようとする。 号と、その世界に生きた一遍自身およびその受容者から成る独 界」と位置づける。それは、「一遍の発見した(信仰した) ると評価できる。 特な世界」を意味するという。そしてこの「遊戯の世界」の躍 とする際のもっともオーソドックスな立場であり研究姿勢であ その立場から見た「一遍の宗教の総体」を著者は「遊戯の世 名 そ

問題点を紹介・吟味していこう。 さて次に、序章「一遍智真の人と生涯」から順次その要点と

れが著者の基本的な姿勢であり着眼である。

る。その「再出家」の意味を、著者は『一遍聖絵』に記された 日本仏教の祖師の中で「再出家」をしたのは一遍ただ一人であ の問題点が彼の生涯の主要な人生体験として位置づけられる。 序章においては、一遍の「再出家・熊野神勅・臨終」の三つ

「父如仏帰寂の時、

本国に帰り給ひぬ。其後、

或は真門をひら

この輪鼓、 子にたはぶれて、輪鼓をまはすあそびなどもし給ひき。 の輪鼓のとき、 とし。三業の造作によりて、 せばまはる。まはさざればまはず。我等が輪廻も、又かくのご きて勤行をいたし、或は俗塵にまじはりて恩愛をかへり見、 地にをちてまはりやみぬ。これを思惟するに、 夢に見給える、 六道の輪廻たゆる事なし。……か /世をわたりそめて高ねの空の ある時 まは 童

> 法のむね」を会得し、「無為にいらむ」としたと見る。そして なわち独楽の回転するさまに輪廻転生の相を見て、そこに「仏 さらに「無為」の投企の中に、「捨離」と「遊行」の具現を見 雲 「一遍の宗教の総体を、『遊戯』という概念で理解」する。 たゆるはもとのこころなりけり」を引き、この「輪鼓」す

上々妙好華」のいわゆる「六十万人の頌」に表わした。 心がある。この熊野神勅によって会得した「信」の境地を一遍 を一切阿弥陀仏に「まかす」ところに他力があり帰命があり信 る故に人の言と書けり」とあるように、救済の成就、往生決定 う「能所一体の名号」としての南無阿弥陀仏だと著者はいう。 示していると釈く。唯一の「実体」である「名号」において、 の神勅が、 きらはず、其札をくばるべし」と語ったことを指す。 南無阿弥陀仏と決定する所なり。 生すべきにあらず。阿弥陀仏の十劫正覚に、一切衆生の往生は は「六字名号一遍法 十界依正一遍体 万行離念一遍証 まったくなく、「人が人であることを止める」ということを教 われて、一遍に「御坊のすすめによりて、一切衆生はじめて往 遍の「開悟」をこの時点に見る。 「南無」である人間が阿弥陀仏と一体になる。 これが一遍のい 『語録』に「信といふはまかすとよむなり。他の意にまかす 熊野神勅」とは、熊野本宮の神が白髪の山伏姿となって現 人間の意志によって信仰するとか宣教するとかでは 信不信をえらばず、 著者はこ 浄不浄を 著者は

を閉じるが、阿波の国にて死期を悟った一遍は、 のちはみつのあはちしま 正応二年(一二八九)八月二十三日、一遍は五十一年の生涯 山の端なから月そさひしき」「名

د ہا

ないし「独一の名号」と呼んだという。

る開悟の時期までの信仰形成過程を著者は「『阿弥陀仏』

信仰

ŋ

文永八年(一二七一)の再出家から同十一年の熊野神勅によ

離脱の境地は「無為」にして「自由な遊戯」の境地を表わして の無量寿に一体化した境地であるという。そこにおいて、 の究極を見る。それは、生死離脱、生死不二の「いきほとけ」 行生活における一遍の「捨離」に徹し、「名号界」に生きる信 いるというのである。 ふいきほとけなり」の歌を詠む。著者はここに十九年の長い遊 すしき」「阿弥陀とはまよひさとりのみちたえてただ名にかよ にかなふこころはにしにうつせみの もぬけはてたるこゑそす 生死

る。 界への憧れを、②「熊野神勅」においては「名号」世界の仏と こに「遊戯の世界の精神」が一貫していることを読みとってい このように、著者は、⑴「再出家」においては「無為」の ③「臨終」場面では「捨離」の究極相を見、 そ 世

しての自覚の捨離に至」ったという。

の念仏においては、「人と仏が一体化する(即一)」点が決定的 するとどうか。著者は、法然における「南無」の本質は「人か に違うという。「人から仏へ」でも「仏から人へ」でもなく、 ら仏の働きかけ」であるのに対して、親鸞においてはその逆に るかが問題とされる。一遍の信仰を当時の浄土教の祖師と比較 「人即仏」、これが一遍の信仰であり、その存在世界を「名号」 「仏への働きかけに人が応ずる」ものであるとする。だが一遍 次に、第一章「信仰論」では、 いかなる信仰構造をもち、どのような信仰の特色を有す どのように一遍の信仰が ~形成

> 識を根本的に覆」し、「『往生』のまえには自分(人間) 生はじめて往生すべきにあらず」という神勅は一遍の「存在意 て往生が定」まり、「南無阿弥陀仏」において「弥陀と一体と その瞬間に、 神勅による「回心」を経て、一遍は、「阿弥陀仏の十劫正覚の など全き無きに等しい」という自覚をもたらし、「信仰の師と とりわけ、熊野神勅における「御坊のすゝめによりて、 なり往生が実現」する「名号」世界の信仰が確立したとみる。 ら『名号』 衆生の往生が決定」し、また「衆生の一念におい 信仰への止揚」であったととらえる。そして熊 の存在 一切衆

るというのである。 こから多様な表現と実践を生み出す「遊戯の世界」が現われ な浄土教にみるようないわゆる阿弥陀仏信仰というよりも、 信仰の究極相」を見る。その意味で、一遍の信仰は、「伝統 仏とともに名号に溶解」し一体化するというところに「一遍 見る。そして、「『ナム』である人は、 そこにきわめてダイナミックな信仰の振幅の大きさと多様性と れを超えた〈名号信仰〉」であるところにその特色があり、 「行動性」「思想の独自性」「庶民性」などの諸点をふまえて、 こうして、一遍の信仰の特色を、著者は従来指摘されてきた 『空蟬』と化して阿弥陀

仏の外に、 けられる。著者は『語録』の「臨終念仏の事。 の思想と実践において「三位一体の関連」をもつものと位置 第二章「念仏・往生・名号」 後念は臨終と取なり」の語の思想的意味を、 臨終の念仏なし。 臨終即平生なり。 の三者は、 著者によれば、 ……ただ今の念 前念は平生とな (1)念仏におい

る。著者の指摘で重要なところは、一遍における念仏の手段化を批判し人間の側からの念仏を否定する、という二点に定めち臨終である、②念仏を死苦病苦からの解放の手段とみることて「平生」と「臨終」は別のものではなく、生きている今が即

て人間ではない」ということなのだ。るなり」とかの言葉が出てくる。つまり、「念仏の主体は決しるなり」とかの言葉が出てくる。つまり、「念仏の主体は決し遍独自の表現、「念仏が念仏す」とか「南無阿弥陀仏が往生すや目的化に対する強い批判と否定への着目である。ここから一

あみだぶつ」こそ、著者のいう人間をも仏をも包摂した「名阿弥陀仏なむあみだぶつ」と表現されたのである。この「なむある。このような一遍にあっては、「往生とは人と仏が不二なある。このような一遍にあっては、「往生とは人と仏が不二なるとき、つまり両者が即したときの姿」であり、その「当体が『六字の名号』であるという。この「名号」すなわち「不二独『六字の名号』であるという。この「名号」すなわち「不二独『六字の名号』であるという。この「名号」すなわち「不二独『六字の名号』であるという。と表現されたのである。この「全様が一遍にあるいは「只今を臨終とするようこうした、「臨終即平生」あるいは「只今を臨終とするようこうした、「臨終即平生」あるいは「只今を臨終とするようのかだぶつ」こそ、著者のいう人間をも仏をも包摂した「名

録』で「他力不思議の名号は、自受用の智なり」と述べられて的に内在しているところのひとつの『果徳』」と指摘する。『語で、「『念仏』と『名号』とはほぼ同義」「『往生』は名号に本来名号のひとつの相」と規定する。このところをさらに別の言葉ついて、著者は、「念仏は、名号の一つの属性」、「往生もまたって、念仏・往生・名号の関係がどのようなものであるかに

号」界の現出である。

になるということである。

て初めて「往生」する、すなわち一切捨離が念仏往生の大前提

象」であるという。 あり、それに対して「念仏」は「森羅そのもの」つまり「現いるように、「名号は森羅の実体」つまり「体性(自受用)」で

『語録』には、「念仏の行者は智恵をも愚痴をも捨、善悪の境でいた。その「下根の者」にとっては一切「万事を捨雕」していた。その「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよ」というとこの「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよ」というとこの「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよ」というとこの「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよ」というとこの「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよ」というとこの「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよ」というとこの「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよというとこの「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよというとこの「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよというとこの「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよというとこの「世俗的な価値と宗教的な価値の双方を捨てよというというといるような「古代の大き、「下根の者」にとっては一切「万事を捨雕」していた。その「下根の者」にとっては一切「万事を捨雕」していた。その「下根の者」にとっては一切「万事を捨雕」していた。その「下根の者」にとっては一切「万事を捨雕」していた。その「下根の者」にとっては一切「万事を捨雕」していた。その「下根の者」にとっては一切「万事を捨雕」していた。その「下根の者」としているようないまでは一切「万事を捨雕」していた。その「本は、大きないる」というないます。

てきったのではなかったかとさえ考えるのである。そして捨て名号世界を発見したその一瞬に、まさに自分の〈教義〉をも捨という三つのレベルがあり、この三つをすべて「捨てきってはという三つのレベルがあり、この三つをすべて「捨てきってはという三つのレベルがあり、この三つをすべて「捨てきってはという三とのが正ということの境涯について、著者は、(1)「執着すこの捨てるということの境涯について、著者は、(1)「執着す

夢想の口伝なり」と語っているほどで、これが時宗=

「神勅

境涯に突きぬけたのではないだろうか。 境涯に突きぬけたのではないだろうか。 り、「念仏が念仏を申す」絶対否定と絶対肯定の相即するにもとらわれることのない根源的な、自己(我執)の断念に立に対する固着、とらわれから脱して、いかなる「諸宗の悟り」に対する固着、とらわれから脱して、いかなる「諸宗の悟り」と述べる。一遍は著者のいう「名号世界」に包摂されてれる」と述べる。一遍は著者のいう「名号世界」に包摂されてれる」と述べるうか。

られたもの、の三つの局面から分析する られる場合、③具体的・現実的な夢ではなく一般概念として語 開される、という三点に着目し、さらに、①一遍自身の体験と 宗の教義が語られる時、しばしば「夢」との関わりにおいて展 して語られている夢、②他者の夢が一遍に関連づけられて伝え しての一遍の生涯の中できわめて重要な意味をもつ、 者は、①時宗の宗義書、とくに一遍自身の思想や宗教的行為に 野権現の「夢告」など、夢と奇蹟の問題がとりあげられる。 「夢」の字句が多用される、②「夢」という表現は、 第三章 「夢・奇蹟」では、 再出家を促した「輪鼓の夢」 宗教者と (3) 一や熊 遍時 著

信』した」と位置づける。一遍はみずから「我法門は熊野権現においてまさに熊野権現(阿弥陀仏=熊野の本地仏)と『交く位置づけながら、著者は、夢を通して、「一遍は自rilの確信を権威を深層心理学や文化人類学の観点から広実を意味するもの」であり、「ある種の宗教的権威を帯びて、実を意味するもの」であり、「ある種の宗教的権威を帯びて、実の見た夢は、「単に一遍の主観ではなく、疑いえない現一遍の見た夢は、「単に一遍の主観ではなく、疑いえない現

宗」とする信条をつくりあげたと著者はいう。

で受けとめられた。こうした関係が、一遍の神格化にもつなが門人や世人にカリスマ的な力と権威をもって「卑俗」なかたちして、このような一遍の信仰が高ければ高いほど、「奇蹟」はゆえに、一遍は「我知らず」としか答えなかった。しかし反転したことであるにすぎず、これもまた定まった世界である」がは、「奇蹟は名号と同様、単に奇蹟としての『おのれ』を明かば、「奇蹟は名号と同様、単に奇蹟としての『おのれ』を明かば、「奇蹟は名号と同様、単に奇蹟としての『おのれ』を明かば、「高麗などの『神経代記録』を明かは、「高麗などの こうしょ にいいている

仰を広めるための一つの便法」であり、一遍の罹病は不信心かう二つの型から吟味している。そして一遍の病気は、「念仏信し」を、⑴時宗もしくは信者の病気、⑵一遍自身の病気、とい治し」の問題を取り上げたものである。著者はこの「病気治治し」の問題を取り上げたものである。著者はこの「病気治第四章「治病論」は一遍の奇蹟現象の具体事例として「病気

ってくる。

らくるのではなく、

むしろ「信心の結果」だという。

の根幹を成しているのに対して、一遍の場合は、本来的に同質較検討し、「イエスの場合は全く異質なものの対立ー調和がそとっている。この一遍の癒しの形態論」と「癒しの構造論」を展開する。そして、「見ること」は「名号の自己表現」であり「自己なの場では名号の力として発効する、という癒しの構造を見てしの場では名号の力として発効する、という癒しの構造を見てしの場では名号の力として発効する、という癒しの構造論」を展開すの根幹を成しているのに対して、一遍の「見る」という「病気治し」著者はさらに、一遍の「行く」「見る」という「病気治し」著者はさらに、一遍の「行く」「見る」という「病気治し」

wゝ。なものの逸脱-帰還」とその違いを明らかにしている点も興味

と、「昼りて、見まご丁と思うしませます。 第五章「人間観」では、「ただ人」の語の分析、女人観、人間存在の意味が追求される。著者はこの「ただ人」を「ただ、人」すないっていると見るのである。一遍が超一・超二という妻と娘ながっていると見るのである。著者はこの「ただ人」を「ただ人間存在の意味が追求される。著者はこの「ただ人」を「ただ人」を新五章「人間観」では、「ただ人」の語の分析、女人観、人第五章「人間観」では、「ただ人」の語の分析、女人観、人

であり名号である。この意味で、人間は本来的に現象世界ののままに規定されてくる」からである。「すべては『おのれ』の心のレベルでいえば、人を男と女に区分けする意識がない故に、男についてあるいは女について語ることを要しない」本来的な平等性を見てとる。というのも、一遍の説く「人間の存在は、何よりも徹底捨離において六字の名号に包摂されるべき来的な平等性を見てとる。というのも、一遍の説く「人間の存在は、何よりも徹底捨離において六字の名号に包摂されるべき来的な平等性を見てとる。というのも、「一遍の女人観は注目を集めてきたところである。著者はして、一遍の女人観は注目を集めてきたところである。著者はして、一遍の女人観は注目を集めてきたところである。著者はして、一遍の女人観は注目を集めてきたところである。著者は

ろ駒

りのうちをばしる人ぞしる」「ともはねよかくてもをどれここ

みだのみのりぞきくぞうれしき」と歌ったことはよく知

と説く。時宗の入水は「安心決定」の目的ではなく結果にすぎく、逆に「往生『入水』と呼ぶべき信仰の構造をもっているが「平生即臨終」という意味において、「『入水』往生」ではなや民俗儀礼の中に「入水」を位置づけながら、時宗の「入水」の」と「ことば」が吟味される。著者は広く水のシンボリズムろ」と「ことば」が吟味される。著者は広く水のシンボリズムろ」と「ことば」が吟味される。著者は一遍の人間観を定位する。

という。 ず、その反転において入水は「儀礼行為の究極の相」をみせる

また、一遍の「こころ」と「ことば」が「否定の肯定」

論理」であるとし、それは「心と言葉を、すなわち自身を滅却体の否定まで主張」する点で、正真の「絶対否定」であり「超う論理をもちながらも、「表現そのものだけではなく、その主

することにおいて表現」された「無表現の表現」であると指摘

ようとする。一遍が「はねばはねよをどらばをどれ春駒の」の歴史的背景と宗教的意味を読みとくことで、その特性を抽出し教的実践が典型的に具現」されたものとして「踊り念仏」を、第八章「踊り念仏」では、一遍のうちたてた「教理とその宗する。

して生起する「反対の一致」(エリアーデ)であるという。からくる「忘我」は、「名号」界という「究極実在」を原理とからくる「忘我」は、「名号」界という「究極実在」を原理と底捨離において醸し出された行為の一つ」と位置づけ、その(1)底捨離において醸し出された行為の一つ」と位置づけ、その(1)底捨離において醸し出された行為の一つ」と位置づけ、その(1)底捨離において醸し出された行為の一つ」と位置づけ、その(1)を「無ないと関いを「強の思想の究極であた。著者は、この一遍の「踊り念仏」を「独しまであるという。

風」へのあこがれと「風流韻事」の二つを見る。そしてさらを理解する視点として「風流」をとりあげ、そこに「先人の遺終章「遊戯の世界=「遊行」考」において、一遍の「遊行」

うした念仏世界の、つまり名号界の先験性に支えられている。らずということなし」という一遍の『語録』の中の言葉も、こらずといけるもの、山河草木、ふく風たつ浪の音までも、念仏なとしいけるもの、山河草木、ふく風たつ浪の音までも、念仏なもの、すなわち「念仏世界が先験的に存在し、それ故に人間とに、一遍の遊行が自然との合一を感得する彼の自然観に基づくに、一遍の遊行が自然との合一を感得する彼の自然観に基づく

の心性は「遊戯心」であった。こうして著者は、一遍の「発見帰」したという。その意味で、一遍は「風流の人」であり、そ常したという。その意味で、一遍は「風流の人」であり、そ常とに自己放下」し、「宇宙のリズムに同調し、自然に回著者によれば、一遍は存在世界の「究極相をみることによっ「すべてが即ち名号に包摂されている」からである。

いい。 研究に体系的かつ総合的な視座を提示した点は高く評価されて研究に体系的かつ総合的な視座を提示した点は高く評価されて出し、分析することに成功しているといっていいだろう。一遍ふまえつつ、その宗教世界と信仰の独自性と特性を内在的に描い上のような著者の一遍研究は、先行する研究の問題提起を である。

界」と位置づけ、一遍の宗教の本質と特性をそう結論づけるのしその信仰において自己投棄した『名号世界』」を「遊戯の世

「遊戯の世界」の多様性を言い表わすのに適わしい言葉ではなしても、その同語反復は気にかかる。「究極」という言葉を見しても、その同語反復は気にかかる。「究極」という言葉を見しいという言葉が、一遍の信仰のある極点を形容していると相)」という言葉が、二遍の信仰のある極点を形容しているとしかしながら、ここで著者がくりかえし述べる「究極(究極

念の空まわりとなり、みずから墓穴を掘る結果になってしまうの提示は、宗教研究においては禁欲と逆説を伴わなければ、観に埋没し回収されているかに見える点が惜しまれる。限界概念せんとする一遍の信仰の独自性がいかにも日本的なモードの中い。この「究極」の多用によって、皮肉なことに、著者が指摘い。この「究極」の多用によって、皮肉なことに、著者が指摘

のではないだろうか。

著者によると、本書は、主に叡尊とその教団に注目しなが 『救済の思想 ―叡尊教団と鎌倉新仏教 ――』

角川書店 一九九六年五月一〇日刊 四六判 一八二頁 一一六五円

松尾剛次著

に、法然・親鸞・日蓮・道元の宗教を「鎌倉新仏教」とし、栄 各々祖師とする教団の仏教をいうことが通説であった。しかる えられているように法然・親鸞・日蓮・栄西・道元・一遍らを ら、「鎌倉新仏教」の「救済の思想」を見直したものであると ところで「鎌倉新仏教」というと、現在も高校の教科書で教

西・一遍の宗教は旧仏教の改革派であり、中世において「鎌倉

小島 惠 昭

147 (455)

そはメジャーな勢力であったという顕密体制論が黒田俊雄氏に で、古代の南都六宗・平安二宗の伝統を受けつぐ旧仏教寺社こ 新仏教」勢力は数の上でも、 よって提唱され、今や学界では通説を圧倒しつつある。 精神的な影響力の面でもマイナー

改革派とする栄西・一遍の教団はもちろんのこと、 この官僧・遁世僧体制の考えにたつと、顕密体制論が旧仏教の 方、遁世僧僧団が担った仏教が「鎌倉新仏教」であるとする。 僧団であるとし、一方の官僧僧団が担った仏教が旧仏教で、 れてきた叡尊教団・明恵教団なども「鎌倉新仏教」教団という つのグループに区分し、一方は官僧僧団であり、 だが、本書の著者松尾剛次氏は中世の基本的な僧侶集団を一 他方は遁世僧 旧仏教とさ 他

順に紹介しておきたい。

序章は「もう一つの鎌倉新仏教」である。著者はエイズとオ

ことになるというのである。

教という。官僧僧団が「個人」救済をしたか、 にも従事するなど、「個人」救済を第一義の務めとする個人宗 することを避けており、共同体に埋没した人々の救済をめざす 種々の穢れを避けるため、 氏は顕密体制論の立場から松尾氏の説を批判した。松尾氏の説 のうちに、急進的な言説を見出し、その言説により世俗権力に を行なっていたとする。また、平氏は新仏教の祖師たちの思想 について、平氏は、古代の官僧たちの救済活動を制限していた 共同体宗教で、他方、遁世僧僧団は非人救済、女人救済、 「僧尼令」的秩序は十世紀には放棄され、官僧たちは民衆救済 こうした考えに対しては、 官僧僧団の宗教は鎮護国家の祈禱を第一義の務めとし、 葬式や、女人・非人救済などに従事 疑問、 新仏教か否かを判断し、叡 反論もあり、とくに平雅行 しなかったのか 葬式

> 尊らは、密教、 立場にたっていたので、旧仏教改革派とした。 と結びつつ旧仏教寺院の復興につとめるなど、 戒律などを重視し、作善を勧め、 多元的融和的な かつ世俗権力

異なるように、叡尊とその教団に注目しながら、「鎌倉新仏教 あることであろうが、とりあえず以下に、本書の内容を章立て の「救済の思想」を見直した本書に対し、読者の疑問、 いわゆる平・松尾論争で「鎌倉新仏教」をめぐる判断基準が

げる。エイズと同様、もしかしたらそれ以上の恐ろしい病気と 癩者の救済を行なったのはなぜか、彼らの救済思想はいかなる 果たしたのが、叡尊とその教団で、彼等が、穢れを恐れずに、 ウム真理教事件を本書を執筆するにいたった動機として取り上 団は鎌倉新仏教の「もう一つの典型」であったことを述べたい きな相違点に、戒律に対する対応があったとし、叡尊ら律僧教 掲げ、一見、叡尊らの戒律「復興」運動に似ているが、その大 る。また、オウム真理教が出家主義、戒律主義をスローガンに かにするなかで、「鎌倉新仏教とはなにか」を見直したいとす ものであったのか、彼らは癩者をどうみていたのかなどを明ら して扱われた癩病、その患者癩者の救済に非常に大きな役割を

ばれた人々を忌避したが、 従事した癩者のイメージで理解される人々、すなわち非人と呼 侶たちが穢れを理由に、癩者を核として、乞食・墓掘りなどに 第一章は「穢れを恐れず―癩者の救済」である。旧仏教の僧 叡尊らが積極的な救済活動を行なっ

とする。

よって弾圧されたか否かをもって、

舎利信仰、

文殊信仰、

聖徳太子信仰、

行基信仰、 叡尊教団は、

神祇信

釈迦

る。

摘する。

第四章は「叡尊教団の信仰世界」である。

仰など多元的な信仰を持っていたが、その中核には『悲華経』

叡尊らの非人統轄は、院・幕府といった公権力の統轄を肩代わ 統轄したとすることである。 仰に基づいて、非人を宗教的に救済し、信者化し、信者として りした公的な統轄であるという説に対して、叡尊らは、 たことについて次のようなことを指摘することに注目したい。 文殊信

なっていたことを指摘することに注目したい。 信仰を有し、戒律護持に努め、病者の救済などの慈善事業を行 し、また、寄付目的から、叡尊らが、死者救済を行ない、 場に暮らした貴族・武士・商人・職人などが中心であったと 目録』の分析によって、叡尊教団の信者は、農民よりも都市的 第二章は「叡尊の軌跡」である。この章では、『西大寺田園 釈迦

という論理によって、葬式すなわち死穢を乗り越えていたと指 が、バリアーとなってさまざまな穢れから守られているのだ、 という教学的な裏付けをもち、 る。また、葬式に組織として取り組んだ叡尊教団は、光明真言 できたと考える説に対して、叡尊教団は、組織として葬式など を担当し、出家者である比丘以下が聖霊祭祀を担当していたと に取り組み、その結果として、 在家者である斎戒衆が火葬・拾骨などの死体処理に関わる部分 第三章は「死者の救済」である。叡尊教団の葬式といえば、 叡尊教団は、斎戒衆を組織しえたがゆえに、葬式に関与 しだいに分業化が進んだとす 厳しい戒律を守り続けること

> を行なって成仏した釈迦への信仰を中核に据えることによって に依拠した釈迦信仰があり、一見、 浄土成仏を唱える阿弥陀信仰に対して、 多元的にみえる思想と活動 穢土における活動

伝絵巻』にも、 の事例を具体的に説明する。また、 して女性の救済に取り組んだとし、その代表として、叡尊教団 した遁世僧教団は、 仏教思想が、受け入れられていたとする。ついで、中世に成立 たが、当時の女性蔑視観が背景にあって、そうした女性蔑視の 世の仏教者は女性垢穢観、女人五障説、変成男子説を説いてい 第五章は「女人救済」である。この章では、 的に理解できることを指摘する。 女人救済が描かれ、 尼を養成し、尼寺を建設するなど、組織と 女人救済を組織としてする 叡尊教団が作成した『東征 まず、 古代・中

っており、叡尊とその教団は「個人」の救済をめざしたとす として考え、持戒などを勧めて癩者の「罪」の消滅と成仏を願 に立っており、 五性各別説に立っていたかのように誤解されてきたが、 大寺に入り、そこを拠点に救済活動を展開したため、 尊の救済思想について、叡尊は、 第六章は「現代の「救済」」である。この章では、 悉有仏性説の立場であり、それよりも進んだ、同一仏性説 叡尊は、 癩者に対しても同一の仏性をもつも 法相宗興福寺の末寺である西 まず、 叡

は

ものだと考えていたとする。

有仏性説の立場に立っており、穢れを恐れず、「個人」の救済 ついて記述する。 ついで、 鎌倉新仏教の祖師のもう一つの典型としての叡尊 鎌倉新仏教教団と呼べる教団は、 いずれも悉

(457)

求めたとし、 みをもった人々が、都市的な場で生まれ、鎌倉新仏教に救済を として取り組んだ教団、それが鎌倉新仏教教団で、「個」の悩 叡尊は鎌倉新仏教の祖師のもう一つの典型であっ

たとする。

は、 覚ましいのに、出家主義のオウム真理教が若者の心を捉えたの 回心をとげることがあり、日本の仏教者は仏教者としての重要 釈迦の理想に反してまでも「破戒」の仏教の現実を公認し、 れたいとし、また、日本仏教は妻帯を承認することによって、 て庶民の葬式が仏教式で行なわれるようになったことを認識さ な回心を体験しないとする。そして、若者の既成仏教離れが目 ついて、死穢を恐れぬ鎌倉新仏教の僧侶たちによって、はじめ とと、戒律を軽視していることが、しばしば指摘されることに 以下のように結ぶ。日本仏教の特色として、葬式仏教であるこ 「無戒」の仏教化したが、本来、戒律護持を誓う授戒によって そして、叡尊の思想と活動の現代的意義について記述して、 葬式を金もうけの機会としか考えていない無戒の僧侶に対

便宜を図る。 研究の手引、 は著者の論文集にあたる専門書であるが、本書も前者と同じく と密接に関連する三部作の一つで、 九九五年)、『勧進と破戒の中世史』(吉川弘文館、一九九五年) 般書として企画されているため、「付編」として、 さらに、本書は、著者の『鎌倉新仏教の誕生』(講談社、 参考文献、 キーワード解説を付して、 前者は新書判で、 一般読者の また後者 叡尊教団

する批判があるように思えてならないと結ぶ。

著者は、 前記の著書以外にも、 『鎌倉新仏教の成立―入門儀

非人を文殊菩薩の化身と見て、

救済活動を行なったことに

いはその後継者の思想と行動を、叡尊教団のそれと比較するこ 済を行なわなかった僧侶の代表であろう。以下に、親鸞、 するのは、親鸞であるが、著者にいわせれば、実践的な民衆救 である。 したところによると、叡尊らが実践的な民衆救済に努めたから ものである。著者が叡尊教団を対象とした理由は、評者が拝聴 かを明らかにしようとするもので、主に叡尊教団を対象とする の研究は、書名でもわかるように、一貫して鎌倉新仏教とは何 風景』(吉川弘文館、一九九三年)を執筆されているが、 礼と祖師神話』(吉川弘文館、一九八八年)、『中世都市鎌倉 鎌倉新仏教の祖師で、 叡尊とは様々な点で対極に位置

とは、 れることともなった。 寺社の修造に公平性と勧進能力を有していた叡尊教団が利用さ 救済活動には幕府の力が多大であったことは相違ない。 ど、それを実践するほどパトロンが必要であり、 のなのである。そのうえ、忍性のように慈悲深ければ、 もので、限界性のあるものといえよう。親鸞のいう浄土の慈悲 ととする。 ように救済することができないので、「慈悲」は限りのないこ 悲があるが、今生において如何に愛しく不憫と思っても、思ぅ いての親鸞の解釈を記し、「慈悲」には聖道の慈悲と浄土の慈 たたえていたことを記す。他方、『歎異抄』では、「慈悲」につ とによって、本書に対する評者の意見を述べておこうと思う。 『興正菩薩御教誡聴聞集』で、叡尊が忍性の慈悲深さを褒め 聖道の慈悲の限界性を気付かさせるために相対化したも 親鸞の解釈によれば、忍性の慈悲深さは自力による たしかに、叡尊らは、 文殊信仰に基づい 鎌倉における 深いほ また、

相違ないと思うのであるが、現実的には、叡尊教団は慈悲深さ いない僧侶となってしまったのではなかろうか。 ため体制的僧団として位置付けられることになった。 体制的なパトロンの没落により、叡尊はあまり知られて 、そのた

かる「業報」説について考えてみることとする。 って、仏罰を受けた存在と認識する、 に従事した叡尊らも例外ではなかったと指摘しているので、 本書では、非人たちを、前世あるいは現世における悪業によ 癩病仏罰観は、 癩者救済

た。

将軍足利義政の時代、大飢饉が京都を襲った。このため幕府

用されたのは願阿などの時宗の勧進聖であった。願阿は越中の のだという言説がひろまった。 饉や疫病の世に生まれあわせ、餓死する者は「業人」であり、 と覚え、発心して時宗の念仏に帰したという。幕府はさらに、 漁師の家に生まれ、長じて父祖の代からの殺生の報いを受ける めに慈悲行を興し布施するのは、 五山の寺々に命じて四条や五条の橋上で、水陸会とも施餓鬼と は飢民を収容して銭を施し、施食や施粥、 「業」を償うため世に生まれ、飢えて病み、死んでいく者のた べて本人の「業」の感じるところで仕方がないことである。 いう死者の追善に務めた。かかる状況のなかで、わざわざ飢 給銭や施食、難民収容、死骸処理など、幕府の慈悲行に起 かえって神仏の冥慮に背くも 死者の追善を行なっ

ちに我身のつみの軽重をいはず、また妄念妄執のこゝろのやま 向にもろく ふ機のあつかひをさしをきて、 親鸞の後継者として登場してきた蓮如は、 の雑行雑修のわろき執心をすてゝ、 たゞ在家止住のやか 「あ なが

> とき、 仏の悲願に帰して光明に摂取されるのは在家止住の者と説い まふなり」と、 如来の悲願に帰し、一心にうたがひたのむこゝろの一念をこる すみやかに弥陀如来光明をはなちて、 罪の重い者に仏の慈悲の比重がかかることと、 その人を摂取した

なかったのではなかろうか。 物質的なもので、 らないであろう。 活動は人間の慈悲に依拠することであることを再確認せ 親鸞のいう慈悲は仏のものということができる。 について再度考えてみると、叡尊のいう慈悲は人間のもので は「業報」説からの解放を説いたといえよう。 蓮如は親鸞の言説をわかり易く説いた人物であるから、 今生における精神的な充足を与えるものでは 現実的には、 人間の慈悲は、 施食を主とする また、「慈悲 叡尊らの救済 ねばな

たかかる生業者を包括していたと思うのである。 業者・運送業者であり、 宗や蓮如教団の信者は、 が農民であったと記述することが気に掛かる。 い。ただ、 救済活動の場が、こうした都市的場であったことは間違い 的な場で生まれ、 国的な成立をあげている。「個」の悩みをもった人々が、 市としての成熟、 本書では、鎌倉新仏教の成立の背景として、 親鸞の信者が農民であり、 鎌倉新仏教に救済を求めたとする。叡尊ら 都市鎌倉の成立、津・宿などの都市的場の全 親鸞の信者にも新しく生まれつつあっ 津・宿などの都市的場を遍歴する商工 のちの一向一揆の担 平安京の商 むしろ、 初期真 丰

本書が、 本書の内容紹介と、 「個人」救済を鎌倉新仏教の判断基準とすることにつ 問題点を述べさせていただいた。

たため、著者としては十分な論証ができなくて、記述されたとただ、本書について付言すれば、本書が一般書として企画されいて否かどうか、十分な言及もせずに擱筆することとしたい。

ころもあるように思う。

# 『宗教とナショナリズム』中野 毅・飯田剛史・山中 ヨ

四六判 二八八頁 二三〇〇円世界思想社 一九九七年五月一〇日刊

木村武史

ハーデカ氏「「ジェンダー」と「新ナショナリズム」」であったりナショナリズム」をベースにしている。このシンポジウムは中野氏が中心となって企画された。当日の発表者は新免光比は中野氏が中心となって企画された。当日の発表者は新免光比は中野氏が中心となって企画された。当日の発表者は新免光比は中野氏が中心となって企画された。当日の発表者は新免光比は中野氏が中心となって企画された。当日の発表者は新免光比は中野氏が中心となって企画された。当日の発表者は新免光比は中野氏が中心となって企画された。当日の発表者は新免光比は中野氏が中心となっている。本書は一九九四年六月に大正大学で開催がき」で述べている。本書は一九九四年六月に大正大学で開催がき」で述べている。本書は一九九四年六月に大正大学で開催がき」で述べている。

全体の構成は次の通りである。

ことは控えたい。また、個々の論文について論じるべき点が多 通しての感想を最後に述べることにしたい。 くあるが、ここでは個々の論文の要点を述べるに止め、 が、この書評では紙面の都合上、個々の具体的事例に言及する の論文が興味深い事例を取り上げ示唆に富む論点を論じている った。 者らの努力によって全体として一貫性のある論文集ができ上が たようだが、全体を「海外における宗教とナショナリズム」と にまとめるようにした。その際にいろいろと困難なことがあっ た。このシンポジウムでの議論は不満足なものに終わってしま 「日本における宗教とナショナリズム」の二部構成にした。編 この反省点に立ち、 題との接合がうまくできなかった原因であるとおもわれる。 リズムやさらにはグローバリズムなどの現代のマクロな諸問 の理論との連関性を十分に検討していない点にも、ナショナ との関連性を把握するマクロな視点が乏しい点や、関連領域 を総合的にとらえて全体社会の文化的・政治的・社会的運動 が、個々の新宗教運動の研究に集中しており、それらの運動 するための、 たと中野氏は反省し、 いなかったことである。 や社会学、さらには国際関係論などの理論的視点以外で理解 「宗教学に代表される宗教研究を専門とする学問分野におい 本書には全部で十一の論文が収録されている。それぞれ 宗教が引き起こしているさまざまな紛争や対立を政治学 宗教研究独自の概念枠組みが十分に用意されて 中野氏らは新たに企画を立て、一冊の本 その原因を次のように分析している。 また、最近のわれわれの研究の多く 全体を

(460) 152

序 中野 毅「宗教・民族・ナショナリズム―読み解くため

の基礎と問題の所在―」

I 海外における宗教とナショナリズム

新免光比呂「東欧における宗教とナショナリズム―地 域社会を紛争へと導くものー」

2

山中

弘「イギリスにおける宗教と国家的アイデンテ

上坂 昇「アメリカにおける第二期宗教右翼の政治参

3

中野 毅 「反カルト運動とアメリカ・ナショナリズ

4

5 杉本良男「南・東南アジアの宗教と民族・ナショナリ ズム」

II 6 日本における宗教とナショナリズム 吉城 「韓国の宗教と民族・ナショナリズム」

2 栗津賢太「近代日本のナショナリズムと天皇制 飯田剛史「在日コリアンの祭りと「民族」

3 島薗 進「現代日本の反世俗主義とナショナリズム」

吉野耕作「現代日本の文化ナショナリズム―文化の差 (をめぐる言説を中心に-」

宮永國子 「文化ナショナリズムと宗教運動

序で中野氏が本書の意図を次の様に説明している。 本書では

る。

の定義を行い、論文集である本書に包括的な指針を与えてい

民族、ナショナリズムの関係を次の二点に焦点を当てて

整理する。 的諸相を把握し、描きだしていく。」第二は、従来の宗教社会 することによって、何を増幅し、刺激しているのか。その今日 わり、いかなる様相を生み出しているのか。そこに宗教が関係 る宗教が、 族主義やナショナリズムの現代的勃興に宗教がいかなる形で関 いかなる関わり方をしているのか。換言すれば、民 第一は、宗教とナショナリズムの問題を、「いかな

る。 れ、社会の共同体性は世俗的な合理主義的理念が担うことにな 「特殊性」を超越した「普遍性」をもつようになったとい ところが、今日の事態は、民族集団の共同体性を宗教が再

化」され、その意味におけて民族集団などの伝統的社会という 学の一般的理解では、宗教は近代化過程の進展とともに「個人

複する意味を持つ民族、 ることが本書の重要な目的であると強調している。そして、重 本社会における「宗教とナショナリズム」の様相を明らかにす や機能しないのであろうか、と疑問を投げかける。氏は現代日 在化に注目せざるをえない。それでは宗教の持つ超越性はもは る差異化機能、 アイデンティティを強化する働き、他の集団との差異を強調す び担うか、少なくとも強化する働きをしている。宗教の持つ 「共同体性」や「特殊性」に、つまり民族集団その他の固有の 個別利害を正当化するイデオロギー的機能の顕 国民、エスニック・グループなどの語

第 部 新免光比呂「東欧における宗教とナショナリズムー地域 「海外における宗教とナショナリズム」

社会を紛争へと導くものー」

たがために生じた紛争であり、宗教的要因の介在は少ないと指 争と見られているが、その発生過程を歴史的に分析すると、む 要因が複雑に絡み合って生じた。今日、この民族紛争は宗教紛 いる。この紛争は冷戦崩壊過程で生じた様々な政治的・経済的 を幾つかのレベルで分析し、その全体像を提示しようと試みて 氏はこの論文でボスニア・ヘルツェゴヴィナ紛争の歴史経緯 民族主義的政治家が権力闘争に際して民族主義を利用し

を生み出す背景になると指摘している。 山中弘「イギリスにおける宗教と国家的アイデンティテ

果たしており、一度、社会の安定が崩れると、この差異が暴力 教は民族間には差異があることを暗黙の内に認識させる作用を 摘している。

しかし、紛争が生じる以前の日常生活において宗

識を植え付けるのに役立っていると論じている。しかし、 心に繰り広げられる儀礼行為がイギリス国民にイギリス人的意 ギリス人の宗教であると論じ、その源泉の一つとして王室の存 イギリスの文化的枠組みとしての拡散的なキリスト教一般がイ 当てている。まず、氏は国教会という制度化された公的な宗教 在を指摘し、王室が執り行う儀礼に注目する。氏は、女王を中 への国民の帰依は統計などから鑑みて名目的なものに過ぎず、 論文では、近代イギリス社会における王室の国家儀礼に焦点を 氏は「宗教と社会」学会のシンポジウムの司会を行った。本

> 氏は現代アメリカで、テレビなどのメディアを通じてアメリ 3 上坂昇「アメリカにおける第二期宗教右翼の政治参加

チャン連合は、 体となったクリスチャン連合に焦点を当て、宗教的主張に基づ 支持者であることや地方の知事選挙や教育委員会の選挙でクリ 選ぶ党大会の代議員の約三分の一がクリスチャン連合の会員や 行える点などである。そして、共和党内では大統領選挙候補を 機能を持っている点や選挙に際して有効な選挙運動を組織的に る。特に氏はクリスチャン連合の組織力に注目をしている。 面に押し出し、その政治運動を成功させていると分析してい 的主張は背後に控え、一般の人々が共感できるような問題を全 政治運動としては失敗したが、第二期の宗教右翼運動のクリス ラル・マジョリティーはその宗教色の強い政治的主張のために く政治団体の政治運動を分析している。氏は一九八○年代のモ 運動が発展して、 ートソンが一九八八年の大統領選挙に立候補して作った草の根 カ社会に影響力を持つようになったテレビ説教師パット・ロバ いることを指摘している。 スチャン連合の候補者が勝利し、 とえば、年間四千万通以上のダイレクトメールを配布する通信 第一期の失敗を繰り返さない様に急進的な宗教 宗教的には右翼的な主張をする保守的政治団 最後に、 その政治運動が成果を生んで 氏はアメリカでは宗教に基

てくる歴史的背景として一九六〇年代以降の対抗文化運動を指 的背景を分析している。 氏はアメリカにおける所謂 中野毅「反カルト運動とアメリカ・ナショナリズム」 氏は初めに「反カルト運動」が生まれ 「反カルト運動」の歴史的・政治

その民族主義的立場は、

例えば、

イスラム系移民への教育補助

に、このような文化的・拡散的宗教としてのキリスト教が持つ

同時

づく紛争は起きないと断言している。

金問題で顕在化すると論じている。

関与や法廷闘争についても分析し「反カルト運動」を巡る問題 の担い手である団体や人々に考察を当てている。また、 て流布するのに成功したと論ずる。 決め付け否定的なステレオタイプのイメージをメディアを通じ 代表するアメリカ・ナショナリズムの表出であると指摘し、 家庭に亀裂を生み出す新宗教運動に「対抗」する運動として を再び作り出そうとする運動が生まれ、この潮流の中で社会や に対してレーガン大統領の登場とともに「古き良きアメリカ」 「反カルト運動」が発展したと詳細に歴史的背景を分析してい 反カルト運動」は社会内部の敵である新宗教を「カルト」と このような歴史的背景から「反カルト運動」は保守文化を 共同体を重視する従来の主流派の価値と対決した。 対抗文化は「自由・平等・個人主義」という価値 そして、「反カルト運動」 政府の これ に基

6

杉本良男「南・東南アジアの宗教と民族・ナショ ュナリズ

を全体的に考察している。

ランカの例を取り上げ、 景としてイスラムのインド支配とヨーロッパ 同時代的関連を指摘し、 スラム寺院の破壊やインドネシアの東ティモール問題などとの ムの暴力によって苦しんでいる状況を分析している。 【地主義政策を通じて助長された民族主義的なナショナリズ (はヨーロッパ植民地政策から解放された南アジア諸国が、 在来の宗教はこれらの . る。 まず、 現在の民族紛争の国家的枠組みの歴史的背 インドにおける聖地アヨーディヤのイ 宗教と民族・ナショナリズムの問題を 「不寛容な」イスラム、 植民地支配とを指 特にスリ キリスト

> いる。 の例では、 教から民族主義的な不寛容さを学んだとしてい そのものが内に含む暴力的要素を指摘して論を終えている。 家信者による仏教の改革運動が後に与えた影響について論じて を高揚させたと指摘する。 刺激してきたと、その歴史的背景を分析している。 の地位を与えることによってヒンドゥー教徒のタミー 「語法」を用いながら伝統的宗教に回帰し、 また、スリランカ政府が仏教とシンハラ語に国教と国語 ヨーロッパ的教育を受けたエリート層が その中でも、 特にダルマパーラの在 ナショナリズム る。 最後に宗教 スリランカ ヨーロッパ ル民族を

くなった。このような時代状況で従来の儒教、 の歴史的起源は日本植民地主義への抵抗運動にあると論じて 関して多角的に検討している。 あると、 間信仰の巫俗が韓国の民族宗教的なものとして特に取り上げ 民族主義が高揚されるなかで、 日的かつ西洋志向的であり民族主義的となった。 から反日運動を担った。それゆえ、 クは反日的ではなく、プロテスタントのみが民族主義的な立場 日本のナショナリズムに対抗するために民族主義的な意識が強 者たちの間に芽生えた国家主義的ナショナリズムが意識され、 る。日本の植民地主義下において、それ以前の李朝時代の実学 氏は現在の韓国の民族主義的ナショナリズムを取り上 第二部は「日本における宗教とナショナリズム」の諸様相に 崔吉城「韓国の宗教と民族・ナショナリズム」 韓国的なものとして儒教や仏教よりも巫俗が民族宗教で イデオロギー的に作り上げられていったのである。 ナショナリズムの現象として民 韓国のプロテスタントは反 仏教、 また、 韓国 げ、

155 (463)

1 |田剛史「在日コリアンの祭りと『民族』|

いる。在日コリアンが「祭り」を行うようになった背景には高 祭り」を取り上げ、その歴史的背景や社会的条件を解説して 氏は在日コリアンの民族を「聖なるもの」として表出する

化・民族を特に意識をしなくなってしまったという事態に危機 は、第二世代以下が日本の文化に統合されてしまい、韓国の文 度経済成長の中で経済的に余裕が生まれて来る中で、第一世代

感を覚え「祭り」を創設した。その際に韓国の代表的文化とし

て如何なる影響があるのかと疑問を投げかけている。 けているために、「祭り」の時が過ぎたあとの日常生活におい し、この在日の「祭り」には地域共同体というリアリティが欠 の「祭り」にも様々な形態があることを指摘しているが、 韓国本国のナショナリスティクな伝統的民族文化である。 て取り上げられているのは、在日の第一世代の文化ではなく、 しか 在日

氏は近代日本の天皇制ナショナリズムの形成過程を分析して 栗津賢太「近代日本のナショナリズムと天皇制

ナリズムは皇室の儀礼とそれに由来する国民の儀礼からなる二 出す必要があり、天皇はまず巡幸し、その後に天皇の肖像を全 えされており、 重の儀礼によって作り上げられていた。 国に配布するという形でそれは実現された。近代日本のナショ 含していた。そのためには日本という均質的な情報空間を作り 革の原理と国民国家統合の伝統の担い手という二つの原理を包 る。近代天皇制はヨーロッパ植民地主義という外圧の下、 明治期に行われた天皇による国民統合という操作が繰り替 ナショナリズムが復興するのではないかと、危 戦後の社会再建の過程 改

惧の念を表わしてい

結びついており、それらの具体例を取り上げて分析している。 俗主義であるとする。反世俗主義はしばしばナショナリズムと 小と宗教的生活の拡大を求める考え方であり、その特徴が反世 それは、公的領域を含む社会生活の広い範囲で世俗的生活の縮 せず、公的領域の宗教化をも目指そうとする動きが現われた。 には行わなかった。ところが、私的領域のみの宗教性には満足 での信仰生活の強化に専念し、公的領域への働きかけは積極的 化や政教分離は避け難い趨勢と感じられる場合には、私的領域 世俗化を宗教への脅威と受け止める人々がいたが、社会の世俗 世俗主義を次のように説明する。近代化による世俗化の過程で らは反世俗主義的なナショナリズムであると指摘する。 のナショナリズムと反世俗主義」、「ナショナリズム的な霊性賞 家儀礼や伝統擁護による国民統合強化の主張」、「新新宗教の中 ナショナリズムの高揚が見られることを指摘し、それらを 氏は日本において一九八〇年代に入ると多様な形態の宗教的 霊性開発運動」の三側面において分析している。氏はこれ 吉野耕作「現代日本の文化ナショナリズム―文化の差異 島薗進「現代日本の反世俗主義とナショナリズム」

着目する。この時代は「国際化」が声高に叫ばれ始めた時期で にかけて流行した「日本人論」と文化ナショナリズムの関係に を簡潔にまとめたものである。氏は一九七○年代から八○年代 イデンティティの行方』(一九九七年) で論じられている内容 本論文は氏の『文化ナショナリズムの社会学―現代日本のア

をめぐる言説を中心に―」

(464)

いう両国のナショナル・イデオロギーであり、比較文化とは言 ているのは、 あった。しかし、このような人々が比較文化の名の下で比較し ていた人々は異文化間コミュニケーションに興味を抱く人々で する。興味深いことに、これらの文化ナショナリズムを生産し を通じて伝播されている。その媒介者は主として経済人であ ナショナリズムは市場を中心とする「インフォーマル」な媒介 する教育体制を通じて伝播されると論じられてきたが、 面を分析している。従来、ナショナリズムは国家と国家が管理 ナリズムではなく、再構築型のナショナリズムである。 えないと論じている。 経済人は新しい知識人としての役割を果たしていると指摘 受け手がどのようにその生産物を受け取ったかという側 如何にして「文化的ナショナリズム」が生産され、 日本人論」 例えば、 に見られるナショナリズムは創造型ナシ 日米のアメリカニズムとジャポニズムと 現代の 氏は、 伝播

5 氏は最近よく主張されるポスト近代の主張がはたして具体的 宮永國子「文化ナショナリズムと宗教運動

では役に立つ一冊と思われる。

析から浮かび上がらせている。「幸福の科学」「世界真光文明教 氏は日本独自の近代化は た宗教運動である。 団」「オウム真理教」などは第二期から第三期にかけて発展し 三段階に分けて、それぞれの時代の特徴を新聞への投書欄の分 日本を例にして論じられているが、戦後日本社会の発展段階を に実現されているのかを検証しようと試みている。 には実証性が無いと結論付ける。 これらの教団の組織上の特徴を分析して、 「欧米」 の近代を乗り越えたという主 アメリカと

> がら、 通り、 問題の関心が設定されている点に疑問を抱く。また、 アに左右されてしまっている面があるのではないかと思わ ショナリズム」という現代的問題を授業で取り上げて教えよう 域の事例が含まれていたら良かったのではないかと思われる。 さらに、 経済的側面に関する言及、 かも現代世界全体の特徴を規定しているかのような前提の上で 教科書としてこの本が利用されることを推薦したい。 えたことのある人は多いのではないかと思われる。 とする時にとても役に立つ一冊である。中野氏が指摘している か 全体を通して言えることは、 特にメディアをいろいろな理由で騒がせている事件があ しながら、 同時に、 宗教研究の立場からこのテーマを教えるときに困難を覚 海外の地域に片寄りがあり、 問題の設定から情報の収集まで、若干、メディ 学生が読んで現代世界について知識を深める上 分析が少ないのが問題と思われる。 まず、 本書は「宗教と民族・ナ もっと幅広く世界の諸地 それゆえ、 全体的に しかしな

る。

157 (465)

### 阿部美哉著

## 現代宗教の反近代性 カルトと原理主義

玉川大学出版部 四六判 二八三頁 三二〇〇円 一九九六年一二月二〇日刊

寬 文

者の構成の意図がわかるが、それとは別に、 ものである。序章の最後で全体の構成が短く示されており、筆 を対象にした部分と、おもに日本を対象にした部分と、この二 本書は一九七八年から一九九六年までの諸論考をもとにした カルトと原理主義

をやや強めて、

脱近代・非西欧・反世俗化という性格を共有する、とまとめら が提示される。そして両者の系譜が概観され、どちらの現象も 源の非合理主義的な宗教回帰の逆流」とするパースペクティヴ 主義を「西欧起源の合理主義的世俗化の奔流に対する非西欧起

同じことが、すこし離れた部分では、規範的な含意

原理主義とカルトには「外見上の違いを超えた

な分野」における神道の役割が徹底的に否定された結果とし と民間の宗教的信仰とを分離するのである。その上で、「公的

(『国家神道とは何だったのか』) などをあげて、「国家神道」

脈」は、もっとも新しい論考であり、 章「カルトと原理主義の台頭 冒頭では、 世俗化と反世俗化の文 カルトと原理

つに整理して理解することもできるので、 その方向で書評をしてみたい。 評者の関心に添っ

> る。 動きと反キリスト教的なエートスとの軋轢、としてとらえられ 「アメリカの国家意志としてのキリスト教的なエートスの普遍 つまり、日本に開国を迫ったアメリカの行動の底流には、

にいたる日米関係は、キリスト教的な文化基盤をもつ近代化の みて近代日本の事情はどうであったかというと、幕末より占領

の衝突」が最終的には「政府と神道との政教一致の体制」であ 化と反キリスト教的なエートスの打倒」があり、この「価値観

るいは伝統信仰的な動きもとった。これについて著者は、 上からの「国家神道」の動きもとったが、下からの民俗信仰あ

る。ところで反キリスト教、反西欧のエートスは、官僚による る「国家神道」の解体をねらう「神道指令」にいたる、とされ

道指令』の枠組みを採用した研究は、国家神道の戦争犯罪を弾 らが政府の神道観は非宗教的なものだったと述懐していること 化させているとしたこと(「神道の不振」)、新しくは葦津珍彦 てきた「宗教神」を区別して、神社合祀などがムラの神を弱体 省三らが政府官僚の鼓吹する「道徳神」とムラの神観念をなし し進められたことを無視してきたことを批判する。古くは河野 劾するに急で、「官僚主導による国家制度全体の世俗化」が推

(466)

始まりを示唆する」ともいわれている。

では脱近代・非西欧・反世俗化というパースペクティヴから

しての世俗化への反発」であり、その意味で両者は「脱近代の 共通性がある」、それは「近代の社会的汚染の究極的な原因

158

|章「国体の変革|

-天皇のカルトとアメリカ民主主義」

が、

ばオウム真理教のような事件の発生を招いている、 されるようになり、この「市民宗教的な要素の欠落」がたとえ の敷衍である。 である。序章が全体の要約になっているので、あとの六章はこ て、「宗教の道徳的な役割」そのものが「ほぼ全面的に無視」 そしてその究極的な解決は、非宗教的な公共道徳ではな 宗教的な公共道徳によるほかない、というのが著者の立場 と指摘す

的なコミュニティーを形成するための運動が力を得てきてい れると同時に、他方では全人類的な組織的再統合を求める包括 説され、「いまや一方では宗教の個人化内面化が押しすすめら こし、歴史的高等宗教の出現、現世否定の波、現世内禁欲の精 い論文であり、宗教教団が危機に直面していることから論を起 一章「近代化と宗教の世俗化」は、本書のなかでもっとも古 現世志向の波、世俗化の波、 市民宗教のあり方について概

る」と予言的に結んでいる。

的な「宗教の果たしてきた公益的な貢献」(行基や空海の土木 動などを行なうことまで含むべきであるとし、そのために伝統 る」(宗教法人法第二条)だけでなく、慈善活動や社会福祉活 事業などを例に)を再検討することが勧められる。 益性」とは「教義を広め、儀式行事を行い、信者を教化育成す しての宗教法人の位置づけを確認したうえで、宗教法人の 「日本宗教の制度的位置づけ――宗教法制の近代化と世俗化」 二、三、四章は、日本を主な対象としたものである。二章 まず宗教団体の法的扱いの変遷をたどり、次に公益法人と

> 解体と、アメリカ的な民主主義の移植が、占領政策の要であ と神道』)などが駆使され、資料の性格もあって、生々しい記 という論文である。著者が翻訳したウッダートの証言(『天皇 それが民主化された天皇像として目にみえる形をとった、 疑似宗教的な「国体」とその骨格であった「国家神道」 0)

ŋ

述になっている。

は、

れる。 そしてアメリカの市民宗教論が検討されて、 ので、たとえば天皇への忠誠がマッカーサーへの忠誠に変わっ ントがあったがそれが希薄化し、日本においては疑似宗教的な の衰微」は、アメリカにおいては聖書的共同体へのコミットメ メントも忠誠心も、 り、会社の権威への献身となったりしている、と指摘される。 たり、平和憲法や民主主義を権威として崇める態度となった ことを論じたものである。日本では忠誠心の対象は喪失した 体)が喪失したため「公的な倫理観が消失」している、という 「国体」への忠誠心があったが、忠誠心の対象そのもの(国 四章「忠誠心とコミットメントー 権威に忠誠心を捧げる思考および行動の構造は残っている 公的な市民宗教の次元の問題である、とさ ―宗教の個人化による公徳 最後に、コミット

反世俗化というパースペクティヴからとらえるのは一定である いる。ここでの著者は、 クトにみられる「反社会性ないし犯罪性」に関して論じられて する部分である。五章ではアメリカのカルトとヨーロッパ 五章と六章は、 それのみでは一部のカルトの明らかな「反社会性ないし犯 サブタイトルの「カルトと原理主義」に直 カルトと原理主義を脱近代・

罪性」が識別できないという立場から、一宗教の公益性……に トよりも問題は深刻であることが確認される。 そのものの普遍性が反省を迫られ、伝統的基盤をもたないカル のは「文明の衝突」「コスモスの戦争」なので、西欧的モデル ショナリズムに対抗する宗教的ナショナリズムのこの動きは、 理主義による暴力の正当化がもっぱら問題とされる。世俗的ナ の必要性を主張している。六章では、伝統宗教を基盤とする原 対する責任感」という基準を打ち出して、なんらかの真偽判断 「新しい冷戦」ともいうべきものであり、そこで起こっている

## 連する諸問題

の問題、(2)規範的な問題、(3)日本の状況、である。 け、三つほど問題点を整理したい。⑴パースペクティヴの偏位 以上本文に即して紹介してきたが、次に評者の関心に引きつ

るいは一般論として問題があるのは、 いし、とくにプロテスタント根本主義はまさに西欧キリスト教 トとされるサイエントロジーなどは「非西欧起源」とはいえな が、「非合理主義」はともかく、「非西欧起源」という件りに 述べている。このパースペクティヴはたびたび繰り返される 教回帰の逆流」として位置づけるパースペクティヴをとる 養的世俗化の奔流」に対する「非西欧起源の非合理主義的な宗 ⑴著者は冒頭で、カルトと原理主義を、「西欧起源の合理主 ひっかかる読者があるかもしれない。実際、定義としてあ たとえばアメリカでカル ح

> の事例として、しばしば引用されている。その原題の直 ユルゲンスマイヤーのこの研究が、第三世界における原理主義 と宗教性』(玉川大学出版部、一九九四年)である。本書では になるマーク・ユルゲンスマイヤー『ナショナリズムの世俗性 パースペクティヴの出所の一つと考えられるのは、 ヴから、カルトと原理主義をみているからである。 は そのうえであえて「非西欧起源」としているのであり、 「世俗的ナショナリズム」と対決する、というパースペクティ 非西欧・反西欧の「宗教的ナショナリズム」が西欧起源 このような

「新しい冷戦か?」宗教的ナショナリズムが世俗的国家に挑戦

である世俗主義(二五八頁ほか)という表現を、機械的に反転 がしぼられ、しかも、西洋の世俗主義と非西洋の反世俗主義と るが、本書ではもっぱらそれぞれの急進派同士の対立面に焦点 械的な反転により、典型的な対照群が設定できるのである。 したところから出ている。そうするとこれは、 を鮮明にしている。もう一つは、西欧の近代化のイデオロギー する」となり、まさにこのようなパースペクティヴをとること (脱)近代のイデオロギーである反世俗主義、 宗教と世俗の間には、対立、棲み分け、動員などの関係が となる。 反(脱)西欧の反 定義の機 あ

は、 りで、次のような問いがでてくる。 スペクティヴに接続する必要がある。 現代宗教の全体を視野に入れるためには、より一般化したパ 本書のパースペクティヴを離れてみると、タイトルとの関わ 冒頭に述べたパースペクティヴからすれば当然であるが、 カルトと原理主義が、

いう、別々の宗教伝統に属するものが対比されている。これ

言及している著者は、

そのようなことはもちろん承知であり、 明らかである。

こうした現象に

起源の現象であることからも、

たのが、ホセ・カサノヴァの『近代世界の公共宗教』であるなっている、というとらえ方がある。この局面に焦点をあわせして、宗教的な立場から、人権の立場から、異議申し立てを行ると思われる公共宗教は、むしろ世俗的国家やその諸機関に対ると思われる公共宗教は、むしろ世俗的国家やその諸機関に対ると思われる公共宗教は、むしろ世俗的国家やその諸機関に対ると思われる公共宗教」や「伝統宗教」が、近代性としっくりいっれば、「既成宗教」や「伝統宗教」が、近代性としっくりいっれば、「既成宗教」や「伝統宗教」が、近代性としっくりいったがは(合理主義、世俗化を含む)に対抗している、というのであ性(合理主義、世俗化を含む)に対抗している、というのであ

る。

4 444 ---

]

1

界においては「政治の根底に、宗教的倫理的基盤の再確認」ムラの人々の信仰に引き起こしたような宗教性(二四頁)、政ムラの人々の信仰に引き起こしたような宗教性(二四頁)、政っ、社会は過度な政教分離の原則を見直して宗教性を育成する。求められているのは、明治期官僚の権力による神社合祀がる。求められているのは、明治期官僚の権力による神社合祀がる。求められているのは、明治期官僚の権力による神社合祀がる。求められているのは、諸宗教団体は公益性をもつべきでは規範的問題については、諸宗教団体は公益性をもつべきでない、という含意があるのかもしれない。

「世俗化」による「社会的汚染」が進んでいるからなのであルトや原理主義が起こるのは、このような規範が満たされず、いトや原理主義が起こるのは、このような規範が満たされず、宗教の次元」(一九八頁)などである。反社会的で暴力的なカ頁)、社会においては「私的な信仰というよりは、公的な市民(八七頁)、経済界においては「会社の宗教性の自覚」(一九六(八七頁)、経済界においては「会社の宗教性の自覚」(一九六)

この戦争調停の機能を発揮することは宗教学にとって緊急事と 的な発言はなされていない。これは、比較宗教学が ほかならない。 れているのも(二八一頁)、この規範的問題意識からの発言に に切実に取り組んでいない日本の学界や論壇の鈍感さが指摘さ バルな状況のなかで、 いえる。 いるが、もしそこで規範的な指針が求められているとすれば、 ということかもしれない。宗教対話や宗教会議も多々催されて の戦争」「神々の闘争」を調停する手立ても見出せてい 西欧の普遍主義的主張に反省を迫っていることについて、規範 理主義に関しては、非西欧起源とくにイスラム教の原理主義 実際に提出されているのを受けた応答にほかならない。 善し悪しを判定する、というのはかなり実践的な提言であるが (二三六頁)、これは欧米でカルト(=セクト)の判断基準が カルトに関して、 西欧型の政教分離原則が見直しを迫られているグロー 「宗教の公益性」という規範的基準でその 宗教と政治の接近や宗教の政治化の問題 ーコスモス 他方原

リスト教の伝統からは、世俗化の遺産と矛盾しない宗教的ヒュスト教世界から事例をとっているので、世俗化を生み出したキ

ーマニズムが公的領域に現われてきている、

キリスト教圏の研究者としては、

非キリスト教の伝統

から

という論旨にな

はそのような宗教的ヒューマニズムが公的には生み出されてい

についての本書と、現代宗教の現代性についてのカサノヴァの

相補うような位置にある。

しかもカサノヴァの書はキリ

(拙訳、玉川大学出版部、一九九七年)。

現代宗教の反近代性

的な価値とされる平等主義・普遍主義の原則と、日本の階層主いる。戦後占領期のルース・ベネディクトが、アメリカで基本なお、規範的問題は「文化拘束性」に触れるレベルをもって

したのを引いて、著者は「こうした文化の根底に根ざした差異 義・個別主義への傾倒とを対比して、文化のパターンの違 いと

おそらく融合のもっとも難しい領域……異質なものとの併

る

価値観のレベルで一致点を見出だすことに悲観的である(二一 存は、混沌に終わる可能性がきわめて高い」と述べて、 価値観とは抽象的なものではなく、 感覚的なもの 基底的

る部分があり、また別の設問が必要になる。 ですらあるという「文化」の問題に対しては、 (3)日本の特殊事情を(1)(2)の文脈で考えると、日本において原 次の(3)とも重な

誠心の対象そのものが喪失されていることを、指摘している。 薄化したとはいえ存在しているのに対して、日本においては忠 理主義的な現象が希薄であるのに気づく。実際著者は、 カにおけるコミットメントの主な対象が聖書的伝統であり、希 「根本原理」とするべき伝統が明確でないところに、運動とし アメリ

おける出発点の一つになるものと思う。

宗教」『東京大学宗教学年報』一三号、一九九六年)、野田宣雄 なものに合流する可能性を指摘しているし(島薗「日本人論と 進は文化的ナショナリズムとしての日本(人)論がアジア主義的 る傾向にある状況で、各地域は自らのアイデンティティを明確 問題である。宗教的原理主義、宗教的ナショナリズムが隆盛す をつきつけられた日本の論者の一部が、深刻に受けとめている 価値がないということは、 ての原理主義・根本主義は成立しない。コミットすべき共通の れる、という認識も共有されているようである。たとえば島蘭 にする必要を痛感しているので、何らかの機能代替物が求めら ハンチントンの「文明の衝突」論文

も同様に「自明の正統的な宗教」「回帰すべき国民大多数共诵

の宗教」が不在である日本では「アジア主義」という政治的

ョナリズムの社会学』名古屋大学出版会、一九九七年)。 五年)。吉野耕作の研究もこの流れに属する (吉野『文化ナシ 危険な代替物を採用する方向をとりかねないことを懸念してい (野田『文明衝突時代の政治と宗教』 PHP研究所、一九九

ナショナリズム』(中野毅・飯田剛史・山中弘編、 書の『ファンダメンタリズムとは何か――世俗主義への挑戦』 れぞれ現代性と発展性をもった大きなテーマであり、本書は類 九九七年)などと並んで、ますます過熱する論争の、日本に (井上順孝・大塚和夫編、 本書に関連して出てくる問題点を三つほど考えてみたが、そ 新曜社、一九九四年)や、 世界思想社

# 〇『宗教研究』編集委員会

場 日 時 一九九七年七月五日(土)一五時~一八時

出席者 所 石井研士、市川裕、岩本一夫、薄井篤子、 学士会館本郷分館

佐藤憲

二段審査には継続委員の華園聰麿氏をそれぞれ推薦するこ

昭、下田正弘、鈴木正崇、棚次正和

#### 議 事

、刊行報告

数は論文九本、書評一一本。 第七一巻第一輯 (三一二号) [特集:沖縄の宗教] 掲載本

、編集方針

を選定した。 投稿論文に対する査読者を決定し、書評本および評者候補

来年度の特集号(第七二巻第一輯)のテーマと執筆候補者 を決定した。テーマは「宗教と言語」。

総目録・索引号の作成については刊行にむけて今後も検討 していくことを確認した。

### ○常務理事会

時 慶應義塾大学研究室会議室A 一九九七年七月一二日(土)一三時~一三時三〇分

出席者 井門富二夫、石田慶和、金井新二、木村清孝、佐々 木宏幹、田丸徳善、土屋博、長谷正當、華園聰麿

議

藤井正雄、 堀越知巳、宮家準、渡邊寶陽

、科学研究費補助金の審査委員候補者について 氏の任期終了にともない、継続委員の洗 建氏の他に新た これまで第一段審査にあたっていた渡邊寶陽氏、坂井信生 に宮田登、土屋博、木村清孝、藤田正勝の四氏を、また第

、日本学術会議の件

ととした。

究連絡委員会の委員には石田慶和氏にかわって華園聰麿氏 家準、荒木美智雄、土屋博、島薗進の諸氏を、また哲学研 閑照、田丸徳善、宮家準、荒木美智雄の諸氏にかわり、宮 新しく発足するはずの宗教学研究連絡委員会(任期三年、 定であることが報告された。また、それに伴って九月から 宮家準氏が第一七期の会員に選出され、近く発令される予 この件について、田丸常務理事から、本会が推薦していた 定員一一名)への本会派遣の委員として、第一六期の上田

### 〇理事会

を指名することを、予め申しあわせた。

場 日 出席者 時 井門富二夫、池田昭、石田慶和、大屋憲一、岡亮 慶應義塾大学研究室会議室A 井治男、佐々木宏幹、 二、金井新二、鎌田純一、木村清孝、小山宙丸、櫻 一九九七年七月一二日(土)一三時三〇分~一六時 薗田稔、田島照久、田中英

谷口茂、田丸徳善、土屋博、中村恭子、西山

瀬啓允、宮家準、渡邊寶陽、 長谷正當、華園聰麿、 藤井正雄、堀越知巳、間 (慶應義塾大学) 鈴木

正崇、(龍谷大学)高田信良

一、第五六回学術大会発表者の承認

開催校が準備したプログラムの原案を検討し、三〇三名の

、新入会員について 個人研究発表を承認した。

別記二一人の入会が承認された。

、『宗教研究』総目録・索引号の作成について 編集委員会より今後も引き続き検討していくことが報告さ

、来年度の学術大会について

龍谷大学で行われる第五七回学術大会の開催時期等につい て、同大学教授の岡亮二理事より報告がなされた。時期は

九九八年九月一三日~一五日の予定。

〇日本宗教学会賞選考委員会

場 所 学士会館本郷分館 一九九七年七月一九日(土)一三時~一四時四〇分

藤田正勝、 宮田元 出席者

江島惠教、

島薗進、

寺園喜基、中村恭子、西山茂

委員長選出

事

互選により江島惠教氏を委員長に選出した。

、審査について

候補作品について論議し、分担(主査・副査)ならびに審

査日程等を決定した。

(472) 164

宣子 目白学園女子短期大学女子教育研究所研究員 大正大学助教授

範久 幸子 立教大学教授 東北大学東北アジア研究センター助手

京都大学大学院 北里大学非常勤講師

佐々木 亮 哲雄 武史 東二 燕生 惠昭 山口大学講師 同朋大学教授 武蔵丘短期大学助教授 東北大学助手 北星学園大学教授 東京理科大学助教授

鎌 田 小島

山我

寛文 城西国際大学助教授

### Japanese Folk Religion and Mormonism: An Inquiry into the Difference between First and Second Generation Mormons

#### Sachiko SUGIYAMA

Folk religion could be thought to underlie institutional religions such that people who believe in one particular religion may have a dual faith of the institutional religion and the folk religion. In this paper, I administered a questionnaire to 140 members of three Mormon churches in the Tohoku district of Japan and investigated the relationship between Japanese folk religiosity and the Mormon faith and looked into the factors influencing them.

First, factor analysis identified three dimensions of Japanese folk religiosity: folk religious awareness, folk beliefs and folk religious customs. Second, a partial correlational analysis revealed that the latter two dimensions positively correlated with folk religious awareness and negatively correlated with the Mormon faith. Folk religious awareness and the Mormon faith were shown to be independent of each other. Third, ANACOVA examined the four factors of age, sex, the length of membership, and the generation. The results indicated 1) that age had no influence on religiosity; 2) that the length of membership had a positive effect on the Mormon faith and a negative effect on the three dimensions of folk religiosity; and 3) that second generation male Mormons were lower in the Mormon faith and higher in Japanese folk religiosity than first generation male Mormons.

#### L'éthique et la religion chez Levinas

#### Takehito SHIGEMATSU

Pour Levinas, l'éthique est fondamentale pour la philosophie. Mais il n'affirme pas la priorité de la pratique par rapport à la théorie. L'éthique de Levinas n'est pas théorique, ni simplement pratique; elle est la source commune de la théorie et de la pratique. Pour faire comprendre cette source, il met en question l'acte du moi. Tout acte pratique, mais aussi théorique, requiert l'existence d'un sujet, d'un «moi», qui agit spontanément devant Autrui et qui s'expose à lui. Dans cette position face-à-face avec Autrui, le moi n'est pas seulement libre, mais aussi inséparable de la responsabilité pour Autrui. L'être du moi comporte cette responsabilité, et c'est le sens ultime de l'être du moi. Pour qu'on réalise la relation véritable, non seulement avec Autrui, mais aussi avec Dieu, il faut la compréhension de l'être du moi, à laquelle ma conscience morale est indispensable. Sans cette compréhension, toute relation avec Dieu demeure vide et formelle. La finitude du moi par rapport à Dieu ne révèle pas le sens de l'être du moi. La transcendance de Dieu par rapport à l'homme prend la signification spirituelle dans la mesure où je comprends mon existence par la relation éthique avec Autrui.

### Mögliche und realisierbare Grundlagen des Menschseins bei Buber

#### Masahiko FUKUI

Martin Buber lehnt als Grundlage des Menschseins sowohl den Individualismus als auch den Kollektivismus ab und postuliert stattdessen den Gesichtspunkt des Menschen mit dem Menschen. Dieses Konzept des elementaren Mitsammenseins erfordert als klare Begriffe das Zwischen und die Beziehung. Das Zwischen ist die mögliche Grundlage des Menschseins, die Beziehung ist die realisierbare Grundlage des Menschseins. Ersteres beruht auf der Bewegung als Urdistanzierung vom Anderen, letzteres bedeutet die Bewegung in das In-Beziehungtreten. Konkrete Aspekte der Beziehung sind: Erstens ein Innewerden, den Anderen vollständig zu erfahren, zweitens die personale Vergegenwärtigung, die mir den Anderen zu einer Persönlichkeit macht, drittens dann die Annahme (Buber: Akzeptation) des Anderen als ein vom Schöpfer geschaffenes Wesen und zwar bedingunglos und viertens die Bestätigung des Anderen durch das In-Beziehungtreten mit seinen latenten Möglichkeiten.

Dieser Prozess der Entwicklung des Zwischenmenschlichen führt schließlich zum gemeinsamen Gespräch und weiter zum Wandel der Haltung und der Welt von einem "Ich-Es" zum "Ich-Du". Gerade aber in dem Erleben des Doppelcharakters (Buber: Zwiefalt) der beiden Beziehungen Mensch und Mensch sowie Mensch und ewiges Du (Gott) wird – so denkt Buber – Menschsein erst echt realisiert.

#### 'Der Einzelne und Die Anderen' in der Philosophie von Kierkegaard

#### Nobuko MINAMOTO

Es besteht eine Tendenz in der Interpretation über den Begriff 'der Einzelne' in Kierkegaard's Philosophie, 'der Einzelne' die Anderen auszuschließen. Diese Ursache liegt darin, daß er die Einzigheit und Einsamkeit des Individuum besonders in seinen spätren Jahren betont. Aber er gibt eigentlich dem Begriff zwei Bedeutungen: 'der Einzige von allen' und 'Jedermann'. Die Doppelheit dieses Begriffs scheint zwar widersprüchlich, aber er findet in ihm einen eigenen Sinn. Durch das Selbstbewußtsein in seiner ganzen Einzigheit vor Gott, will er paradoxerweise Gemeinsamkeit mit Jedermann sehen. Und er bestimmt die Gemeinsamkeit als 'Nächstenliebe'. Als eine konkreten Form der Nächstenliebe interpretiere ich die Lebensart des Apostels. Unter diesem Gesichtspunkt, forsche ich das Kierkegaard's Argument über Gemeinsamkeit mit den anderen nach, und dann bringe ich das ins klare, daß Kierkegaard die Doppelheit in 'dem Einzelne' auch um 1850 herum nicht aufgegeben hat, wo er die Einzelheit seines 'Einzelnes' verschärft hat.

Interreligious Dialogue and Internal Conceptual Relativism : Some Remarks on Religion as a "Conceptual Scheme"

#### Keiji HOSHIKAWA

Interreligious dialogue is a matter of great debate. In most cases, however, those who participate in or discuss interreligious dialogue have their own religions or religious faiths. The author will, without committing himself to any specific religion, examine and remark on the dialogue from the perspective of the analytical philosophy of religion. The discussion will proceed in the following order: 1) the pluralistic situation of religions will be supported from a relativistic position; 2) the ideal interreligious dialogue will be sought; 3) the "place" where it succeeds will be sought; and 4) some remarks will be made on interreligious dialogue based on the preceeding discussion.