# 守護聖者と図像の展開

植 田 重 雄

聖者崇拝は芸術家の表現に委ねられて庶民に親しまれ、新しい伝説を生み出し、聖者像の展開の問題をここで取り上げ、図 をたどってみる。父と子と聖霊の三位一体の中の聖霊の具現者は聖者であり、中世のキリスト教の性格を示すものである。 の中でどのような変化を遂げてきたか、主として「伝説」(Legenda)と呼ばれる面に焦点をあてゝ考察する。とくにパレス 像の特質を検討する。 チナからアルプスを越えてヨーロッパにはいったとき、ゲルマン的要素を包摂しながら新しい聖者像を形成していった過程 本稿においては、ヨーロッパの守護聖者の中でとくに庶民に親しまれてきた聖クリストフォルスが宗教の歴史

<キーワード> 守護聖者、伝承、宗教の綜合性、異質文化の変容、図像と崇拝短かい祈りの形式、凝視、瞑想

### はじめに

的な核心を無視することになろう。ここではきわめて論旨を単純な形に還元して取り上げてみたい。聖霊はあまねく 茫漠としており、 の論議に集中する傾向があり、ここだけに重点を置いて他を省みない教派もある位である。たしかに聖霊論は難解で 神-キリス-聖霊(父と子と聖霊)の三位一体の教義を形成したキリスト教はとくに、「父と子」(神・キリスト) 把捉しがたい性格を持っている。しかしこの問題を除外したり、触れずにいることは、やはり宗教

約聖書では人間は神の似姿に創られ、 神の霊を 宿すとのべている。 しかし聖の霊を宿す 存在としての人間への信仰 は、まことに無規定である。聖者像の生成過程の中には一方において信仰のさまざまな諸形態が表現されているとと ばれ親まれてきた守護聖者を取り上げてみることにしたい。庶民は守護聖者の中に聖霊の具体的な現われを見る。旧 がて各地方各時代に目ざましい宗教活動をした人々が現われ、聖者として崇拝された。ここでは特に広く民衆的に崇 人間に宿ってはいるが、その働きは、聖母マリア、聖父ヨセフ、その他、キリストと同時代の使徒たちに現われ、 Þ

(2) 2

## (一) 聖クリストフォルス

もに、他方ではこれを受け入れながら、自己の理想を希求する庶民の念願が表現されている。

間に広く流布された単純な画像である。この画像にはつぎのような言葉が一しよに彫られている。 中世後期の木版画に彫られた聖クリストフォルス (Christophophorus, Christoph クリストフ) の護符 (Zettel) は、民

その日いかなる悪い死にも出会わない、(1)聖クリストフォルスを見つめる人は

あるいはつぎのような言葉を彫っているものも可成り多い。

聖クリストフォルスを見つめる人は決して不意の災いに会うことはない。

触れない。 0 べると、すべてが消滅するという民間信仰が広まっていった。イエス・キリストの生涯についてマタイ、 ず、 秘 蹟 を受けられない状態を極度に嫌悪し、死にあたり心の準備を願い、頓死することを願わない。 突然の不幸の死を悪しき死と呼んでいる。聖クリストフォルスの伝説によれば、サモス島で殉教の死を遂げるに際し 襲う死であり、悪い死である。生あるものの死は避けがたいが、キリスト教徒であるヨーロッパ人は懺悔告解が いを立てたといわれる。ここから発展して、死の不安、さまざまの危険や災いを感ずるときには、 て「もしわたしを見つめる者、 (Legenda Aurea) ョハネ等々伝記の記録者がはっきりしているのに対し、中世の聖者の記録者はあまり明かでない。「黄金伝説」 .悪い死」(morte mala))、不意の災い (languore) いずれも共通するものである。不意の災いの最大なものは、 聖者の伝説がいいろろな形をとり、変容しながら伝搬していった。聖クリストフォルスは広く民衆の中で ヤコブス・フォラギネは有名であるが、彼は伝説記録の集大成者である。この問題について今は 神に信頼を置く者であれば火、嵐、 洪水、 地震、飢餓の災いから救われよ」という誓 この聖者を思い浮 マルコ、 したがって

をしていようとも、 を一瞬心の中に想い浮べること、「念ずること」に通ずるのである。民俗的に単純化されて、 聖者として崇拝されたからである。ここで注目すべきことは、この聖者を「見つめること」である。「見つめるこ と」、「見ること」が救いに預かることとなる。むろん見ることはたんなる視覚的な問題ではなく、クリストフォ 目立つように画かれている。それは懺悔もせず、秘蹟も授けられぬまま、突如として死に襲われた者を守る救難 この聖者を見つめるならば、悪いことに出合わず悪い死に会わないことが強調されるのである。 たとえどのような生活

迎え入れられた聖なる伝承の一つである。

クリストフォルスの図像は、

教会の内部の壁面、

外部の壁、

城門、

橋

等々人通りの多いところにできる限り大き

ここに掲げたブックスハイムの木版画は一四二三年頃の代表的なツェッテルである。(第一図)素衣をまとったクリス



こうとしているが、長い旅のせいか疲れて一休みしている。う一人の男は驢馬に乗せていた袋をおろしてこれから麦を搗あり、製粉を終えた男が袋をかついで、家に帰ってゆく。もず中には幼児キリストを背負っている。河岸には水車小屋が

を対照させていると解されよう。棕梠に実がついているのは、 聖者が杖にしたこの棕梠が一夜にして芽を吹き花を咲

いる。穴から兎が半身をのぞかせている。彼岸と此岸、聖俗

暗夜の河を渡るクリストフォルスにランプを掲げて見守ってこれにたいし彼岸には僧庵にいる修道僧が目印となるように

て周知の聖者伝説であり、表現については多少ヴァリエーションはあるにせよ、聖クリストフォルス像の典型的な図 かせ、実を結ぶであろうと幼児キリストから予言されたその成就を示している。すべてこのような図像は民衆にとっ

像である。

る像を祭壇彫刻、 として尊ばれたともいえよう。 いるともいえるし、またマリアが母性的愛の象徴であるとすれば、クリストフォルスは父性乃至は男性的な愛の象徴 った。聖母マリアが幼児イエスを膝に抱いている造型とならんで、聖クリストフォルスが幼児を肩に乗せて立ってい(4) 幼児キリストを背負ら聖クリストフォルス像は、キリスト教を背負うヨーロッパ人の信仰の象徴的表現となってい **祭壇画などによく見かけることがある。彼はキリストの養父聖ヨセフの地位に匹敵する場に立って** 

トフォルスは棕梠の大木を杖として激流の河を渡ってゆく。

会がある。その名の如くここは聖クリストフォルスの守護を仰ぎ、祭壇にこの聖者を祀っている。(第二図)特筆すべるがある。その名の如くここは聖クリストフォルスの守護を仰ぎ、祭壇にこの聖者を祀っている。(5) 遠廻りしてゆくことから、悪魔よりも力あるキリストがいることが分る。そこでレプロブスはどうしたら、 王でさえおそれる存在を知る。それは闇の世界を支配する悪魔である。彼は大王の許を去り、旅に出、 キリスト教に帰依し、洗礼を受けてクリストフォルスとなったといわれている。レプロブスは自己の力に自信を持つ 力、体力の持主であった。はじめ「レプロブス」(Reprobus)、呪われた者、罰をうけた者と呼ばれていたが、 承のこの 聖者の 生涯をたどってみることにする。 クリストフォルスはカナーン(パレスチナ)出身の 巨人で 強い 腕 る。さらに七月二十五日の聖者の祭の日には、乗物や家畜の潔めの儀式がおこなわれている。ここで画像に基いて伝 きはここにはクリストフォルスの生涯を画いた沢山の画像を掲げており、聖者に奉納された奉納画(Votivtafel)があ | 行と出合う。ここでしばらく悪魔に仕えるが、悪魔があるとき、十字架の立っているのを見て、おそれ、 力のある者に憧れ、はじめこの地上で力ある者としての栄華と権力の権化の大王に仕えた。 荒野で悪魔の しかしこの大 キリスト のちに



第二

図

いろな道を教えるが結局彼に適わしいのは、力持ちであ苦行している修道僧に教えを乞う。すると修道僧はいろ

に出合えるのか、キリストに仕えることができるのかを

う。いともたやすいことゝ子供を肩に乗せ中程までゆくがする。見ると、幼児が向う岸まで渡してほしいとい運んだりした。ある夜河岸でクリストフォルスを呼ぶ声運かがよいといわれ、多くの人々を肩に乗せたり、荷物をるから、河の渡守りとなって人々を対岸に渡す仕事をするから、河の渡守りとなって人々を対岸に渡す仕事をするから、河の渡守りとなって人々を対岸に渡す仕事をするから、河の渡守りとなって人々を対岸に渡す仕事をするから、河の渡守りとなって人々を対岸に渡す仕事をするから、河の渡守りとなって人々を対岸に渡す仕事をするから、河の渡守りとなって人々を対岸に渡す仕事をするから、河の渡守りとなって人々を対岸に渡せた場合である。

治癒神的性格を持って現われる。のちには十字架の死、血を流す贖いによってもろもろの罪をきよめる存在となり、 神の子となり、父と子一体の位格へと高まる。キリストが始めに行っていたことを、かわって、聖母マリア、 問を受けるが、神の恵みにより、傷ひとつ受けない。王は牢獄に閉じこめた聖者のもとへ、二人の娼婦をつかわし、 音を説いて歩き、ついには異教の王によって捕えられ、炉の中で熱く灼いた兜を頭にかぶせられたり、さまざまな拷 の死や災いに際して一般信仰者の代願者となる。ほとんどの宗教に神と人間の間に仲介者がいる、キリストもはじめ スは斬首され、 誘惑させようとしたが、逆に彼はこの二人を懺悔させ、 ルスはキリストに出合いを遂げたことをはじめて知った。キリストに帰依してのちは、 にしたその棕梠は一夜にして芽を吹き花を咲かせ、実を結ぶであろうと告げ、その通りになったので、クリストフォ 重いものははじめてであると告げる。すると子供は、自分はキリストであること、その証拠にクリストフォルスが杖 と流れは激しく、子供は大変重くなり、辛うじて岸に着いた。わたしは今迄多くの人を運んだが、この子供のように 殉教を遂げる。 殉教を遂げるにあたり、さきの木版画でのべたような誓いを立てた。この誓いが危急 入信させた。さまざまの拷問を受けたのち、 彼は他の聖者と同じように福 クリストフォル 守護聖

り、 る出来事であり、 ものこそ最高の力と働きがあることに気付かせられてゆく。この過程は宗教性の問題として人間の中で反覆繰返され さきに挙げたように無限に、 地域や時代を問わず広く崇拝されるようになった。彼はキリストを「背負う者」(Offeros)と呼ばれているように 救難の守護聖者となりながらも、巨体の肩に幼児キリストを背負う図像がもっともポピュラーな聖者像とな 原型(Archetype)である。クリストフォルス伝説は民衆に、広く受け入れられ、親しみやすい内容 力に憧れる存在は現世の最高の力の存在へと近付く。しかし最後には見えざる聖なる 害に出合う人間たちのためにその願いを満す力強い守護聖者となる。

者たちが治癒神の役目を果し、キリストへの取りなし、

代願の働きを示すようになる。クリストフォルスも苦難、災

(6)

負うことによって、  $\exists$ 1 ¤ ッ , د には元々それぞれ民族固有の古い宗教、 1 ロッパキリスト教ともいうべき新たな宗教形態が誕生した。 宗教的心情、 道徳、 社会的規範、 習俗を持っているところへ新たにキリスト教が布教されることに 習俗はまさにキリスト教的な刻印を持つものを示すようになっ ヨーロッパ人はキリストを受け入れ、

## (=)クリストフォルスの先行形態

ていった。

キリスト教から見ると、いかにも異様な形態である。エジプトにおいては動物神が崇拝されており、すぐに想い浮べ て神の言葉(天使の告知)に聴き入っている犬頭の聖者の姿もギリシャ正教の図像の中にある。(第六図) 犬頭で象徴する獣性が変容して、たちまち立派な武人となる主題が画かれているのである。あるいは十字架を手にし け犬に変えられた部族があったと解釈されている。しかし信仰の告白をすることによって戦士クリストフォルスは、 えているイコンである。このクリストフォルスは「犬頭の民」(Kynokephalen) の伝説に基くものである。 しているものがある。幼児キリストを肩に乗せることもなく、棕梠を杖ともしていない。その代りに楯と槍をたずさ いて聖クリストフォルスの崇拝はどのようであったか。イコンの中には、犬の頭をし、鎧を身に着けた戦士の姿で表 キリスト教がヨーロッパに伝搬して新しい展開を見せる以前、コンスタンティノープルを中心とする東方教会にお パピルスなどによく画れている犬の神アヌビス(Anubis)である。 エジプトの宗教がローマ帝国の中にはいり、 アヌビスは死者を地下の世界へ導く 神の罰をう ヨーロッパ

7

次第にローマ化された

(第五図) クリ

造型は、まさにイコンに画かれているクリストフォルス像の手本となったと推定され得るものである。

墓所の守り神として崇拝されていた。







第三図

神ホルス(Horus)を背負ってナイル河を渡る説話であ

る。それはアヌビスがオシリス、イシスの子である太陽

ルスに近い宗教的表象を持っているものがもう一つあ

る。七月下旬シリウス星が夜明けのナイル河に昇る太陽

を先導するのを見て、エジプトの神官(天文学者)が一

年間の太陽の軌道を知り、いわゆるシリウス暦、太陽暦を発見するに至ったことは、夙に知られていることである。シリウスの鋭い光芒を、犬や狼の眼にたとえ、犬の星と呼んでいる。神の子ホルスをアヌビスが背負って川星と呼んでいる。神の子ホルスをアヌビスが背負って川リストフォルスが幼児キリストを背負うことと関連していったかは、きわめて興味深い問題である。 犬頭のクリストフォルスがなぜ東方教会で、表現さるようになったのであろうか。おそらくエジプトにおけるようになったのであろうか。おそらくエジプトにおけるようになったのであろうか。おそらくエジプトにおけるようになったのであろうか。おそらくエジプトにおけるようになったの大頭の大震である。

キリスト教の布教伝道にあたり、コプト派は積極的にエ

もよい程である。しかしそれを証拠づける資料的なもの

ストフォルスの原型はこのアヌビス像であると断言して

は何一つない。ところがエジプトの宗教にはクリストフ

崇拝が組み込まれ、<br />
祭の日も定まったようである。<br />
現在は聖ヤコブの祭の日の七月二十五日か、<br />
その前日に行われて てクリストフォルスを祀ろうとしたと伝える。六八七年、六八八年、 世紀の終り頃ガラテアのテオドルス よってクリストフォルス教会の潔めの式典がおこなわれたというビテュニィエン(Bithnien)の碑文が残っており、六 的情熱を持っている。すでに東方教会において四五○年頃カルケドンのニコメディアでは司教ユウラリア(Eulaia) 己の中に取り入れ、同一のものであることを主張することによって、自己独特の解釈と意味付与を行おうとする宗教 れによって対抗し克服をはかるのである。このようにしてキリスト教は現に存在する他の宗教とその文化の内容を自 たちの熱狂的な信仰を得たミトラの武人的性格を、キリスト教は聖ゲオルクの守護聖者の中に取り込んでしまい、そ ŀ キリスト教の発展に伴い、最大の教敵となったのは、ミトラ教であるが、その敵対者である太陽神ミトラすらキリス 内のヘレニズムにおける母神(女神)との接触変容同化の問題もあるが、ここでは主題ではないので取り上げない。 ジプトの太陽神ホルスを抱くイシス母神の信仰と対抗するために、否、これを自己の中に積極的に摂取することによ 型したのではなかろうかとわたしは推定している。コプトにおいてキリストの母マリアも強く聖化された。 ジプトのアヌビス信仰に対抗して、キリスト教的タイプの信仰を示す犬頭の人間乃至は戦士像(のちには聖者) の中にはこの聖者の名を刻んだといわれており、下って十二世紀にはいると、 ってエジプトに 教勢を拡大していったようであり、 またエジプト人の 宗教的傾向には 根強い母神 教は自己の中に取り込んでいることについては、すでに触れたごとくである。もう一つ加えるならばローマの軍人 スを女子修道院の守護聖者として祀るよう懇願している。また五九八年タオルミナの教区の修道院はパトロンとし これを無視してキリスト教は発展し得なかった。むろん聖マリアについての歴史的な展開の過程にはローマ帝国 スコテス(Theodrus Sucotes)の伝記の中で悪霊を追い出すためにクリストフォ ローマにおいては聖アナスタシア教会の墓碑銘 ローマ の暦の中に、 クリストフォ (女神) あ

### 旦人伝承と表色

どを背景にしていると考えられる。 サムソン伝説につながり、ヘレニズムの側からいえば、 る。 あったと語っている。ここではアヌビス型伝説は消え、カナン出の人間であるとその出自の場所まで明らかにしてい に刺戟し合う関係にある。さきにあげたフォラギネの「黄金伝説」(Legenda Aurea) では、クリストフォルスは巨人で 的な過程をたどることが多い。その反対に宗教的な要因が新しい図像を造り出してゆく場合は当然ある。双方はつね である。新しい図像から新しい解釈が生れ、新しい解釈から芸術的表現の新しい発想が湧き出て、たえず一つの連鎖 が受け入れられはしたもののその後全く異った発想と発展を遂げていった。図像と宗教的意味内容は不即不離のもの は東方教会ギリシア・ロシア正教会全般に広まっていったが、ローマのカトリックにおいては一部分ではアヌビス型 クリストフォルスという聖者像は、さまざまの風貌を持って歴史の中に展開する。 カナンの出であることは、この聖者が旧約新約聖書を舞台にしており、しかも巨人であるとすれば、 ヘラクレスのような力を持つ英雄、オリオンのような巨人な エシプト・コプトのアヌビ 旧約聖書の ス型

イツ、 がある。ここに掲げた図はチロール地方のプスタータールの教会のクリストフォルス像である。 い巨人が幼児キリストを背負っている姿である。ここでは河を渡る主題よりもがっちり道を歩く歩き方にアクセント 教的布教伝道の聖職者たちである。スイス山中の村落にはじつに聖クリストフォルスの像が多い。しかも力強く逞し よいよ巨人像の明確な特色を示すに至った。文物を運ぶ担い手とは、山で働く荷役の人々、旅行者、商人、そして宗 ところでローマからミラノへ向い、 オーストリアの山地にある都市や村落には濃い髯を生やし、右手に棍棒(又は樹の幹)を持ち乱れた頭髪、 アルプスの山々を越えて中部ヨーロッパヘキリスト教が伝道されるにつれ、 (第三図)スイス、 ۴ 乃

### 守護聖者と図像の展開



第六図



第八図





第七図

今日のスイス人はこのヴィルデマンの

子孫であることを誇りにしている。

至は髪を長く垂らし、

ッパの山岳地帯、

森林に出没していた「野性人」(Wilde Mann) である。

スイスの伝説の中には、山にはいってこの「野性人」、あるいは、「山男

は 野性人に似ている。あるいはわれらの山男(山霊)と類似の存在であるという親近感からクリストフォルスを受け入 く走るといい、四つの手を用いるということから、猿と人間の混合した空想的なものとして表象する場合もあったら しい力を発揮する不気味な存在でもある。普通の人々は滅多に出合わないが、手指、足指は鉤爪のようなっていて早 (Thomas Immoos) 精霊)」(Bergmann) に出合った話が各地に残っている。 ŀ クリストフォルスを自分達の生活の根にある野性人の表象で受け入れたと思われる。さきに述べたチロー フォルス像は、 ほしいままにふるまうとか、衝動的自然性、力強さ荒々しさを意味する。スイス(ヨーロッパ)人は、おそらく 山岳が取り巻く大自然にあっては畏敬感をもって接すべき精霊が生きている。中高ドイツ語のヴィルト (Wild) ときに怪異な存在であったり強い力の持主であったり、人間を助けもするが、一旦怒らせるとおそろ キリスト教の何であるかを理解することによって生れたのではなく、自分達がつね日頃抱いている 氏は野 性人はスイスの自然そのものであるとはっきり 断言しておられる。 スイスのシュヴィーツ 出身の 司祭、トーマス、インモース 自然を人間化すれば山 ル のクリス

れていったのであろう。

かく受け入れることによって逆にクリストフォルス像もスイスの野性人・山男に近いものへ

聖クリストフォルスの研究家ローゼンフェルト

と変容していったのではあるまいか。

ミラノ地方の文化的影響下にある南アルプス地方において、

I

のクリストフォルス像の揺籃の地であったと考えてよいのではあるまいか。兎に角四千メートル、三千メー

のであろうと推定している。

この推定は妥当性が多い。

ただ南アルプスと限定せずとも、

広くスイス全体が新し

クリストフォルスの新しい図像の表現が生れた

(Rosenfeld)

は実証的に調査し

(山の

(12)

۲ \ П ル 聖クリストフォル の 1 Щ 岳を越え重い荷駄を負って南北の交流、 から北の ∄ ーロッパへと巡礼する巡礼者たちの守護聖者ともなっていたことも当然の成り行きである。 ス像は、 山男の姿に限りなく近付いていったのである。同時にこの聖者はヨ 流通に務めた山の 労働にたづさわった人々の 守護聖者となったと ] |-ッ パ から

苦行したといわれる。この場合、毛皮で身をおおい、手を合せ、 になって踊る。 聖女がまとっているのは毛皮ではなく、裸身の姿をあわれんで全身を髪毛でおおうたとか、はじめ動物のごとく毛で はじめミュンナーシュタット市のこの聖女の祭壇のために造られたものである。 は全くちがってあくまで、 て天上へと引き上げてゆく。 マグダレーナ像である。 極限において聖者像へ近付いてゆく。聖者たちは荒野や森へ赴いて祈り瞑想し、 喜乱舞し歌う。 か毛むくじやらの扮装をして棒を持つ野性人が踊る。この野性人は女の野性人、ヴィルデフラウ (Wilde Frau) とペア ップルク市で生涯を終えたティルマン・リーメン |月頃に各地の町や村でおこなわれる冬送り夏迎えのファスナット (Fasnat, Fastnacht) このような野性人はのちには文明化された人間の社会から逸脱した存在として理想化される。 夏の自然の精霊を呼び醒すために、 聖書のマグダラのマリア像は苦行者のエジプトのマリアと同一視され、 聖なる崇高なるものへ向う苦行の聖者となっている。 その時の姿はまさにこのウィルデマンやウィルデフラウと同じである。 人間の自然の元の姿ともいうべき野性人に戻って奇声をあげ、 シュナイダーの 神の声を聴こうとする。これを天使たちが支え扶け 「聖マグダレーナ像」である。 しかしこの造型が完成した頃には、 ここに掲げた彫刻は中世後期のヴ 神の声を聴く。 の行事には、 その典型の一つは聖 伝承の上では荒野で (第七図) しかし精神内容 毛皮をかむる この像は そして 狂

犬で表現されたあの獣性から脱却、

(Metamorphosis) して戦士へとなってゆくエジプト・コプトの 宗教的心意はかすかながらヨーロッパにおいても 残っ

おおわれていたが、信仰が深まるにつれて人間らしい顔や手足が見えてきたという解釈や伝説も生れてきたようであ

このような女性像に比肩し得る男性像は聖クリストフォルスであろう。

狩猟の神として崇拝されてきたが、この神の祭儀からキリスト教の守護聖者の祭へ移行はきわめて自然に行われたら 楽と運ぶ力を持っている神である。ヴォーダン (Wodan, 北欧のオーディンと同じ主神) とならんでドナールは農耕、 で願われたものの中から、ヨーロッパ人に適わしいクリストフォルス像がじょじょに形成され最終的には幼児キリス リストフォルスは熱烈に喜び迎えられたようである。長い間に修道会の修道士の間に瞑想され、又山で働く庶民の中 しい。力を求め、 との関係も無視できない。雷神ドナール(Donar)も巨人として表象され、赤い髪をし、強い腕や足で人間や神々を楽 のにたいし、 やさしく思慮深い聖者像となっている。(第四図)ギリシア・ローマ(ゲルマン)では、神々や精霊の変身が語られる トを背負い、 キリスト教においてはつねに信仰帰依が存在を変えるという思考が貫いているとわたしは考えている。 危急の死の誓いを立てた聖者像に定着していった。フライブルク市のミュンスターのステンドグラスは 生命力溢れるものを喜び、力に最高の価値を置くゲルマン・ヨーロッパ的な心情においては、 聖ク

# (三) クリストフォルスの銘文と図像の意義

伝説としては単調であるが、

精神の強靱さがある。

ストフォルス像は、 発展を遂げたものと見ることができる。 獣性の犬で表象する「呪われたる者」が信仰を持つことによって、真の人間となってゆくという東方教会の聖クリ さらにヨーロッパでの幼児キリストを背負うクリストフォルス像は、次元的にもさらに新しい飛躍的な エシプトのアヌビス的存在にたいし新しい解釈を加えることによって、 別な展開をなすに至った

(14)

ている。巨人クリストフォルスは、巨人的表象以外に野性人的表象が加わってゆく。このことは先行のゲルマン宗教

庭師、

果樹栽培に従事する者、

農民、

果樹取引きの商人、幼児キリストを背負ったという伝説により、

のあったことは疑うべきではないにしても、 んで誓った言葉については、 中世半ば過ぎと見てよいのではないか。 ラギネの「黄金伝説」 全く沈黙している。 の中ではこの聖者の殉教の苦難のかずかずを叙述してはいるが、 **救難にともなう諸種の誓いや祈りが宗教的思惟の中にはっきりしてくる** クリストフォルスに、早くから守護の働き、 悩める人間を救う要素 救難聖者として死に臨

守護聖者と図像の展開 般の人々に必要であった。かつては讃美歌を司祭、助祭、神父などが歌い、庶民はこれに合せて手拍子を打つ程度で 奇蹟により、 師 るに当って、悪魔(悪霊、 あったことが、村の古い記録に残っている。 述べたようなさまざまな危険は庶民の生活では絶えず直面せざるを得なかった。 に庶民の間に渗透しつつあり、王侯、貴族、 なる伝説と代願の誓いを持っている。 ったという。したがってこの聖女は臨終の守護をするのみならず、さらに鉱山で働く人々の守護聖者として崇拝され を遂げた聖バルバラは、 とくに十四人の救難聖者が選ばれるようになったことは、 騎士 巡礼者、旅行者、現代では交通事業にたづさわる人々、棕梠の杖を持ち、一時に花を咲かせ実を結ばせたという (Legenda) は、 (軍人) の守護を司る聖ゲオルク、 荷物を運び、 広く深く受け入れられた。救難聖者は各々その役割に応じて誓いを示した。うら若くして殉教 斬首の刑を受けるにあたり、死に臨む人々に安らかな想い、恵みを与えてくれるようにと祈 漁撈をいとなむ人々にとっては、祈りを捧げ、讃美歌を歌うゆとりは乏しい。また今までに 病魔を含む)、雹、悪い天候、落雷、 聖クリストフォルスの守護を仰ぐ職業はじつに多い。 火災から人々を防ぐ聖フロリアン等々聖者はかならず守護すべき契機と 現代の文化の状態で推測するのは禁物である。やがて救難聖者が殉教す 司教、領主のものだけでなくなりつつあった。畑を耕し、 当時の宗教の状況の一端をうかがわしめる。 嵐 旱 魃から人間を守るようにと誓いを立てたとい キリスト神に代願する守護聖者が一 船員、 荷物運搬人、 森林を伐採し、 宗教は次第

像がつくられ、いつでもどこでも見ることができるようにしているのは、多くの庶民の切実な宗教的な願いに応じて ことができる存在といわれるようになった。さらに突然の死や災いから守る聖者として巨大なクリストフォルスの図 べる存在となっていった。その重要なモメントはこの聖者を朝「見つめること」によって、夕方まで生命を無事保つ あることはいうまでもない。本論に戻すとこの聖クリストフォルスはヨーロッパにおいて中世後期から近世にかけて 橋の安全堅固を聖者に祈る意味がある。城(要塞)などの壁画にも大きく画れている場合も多く、個人的な住宅にも 物業のツンフトまで加わっている。また橋にこの聖者像が多いのは、橋は元来人馬を渡す目的があるとともに、この 子供及び妊婦の守護聖者ともなっている。その他力仕事に従事する建築、石工、土木関係、さらに製本、帽子製造染 の大きな変動に際し民俗的な聖者となり、時と処を選ばず、日常の仕事に従事する人々に身近かに敷いの手をさしの

の焦点として全キリスト教の世界観、存在観を凝縮するものであるともいえる。 クリストフォルスの姿(図像)を見つめるならば、たとえ一瞬であろうとも、恩寵に出合うというテーマは、 信仰

配慮していったからである。

その日いかなる悪いことに出合わない。(g) 型クリストフォルスを毎日見つめる者は

その日悪い死にあうことはない。(空)画かれた聖クリストフォルスを見つめる者は

み給え!」とか、「アヴェ 像を見つめることによって守護と恵みを得ようとする単純な行為に自己の信仰の道を托す。 人、あるいは荷物を運搬する人夫たちにとって、危険を避けるための短かい祈りとともに、 とっては長い祈りよりも、 にも見られる共通の現象である。しかし他方では、祈りは短かくなり、「神の子キリストわれを憐み給え!」「主よ憐 を持つものとなっていった。また修道院などでは、長い瞑想、観想に修道士たちは没入した。このことは他の諸宗教 めて強調しているという点ではすべて共通している。キリスト教においても神やキリスト、聖母マリアにたいして長 い祈りの言葉があり、後世になるにしたがって壮重になり、二重、三重に祈りの言葉が繰返され、典礼としての重み このような語句は、 時代や地域によって多少異る表現をしているが、聖なる画像を「見つめる」行為の意味をつと マリア!」とかが唱えられるようになる。 農耕牧畜、 手仕事などに従事している庶民に 短かい「切実な祈り」(Stoßgebet) が現実に適わしい。一日の厳しい山仕事、 聖クリストフォ 手仕事の人 ルスの図

偉大なるクリストフよ

あらゆる危険よりわれらを救い給え。

この祈りはフランケン地方の十四救難聖者の巡礼に際して唱えるものの一つである。つぎの代願取りなしの祈りも

今迄のべてきたものの単純化された表現である。

あなたの殉教のほまれにより

神にたいするあなたの代願はどこにあっても助けとなります。(ヒン)

遠く旅に出掛け、巡礼に赴くときにもつぎのような短い祈りが行われる、

信頼して道をゆけ。 (3)

会、祭壇に安置されている聖者像はたんに観るため、飾るためのものではなくて、祈りや瞑想にはいるためのもので を見つめること、 凝視は凝念につながり、 黙想にはいる。 いわゆる Andacht-Bild は黙想のための像を意味し、 教 このような聖者の図像を見つめての祈りは、同時に内面において心を集中し聖者を想ひ、祈ることでもある。聖者

多くの病気、迫る饑餓、悪しき病いを追い出し給えあなたによって吉き兆しが与えられ、(1)

る黙想画 (Andacht-bild)につぎのような銘文が誌されているものがある。 らに季節に食べる大きな林檎、杏を与えたまえ」、というような祈りもある。また幼児キリストを肩にして流れを渡 これはウォルムスのドームに誌されたものである。祈願の内容はさまざまであり、果樹栽培園主や農家では「われ

聖なる御方の重味が

わたし自身もまたこの方に運ばれながら。お、軽やかに喜ばしくわたしは彼を運ぶわたしの肩を押さえつけることはない

ら自動車トラック、 の聖者としての聖クリストフォルスの祝福が毎年七月二十五日にさかんにおこなわれる。この日には遠近の町や村か 持って奉納していると司祭アルヌルフ(H. Arnulf)氏は語っていた。ここでは現代になってあらたに起った交通守護 挽かせている間にころび、 いは子供と母親の健康、 ルスベルクの聖クリストフ教会には、この聖者に献げた奉納画(Votivbild)がかかげられている、二頭の馬に鋤を このように思索、 トラクター、馬、牛、羊などが沢山教会のもとに集ってきて、聖者の祝福を受けるのである。 瞑想の中から生れたようなものもある。さきに挙げたミユンヘン北郊オーバーバィエ 生長を祈る農民の奉納画などもあり、出産、病気その他事あるごとに現在も奉納画を村人が 危らく助かった感謝の画で、右手に幼児を肩にしたクリストフォルスを画いている。 ル ンのエ ある 1

## 鉱山の救難聖者バルバラ

ぐようになった。この聖女はクリスマスを迎えるためのアドヴェント期に、 関心が集っている。 人間にとって万が一の危急の災害はもっとも痛切な出来事として感じているため守護聖者はとくにこの救難聖者に 前に少しくふれた聖女バルバラは庶民の生活の中では、とくに鉱山で働く人々から篤い守護を仰 春にさきがけてゲルマンの女神や精霊に

占ったり願をかけたりする習俗がある。だが鉱山ではこの日熱狂的なバルバラの祭がおこなわれる。その時坑夫たち 代るキリスト教の女性的聖性を示す存在として祝われている。 十二月四日はこの聖女の祭の日である。「バルバラの 枝「(Barbara Zweige) といって桜桃、杏、れんぎようの枝を切って壺に挿し、クリスマスの日に咲く花を見て豊凶を

のさまざまの歌が歌われるが、ここではとくに聖女にたいする祈りの歌をとり上げてみたい。

危険にあるすべての坑夫の守護の聖女よ、おゝ聖バルバラよ! 聖バルバラよ!

聖バルバラよ「ガスの爆発から、われらを守り、われらを守り給え

火がおそうとき、われらを守って下さい、われらの救い手となって下さい

大地がわれらをかこむとき、かばって下さい、

岩が裂けるとき、われらを支えて下さい、

水が溢れ出るとき、われらをおおって下さい、

道に迷うとき、われらを導いて下さい、

われらをお守り下さい、聖バルバラよ! (B) 最後の戦いにおいてわれらの側に立って下さい、

(20)

### 守護聖者と図像の展開

貴女の助けがたえずわたしにとどまりますように

悪い敵をわたしから追い出し、

魂が肉体を離れるとき、

神のもとで多くを受けつぐことができますように 神の恩寵の中でわたしが死ねるよう 聖バルバラよ、わたしは身も心も貴女に信頼を寄せています。 わたしの終りにあたり、聖なる秘蹟を受けられるよう助けて下さい、 生におけると同じように死においても 聖バルバラよ、気高き花嫁 最後の苦難にわたしを助けて下さい! ア地方の鉱山で歌われている民謡である。 聖バルバラよ!

これは広く各地の鉱山で歌われている簡略化された「鉱夫の祈り」(Knappengebet)である。つぎはオーバーシレシ

21 (21)

天国へ魂を導いて下さい! 地獄の苦しみから心を守り

には清らかさと敬虔な想いがこもっており、まさに鉱山その他で真剣に働く人々の心情に相通ずるものがある。 も「突然の死」(jähen Tod)から守ってほしいと祈っている。 聖バルバラは図像学では右手にホスティエ(Hostie) 悩を背負い、 ことがある。 においては特定の芸術家の強い表現力によって突如高い芸術的境地に到達し、それが新たに宗教的情念を覚醒させる にはリーメンシュナイダーの聖バルバラ像の作品がある。ホスティエの杯を手にささげ、遠くを見つめている顔立ち 入れた杯を持っている。(あるいは殉教の印である棕梠の枝や塔を捧げている場合もある)。ミュンヘンの国立美術館 あげて下さい!災いのときには父のそばにいて下さい。突然の死から父を守って下さい!」と祈る歌もある。子供で 嫁」、「われらの女王」とも呼ばれている。鉱夫の子供の祈りの歌に、「聖バルバラ様、毎夜坑内にいる父と一緒にいて 必要であると確信するのが、キリスト教である。聖バルバラは聖母マリアを讃えるのと同じような「清き処女」、「花 りや愛情を象徴する女性的な宗教心理を象徴しているのであろう。地下の坑区にあっても、なお最後の秘蹟は絶対に リストフォルスその他も当然いるのであるが、鉱山では何故かこの聖女の崇拝が熱烈である。クリストフォルスが苦 深い坑道を通って地下で働く人々は、たえずせまる危険を感じつつ、バルバラに祈る。守護聖者は他にもおり、 力強い男性的な宗教意識を示しているとすれば、バルバラはマリアやアンナとともに、やさしいいたわ しかし信仰にあっては図像はかならずしも芸術的に優れていることを必要としない。図像が表わしてい

て現代は分解し、芸術も貧弱になった。宗教が聖者の伝説の文学性、情念性を排除したとき、痩せ細っていった。宗 み出した情熱は、本来何であったかを改めて考察する必要がある。文化の各分野が自己の存在を主張することによっ に社会的な一、二の要因を見出すだけで納得してしまう傾向もなくはない。 かつての聖者の「伝説」(Legenda) を創 ることが歴史的に実証されておれば、正しいという安易さで終ってしまう場合が多い。ある生起した宗教現象の背景 にあって宗教自身さえも歴史性を重んずる実証的態度を現代はずっと求めてきた。聖書そのものにも厳しく求めてい 分裂対立し、自己をさいなみ人間や文化を嘲弄するシニックなものと変ってゆく場合が多い。文化の歴史の潮流の中 源泉であり、母胎であるが、一旦そこを出てしまった美術は、純粋に自己の存在を主張し、自立したと思った刹那! トフォルスを見つめるのとは全く異った態度で図像に接している。祈りと瞑想の中に生きる図像は、芸術を創み出す る宗教的意味や象徴がまず前提条件であり、自己の内面に宿し、これを想い浮べることにある。芸術的に優れていな 教の持つ本来の力は、実存や文化にたいするその綜合力であったはずである。 いから拝まないという態度はあり得ない。ところが現代の美術史的な立場での「観照」は今迄述べたような聖クリス 中世を豊かに彩っていた守護聖者にたいしても当然あてはまる。ただ聖者の墳墓があり、レリキユが遣ってい

- î Christophori faciem die quacumque tueris, Illa nempe die morte mala non monieris
- 2 Christophori sancti speciem quicumque tuetur, Illo nempe die nullo languore tenetur.
- 3 この木版画はボーデン湖のブツクスハイム(Buxheim)修道院からのもの、一四二三年製作。年代としてもっとも古い。
- 4 ロマン・ロランの長篇小説「ジヤン・クリストフ」の初版(一九〇四年二月九一二年十月)の各冊には、

文と同じように、「いかなる日もクリストフの顔を眺めよ、

の銘は、著者のひそかな希願を表現したもので、シャン・クリストフが著者にとってと同様に読者にとっても、苦難を通

その日汝は悪しき死を死せざるべし」を扉に戴せていた。 23

周囲の装飾

(24)

- じてのよき伴侶であり案内人であらんことを、祈ったものである。」(豊島与志雄訳 「改訳について」[序言] 岩波文庫)。
- このようにロランは自己の理想的人間像をえがくにあたり、この聖者を元型としている。

この写真は聖クリストフ教会の中央祭壇の像である。一六○○年代の古い像は教会の左手に安置されている。

6 「治癒神イエスの誕生」(山形孝夫著 小学館)

はクリスマスのためで、普段ははずされている。

5

- 7 「ヨーロッパの祭と伝承」(植田重雄著 早大出版部)
- 8 「神秘の芸術リーメンシュナイダーの世界」(植田重雄著
- 9 Wer St. Chrietferum alle tag frü ansicht... Der fer dtt desselben tags in Rainen siechtagen nicht. Handschrift des Karlsruhes Landes-bibliothek, St. Georg LXX, 15 Ih,
- 10 Stiftsbibliothek von St. Florian XI 350, 15 lh. (9)、(10) は、(1) (2)と全く同じ内容であるが、前掲の語句はラテ Welcher mensch ansiecht sand Cristof gemalten, Der ist des tags vor ain pösen tod pehalten. Handschrift der 十五世紀になると自国語で表現するようになってゆくことを示す。 **ン語、これは中世ドイツ語である。というちがいである。当時の一般庶民にとってラテン語の方が有難く感じた。しかし**
- großer Christoph uns errette Aus aller Gefährlichkeit.
- 12 Holl)のこの聖者の讃歌の一節である。 Dein pitt gen gott hilff hier und dortt vmb deiner martter ere. これは、一五二四年、ヴァレンティンホル(Valentin
- 13 Schau den Christphorus an und dann geh sicher des Weges (Mira a San Cristóbal, Y marcha despues seguro.)
- 14 Per te strena datur, morbi genus omne fugatur. Atra fames, pestis, Christi Christophore testis. ウォルムスのドー ムにある銘文である。
- 15 Die Schultes drückt mir nicht

Der Bürde heiliges gewicht.

O leicht u: freudig trag' ich ihn,

Von dem ich selbst getragen bin.

<u>16</u> Schütze uns, schütz uns, schütze uns, St. Barbaral Bei schlagend Wetter. sei unse Erretter Wenn Felsen spalten, Wollst uns erhalten, Wenn Flammen wüten, Wollst uns behüten, Wollest uns schirmen, Will Erd uns betten Wollst uns erretten, Schütze uns, schütze uns, St. Barbara! Steh uns zur Seite. Wollest uns führen, Wenn Fluten stürmen Im letzten Streite Wenn wir verirren,

<u>17</u> Sankt Barbara, du edle Braut, St. Barbara これはケンメルマン(August Kemmermann)による短かい祈り」(Knappengebet)の形を藉りた鉱山の歌である。 Sowohl im Leben als im Tod, Mein Leib und Seel sei dir vertraut, St. Barbara, Empfang das heilige Sakrament! Hilf, darz ich vor meinem End. Komm mir zu Hilfe in letzter Not. Bei Gott mir nur so viel erwerb,

Mit deiner Hilfs tets bei mir bleib. Den bäsen Feind weit von mir treib Daß ich in seiner gnad absterb

Christophorus, L. Küppers: Barbara Heilige in Bild u. Legende 1968, Bongers Recklinghausen. Einführung in die Ikonographie des mittel-alterlichen Kunst in Deutschland. E.W. Mick: G. Benker: Christophorus, Patron der Schiffer, Fuhrleute un Kraftfahrer, München, 1975. B, Hahn-Waernle: Christophorus in der Schweiz Basel. 1972. H.F, Rosenfeld: Der Hl. Christphorus. Seine Verehrung und Seine Legende. 1937. Jacobus de Voragine, Legenda. aurea übers. von R. Benz Heidelberg 1965 (5. Aufl), H. Appuhns Und führ sie in den Himmel ein Behüt sie vor der Höllenpein So nimm sie auf in deine Hand. Wenn sich die Seel vom Leibe trennt,

# 絵画における光と気

――立体による世界の表現と虚実による世界の表現――

住田良仁

**<論文要旨>** 虚実、 すべき世界の観方が異っていたからである。プラトンは宇宙を比例に本づいて組み立てられた立体的構築物と見做し、新プラ の離合集散から生じるのである。かくして伝統的西洋絵画は立体の構築と明暗の微妙を追い、中国・日本の伝統的絵画は陰陽 え、それが現実世界においては陰 - 陽又は虚 - 実、二様の現れ方をするとした。『荘子』によれば、 トン主義者は、 宇宙を明から暗への光の階層から成るものと考えた。 他方、 中国の思想家は、 宇宙を貫くものとして気を考 方は画面に画かれぬ部分を残す。 と光の強弱を美としたが、中国・日本の伝統的画人は図様と余白との対比を妙とする。一方は画面の隅々まで立体に充ち、他 「天然」に依るとした。両者共「あるがままの世界」を写そうとし、しかし全く異なる表現様式を生んだのである。それは写 即ち図様と余白との緊密な対照の面白さを求める。 西洋絵画と、中国・日本の絵画との麦現上の相違はどこから来たのかであろうか。ルネッサンスの画家は浮上り ルネッサンスの画人は"naturale"を合言葉とし、九世紀中国の一画人は画を人為ではなく 宇宙の現象はこれら二気

ヘキーワード〉 浮上り 光 立体 図様と余白 気 陰陽・虚実

27 (27)

り、後者はモノが欠けて空白に充ち、装飾的・平面的である。 がなく、ただ金地の空間が広がっているのみである。つまり、 前者は、 の群像図であり、 紀後半、後者は十七世紀前半に画かれた。レオナルドの画は、 母』(ルーヴル美術館)、もら一つは俵屋宗達(生歿年不詳)の『風神雷神図屛風』(建仁寺)である。 て疾駆している風神とが向かい合って画かれている。しかしそこには、太鼓と風袋と二神を乗せる雲を除いてはモノ まで重なり合って続いている。後者は、画面の左右上寄りに四肢を怒らせて太鼓を打ち叩いている雷神と、 今ここに高名な二つの画がある。一つはレオナルド・ダ・ヴィンチ 中心になる人物群の他に、周囲の岩や草木が画面の隅から隅まで細かく画きこまれ、人物像の背後遥か遠く 宗達の画は、明るい金地に肥痩のある骨太な線と、明確な色彩で画かれた雷神と風神の図である。 岩窟の暗がりの中に幽かな光を浴びて佇んでいる四人 前者は隅から隅までモノに充ち、 写実的立体的であ (Leonardo da Vinci, 1452-1519) 前者は十五世 の『岩窟の聖

たピカソでさえ、その後で必ず立体的表現の常識に周期的に回帰したし、合理主義に叛旗を翻したシュールレアリス 表現形式の大前提ではなくなったが、それでもなお常識の世界では依然として継承されている。 や他ジャンルの芸術に触発されて起った抽象絵画運動によって「写実」が否定されて、それは今や表向きには絵画的 きた。それはルネッサンス期に特に洗練され、以来、西洋絵画の伝統となった。二十世紀に入り、 に示す典型的作品である。「浮上り」或は立体的表現は、 古代ギリシャ以来、 さて、レオナルドは「浮上り」を最も意識し、それを見事に表現した画家であった。『岩窟の聖母』 西洋では極く当然の表現様式とされて 非常識たらんと志し 他文明の絵画彫刻 はそれを如実

(28)

白による画面構成が求められてきたのか。

ムですら、遠近法的立体表現にこだわっているのである。

デッサンが課された。学生達は「面で画け」と口をすっぱくして教えられるが、面で画くとは立体的に画くことを意 日本においても明治以後、立体的に描写することが美術学校の教育における基本として取り入れられ、学生に石膏

味する。こうして今や日本にも立体的絵画が定着しているのである。

ノ以外に如何なる背景も画かれていないのである。六朝期に生まれた山水画は、八世紀頃、水墨画という平面的線描 漢墓から出土した帛画には、既にそれを窺わせるものがあるが、六朝時代、四世紀の顧愷之の画は、 宗達に見られるモノと空間(又は余白)から成る平面的線描の絵画は、 その起源を中国にもつ。 人物と僅かなモ 前二世 紀

筆線が残り、特に雲烟靄霞として画かれぬ部分が存したのである。 **画から脱して、遠小近大、** 遠淡近濃を意識した、西洋とは異る立体的絵画を生み出した。しかしそこには依然として

成を創り出す。大きな余白空間と、非対称的に配置された図様との動的構成。光琳はこれを更に図案化し、この様式 (水墨画)と和画を結びつけて新しい画法を創めたが、十七世紀、宗達はそれを継承し、狩野派にない新しい画 これら二つの系譜の画法は、 日本にも伝わり、そこで中国にはない独自の変化を遂げた。十六世紀、 狩野 派は漢画

が江戸時代の日本絵画の一つの大きな流れとなった。

『岩窟の聖母』では、 りで問われたことが殆どなかったように思われるからである。ここで問うのは次のようなことである。 に主として美術史の立場からなされてきた。にもかかわらずここにその問いを蒸し返すのは、それが世界観との関わ ところで、これら二つの伝統的画法の相違はどこから来ているのであろうか。これまでにも、このような問 余白のない立体構成がひたすら追求されたのか、他方何故、『風神雷神図屛風』では、 即ち、 図様と余 何故、 いが

代にもなかった程の三次元的奥行きを実際の画面に与えたのは、マサッチョ (Masaccio, Tommaso Guidi, 1401—1428?) 1404-1472) であった。 を理解するために、アルベルティの画論をみておこう。 そのような理論書を計画し、多くのメモを残した。そこでレオナルドの画がどのような理論のもとに制作されたのか である。 そしてこの描法を理論化して当時の画家に大きな影響を与えたのは、 アルベルティ(Leon Battista Alberti, レオナルドの生きたルネッサンス期、 (Filippo Brunelleschi, 1377?—1446) は写実画にとって画期をなした透視画法を発明したが、それに基づき古典古 レオナルドはアルベルティの『画論』における理論を実際の作品に生かし、 絵画の二大原則は「古代」と「写実」 naturale (自然的) であった。 ブルネレ また自分自身も

なく、長さと幅によって認識される立体の外側である。と定義される。 る。彼の画論はエウクレイデスに従って点・線・面の定義から始まる。このうちで面 (Superficies) とは、奥行きでは ルベティの『画論』(De pictura, 1435) は三巻から成る。 そのうちで立体表現に関する巻は、 第一、 第二巻であ

は他のいかなる次元をも、視覚によって把握する」。 異る二点間の面上の空間、 は光線の作用によって物のイメージが感覚に刻まれるからである。これらの光線は、目と見られた面の間に拡がって さて面自体に変化がなくても、位置と光の変化により、その様相が変る。面は視的光線によって測られるが、それ 或る光線は面の輪郭に達し、全ての量を測る。それを、 とされる。「我々はこれら外部光線を用いて、上下の高さ、左右の幅、遠近の奥行き、或い アルベルティは外部光線とよぶ。量とは、 輪郭上の相

は

まざまな三角形をした量の角が出会うのである」。 立体が複数の面で覆われているからには、 全ての観察された物体(^) の底辺は見られる面であり、辺は我々が外的とよんだ視的光線である。ピラミッドの頂点は眼の中にあり、そこでさ 辺から上に伸びた全ての直線が同一点で交る一種の引き延ばされた立体 (figura corporis oblongi) である。ピラミッド の量は、視点からの光線によって抱かれている面と同じ数だけの小ピラミッドを含む一大ピラミッドを作るであろう。 ここから、アルベルティは外部光線による光のピラミッド (pyramis radiosa) の概念を語る。「ピラミッドとは、底

に表現された、 故に絵画とは、 視的ピラミッドの断面 (intercisio pyramidis visivae) である。 一定の距離において、固定した光の位置と中心に応じて、線と色とにより与えられた面に巧み

ラインの位置と境界が画面に簡単に固定され、ヴェールの平面に丸く浮き上った対象が見られる。 法を測って画くのである。視的ピラミッドは方眼を透して対象に屈く。かくして対象は同じ面を見せてくれ、アウト 用具を使うことを提案する。つまり、四角い枠組の中に太目の糸で多くの方眼を作り、これを透して対象の輪郭の寸 ところで、アルベルティによれば、面を区別するのは光と陰である。球面や凹面は、方眼を透して見れば、さまざ アルベルティにとって、画は先ず幾何学、つまり知性の問題であり、次に、手による表現の問題となる。 面の外縁を囲む線、 即ち輪郭を画くとき、アルベルティはヴェール、彼の用語では断面(intercisio)とよぶ

として扱う。面が暗から明へと除々に移っている場合は、暗と明の中間に一本、線を入れる。アルベルティが云うに 面がぴたりと合い、角張らないで光が除々に陰に移っている顔こそ美しく好もしい顔である。

まな光と陰の断片で幾つかの面に区分されているのが見てとれる。光と陰によって区分された個々の部分は単独の面

tia)が生まれるのだが、それを人々は美 (pulchritudo) とよぶのである。 作品の根本要素は面である。……面の組立てから人体における優雅な調和(concinnitas)と魅力 (gra

のように浮き上って見えるのであり、この浮上り(prominens)こそ賞讃されるべきことである、とされた。 面は明暗によって区分されるが、その光と陰を表現する色彩は白色と黒色である。白と黒の結合によって画は彫刻

によれば、画は神聖な「学」(scientia)である。 学としての画の原理は、 点・線・面・立体であり、 学を構成する項 レオナルドは、以上のようなアルベルティの画論の影響の下に、幾何学的画論をその手記の中に残している。 (6)

目は、手稿によって相違はあるが、基本的には、立体・光・色彩・遠近・解剖学(肉体の運動)であった。

は何か、 りも立派な手の業 (operatione) が生まれてくる。 e quieta) とは何か、を定める。これらは手を忠わすことなく、知性によってのみ (solo colla mente) る。そしてこれらが思索者の知性の中に存する絵画学となる。そしてそこから、それに先立つ思索あるいは学よ 学問的で真実の絵画原理は、先ず陰になっている立体とは何か、根本的な陰・派生的な陰とは何か、明るさと 即ち闇・光 (luce)・色彩・立体 (corpo)・形・位置・遠近 (remotione e propinquita)・運動と静止 (moto

によれば、それは眼のはたらきに関する知識であり、そのはたらきは、眼前にある対象の形と色とを、目を頂点とし 先ず透視画法 (prospettiva) とは、二次元の画面に目の性質を利用して三次元の世界を再現する法である。レオナルド これら絵画学の諸部分は、透視画法、光学・解剖学の三つにまとめられる。透視画法と光学にのみ関して云えば、

て ピラミッド状に受けとることである。画とは、 先ず第一に、 幾何学の援けを受けて平面的画面にあたかも奥行き

があるかの如き錯覚を与える方法であった。

すべての物体は光と陰に包まれており、光の明暗によってその物体の立体的輪郭が決まる。 や物に「浮上り」が生じ、 丸みを帯びて見えるのは、 次に光について云えば、 それが画に最大の魅力を与える。 それらのもつ面における光の強弱の巧みな表現による。光と陰の微妙な描写によって、人 彼ほど光の性質を観察実験し、それを多くの手記と図に書き留めた画 画において肉体や物体が 家は な さて、

のである。 では微かな光で。そしてこのような光と陰の表現と強調とによって、顔は大いなる美 (assai di bellezza) を得る る。 ために陰になっている顔の暗い部分が見え、また空の輝きから来る明るさに映えている顔の明るい部分が見え 光と陰の最大の魅力は、 この光と影の強調から、 暗い家の扉の前に坐っている人々の顔に見出せる。 顔は非常に浮上る (il uiso ha gran rileuo)。 明るい部分では幽かな陰で。 観察者の眼には、 家屋 の 暗い部分 一暗がりの

立体と光に対する強度の関心を思うと、そこに世界観の相違を感じざるを得ない。そこで次に、思想史の中で立体と と遠近の意識がある。しかしそれは山水図にとって第一義的なものではなかった。 的なるもの」と「光」に対する、 奥行きを創り出すことが、画の最大の魅力であった。これが所謂「写実」(naturale) の意味である。 以上見てきたように、アルベルティにおいても、 中国や日本には見られぬ強い執着がある。水墨による山水図にも、 レオナルドにおいても、 光の強弱による立体の浮上り又は画面の ルネッサンスの画人又は画論家の 明暗による立体 ここには 「立体

### $\equiv$

宇宙は比例という絆によって結合された立体の合成体である。 画」(σκιāγρăφία)を、 は、近くで見ると無限の多として現れるが、離れたところにいる者にとっては一体をなしているように見える「陰影 思われる最も早い時期が、又プラトンの時代であった。というのは、『パルメニデス』や 『国家』の中で、プラトン イデス自身は、プラトン(Platōn, 427 B.C.—347 B.C.)から正多面体の理論を得ている。 そして立体的画法があったと プラトンは立体画にはこのように否定的であったが、宇宙については立体を肯定した。『ティマイオス』 によれば アルベルティやレオナルドの画論は前三〇〇年頃のエウクレイデス (Eukleidēs) に手本を仰いでいるが、エウクレ 我々の本性に備わる弱点を利用することで我々をごまかす術だ、とけなしているからである。

べたような数にして四つのものを材料にして、この宇宙の身体は、比例を通じて整合されて生み出され、またそ ました。つまり、火対空気が空気対水に等しく、また空気対水が水対土に等しいように仕上げたのでして、こう なわけで、神は、火と土の中間に水と空気を置き、そして、それらが互いに、できるだけ比例するように仕上げ の場合は、けっして一つの中項がではなく、いつも二つの中項がこれらを結び合わせるのです。まさにこのよう して可視的で可触的な宇宙を、結び合わせ、構築したのでした。そして以上のような理由によって、また以上述 ……実際には、立体的なものであるのが、宇宙の当然のあり方でなくてはならなかったのですし、また、 片と注釈書とから、

のところから親和力を得た……のでした。

せから、 た生きものであるようにという神の意図から、中心から端までの距離がどこも等しい球形に作られた、という。 性質をもつ。こうして先ず正四面体ができ、次いで正八面体、正二十面体、正六面体と、立体が構成され、 ている。 遥か時代を下って十二世紀、 宇宙を作る材料としての土・火・空気・水は、 それらが比によって結合し、万物が作られる。宇宙は、そのようなものから成る最大限に完成して全体性をもっ 第一から第四の正多面体に、火・空気・水・土が夫々配分される。このような正多面体が宇宙の構成要素であ 一つの正三角形が生じ、これが四つ結びついて立体角を作り、これが四つ組合わされると、最初の立体がで この立体は、己れに外接する球全体を、互いに面積が等しく、 面のうち平面は、三角形を要素として成り立っている。 数学を接用して、創造された世界とその製作者とを解明せんとした。彼がその一員であるシャ シャルトルのティエリ 物体である。 (Thierry de Chartres, ?-1150) tt 物体は奥行き (βáθos) 斜辺が短辺の二倍の長さをもつ不等辺三角形の組合 かつ互いに相似した諸部分に配分するという をもち、奥行きは面に囲まれ この『ティ マイオス』 夫々の理 の断

とコンパスを使って、 築家たる神の模倣をする弟子であり、彼らの造るカテドラルは、立体的構造をもった宇宙の聖なる模写であった。 光について云えば、 ル学派にとって、神学とは幾何学であった。宇宙は、建築家としての神が、比例による設計図にもとづいて、定規(5) 四つの始原的立体から成る諸々の物体を建築材料として構築した神殿である。 古代ギリシャでは、 プラトンが 『国家』で比喩として光を語っているが、三世紀になって、

新プラトン派がそれを形而上学に変えた。(1) プロティノス (Plōtinos, 204-269) によれば、 自己自身たる「かのもの」

の」は、光を知性界に与え、魂のうちにある美のロゴスは、その、より巨大な光から受けた光を魂に与える。霊魂は (kreevos) は、知性的な光明に満たされて、 光り輝く自己自身であり、 光そのものとなる。 光そのものたる「かのも(sz)

常に照らされ、常に光を保持し、更に光を下位の物質世界に与え、物質世界はこの光によって養われる。(宮)

であり、被造物は神の光を証明する個々の光である。 注ぐ。人間は、被造物に浴びせられている光によって、光の源、目に見えぬ神の事物を理解する。創造は照明の行為 という序列をつくった。神は原型的光(αρχίφωτου)であり、その統合的光を、万物に、それらの受容能力に従って 文書の作者は、一者から知性へ、知性から霊魂へとつながる精神的序列を、キリスト教に適用して、神―天使―人間 真の光ありて、世にきたれり。」 に見られる光の思想と、新プラトン主義とを総合した文書として有名である。 この 五世紀前後の『ディオニュシオス偽書』(beodo-Acoōocos)は、『新約聖書』「ヨハネ伝」の「もろもろの人をてらす

又聖なる象徴から天上的位階の最初の源へと、導かれるのである。 (4) と瞑想へ向けられることはない……。……かくして我々は、感覚しうるものを通して知性で理解しうるものへ、 を非物的照明の姿と見做して、それにふさわしい物質的導きを利用しないなら、決して天上の位階の霊的な表現 視覚的美を、隠された美の影像と見做し、甘い香りを霊的施し物の象徴と見做し、この世の光

あり、知的光は真の光のイメージである。こうして改造された修道院附属聖堂の主扉は金メッキされ、銘が刻まれた。 その偽書のラテン訳を読み、それを聖堂の改造の為の理論的基盤とした。目に見得る物質的光は知的光のイメージで 十二世紀、 聖ディオニュシオスの骨が納められているサンドニ修道院の院長シュジェール(Suger, 1081—1151)は、

に変り、内部は神の家さながら光で充満した。光の立体構造物ゴシック建築は、こうして誕生したのである。 かれたが、それらを更に燦かせたのは、新たに考案されたバラ窓や高窓のステンドグラスであった。 物的なるものを通して真理へ昇り、/光を眼にして堕落から甦えらん」。正面の祭壇には宝石を散りばめた祭式具が置 まことの扉たる真の光へ。(ad verum lumen)/とまれ、黄金の扉が隔てるこの世に光あらしめよ。 「……そは気高く燦く故に/心をも輝やかし、かくして心は真の光を通して(per lumina vera)旅立つ/キリストが それにつづく十三世紀は光が大いに論じられた時代であった。先ず、グロステスト (Robert Grosseteste, 1175—1253) /<br />
愚かなる精神は 暗い壁は光の壁

ヴェントゥラ (Bonaventura, 1221-1274) は、光は物体ではなく、物体の形相であり、その活動原理であると云う。 ロステストやアラビアのアルハゼン(Alhazen, 965—1038)の影響を受け、目の仕組や光の反射・屈折、その応用など 多量の光が白、 を与える。宇宙空間は光の無限な動的エネルギーの輻射の場とされた。色は透明な非物体的光であるとされ、透明な 視覚光学(Perspectiva)として論じた。彼にとって、光学は「全哲学の花」であった。ベイコンと同時期のボ 光を基本に宇宙論、 光の形相を分有する程度に応じ、階層的種類を形成する。至高天は最高の位に、地球は最低の位にある。(写) 不透明な少量の光が黒であると定義される。 真理論を展開した。光は自動的に拡散する性質をもち、それが物質に形と拡がり、三次元性(f) ロジャー・ペイロン (Roger Bacon, 1219-1292) は

を注釈して光を論じた。 えるであろう。そのことは、 以上、 立体と光の思想を概観してきたが、浮上りの画が、 レオナルドの時代である。(20) 中国の画論や思想書と比較する時、 立体と光への信仰の歴史の中から生まれてきたことが窺 より明らかとなってくる。

十四世紀、ダンテは至高天に満ちた光を歌い、十五世紀、

フィチーノ (Marsilio Ficino, 1433-1499) は、

プラトン

しかかった頃から、 宗達には画論がない。また彼以前にも日本には纒まった体裁をとった画論がない。江戸時代、丁度宗達が晩年にさ 中国の画論の紹介、 祖述の形で多くの画論が書かれるようになったと云う。その一つに土佐光起(ミロ)

(1617-91)『本朝画法大伝』がある。

の内なれば、心にてふさぐべし。(22) 物も三分一ほどかきたるがよし。詩歌の心をかくとも、みな出すべからず。思ひ入れを含ますべし。白紙も模様 すべて画をかくに、墨絵ばかりによらず極彩色なりとも、大方あっさりとかくべし。模様調はざるがよし。添

宗炳、王微、南斉の謝赫のものであり、これらの殆どは九世紀の『歴代名画記』の中に収められている(2) 範としてきた中国に目を向けてみよう。中国の画論で最も古い時期のものは、凡そ五世紀前後の、晋の顧愷之、宋の とされるのである。このように、モノと余白との関り(模様)によって画を論じ制作するということは、ルネッサン スの写実理念には全くなかったことである。一体そのような意識はどこにその起源があるのか、日本の画家が常に模 晋の顧愷之(四―五世紀頃)は『魏晋勝流画讃』の中で、次のように絵画の本質を語っている。(33) 画は、画かれた図柄だけで成り立っているのではない。画かれぬ余白の部分も又「模様の内」として画の構成要素 る。

ね 〔画は〕形を以って神を写すものである(以形写神)。ところが実物(実対)に無関心ならば、 生を 捕 えそこ 神を伝える趣旨は失われるであろう(伝神之趨失矣)。……肖像の良し悪しは対象に対して神を通わす(通

神)か否かである。

景画論を語っている。それは天師道教の修行場雲台山をどのように画くかを述べたものである。それによれば、 近を詳しく画く」。 が画かれるのは「神明之居」である故であった。又ここには既に「遠近「と「明暗」の意識がある。「山に面あれば、 背向には影がある。慶雲を西より東方晴天の中に吐かせるべきである……日が西のかた、山に去れば、ことにその遠 顧愷之にとって画とは「写神」「伝神」「通神」の業であった。彼は又『雲台山を画くの記』の中で、中国最初の風 山岳

宗炳 (375—443) は、神明之居である山岳の画について『画山水序』で次のように云う。

聖人は神を以って道を法とし、 かくして賢者は〔道に〕通じる。山水は形を以って道を美とする(山水以形媚

道)。かくして仁者は楽しむ。

その背後の不可視的光の世界に上昇するという、偽ディオニュシオスやシュジェールの思想と一脈通じる もの があ 換言すれば人は、可視的山水を通して、不可視の道に至るということである。ここには、可視的物質の輝きを通して 山水は本来目に見えぬ道が形をとって目に見得るようになったものであり、山水に遊ぶ人は、道に遊ぶ人である。

人は山水に遊べるうちは良いが、やがて老いて病にかかり、そこに行けなくなる。その時、 山水を画いた図が、そ

の代りを勤めてくれる。

本当に巧みに写せば、また十二分に表現できるのである。 (28) である。それが形の中に栖み、同類のもの(類)に感応するので、〔真〕 理は、 が理解する。目で見、心で解して神を感じれば、神は超越し、 そもそも目に応じて心に会〔得〕することを〔真〕理とする者は、山水を巧みに画けば、すぐに目が応じ、心 (真) 理が得られる。……神は本来無限 (亡端) 山水画(影迹)の中にも入る。

昔よこれらを兼備する画人は稀である」。 云い、二に骨法用筆と云い、三に応物象形と云い、四に随類賦彩と云い、五に経営位置と云い、六に伝模移写と云う。 詳)は『古画品録』の中で画の六法の第一に挙げた。 即ち「気韻生動」である。「画に六法がある。一に気韻生動と って良い画とは、神や理や霊がそこから発散するようなものでなくてはならなかった。それを南斉の謝赫(生改年不 顧愷之にとって画は「神」を写すことであり、宗炳にとっては「理」を得ることであったが、王徴(415―43)にと 画は、「霊」又は「太虚之体」を擬すことであった(『叙画』)。共に不可視のものを表現することである。従 (※)

六経と同じ功用をもち、四季(四時)と並んで運行する。〔画の起源は〕 天然に発するのであって、 人為(述作)に あろらか。巻第一「画の源流を叙ぶ」に云う、「そもそも画は教化を成し、人倫を助け、神変を窮め、 これらの画論を収めている『歴代名画記』の著者、張彦遠(815?--874以後)自身は、画をどのように見ていたので

は須らくその骨気を出しつくさねばならぬ。骨気と形似は皆な構想(立意)に始り用筆に終る。故に画に工な者は、 骨気を尚ぶが、今の画は形似は得ていつも気韻を生じない、と。 或は又云う、「物を象るには必ず形似である。形似 で、写実のことである。彼は又「骨気」という語をしばしば用いる。曰く、古の画は能くその形似を移し、而もその 六法に関して、張彦遠は、気韻さえ求めれば、形似は自づから備わる、と云う。「形似」とは、 六法の第三、 四法

う。 思いをめぐらすものは筆迹も緻密(周密)である、ところで筆の緻密ならざるものはどうか、と。彦遠は答えて云 ところで、用筆に関する論の中で、「不周」という注目すべき概念がでてくる。 或る人が張彦遠に尋ねた。

を知れば、まさに画を議〔論〕することができよう。 欠落がある。ところが、筆は不完全(不周)であるが、意は完全(周)である。若し画に疎と密との二体がある 張僧繇や呉道玄の妙は、筆わずか一、二にして、像が既に応じている。点画を離れ離れに画き (離披)、

なる画の他に、気韻の生動する疎なる画も認めるのである。これを仮りに「欠落の画」「不周の画」とよべば、「欠落 の画」は、先に引用した光起の「模様調はざるがよき」画を想起させる。 ここには、意における「周」を、筆における「離披欠落」又は「不周」が表現し得る、という美学が見られる。

は 「霊」を表現すること、従って写実(形似)は第二義的なこととされたこと、次に、神又は気を視覚化したものが 中国の画論は、以上のものでその大本が決定されたと云って差支えない。即ち、画とは、道の「神」又は「気」又

山水画であること、第三に、用筆上、画と書は同じものであること、第四に、気又は神は欠落の用筆で表現しうるこ

と、以上である。

語録』で云う、「そもそも画は天下変通の大法である。山川形勢の精英である。 古今造物の陶冶である。 その後、十世紀前半の荊浩から十七世紀の石濤に至るまで、基本的には変っていない。石濤(1642-1707) 陰陽気度の は

を上手に画けば、四季の真気、造化の妙理が表わせる、と語る。(ホン) 論ず」という一章を設け、山川の気全般にわたって雲をその統括者としている。彼において、画は気候雲烟を区別す 流行である。筆墨を借りて以って天地万物を写し、かくして我を解き放つ(陶泳)」と。(3) ることが第一であるとされた。かくして彼は雲・霧・烟・靄・霞の種類を論じ、それら全ての気を嵐光とよび、これ 水の雲気を四つに分類している。更に宋の韓拙(生没年不詳)は『山水純全集』において「雲霞烟鶴嵐光風雨雪霧を とはなかった。北宋の郭熙(生没年不詳)は『林泉高致』「山水訓」で、 林泉を愛する者を 「烟霞之侶」とよび、山 たことであろう。無論、雲気は古くから雲として画かれてはいた。しかしそれが幾とおりにも分類されて画かれたこ(%) しかし五代の荊浩以降、変った点と云えば、気が、山水画において特に「霧雲烟靄」として表現されるようになっ

以上、中国の画論の大要を見てきたが、次にそれに関わる思想、世界観を見てみたい。

## 五

先ず「神」について。『易』繋辞伝上に云う。「一陰一陽を之を道と謂う。之を継ぐ者は善である。之を成す者は性

合する

又は「器」であり、「柔剛」の変化をする。これが「形而下なる者」とよばれ、「地の道」とされる。 が道のあり方であった。一陰一陽の変化は「形而上なる者」であり、「天の道」とされる。「神」に対するものは「形」 である。……陰陽測られないのを之れ神と謂う」と。陰陽の変化が予測できぬことを「神」と云ったのである。

「陰陽不測」の神は、『荘子』外篇「刻意篇」では、実体的なものとなる。

精なる神は四方に達し、 あまねく流れて極めぬところはない、 上は天を際め、 下は地に集り、 万物を育成し

て

しかも象がない。 ……純素の道は、

ただ神を守ってゆくことである。守って失わなければ、

神と一体にな

る。そうなれば天倫に合体する。

「気」に関しては、多くの説があるが、ここでは、それらのうちから若干の説を引こう。(ホサン)

って万物を生み出すもの、とされる。 先ず『老子』第四十二章では、気は道から生み出され、次いで二気に分かれてから沖気によって和合し、それによ

道は一を生じ、一は二を生じ、二は三を生じ、三は万物を生じる。万物は陰を背負い陽を抱き、沖気を以て和

『荘子』内篇「大宗師篇」には、 孔子が次のように云う。「彼らは方の外に遊ぶ者だ。……彼らはまさに造物者と入となって、 天地之一気に 「一気」という語が出てくる。親友の死に遇いながら歌を唄っている二人の男に

遊ばんとしているのだ。」同書の外篇「知北遊篇」には、気は集散して生死となる、という思想がでてくる。「生は死

の仲間(徒」、死は生の始め、誰がその規則(紀)を知ろうか。人の生は気の聚まったものである。聚まれば生とな

り、散ずれば死となる。もし死と生とが仲間なら、何を私は患うことがあろうか。故に万物は一つなのである。」

形が従となり、かくして利となる」とあることから、 形に対する者が神であることは確かである。人間においては、(8) が神である、という意味だと解すれば、神は主体であり、気はその作用と云うことになろうか。「神を主とする者は、 れ形は生の舎なり、気は生の充なり、神は生の制なり。」生の容れ物が形であり、その充実が気であり、その統制者(33) 前二世紀、劉安(179 B.C.—122 B.C.)の編になる『淮南子』巻一「原道訓」には、気と神との定義が出てくる。「夫

天気である陽気と、地気である陰気が偏したり和したりすることで、風雨等の現象が起る。 同書「天文訓」には、気がいかにして生じ、どのような影響を天地にもたらすかが記されている。それによれば、

肉体に対する精神ということであろう。

と霆となり、乱れると霧となる。陽気が勝てば散って雨露となり、陰気が勝てば、凝って霜雪となる。(4)に含\* 天地の偏気は、怒って風となり、天地の合気は、和して雨となる。陰陽が相せまると、感じて雷となり、激す

が、その地自身にも又陰陽がある。そして地形のもつ気は人間に影響を与える。 淮南子』巻四「墜形訓」は、巻三「天文訓」の後をうけ、それに対する巻である。地は天の陽に対し陰である

山を陽気の積み重なったもの(積徳)とし、川を陰気の積み重なったもの(積刑)とする。高い者を生とし、

(44)

下い者を死とする。 沢気は女を多く生む。……皆其の気に象り、皆其の類に応ずる。(ほ) 丘陵を牡とし、谿谷を牝とする。……土地は各々其の類を生む。 是の故に山気は男を多く生

水画は、 かくも多くの気の変化があるということが、画家の関心を、人間よりも風景に向けた最大の理由であろう。 ところで、この地形と、先の天文とにおける気の記述は、 山河に溢れている気を写し取り、それと一体になる為の、厳粛な行為なのである。 中国の画論の第二の主張とも関わってくる。天や山 中国の山 川に

じであることを強調することで、教養の中に数えられることを望んだのであろう。 孫過庭(648?--703?)の『書譜』や、八世紀、張懐瓘(生没年不詳)の『書議』(758) に見られる。 ず理論でも、 代から現れてくるが、画論の方は四世紀後半から五世紀にかけての顧愷之のものが最初である。従って画は、 されて書論が現れ、次いで画が芸術化されて画論が出始めたのである。書体や筆法を論じた書論は、二世紀の後漢時 ら出発したが、それが美とされるに及んで、逆に画に影響を及ぼした。青木正児が指摘したように、先ず書が芸術化の出発したが、それが美とされるに及んで、逆に画に影響を及ぼした。青木正児が指摘したように、先ず書が芸術化 中国の画論の第三の特徴は、用筆において書と画が一致する、とされたことである。元来文字は象形であり、 模範を書に仰いだのである。例えば九世紀の張彦遠は画の骨気を強調したが、この語は、 画はその最初から、 七世紀後半の 用筆のみなら 書と同 画

風神骨気の書家を上位に置き、美的実用の書家 (妍美功用) )を下位に置く。(45) (『書巍』)

仮令多くの妙を獲得したならば、務めて骨気を得よ。骨が既に得られた場合、

適き潤いを之に加える。(』書譜』)

中国の画論の第四の主張と関る「密」と「疎」についての書論を見てみよう。晋の衛恆(252—291)『四

唐の徐浩(703-782)『論書』、に文字の疎密のことがでてくる。

漢が興って草書が生まれた。……杜氏の文字の崩し (殺字) は甚だ安定しているが、 書体は徴かに痩せてい 崔氏は甚だ筆勢があるが、結字が小し疎らである。(『四体書勢』)

ず、密にしようと思わず、また大にしようと、小にしようと思うな。(『論書』) 初学の際は筋骨を先にすべきである。用筆の勢いは、特に鋒さを蔵すべきである。……字は疎にしようと思わ

周」の画である。 とつなげれば、宗達の画における美意識が大凡浮かび上ってくるように思われる。宗達の画は画面構成において「不 例を記しておきたい。 その一つは「花はさかりに、 月はくまなきをのみ見るものかは」(『徒然草』 第百三十七段)、 いま一つは「せぬ所が面白き」(『花鏡』万能綰一心事)である。 これらの言を、 土佐光起の「模様調はざるがよし」 以上、 画論の要点に関わる哲学論、書論を例示したが、それらが日本にどのような美意識をもたらしたか、二つの

## **妥**

返しておきたい。即ち、 以上、 東西の代表的画論とそれに関わる宗教的思想を観てきたわけであるが、ここでもう一度、 何故レオナルドはモノに充ちて余白のない立体的画面構成を求めたのか、何故宗達はモノに 冒頭の問いを繰り

(46)

よ、連続的であった。

つまり、

オナルドの拠っていた世界は、

プラトン的立体構造にせよ、

新プラトン主義的な光による 創造物に

싿

とになる。

欠け余白のある平面的画面構成を求めたのか。

まに表現することであった。かかる態度が naturale とよばれる態度である。 オナルドがモノの浮上りを追求したのは彼にとって可視的世界が立体的構造をもっていることが自明と思われ 世界を再現するとは、立体的元素から成る立体的構造物を、 光の増減 (明暗) によって、 あるが

る。 光を分有するのであり、この光が物質を美しくするのだ。世界は最も強い光から最も弱い光へのグラディションであ れているのであって、光と闇の二元から成っているのではない。物質は最も弱い光で照明され創られるが、 分かたれているが、しかしその境は断たれているのではなく、連続している。換言すれば、世界は一元的光から創ら ると、再び回帰する。宇宙はこの光の円環運動において創造される。宇宙は光の強弱によって天使から物質世界まで 組合せから構成されているのであり、そこには隙間はない。ところで面を視覚に知覚させるのは「光」であった。そ の表現に不可欠のものであったが、それは又、美しいものであった。 して光が面を、即ち立体を知覚させると明確に意識したところに、西洋絵画史上の画期があったのである。 このような世界観がプラトンに発することは先にみてきた通りである。世界は面に覆われたモノとモノとの連続的 世界が美しいとは、 光のグラデイションが美しいのである。 神から発した光は天使、人間を経て物質に達す 光は立体

和合して万物が生まれる。ということは、万物から成る宇宙は、 中国の画人の世界は、「道」から生じた陰陽二気の変化であった。 陽気と陰気という二つのものの並存であるというこ 道は気を生み、 気は二気を生み、

陰陽二気の集散によって生死や気象の変化が起る。世界は陰と陽の二元の関係として成立する。

を美とした。世界が、陰陽の離合集散の変化によって成っているなら、世界を表現する画も、当然、陰陽を画き写さ なければならない。 陰陽とは又、柔剛であり、疎密、虚実である。陰と陽とのせめぎ合い、虚と実との一進一退が画

アルベルティやレオナルドは、明から暗への光の連続的移行を美としたが、中国の画人は、明と幽との二者の対比

面をつくってゆくのである。青木正児によれば、「虚」は、清代に、文字の「実」に対するものとして「文字無き処」

ず、文字と空白との面白さとして意識されていたように思える。書における文字と余白は、画における図様と余白の 点で、画は書と一つであった。 関係に置きかえられる。又書における墨と余白の妙味は、水墨画においても云える。従って、虚実の対照の美という 「行間の空白」とされたと云う。しかし既に古くから云われていた、書の疎密、肥痩は、結字や点画のみにとどまら

けれ」と云った。十五世紀、世阿弥は「せぬ」能の面白さを語って「せぬ所と申は、そのひま(動作間の間)なり」(st)(st) 十四世紀、兼好は「花はさかりに、月はくまなきをのみ見るものかは」と云い、又「万の事も、始終こそをかし 無は器なり、有を現はす物は無也」と語った。更に十六世紀、

狩野派が案出

と云い、「有無二道にとらば、有は見、

国より遥かに様式化され、先の屛風画などでは、家屋人物の図様と金雲の余白との拮抗する図案となっている。 のにおいては「間」)が、美にとって不可欠なものとされるようになったことを示している。画に関して云えば、 した金地、金雲が『洛中洛外図屛風』などに過剰に現れてくる。これらの例は、日本においても、空白(時間的なも

ソを追求した画である。レオナルドは云う、「眼は、それをとうして世界の美を思索し楽しむ人間の肉体の窓である。 さて最後に再びレオナルドと宗達の画に帰って云えば、『岩窟の聖母』は、 明から暗にかけての光のグラデイショ

が生まれたのは、このような風俗画が現れ始めた十六世紀の後半であった。

眼のお蔭で、魂は肉体の牢獄に満足して居られるのだ」と。光は上方から来て知性を最も強く照らし、更に魂を照ら(s)

(48)

る。

しかしそれについて語ることは、もはやこの小論のテーマの枠外である。

ることも可能である。とまれ、光への信仰が無ければ、かかる画は画かれなかったであろう。 は肉体の牢獄と、とれまいか。この画は単に外光のグラデイションのみならず、 そしてこの言葉が、この画のテーマとなっているのではないのか。光で霞む岩窟の開口部。光る聖母と大天使 最後に物質に最も弱い光を当てる。 暗い岩窟。 開口部から見える光は、光の源、 レオナルドの言葉の中には、このような光の形而上学が取り入れられてい 薄明りに浮かび上っている群像は捕われた魂・幽い岩 神の光の形而上的放射の図と解す

「陰陽の相薄る」時に生じたものとされた。 他方『風神雷神図』について云えば、風は、『淮南子』において、「天地之偏気、 漢の画像石の中に既に「風伯雷神」の図が見られるが、風も雷も共に陰 怒れる者」が変じたもの、 雷は

陽二気の集散によって起こるものであった。この画は従って陰陽のせめぎ合いの図である。 の対峙として表われている。余りにも様式的な金雲はここでは姿を消し、二神の間にはこれまでのどの画家にも見ら しかし陰陽の拮抗は、 この画の主題のみならず、画面構成においても、二神の陽と、彼らの間に広がる空白の陰と

れなかった広々とした余白が置かれ、 より単純、 よりダイナミックになっているのである。宗達の画は陰陽二気の思

想の伝統が生み出した画であった、と云えよう。

立体的世界を再現するという点で、

(プラトンが画をイデアの模倣の模倣として軽蔑したにもかかわ(Si)

画はどうなのか。 的形象を軽蔑し、 面白さを求めることを、 らず)プラトン主義的であり、光のグラデイションを美とする点で、新プラトン主義的であった。そして現在、 抽象的なものを追っているという点で、依然としてプラトン主義的である。一方、現代の日本の絵 洋画にせよ日本画にせよ、又具象画にせよ抽変画にせよ、「実」のみの画を追い、「虚実」の拮抗 殆ど止めてしまっているように思われる。 みずから画の世界を狭くしているようで残念であ

1

- Leon Battista Alberti, De pictura (a text with its English translation), tr. p. 40. 三輪福松訳『絵画論』(中央公論美術出版、一九七一年)一四ページ。猶、三輪訳は、ラテン語版 by Ceail Grayson, (Oxford: Phaidon, (50)
- の一年後に出版されたイタリア語版に拠るが、前者に比して、やや量的に少く、表現上の相違がある。 1972), I, 6,
- 2 Alberti, De pictura, I, 7, p.42. 三輪訳一五ページ。

4

- 3 フェディア・アンツェレフスキー著、前川誠郎・勝国興訳『デューラー人と作品』岩波書店、一九八二年、二四五ページ Alberti, De pictura, I, 12, p. 48. 三輪訳二〇ページ。
- の図(デューラー『測定法教則』中の木版挿絵「横たわる女を素描するひと」)に、この intercisio が見られる。
- 5 Alberti, De pictura, I, 35, p.72. 三輪訳四三ページ。
- 6 裾分一弘『レオナルド・ダ・ヴィンチの」絵画論」攷』(中央公論美術出版、一九七七年) 七八ページによれば、レオナル ドには、絵画をエウクレイデス的(幾何学的)に構成したいという意図と、アルハゼン的(経験的)に構成したいといち 意図との二つがあったが、『絵画学』の骨格を下えたのは前者であったと云ち。
- 7 Heinrich Ludwig, Hrsg., Leonardo da Vinci, Das Buch von der Malerei, (Osnabrück: Zeller, 1970), 33, S.70.
- Ludwig, Hrsg, Das Buch von der Malerei, 93, S. 148.
- 8
- 9 プラトン・種山恭子訳『ティマイオス』(『プラトン全集』12、岩波書店、一九七五年)、32 B.C. 三六ペーシ。
- 10 H・ブルーメンベルク、生松敬三・熊田陽一郎訳 『光の形而上学―真理のメタファーとしての光』(朝日出版社・一九七 オットー・フォン・ジムソン、前川道郎訳『ゴシックの大聖堂』(みすず書房、一九八五年)、第二章、二六ページ参照。
- 12 プロティノス、田中美知太郎訳『エネアデス』w9 「善なるもの一なるもの」(『プロティノス全集』 社、一九八七年)、五九二ページ参照。 第四卷、
- 13 プロティノス、水地宗明訳『エネアデス』19「グノーシス派に対して」(『プロティノス全集』第二巻、 九八七年)、一〇七一〇八ページ参照。 中央公論社、
- 14 Dionysius the Areopagite, "The Celestial Hierarchies" (De coelesti Hierarchia), in Mystical Theology and The Celestial Hierarchies, tr. by the Editors of The Shrine of Wisdom, (Nr. Godalming: The Shrine of Wisdom, 1965)

### P. 44

- <u>15</u> Sugerius, "Liber de Rebus in administratione sua gestis," in Abbot Suger-On the Abbey Church of St.-Denis and its Art Treasures, ed., tr. & annot. by E. Panofsky, (Princeton: Princeton University Press, 1979), p. 46, p. 48
- 16 熊田陽一郎『美と光』国文社、一九八六年、二五ページ参照。本書は、光の形而上学、特に『ディオニュシオス偽書』に 関する貴重な研究書である。
- 17 F・コプルストン、箕輪秀二・柏木英彦訳『中世哲学史』創文社、一九七〇年、二五八一二五九ページ参照!
- 18 ロシャー・ベイコン、高橋憲一訳「大著作」(科学の名著3『ロシャー・ペイコン』朝日出版社、一九八○年)、一八三ペ
- (19) コプルストン『中世哲学史』三〇五ページ。
- 20 Marsile Ficin, Commentaire sur le Banguet de Platon, Texte du manuscrit autographe présenté et traduit par Ray-訳『恋の形而上学』(アウロラ叢書)国文社、一九八五年、一九三ペーシ。 mond Marcel (Paris: Société d'Édition "Les Belles Lettres", 1978), p. 238. マルシーリオ・フィチーノ、左近司祥子
- (21) 安田章生『日本の芸術論』東京創元社、一九八五年、二三四ペーシ。
- (22) 安田章生『日本の芸術論』二三五ページ(原文)。
- $\widehat{23}$ この書のテキストは次のものを用いた。張彦遠撰・小野勝年訳註『歴代名画記』岩波文庫、一九八五年。 の文献の訳は、夫々のテキストの訳注他を参考にした自訳である。 猶 以下の中国
- $\widehat{24}$ 長広敏雄によれば、この題は『論画』の間違い(長広敏雄訳注『歴代名画記1』平凡社(東洋文庫33)、一九七七年、三二 11ページ)。
- (25) 『歴代名画記』一五三ペーシ。原文・三四〇ペーシ。
- (26) 『歴代名画記』一五三ページ。原文・三四〇ページ。
- (8) 『歴代名画記』一七九ペーシ。京文・三四八ペーシ。(27) 『歴代名画記』一七八ペーシ。原文・三四八ペーシ。
- (2) 『歴代名画記』一八〇ペーシ。原文・三四九ペーシ。(2) 『歴代名画記』一七九ペーシ。原文・三四八ペーシ。
- (3) 『歴代名画記』四一ペーシ。原文・二八三ペーシ。(2) 『歴代名画記』一八〇ペーシ。原文・三匹九ページ

- 31 『歴代名画記』一一ペーシ。原文・二六九ペーシ。
- 32 『歴代名画記』四―四二ページ。原文・二八三ペーシ。
- 33 『歴代名画記』五八ページ。原文・二九二ページ。
- 34 朝日中国文明選14『芸術論集』(朝日新聞社、一九七一年)、四二二ペーシ。
- 35 矢代幸雄『水墨画』岩波新書、一九六九年。
- 36 青木正児訳「歴代画論」(『青木正児全集』第六巻、春秋社、 一九六九年)、一九二ページ。
- 38 37 気の諸思想に関しては次の書を見られたい。小野沢精一・福永光司・山井湧編『気の思想』東京大学出版会、一九七八年。 「歴代画論」二二九―二三〇ページ。
- 40 『淮南子』山八一ページ。

39

楠山春樹訳注『淮南子』出明治書院、一九七九年、七七ペーシ。

- 41 『淮南子』山一三三ページ。
- 42 『淮南子』出二一四一二一五ページ。
- 43 青木正児「琴棊書画」(『青木正児全集』第七巻、春秋社、一九七〇年)、二〇七ペーシ。
- 44 孫過庭、西林昭一訳「書譜」(『中国書論大系』第二巻・唐1、二玄社、一九七七年)、一二七ペーシ。
- 45 張懷瓘・吉田教専・神谷順治訳「書議」(『中国書論大系』第二巻)、一九七ページ。
- 46 衛恆、上田早苗訳「四体書勢」(『中国書論大系』第一巻・漢魏晋南北朝、二玄社、一九七七年)、一〇〇ペーシ。
- 47 徐浩、岸田知子訳「論書」(『中国書論大系』第二巻)一八四ページ。
- 青木正児「詩文書画論に於ける虚実の理」(『青木正児全集』第一巻・一九六九年)、二四九ページに、 言としてあげてある。 蒋驥、 蒋和父子の
- 49 「徒然草」一三七段。
- 50 「花鏡」(岩波古典文学大系65『歌論集・能楽論集』一九六五年)、四二八ペーシ。
- 51 「遊楽習道風見」(『歌論集・能楽論集』)、四四五ページ。
- Ludwig, Hrsg., Das Buch von der Malerei, 28, S.56. 猶「岩窟」の意味については、 「余論―洞窟」、四〇―五五ページ、「余論―眼と耳」、 六九―八七ページを見よ。 前記 注11の『光の形而上学』

<del>53</del> 54 白川静『漢字の世界』⑴、(平凡社東洋文庫恕、一九七六年)、一二七ページ、二八四ページを見よ。 プラトン、藤沢令夫訳「国家」(『ブラトン全集』11、岩波書店、一九七六年)、六九七一六九八ページ(597E)

밚

### 太 鼓 と 声 の 才 ラ ŀ リ 才

アフロ・カリビアン宗教儀礼の理解への一視点―

長 嶋 佳 子

**<論文要旨>** 儀礼では太鼓と歌が顕著に鳴り響くが、非楽音や歌と連続しうる説教、 とマクロの区分は相対的なものだが、サウンドスケープ的視点は、 ンドスケープとする。また儀礼と音のかたちは密接な関係があり、音の定型性と非定型性は儀礼のそれらに対応する。 コスモスを形成し、ミクロ・サウンドスケープをもち、それを包摂するのがマクロ・コスモスで、 をもつアフロ・カリビアン・カルトを例にとり、それをオラトリオにたとえてみる試みである。カルト儀礼は一つのミクロ・ 「その音を取り込みうる非定型的パフォーマンス(特に屋外路上儀礼) ・サウンドスケープの核となる。 本稿は音世界から儀礼の特徴を描くのにサウンドスケープの概念を接用し、音(楽)が極めて重要で演劇的性格 儀礼と音楽、アフロ・カリビアン・カルト、サウンドスケープ、音、 非楽音が多角的に発生する、特にマクロへ積極的に働きか 祈りなどの重要性から、 の分析には有効である。一般に融通性の大きい当該 太鼓、 歌 声 太鼓と声が主要な音源かつミ その音環境をマクロ・サウ オラトリオ ミクロ

**ヘキーワード>** 

## I はじめに

き取り、問題にするべきである。それは多くのヴァリエーション、即興などの可動変数を含みながらも、N・マクラ 側面であり、両者が儀礼の場で密接に結びついて演じられているなら、両者を分断し、片方を欠落させた視点では、 の一つ」で、比較要素としては適切だと考えるからである。 ウドも指摘するように、音楽は言語などと比べると大差を生ずる程、「最も高度に様式化された(patterned)文化活動 までもなく、人間行動の理解のためにも、我々は、感性をより鋭く研ぎ澄まして文化の中の音、そして儀礼の音も聴 全体像の把握には程遠い。日本では知られた音楽人類学者A・メリアムや、J・ブラッキングらの古典的指摘を俟つ 音楽、音は儀礼パフォーマンスとの関係や表われ方に、差異をもたらしている。宗教も音楽も普遍的に文化の重要な わず、また背景や観衆を含めた全体の部分として、 音楽、 儀礼の無い社会は恐らく存在しないし、またそれに音楽が付随しないこともほとんどないだろう。主役、脇役を問 機能、内容、構成、他の道具だて(例えば踊りなどの身体動作)との関連、効果、意味づけなどにより、 音は儀礼全体に密接に関係する。その使われ方、位置づ

やそれらの換骨奪胎を含めての変容は比較的よく見られる。それでも各儀礼に固有の音楽はあると主張され、 儀礼Aの中に bº を採用し、それをAに相応しく変化させる例は少なくない。儀礼間の音楽の選択的借用、 Bに対して音楽 h~h というように、必ずしも一対一的で明瞭な、あるいは排他的結びつきがあるわけではない。 教的アイデンティティの拠り所と結びつけられて説明されることが多いのである。 儀礼と音楽の関係には、文化拘束的な側面もあれば普遍的な側面もある。また儀礼Aに対して音楽 a₁ ≀ aᠽ 相互影響 かつ宗

体の音との関連で、

(の用意)

もさせている。多くの音は重要視され、

ず、またその欠如は儀礼の進行を全く不可能にしてしまう程、非常に重要な位置を占めている。 れ一つとして、音楽を欠落させているものはない。特にアフロ・カリピアン諸カルトはそもそも音楽無しでは始まら 続してきた様々なカルト、そしてカルトとも呼べないような諸信仰、 カリブ海島嶼部の宗教には、一大伝統のキリスト教やイスラム教のような普遍宗教、主にアフリカ黒人系の間で存(4) 観念、 儀礼が雑多に入り混じっている。

として存在する。 ドスケープの中では両者の境界線は極めて曖昧かつ可動的で、時には融合しながら消滅してしまうような性格のもの し声、 スケープがあってはじめて、その中の音楽も意義深くなるのである。また音楽と「非」音楽、楽音と非楽音との密接 密接に楽音と関連する部分が大きく、儀礼全体の構成要素としては不可欠の存在となっているからである。 いと考えられる。 朩 された音世界としての「音楽」と狭義に把えなくてもよい。むしろポゼション・トランスを導入する一技術としての ・ケット/ホケトゥス (hocket/hoketus) (6) ところでこれらの儀礼においては、身体器官の運動/震動としての声や、身体以外の楽器による音は、 笑い声、そして諸々の雑騒音などを全て積極的に含めたサウンドスケープ(soundscape)を視野に入れた方が良 ないし不可分性は、 しかもこのような音現象は、音の発生者にも聴衆にも何らかの意味を与え、また多様なレベルの解 なぜなら、いわゆる音楽も極めて重要だが、その他の未組織の音の総体である非楽音的音環境も、 両者の連続性を想定させる。 音 叫び声、 奇声、 合の手、 手拍子、 足拍子、 その他の身体部位の打音、 完全に切断不可能な連続体を構成していなくとも、サウン 楽音で組織 サウンド

体をミクロ・サウンドスケープとし、 ここで宗教儀礼を一つのミクロ・コスモスと把え、ある特定空間・場所での儀礼パフォーマンスに現出する音の総 その儀礼パフォーマンスを包摂する特定地域社会・文化の音環境であるマ

コンテクストに即して、つまりサウンドスケープの中に位置づけられて問題にされる必要がある。

いかなる音も重要になりうる。その中で、

ある音や音の鎖

ク

溢れ、 る。 ・クロ にはミクロ・コスモスが、 カリブ海地域では、 +)-それはより重視されているが、これはマクロ・サウンドスケープのみならずミクロ・サウンドスケープにも共 ウンドスケープと区別しよう。 ・サウンドスケープの中にミクロ・サウンドスケープが包摂され、両者は幾つかの特徴を共有するものとす 静寂や沈黙より音の多角的発生、 マクロ・サウンドスケープにはマクロ・コスモスが、音として凝縮されている。 ただしミクロとマクロの区分は相対的なものである。ミクロ・サウンドス 充満、 豊穣性が顕著である。そこにエネルギッシュな力が また、

礼を、その特徴がよく把えられる路上パフォーマンスで例示し、 で筆者はカルト儀礼を演劇的構造をもつものとして把えるが、それはサウンドスケープ的視点ともかみ合うものであ むことができるが、瞬間/~生起し消滅する音の連鎖を、プロセスとしても聴き取ることもできるはずである。ここ ものが重要性をもち、これまでは軽視され雑騒音扱いされがちだった様々な音環境に生命の息吹きを与えることの意 ある。それにより、非楽音が頻出する、いわゆる厳格で整備された典礼音楽からかけ離れた儀礼の音楽では、(8) カ 定型の類型化を組み合わせ、サウンドスケープ的視点の有効性を指摘し、 クロ・コスモスとしてのサウンドスケープを的確に聴き取ることで、儀礼の特徴をより深く理解しようとするもので ルト儀礼を検討し、このたとえの妥当性を示すことにする。 本稿ではアフロ・カリビアン・カルト儀礼を例にとり、ミクロ・サウンドスケープからミクロ・コスモスを見、 そこでそれを音楽、 つまりサウンドスケープ的視点の有効性を提出する。またサウンドスケープではその場に存在する全ての音を含 次節で当該カルト儀礼とその音世界について、全体的状況及び特徴を見るのにスペクトル・モデルと定型・非 音で綴られ、主に聖書に題材をとる宗教音楽劇オラトリオ(oratorio)にたとえることを試み 最後にオラトリオとしての要素を具体的に指摘して ■節ではサウンドスケープで見たカルト儀

# Ⅱ アフロ・カリビアン・カルト儀礼と音世界

アン・カルトの代表である。これらの儀礼の特徴の一つは、幾つかの例外を除くと、ポゼション・トランスによる至 たアフリカ黒人の宗教とそれらの間での混融合を母胎とし、他方でヨーロッパ人のもたらしたキリスト教の影響を多 互依存的かつ補完的で、緊密な相互交渉が見られる。 と言っても過言ではない。トランスによる神秘的合一経験は非常に重視されている。そのためにある様式化された音 高神や諸神霊との交流である。それは儀礼の唯一の目的ではないが、頻繁に求められ、そのために儀礼が執行される かれ少なかれ受け、シンクレティックに形成された、この地域の住民を代表する黒人系の民衆宗教、アフロ・カリビ シオン復興派などのリヴァイヴァリズム、新宗教のラスタファリ運動……これらは新大陸へ奴隷として強制連行され (楽)や運動を積極的に準備し、その技巧の開発、 サンテリア、シャンゴゥ、ケレ、 スピリチュアル・バプテスト、クミナ、 習熟、 操作の修練を必要とする。その音と動き、 コンヴィンス、パ 音楽と踊りは相 コマニア、

めてほぼ妥当するのだが、ここではこれらが別個に存在しつつも、モデルとしては「アフリカ フォーマンスごとにメンバーも違いうるが、一般に各儀礼集団が独立的な単位となっている。 様といったかたちを見ると、その制度化、整備状況から、非定型のものから定型のものまでやはりスペクトルを想定 及びそのヴ これらはほとんど組織化されておらず、カルトの種類も、またカルト内のヴァリエーションも多様で数も多い。パ(゚゚) ーロッパ(キリスト教)の力」を両極とするスペクトルを想定し、各の要素の濃度に応じて、現実のカルト集団(エコ) ッ エ ーションがその上を並ぶと考えよう。 またそれらの教義、 組織性 (度)、 儀礼パフォ カルト以外の宗教も含 (民族宗教) の力」と

の度合の複合的形態に合わせてスペクトル上に並びうる。 例外も少なくないが、 単純化すると「アフリカ」と非定

即興性を、定型的儀礼は厳格(密)性、拘束性、典礼性を特徴とし、それら

できる。非定型的儀礼は融通性、自由、

規範としても求められるものである。 「ヨーロッパ」と定型の両極は重なることが多い。これらの特徴的性質は、その現象的実態を表わすと同時に、

「アフリカ」的で非定型的音楽(パフォーマンス)の典型例は、ラスタファリ運動の小規模なナイヤビンギで見られ このスペクトル・モデルは、やはりカルト以外の宗教も含め、その儀礼の音(楽)にも当てはめることができる。(②)

づけも音でされたりする。他方、「ヨーロッパ」的で定型的音楽(パフォーマンス)の典型例は、大聖堂でのローマ・ る。それはいつしか音(楽)で始まり、音(楽)で導かれ、音(楽)をその場で創り奏でつつ、その中にメッセージ カトリックないし英国教会で見られる。カルト音楽の中で最も定型的なものは、ラスタファリ運動の一部として組み を聴き取り、そこに様々な意味を付与し、象徴的解釈を行なう。そしてしばしば音(楽)で終結へ導かれ、終止の印

プログラム化、 込まれることが多いエチオピア正統教会(教会当局はあくまでも「正統派キリスト教」と主張するが、信者、受洗し である。その音楽プログラムも始めから終わりまで決められている。定型的なものは典礼音楽とも呼ばれ、 た教会員の大部分はラスタファリアンと自認する)のものであろう。ここの礼拝は厳格な規則に則った厳かな典礼式 楽譜化とそれに則った実演、調和、壮厳さ、雑騒音の禁止、静寂の要求、ミクロ・サウンドスケープ(ほ) 厳格性

ただしカルト音(楽)の場合は、比較的融通性もあり、若干の即興は聴かれ、またそれが成功すると評価されるとい め決められていると言ってよい。従って即興は奨励されないどころか極めて制限され、禁止されていることもある。 示す。楽器の種類、演奏法や形態、歌声の質、唱法、これらがプログラムのどこで、いつ、どのように実演されるか予 への集中、マクロ・サウンドスケープの制限ないし遮断、そして音楽性、楽音構成による秩序の尊重といった特徴を

(60)

方非定型的なものでは、 ある場面ではある種の厳格(密) 性が見られるものの、概して融通性や柔軟性が広く見

ら相違はある。

の打楽器や、裏声も使うがむしろ地声に近い歌声で奏でる音世界は、 音楽の響きを典型的に表わすかのようなパイプ・オルガン、 た音を再演しつつ、 の改変もあったが、 ることもあり、その場合には部分的に定型化されてはいる。 て取ることができる、 で、その時その場でプログラムを作りつつ演じる、あるいは一連の自由なパフォーマンスの結果、そこにあら筋を見 られる。全体のパフォーマンスの流れがシナリオとして備わっているものもあるが、小ナイヤビンギでは全く自由 しかし彼らにとっては太鼓の音とリズムは聖なる音とリズムであり、まさに神霊の声とさえ響くものである。 カントの讃美の歌声の調和によってかもし出される壮厳さ、壮重さは聞こえない。太鼓を中心とするマラカス他 (筋肉) に歴史的に深く刻み込まれてきたので、年長者の記憶に頼ることになる。代々継承されてくる間に様 現在性を盛り込んでゆく。調和も楽器音同士、歌声同士、楽器音と歌声の間で尊重される。 基本型はほとんど変更なく踏襲されてきたと見做されることが多い。また肉体と心象に記憶され といった不定型性を示すものもある。 音のメロディ、 楽譜など全く存在しないが、 オルガン、 西洋音楽に馴化した耳には「壮厳」とは響か ピアノ、 リズム、歌詞、 チェンバロといった 鍵盤楽器 楽譜無しの讃美歌集を用い およそのテンポは頭、心、 ¢, 15

演されるべきものとされ)、 ことである。また非定型の儀礼パフォーマンスでも、いくら自由とはいえ、 であり、 ケープを最重要視し、それに集中はしている。定型的典礼音楽では、楽音の尊重、 雑騒音はエチオピア正統教会の礼拝やクミナなどの儀礼の一部で排除を要求するほかは、それが混在するのが当然 自然である。 そのため例外はあるものの、 ミクロ・サウンドスケープは厳密な意味での音楽を中心に構成されている。 静寂や沈黙はほとんど要求されない。それは環境音を除外しな(16) 自ら奏でる音世界、 音楽性への高い評価が見られ ミクロ・サウンド (実

ク

賞に耐えうる音楽性を要求されるが、 ・サウンドスケープを切断し、排除することでミクロ・サウンドスケープに浸ることを求める。そしてその音は鑑 非定型のものは非楽音も頻出し、音楽性のみが評価されるわけではない。 儀礼

の進行を妨害する雑騒音は制限ないし排除されるが、一般的にはそれらの中で儀礼は開始され、それら日常音は延長

されて入り込む

で ンスに典型的に見られるように、周囲を取り囲む人垣に積極的に働きかけ、彼らの反応を奨励し促し たり する こと 様々な自然環境音や人工音はマクロ・サウンドスケープとして存在するが、 リヴァイヴァリストの路上パフォー

の点 が の音表現が頻出することを許すのである。それは一見閉鎖的に行われているように見える儀礼においても然りであ される。このようにミクロとマクロの呼応関係を内蔵した非定型的パフォーマンスでは、 信者以外の不特定多数にも参加を呼びかけるので、マクロ・サウンドスケープは反応を招来され、 シナリオには組込まれていないため、 の方へ開放し、そのサウンドスケープを巻き込むことでパフォーマンスを活性化させるのである。 パフォーマンスの仕掛けとして常備されていると見てよいであろう。無論、 ミクロ・サウンドスケープとマクロ・サウンドスケープの交流を活かすものもある。ミクロの世界で閉じずマク キリスト教の民衆的セクトの諸集会、特に屋外のリヴァイヴァル伝道集会などは、 構造的にマクロ・サウンドスケープとの交歓は制限されていることになる。 定型的なものでも開放されているが、 自と即興性が要求され、 非定型に近い構造をもち 活発な交流を期待 両者の相互交渉 そ

常に重要である。 非定型的カルト儀礼で最もよく使われる肝要な楽器は太鼓を中心とした打楽器と声であり、これらは象徴的にも非 鍵盤楽器や弦楽器がこの地域では象徴的に = ーロッパ」ないし西洋を表わすのに対し、 打楽器は

「アフリカ」を象徴すると解釈されている。カリブ海社会のマクロ・サウンドスケープは、

レゲエ、

カリプソ、

ルン

る。

マク

p

の日常性をミクロは常に引きずり込んでいるということになる。ではミクロとマクロの決定的差異は何か

のである。また楽器の種類、 アフリカのリズム」が様々に混融合したものが主流だが、雑多な音世界で太鼓が打ち叩かれれば「アフロ・(エン) ら社会化、伝授法、象徴作用などに至るまで細かな慣行と考え方が見られる。 オルガンはキリスト教の正統派集会を、ギターも顕著に響けばペンテコステ系の集会、という判別も多く可能となる の」音の登場と聞かれる。それらがそれとわかるミクロ・コスモスの音の場合、太鼓は当該カルト儀礼を、 ン」ないし「アフリカの」、ピアノやギターが鳴り響けば「ユーロ・カリビアン」ないし「ヨーロッパの」/「西洋 チャチャチャ、サルサ、メレンゲ等々の代表的なポピュラー音楽が示すように、 奏法もカルトごとに決まっており、特に太鼓については固有名詞も付けられ、 まさに「ョー Þ ッ ۶ر のメロ ピアノや カリピア

好き勝手に音を塗りつぶすのではなく、むしろほとんどは大まかなデッサンのあら筋に従って音世界も展開する。 交錯を含めた全体的構図を聴き取ることができる。 だ定型のものよりは柔軟性が高く、 非定型的音パフォーマンスでは、厳密に定められプログラム化されたシナリオは存在しない。 即興は多く歓迎され、ミクロ・サウンドスケープとマクロ・サウンドスケープの しかし全くの白紙に た

以上概括したように、儀礼のかたちとその音のかたち、各パフォーマンスの表われ方には密接な相関関係がある。

らかのマクロとの交流を本質的に抱え込んでいる。しかもミクロとマクロの境界は前述のとおり相対的で流動的であ 性、意味や象徴や解釈には自ずから差異が出てくる。 であると言える。それでミクロ・サウンドスケープの有様を把握することにより、ミクロ・コスモスの特徴も抽出す ることができるのである。 コスモスが閉鎖的で定型的なら、そのミクロ・サウンドスケープも閉鎖性、 ただミクロはマクロの中に包摂され、マクロと同質的な表現もとるが、その表現形、 しかしミクロだけで完全に閉じた世界は作れるはずもなく、 定型性を示し、またその逆も真 何

識レベルの差異ということにもなろう。一つの音はいかようにも響き、聴こえるのだが、それを共通のコンセンサス というと、その音やリズム表現の質的差異それ自体というよりは、その差異を明瞭に意識する感性、 で象徴的に解釈する学び方とその習熟度によって、多様な音の意味世界が展開し、所与のサウンドスケープの聴き方 主体的聴覚と認

にも反映すると考えられる。

じられ、再びマクロの音情景の拡大となる。この音世界の移行、それに伴うコスモスの移行を示すのが音であり、 筆者が強調したいのは、単に音の重要性のことではなく、サウンドスケープとして把える必要性、 にするには、サウンドスケープ的視野が最も有効なのではないだろうか。 共時的に聴き取り、 く程、マクロ・サウンドスケープに対しても開放的であるのみならず、むしろ積極的に訴えかけ、 スケープとして耳を傾けなくとも、音楽や儀礼的音として聴けばよいのである。しかし非定型のものに近づけば近づ でうまく聴き取れる非楽音の数々はほとんど有効に表出される余地のないものとして存在している。つまりサウンド ことである。そこで本節で例示した定型/非定型の区別が必要となる。定型的なものでは、サウンドスケープ的視点 ウンドスケープによるミクロ・コスモスの登場となる。そしてある音(これもしばしば太鼓によるが)により幕が閉 ティングとしてあり、ある音、 った無秩序ないし混沌的状況が大きく展開する場合、 している、つまりミクロとマクロの呼応形式を展開することが期待されている。このような場合、あるいは祝祭とい しかしサウンドスケープの展開は、主観によって左右されるというのではない。マクロ・サウンドスケープがセッ 音で導かれているという音の重要性は、当事者にも部外者にも明確に意識されているところである。だがここで 音楽以外の音世界のダイナミズムをありのままに、生き生きと把え、全体像をより明確に浮彫り 当該カルト儀礼においては多く太鼓の音がマクロ・コスモスを突き破り、ミクロ・サ 多角的に頻出する/しうる非楽音をプロセスとして、あるいは 音による反応を欲 あるいは有効性の

方非定型に近いパフォーマンスは、一定の建物を必要とはしない。むしろ屋外ないしそれに近い空間で行なわれ

ミクロとマクロの境界は自然と作られる人垣である。屋外パフォーマンスは半ば公開餞

マクロ・サウンドスケープの中で始められるわけだが、こ

礼であり、見世物としての要素も多く仕掛けられている。

屋外の場合、

## ■ サウンドスケープで聴くカルト儀礼

るくらいであり、さはど積極的意味はない。 境界領域で交錯し、また近隣ではミクロ・サウンドスケープの音を聞いて、その儀礼が執り行なわれていることを知 ウンドスケープに浸り、マクロの音ははとんど聞こえないか、聞こえても重要視しない。ここではミクロとマクロは を手指で叩いたり、知っているメロディを少し口ずさんだりする程度である。ミクロ・コスモスの中の演者はそのサ 礼パフォーマンスやメンバーについての噂やコメントを交換する面々、あるいはリズムに合わせて窓辺や出入口の脇 たぬ以上、 に満ちたマクロ・コスモスの面々が並ぶが、ミクロ・サウンドスケープがマクロへ放射されるべく展開する性格をも として内部へ収束し、ミクロ・サウンドスケープも基本的には内部で奏でられ、反響する。 の区別は相対的なものであるが、一つの目安としてその境界を見てみよう。典礼型ないし定型に近いパフォ ではサウンドスケープで聴くと、カルト儀礼はどのように表現されるのだろうか。 常設ないし特設の儀礼小屋など一定の建物の中で行なわれることが多い。屋内のミクロ・コスモスは建物を境界 マクロ・コスモスに音は漏れるが、それは消極的流出にすぎない。これらの開け放たれた境界領域に、 マクロからの音反応も活発になりえない。単に互いに言葉をかけながら突つき合う子供たち、 前述のとおり、 建物の出入口や窓は開放 ミクロとマク 世間話や儀 好奇心

こではこのような屋外パフォーマンスに焦点を当てよう。

る。 は まってくると、あるいは人里離れた所では波、川の流れ、風の音、多種の鳥、 環境音が増幅されうる。だが昼日中の雑踏の中でも行なわれる。鶏、 舞台は市場の中や周辺、 聞こえ方は各人各様であり、個人の中でも状況によって、聴覚に訴える音量や質、内容には差異が大きい。 手押し車、 パフォーマンスの最中でも天的啓示と受け取られ、演者の短い言語的反射さえ呼ぶ。車、バス、ミニバス、バイ 音の強弱や流れはその場の状況を音化して認識させ、 都市内及び周辺のスラム、町中、村の中心地、海辺、 天候などの条件が加味される。多くは夕方から夜に始まり、時に明け方まで続く。人工音の量は減少し、 雷鳴の響き。 列車(ディーゼル)など物理音も、 環境音は特に儀礼の前後に積極的に聞かれることが少なくない。 人混みの大通り脇、停車場近辺、 通りや線路との距離、 時刻や到着人の知らせにもなる。これらの音の受け取り 辻、走る列車の中、 川辺、山中……その選定には儀礼の目的、 山羊、豚、 時間帯、場所柄などにより、よく聞こえ 虫 時に牛など家畜の鳴き声。喧騒が静 カルト・リーダーや主催者の家の庭 小動物、 雷鳴など 特に 際立った音 蛙の声など。スコールの 演者の人数、 自然

をほんの少しだけ要求するかのようである。準備が一応整うと、マクロ・コスモス/サウンドスケープは人為的な音(ミロ) 準備の間に、 いう歯擦音、物とぶつかる音……きりのない音の噴出、 か大合唱にもなる讃美の歌とハーモニー。 ん高い押しの強い会話、 様々な人声も、個人の存在や人的交流、相互交渉を反映し、環境音の部分を形成する。市場の喧騒は音の洪水。 奇声、りつむき加減の不平不満、悪口雑言、捨てぜりふ、子供と親、子供と大人、子供同士のやり取り、いつし 背景音の音量をその周辺だけ次第に下げ、人垣を作り始める。完全な静寂は不要だが、しばしの静けさ 遠慮のない叱り声や罵声、怒り、どなり声、 人を呼び止め、振り向かせるための歯のすき間より強く出す「スーッ」と 音の連鎖の中で始まる儀礼パフォーマンスは、 笑い声、 物売りの呼び声、 宣伝文句( 演者の登場と 掛け合 か

先に音空間を作り、 ほとんどは太鼓 聖なるコスモスへ接近し、接触し、 太鼓音が続くこともある。 ----で打ち破られ、新しいミクロ・コスモス/サウンドスケープの出現となる。 抱擁されるという実感を経験させる。 太鼓無しの儀礼では歌声が先導役となる。人垣が大きくなり始め、 出だしが不揃いの歌声がほんの少し 特に太鼓とその

ばしざわつくこともある。

と人垣の間から「ラスタだ」、「クミナだ」、「パコ(マニア)」、「ヴードゥ」等々の同一化の言葉が漏れる。次第に太 アンサンブルのパート別 に オスティナート(ostinato)・パターンがあり、部外者にも了解されている。それとわかる(ミヒ) など)、牛の鈴など何でも身の回り品は打楽器に変身する。手拍子、足拍子も部分的に聞 かれる。 声やマラカスなど打楽器音も加わる。乾燥した豆科のポインシアナの木から落ちた大きなさやも振られ、シャカシ 鼓アンサンブルはそのリズムと音量、テンポを進行に合わせて変化させる。全体的に大きく速くなることが多い。 ケープ全体を導き、歌声も共に相互によく聴きながら盛り上げてゆく。 リズ ムはカルトごとに決まっているが、 台所用品 (削り器、おろし金など)もこすられ、鈍い金属音がリズムを刻む。 同一カルト内でも儀礼により独自のパターンがある。 日用雑貨(バケツ、 多くは各カルトで、 太鼓はサウンド

すり、 る。 観衆からも上がってくる。 しながら)、あるいはおしゃべりに余念がない者など、個人の日常性がマクロ・コスモスから延長される光景も 見え リズムや音の流れが調子づくと、多様なヴァリエーションや即興 が タイ ミングよく入り、 次第に華々しく展開す 「アーメン!」、「ああ主よ!」、「ハレルヤ!」、「イエスさま!」といった叫びや合の手は演者の間のみならず、 合の手、 ウンドスケープの音鎖に繋いでゆく。 讃美の唱和は部分的に見られる。その他顔を向けながら通り過ぎる者(時に音声的、 音の情景が活気を帯びるにつれ、マクロ・サウンドスケープは観衆への刺激を弱め、ミ 演者のパフォーマンスに同一化はせずとも、手拍子、足拍子、身体の揺 身体的反応を示

る。 ープの境界の扉は、 していることを誰もが知るのである。そして観衆が立つ、公開ではあるが半ば閉じたパフォーマンスとサウンド しかし揺れる人垣を一つの境界としながら、独自のミクロ・サウンドスケープが特定ミクロ・コスモスを映し出 マクロとミクロの音の往来と交錯状況により開閉する。例えばミクロの音が力強くなる程、 観衆 ・スケ

の耳はマクロからの音を通過させるのみで聞こえさせず、ミクロの音に収束されてゆくと考えられる。

果の連鎖は、音の断続状態を経ても循環されると考えられる。良い効果は多少なりとも増幅されて良い結果を導くこ 答も声や音として表出し、それを受けてリーダーが次の表現を試してゆく。いずれにしろタイミングの良さ、音やリ and-chorus とも呼ばれる)のリーダー役となることも多い。楽音と叫び、合の手、手拍子などの非楽音との呼応形式の とが多いが、 瞬間に作り出す音パフォーマンスに反映される。そしてそれがまた次の場面での展開の有様に影響を与えるという効 ズムの質の高さ、総じて絶妙さがその場で瞬時に評価され、達成感、満足感がゆき渡り、現在進行中の、そして次の 掛け合いも様々に見られ、 歌い出し(による音高やメロディ・ラインの決定)という形で全唱者の先導となる。 合唱における呼応形式(leader-いは唱者と呼応形式(call-and-response)のヴァリエーションを展開したりする。 スター・ドラマーは最も高度の技巧を要するリズムを叩き出しながら先導し、 決定的に粗悪な音やリズム、明らかに注目を浴びてしまうようなズレ、へま、無器用といった「失敗」 自由な雰囲気の中での音と動きのヴァリエーションが楽しまれる。この時、 リード・ヴォーカルは独唱あるいは 他の太鼓奏者や打楽器奏者、 観衆からの応

をとりながら、 ボ ゼ ショ ン に代表されるトランスへの移行は、(3) 徐々に速まり大きくなる一歩手前で始まるようだ。 太鼓や他の打楽器音がリズミカルに響き、 リーダーの指示のもと、 各儀礼に固有の動きと音 歌声ともうまくバランス

ţ

い限り、

少々の「悪い」効果はその場で微調整され、儀礼の進行の流れが大幅に妨害ないし阻止されることはな

V, る。 構造をもつと言ってよいであろう。 射かけられた言葉や声に対し、 Ų 統制するリーダーの小声。代弁される神霊の声。 はにわか作りの祭壇の回りを時計と逆回りで、大股で飛び跳ねながら、何度も何度も旋回しつつ。うなり声、短い叫 が展開する。 しろミクロ・サウンドスケープとマクロ・サウンドスケープの呼応形式と言いうる掛け合いを劇的に予めセットした コ メントする観衆の声。時にこれらの注目の信者が途中で気絶したり、怪我したり、あるいは「狂気」にならないよう スモスからのメッセージは、 それが聖書朗読の時であっても、 蕩々と流れる言葉のリズムと抑揚。 観衆の間から漏れるため息、 歌がひとしきり止むと、その足音や、「憑いた!」、「アーメン」、「主よお導きを」、あるいは 吸う、 その繰返しのホケット音。同時に上半身、 リヴァイヴァリズムに典型的に表われる、 必ずと言ってよい程、音として反応される。 即興的に応答する常套語や非言語音の数々。 吐息……聴衆(会衆、 また祈りであっても、 雄弁・流暢 そして時機を見計らって次の場面へ移行させる区切りのアナ (eloquence)かつ声量と張りのある声。これらと歌との連続性。 観衆)に放たれる聖書朗読、 特に腕の簡単な二拍子の動作を大きく繰返しながら。 リズムに合わせて「ウォッ、 説教であっても。このような路上パフォ それは彼らの祈りの自由な発露なのであ マクロ・コスモスに訴えられるミクロ ホ 祈り、 / \ 」と大きく激しく息を 説教、 「悪魔だ」などとコ 報告の大きく力強 Ī マンス あるい ウン

プ p は幕を閉じ、 儀礼の終わりも、 = スモスの有様と特徴を見る。 マクロ・サウンドスケープが再び耳によく入る。 太鼓など音で示されることが多い。 我々もそう認識することができるはずである。 声質の異なる発話の世界の再登場。 人々はミクロ・ サウンドスケープの特徴からミク ξ ク p +)-ゥ シド ス ケー

## IV オラトリオとしてのカルト儀礼

徴とした自由な祈りのパフォーマンス、という点である。なぜならこれらはアフロ・カリビアン・カルト儀礼にお 的が信者の教化にあり、 音楽に対する、自由な祈りの音楽」を指す。筆者がここで問題にしたいのは、 現在は「宗教的または道徳的内容を持つ劇的な物語を独唱、 悪徳を視覚的に表象しながら劇的な対話の形で進められた。 ても共通して見られるからである。当該諸儀礼を一見かけ離れたものに見えるオラトリオにたとえるゆえんを以下に ラウダの詠唱を内容としていた。ラウダは、 ラトリオとは本来、「祈禱所」を意味する。そこでの集会は「信徒の教化を目的とし、 ヨーロッパのオラトリオとカリブのカルト・オラトリオを比較してみよう。最初と最後の点は祈りが共通する 聖書朗読、 説教、仮装者の詠唱、演ずる人物、神性、徳や悪徳の視覚的表象と劇的対話を特 しばしば歌手が幻想的な衣装をまとい、自分の演ずる人物や神性、 合唱、 その後のオラトリオはそこから発展したものである。」 管弦楽のために作曲した作品」で、「厳格な典礼 オラトリオが本来祈りの場であり、 聖書の朗読、 説教のほ

た長いリストになる。またさほどの名目的目的を明示せず、何か比較的重要な事柄の公示、 書記事に基づくもの、 わけではない。 『では信者の教化という目的についてはどうか。 それらの発表された目的は、 (神、霊、祖先よりの)託宣、 神 預言者や英雄などの生誕や偉業達成、 洗礼、 叙階任命、 カルト儀礼は多種あり、その全てがこの目的を明確に掲げている 悪魔/悪霊祓い、病気/怪我の治癒、 昇進、 感謝、 国家の独立、 追悼、 クリスマス、洗足、復活 革命他歴史的大事件等々の記念とい 神との交歓/コミュニケー 和解、 親睦などのため儀 など聖

最後にまとめて検討する。

礼的集会を開くこともある。これらでは当然、 おしなべて強化することが意図される。「異教徒」の参会、招来はあっても副次的にすぎない。 第一義的に参集されるのは同信の信者であり、彼らの信仰と交わりを

多いカルト間のメンバーにも共有意識が芽生え、同胞、 けなどには差異が生ずる。だが他の教典や書物でなく聖書が朗読されるという一点において、 つまり即興として取り入れられようがいまいが、その言葉は参加者に伝えられるメッセージとして傾聴され、 深長さが問題とされる。どの場面で聖書のどの箇所が選択されたのか、予めプログラム化されていようがいまいが、 のもつこの地域独特の抑揚性ゆえ、 では儀礼の中での朗読、つまり声として流されることが重要なのである。それがたとえ棒読みに近くても、 聖書はたとえ朗読されなくても、 それが個人に受容される意味は当然多様であり、また儀礼中に占める聖書朗読の時間、 先述のカルト・スペクトルの中でも「ヨーロッパの力」/キリスト教に近いものでより重視される。 祭壇や聖所などに安置され、その象徴的重要性は公示されることが多い。 音の流れはメロディックになる。そして何よりも音読され告示される内容の意味 友好関係の培養と進展の可能性が秘められているということ 競合関係にあることの 場所、 胆卿さ 位置づ

超人間的存在/力の召命をインスピレーションで受けたり、ポゼション・トランス状態で代弁したり、また内面の霊 施されている特定カルトの特定儀礼で何が強調され、また重要視されるかで異なる内容となる。説教は一部の例外を ィや社会内外の道徳的、 般的である。 説教は単に「霊的」な局面だけでなく、 ただし信者間の平等性が強調されたり、 説教師、「司祭」など役職階層序列の最高位(またはそれに近接する上位)の任職者が行なうのが説教師、「司祭」など役職階層序列の最高位(またはそれに近接する上位)の任職者が行なうのが 社会的、 経済的、 政治的と、 儀礼集団(参加者)内外の、 およそ人間の全面的問題を取り扱うものである。それはその実 説教師という特別の任職を置かない場合などでは、その場で カルト・メンバー内外の、 またコミュ

る。 ながら、 7 3 3 それは歌との連続性、それに惹起される楽器音の導入へと結びつく。 ニケーションの中で自発的に発言するといった光景が見られる。 「力」ある者としての特性--声調の統制能力 (特に張りのある大声)、 説教師など役職者は聖書朗読や祈りを含み 雄弁、 流暢他-を最大限利用す

ているものでも、 厳格に守る衣装でも、 観的表現にすぎないと認めれば、 味しても、 ことは、百パーセントの仮装可能性をその分マイナスにする行為ではある。 ておく。 「幻想的な衣装」という表現は、 仮装者の詠唱については、仮装とその姿での詠唱という二点に分けて考えよう。まず仮装について基本的了解をし 仮装の最も初歩的方法の一つは衣服の着用である。物理的にも精神的にも裸で開放された状態で何かを着る その仮装で表現(しようと)する象徴性はプラスとして働き、 あるいはほとんど自由な不定形型でも、見方によっては十分「幻想的」と呼びうる衣装が着用され また儀礼の特定役職者や主役(例えば洗礼の候補者、 様々な儀礼でほぼ決まって着用される制服型でも、形は不定でも色(の組合せ) カルト儀礼に当てはめると若干誇張しすぎかもしれない。 極めて明示的になる。 任職候補者) だが衣装の付加が仮装可能性の削減を意 などに部分的に定型化され しかし「幻想的」とは主 事典的説明による は

論ラムやガンジャ の流れという聴覚的刺激が強烈だが、第二には衣装及び肌の色とのコントラストに代表される視覚的刺激が強 倒的、 ンティティ表現の一つと考えられる。 色などはカルトごとに特徴がある。 衣服の形/型、 次に帽子)の色と巻き方/形、靴の着用の是非(ときに履いてよい種類等)、さらに服飾品の許容度、 色(の組合せ)、寸法(特に長さは肌の露出度との関係で問題にされる)、頭被り(ヘッドタイが圧 (マリファナ)のように独特の匂いを強く発する嗅覚的刺激も、 さらに同じカルト内でも、 当該カルト儀礼パフォーマンスでは第一に、 儀礼集団ごとに差異は見られるが、 またその他の要素も過小評価はで カルトごとに特徴的なリズムと音 それは各のアイデ 無

るのである。

またカルト儀礼では、

メンバーが自ら神や別の人格、

徳や悪徳に扮して演じるという象徴的行為を行なう、

という

については、 が特定カルトの特定儀礼の中で半ば公人としての役者になるには、 デンティティは、 特に音の流れは身体所作の流れを伴うから、 きないが、 個人の内面のアイデンティティの集団レベルのアイデンティティへの統合化を意味する。 聴覚と視覚は儀礼パフォーマンスの中で特に緊密に結びつき、観衆は容易に対象を同定できる程である。 その役になり切った声で歌うことが要求されている点が、 何らかの方法や道具で個人に取り込まなくてはならない程、一体化されているわけではない。 実に華々しく「幻想的」な光景を展開することになる。 自と仮装が必要とされるのである。 カルト儀礼と共通している。 しかも集合的アイ また特定衣装の 仮装者の詠 個人

という点では同じである。 礼パフォーマンスでは身体所作は音や声の補助どころか、定型、不定型含めた踊りやトランス状態での突発的で時に 目や悪徳も人格化され、 過激な運動さえ表出する程、 身ぶりは、 の登場人物の役柄から、 オラトリオではどちらも主で従になるダイナミズムがある。 さらにこれら仮装者による演技——ある神格や人格、徳や悪徳に扮し、 勝手に一人歩きするような突出したものは適切ではないだろう。その点、 神 前述の「幻想的」仮装性とも結びついてくる。ただ各役柄の性格描写や発声行為を助長する 仮装した役に相応しい演技を、各人は始めから終わりまでし通すことになる。 人、相交わり、 実に動きに満ちた展開をする。 内容も理解しやすく観客にアピールする視覚的世界が要求されるが、 ただその表現性と形態に差異はあっても、 古典的オラトリオでは音が主で動きが従なら、 視覚に訴える象徴を使う演技 カルト儀礼とは対照をなす。 演技する身体 カ では、 ルト 儀 徳

バラが憑くと、その「馬」(ミディアム)はダンバラの象徴が虹蛇であることから、 表現も誇張しすぎるきらいがあるかもしれない。 はその神霊の役を演じていることになる。例えばヴードゥのロア しかしポゼションは特定の神霊との合一を意味し、 (神霊) のうち、 蛇の動きを模す。 聖パトリックと習合しているダ そしてその神霊 よってその時に

ないしはお気に入りの仮装 時に色、 形 頭被り、服装品などに (細心の) 注意が払われる装束

登場する有名な信仰の先達たち、英雄、王、預言者、使徒、聖人などが好まれる傾向にある。 で演ずる。ダンバラは白と結びつくので、白いヘッドタイヒ服装をする。全般に演ずる人物の役柄は、例えば聖書に 彼らを特徴づける形

性格、特筆されるべき行為及び言葉などが彼らの象徴として、それらの全体あるいは部分を際立たせた役づくり

ルト儀礼では「徳」は正義、 信頼感、 品行方正、寛容、 思いやりなどの性質を体現した人格が想定され、「悪徳」

がなされるのである。

向かい、 祭他) 向がある。他方「徳」の方は、一般にカルト・リーダー、儀礼集団のリーダー格あるいは役職階層序列の上位者 いが特定カルトの特定儀礼のプロセスにプログラム化されている場合、そのしぐさ、道具類、進行は様式化される傾 て追い払うしぐさをしばし続けたりして、見えざる敵との立ち回りを演ずる役がいるのみである。このような悪魔祓 は広く、また強く信じられ恐れられているからである。ただし儀礼の中で悪魔や悪霊の配役はない。その存在に立ち は「悪魔」、「悪霊」として登場することが多い。カリブ海社会ではキリスト教の強い影響もあり、 が最も典型的に、ないし相応しく演じるものとされる。それは「彼(女)が徳人である/と神霊によりされた 悪魔祓いのための特別の旗(色が特に重要)を大きく振り回し、時にナイフや木刀や鋏を大きくクロスさせまりがな 悪魔や悪霊の存在

ではこれらの劇的対話性についてはどうか。劇的対話が舞台上の複数人の対面的行動の一つであるとするならば、

から」と説明される。

実際に発せられ、それらが対面的状況において、相手の発話を受けて応答してゆくという形での対話をみることがで の最中の相づち、 カルト儀礼のパフィーマンスもその要素に満ちている。歌に見られる呼応形式は典型的な対話と言える。 合の手から、歌との連続体の境界部における相互方向の移行と、 発話者の交代に至るまで、

す役割が大きい共同作業なのである。

少なくないが、そこでは狭義の宗教的、 基本的には対話の積み重ねによって進行するのである。 あるいはナイヤビンギの中では、「リーズニング」(reasoning)という談合、 道徳色を帯びつつホットに討議される。個人的・家族的内容も一般レベルにまで広げられ、問題は共有 道徳的内容のみならず、国内外の社会、経済、 論議の場が自由にもたれることが 政治、 法 外交などあらゆる

なくても、 即興的対話は見られるが、プログラム化されていない儀礼では、特にそれが顕著に展開される傾向がある。 応形式や掛け合いも広義の対話に含まれる。 という「了解」を示す沈黙のコミュニケーションで反応し、相互に顔の表情を読み取り、確認し合うという状況は、 「対話」的と言ってよいであろう。また非話音に焦点を当てても、 さらにカルト儀礼においては、個人レベルと集合レベル共に、演者(信者)と神、霊などの見えざる対象との対話 さらに「対話」を拡大解釈してみると、実際に発話されなくとも、 当事者たちは明らかに対話的コミュニケーションとして説明することが多いのである。 しかも重要なことに、それがカルト儀礼にプログラム化されていてもい 楽器音同士、楽器音と声、楽器音と沈黙などの呼 相手の発話内容を聴き、それをうなずきや笑顔 いずれの場合にも

ざる対象は、しばしば実に、劇的な演出(法)で(特にポゼション・トランスの導入によって)、まさに「幻想的」 含まれる)によってリードされるが、その場その場で機転をきかしながらうまく演じる配役としての信者各人の果た に視覚化されるのである。 を含み、それこそが儀礼パフォーマンスの主要で最大の目的とさえされることを思い起こすべきである。 演出はカルト・リーダー、 儀礼集団のリーダー、役職階層序列の上位者(大鼓奏者も当然 しかも見え

論 特定の儀礼小屋内での方が多数設置される)具体的イメージをもたらす象徴物、 一連の身体技法のみならず、 配置された祭 壇 の 備 品 の中にも、 さらに屋内外問わず儀礼の場で見られ 絵画、 彫刻、 バ ッヂ

無

れらの合体的印象を自らの心象風景に刻み込むのである。(3) などの服飾品の数々からも、見えざる世界を見える世界に引導する手掛かりが配置されている。観衆はこれらの視覚 である)の光景を、 的装置と演者の表情・身ぶりといったパフォーマンス全体より、彼らの神霊との交流(それはしばしば内面的なもの 視覚に訴えるランドスケープのみならず、聴覚に訴えるサウンドスケープとしても感じ取り、そ

礼において祈りを伴わないものは無いだろうし、アフロ・カリビアンのコンテクストでも非常に重要である。 のものも、「神」との対話や内面的交流を表わすので、先程対話について検討した内容とも重複する。 説明されるが、見えざる、 される自由、 の様式を見い出すことは全く不可能ではない。ただ特定カルトの特定儀礼の場では、各の範疇の様式から完全に逸脱 形は一定の様式化を経ていく。 祈りのパフォーマンスは個人的領域を一歩踏み出て、共同的領域からの、そして公同のためのものとなり、その表現 だ自由で即興的とはいえ、演者は観衆に、また演者同士の間でもより明瞭に、具体的に認識させ、確信させるため、 的儀礼では祈りの形式、様式、表現も定型であり、非定型的儀礼での祈りは非定型で非制限的である傾向が強い。 を含むことはあるし、定型的で一見厳格な典礼的儀式にも非定型の祈りを許容することはある。しかし一般には定型 的発露であるが、祈りの表現形にも定型と非定型/即興型がある。非定型儀礼パフォーマンスにおいても定型の祈り 本質的に祈りの場である。歌、楽器音や踊りさえ、祈りを体現したものだと言える。それは内面からの自由で非拘束 した表現は異例と判定されるであろう。不安定な異例はしばし当該範疇の境界領域を彷徨うことになるが、結局、 では最後に祈りの場として、何よりも自由な祈りのパフォーマンスとしての側面についてはどうだろうか。 一定の様式の範囲内での即興が求められるのである。 しばし流動的な範疇の内側での「自由」なヴァリエ 無論、 個人も文化の産物の一つであり、個々の祈りの即興や自由な表現の中にも文化 確かに「自由」な表現は認められ、 ーションの表現として、祈りの芸術も 実際、 奨励されると 儀礼は 宗教儀 祈りそ

(76)

の音やリズム、 つのパフォー

動きの形の潮流を徐々に少しずつ形成し、型の塑成、

変更、

なものの方がより伝統性と結びつけられ、

他方、作りつつあるものとしての作品、というパフォーマンスの現在進行性への強い認識も見られる。

力と威信が優位に付与されているのである。

ンスの一回性と止揚/中断に眼を止めることを意味しない。その一回性、

音化され、 では古典的オラトリオのもつ作品性についてはどう考えたらよいだろうか。冒頭の説明では、 聴かれ、 共有されると言える。 作られたもの、完成

の形の再演、 の儀礼パフォーマンスにおいても、先人の残した音の足跡を追認するという意味で、歴史的に作られた音を新たに 集を使用したりして部分的にしろ定型化されているものもあり、 意され、あとはパフォーマンスで音と動きが決定されるというのに似ている。 式に則って予め用意され、それに従ったパフォーマンスが出現する。それは作品としてのオラトリオが楽譜として用 されたものとしての性格が明記されている。 回異なるが、演者は(そして聴衆も)その違いよりは、 作品の実演という側面がないわけではない。実際の音の響きやリズム・パターンや動きの形は、 キリスト教(正統派)のみならず「アフリカ」(エチオピア)もその伝統のルーツに求め聴かれる。 権威的源泉より作られたものの継承に対する志向と意志と感受性が見られる。 しかし筆者が注目したいのは、楽譜化され固定化された作品としての性格ではない。 全体の型の模倣こそが一つの「伝統」の継承と育成に繋がると考えられているからである。そこには歴 カルト儀礼でも典礼性が濃厚で定型的なものは、プログラムが一定の様 むしろ相同性の方を重視する。「同じ」音やリズム、 典礼音楽のみが作品化に近い位置を占めているとは カルト儀礼の音楽でも、 ■節のスペクトルでは 無論、 例えば讃美歌 厳密には一回 自由で無定形 動き 1

試行錯誤のうちに「新たな伝統」――それは個別の故郷、居住地域の、社会や国家の、そしてアフロ・カリビア 再構成というプロセスを幾度となく繰返 77 (77)

一過性の積み重ねが一つ

それは単に

集合的アイデンティティに最適のものを探求し、作りつつあるのである、非定型的カルト儀礼は、 定形の音の渦から定型の音を追求する現在進行中の試みである。そこではある心象風景と具体的なサウンドスケー ーを発散していることをも主張する。つまり過去の音やリズムを聴き、それに伴う動きの形や流れを把握しつつ、 一回ごとのパフォーマンスの中でそれらの音、リズム、動きのベクトルを様々に操作しながら、 完成品としてより 自己及び

またカリビアンとしての伝統――を創成してゆくエネルギーを秘めたものであること、また実際にそのエネルギ

は常にその場で「自由に」創成され、生きられる伝統としてのオラトリオにたとえられるであろう。

終始楽音で彩られた舞台パフォーマンスであり、古典的意味での音楽性が極めて重視

1

p

のオラトリオは、

ずや積極的に反応する者が出り スケープに強く働きかけ参加させ活躍の場を与える。 観衆/マクロ・コスモスは静的に受容し、 を中心として鳴り響くミクロ・サウンドスケープは観衆に、周囲に、マクロ・コスモスに向かって音を放射するが、 ォ 演者は観衆に声で、 音楽性もさることながら、 演者と観衆は明瞭に区別はされていても、いつしか境界線が交錯するほど、 静観を要求しつつ、彼らとは明確に区別された形で登場し、演者は奏で演ずる。その立場は逆転しない。 終始非楽音がなくならないパフォーマンスで、 非楽音は重要な位置を占めることはなく、否定的か消極的にしか扱われない、 楽器音で、身体音で、表情や身ぶりで訴え、観衆の反応を要求する。 唱和のハーモニーへの参加、 非楽音が重要な位置さえ占め、 全体は遠景の風物誌を見るかのようである。一方カリブのカルト・オラト サウンドスケープとマクロ・サウンドスケープの呼応形式は動的に 喧騒の中でもカルト儀礼は演じられ、特に屋外パ 特定の場所のみならず、どこをも 舞台化しうる 柔軟性をも 掛け声や合の手、手拍子など、定型、 肯定的で積極的に取り込まれうる。 相互交渉は頻出し、 静寂の中から音演劇は観衆に そして観衆の中に、 非定型問 7 ク р • 密度も濃くな フォーマンス わず、 サウンド 业

由で柔軟な即興的音の演出が展開する。

ミクロ

(78)

音の豊穣性を増大し、 マクロ・サウンドスケープが有効な色彩を与える音の絵巻物が綴られるのである。

ことができるのである。 ドスケープを主体的に取り込むことにより、パフォーマンス全体の場の活況を、 して一つの構図の中に収め、あら筋に沿った表現を聴かせるのがミクロ・サウンドスケープ的視点であった。 生起し、重層的に鳴り響き、発散し、消えゆく音の演劇をありのまま生き生きと聴き取り、全体的にかつプロセスと 黙の了解/あら筋に従えば自由な表現や即興が許され、かつ奨励もされる多彩なオラトリオである。そこで多角的に られるという演劇性である。ただし筋書きは厳密でなく柔軟な構造をとり、背景音も含め演者全員が総動員され、 技 (配役)、それを演ずる仕掛け、そして演技は音の展開のあら筋(シナリオ)に沿って表現され、一定の様式性が認め 筆者が儀礼で注目したのは、 パフォーマンスの場 身体、 楽器(演者・背景音)、それらを聴き取り、見る者(観衆) (舞台) や背景及び装備のセッティング、 の存在、 我々はじかに感じとり、伝達させる その場に居る全てのものに役があり 音を発し演じる サウン (演 暗

と声のオラトリオなのである。 今宵もまたカリブの島々で繰り広げられるカルト儀礼のサウンドスケープ。 そのドラマトゥルギーはまさに、 太鼓

注

1 のパフォーマンスという共通点から、当該儀礼は太鼓と声のオラトリオにたとえることができるのである。 University of Washington Press, 1973)(徳丸吉彦訳『人間の音楽性』岩波書店、 は同一ではない。 そして信徒の教化、 P. Merriam, The Anthropology of Music (Bloomington: Northwestern University Press, 1964) (藤井知昭・鈴木 『音楽人類学』音楽之友社、 聖書朗読、 説教、 昭和五五年)特に第一部参照。John Blacking, How Musical Is Man? (Washington: 仮装者の詠唱、 役柄の視覚的表象、 宗教的 昭和五三年)など。ただし両者の立場 ・道徳的内容の劇的対話、 自由な祈り

- 2 宗教学や人類学からの音楽、音への積極的なアプローチ及び貢献は、例えば米国でF・ボアズやその弟子たちの影響で、
- もあるG・ファン・デル・レーウは 『芸術と聖なるもの』(小倉重夫訳、せりか書房、昭和五五年、原著 G. van der フィールドワークと分析が一部で活発なほか、見るべき重要な研究は多くは蓄積されていない。宗教現象学の分野で訳書

Leeuw, Vom Heiligen in der Kunst, 1932, 1957) で一章を音楽に割いている。啓蒙的で刺激にも富むが、筆者の当面の

課題にはさほど参考とならなかった。他方、音楽学からの宗教や儀礼への関心も、一部(特にキリスト教)では典礼クラ 音楽学的関心、問題意識の方が優勢な傾向を否めない。これら双方の二極分解的状況を克服し、これまで以上の積極的で シック音楽との深く長い結びつき及び華麗な展開が見られたため、研究も蓄積されているが、他の領域では概して高くな い。民族音楽学/音楽人類学の中では、これらへのフィールドワークと分析も蓄積されつつあるが、一般に比較も含めて

貢献的なアプローチと多産な調査研究が蓄積されることが強く望まれる次第である。

- 3 Norma McLeod, "Ethnomusical Research and Anthropology," Annual Review of Anthropology, 3, ずれも繰り返されるのが普通である。このように、音楽は型にはまった現象であり、その冗長度の程度は非常に高いと言 音楽の場合には、それぞれが頻繁に繰り返される少数のフレーズやモチーフに組織された少数の音韻構成要素を有してい は、測り知れない数の語彙素 lexemes に組織された小さいレパートリの音韻構成要素を持った現象として描かれようが、 ―筆者挿入」であるのに比して、音楽については大体九○パーセントの冗長度があると評価されよう。また言語について 彼女によると「様式化は非常な割合に達しており、音の現象として、言語の場合は五〇パーセントの冗長度 [redundancy 健一訳「民族音楽学研究と人類学」(秋山龍英編『民族音楽学リーディングス』、音楽之友社、 昭和五五年、 一三二頁。) 合わせる無限の可能性が示されるかもしれない。これに対して、音楽は少数の大きな形式に組織されるが、その形式はい ると言える。加えて言語に関しては、そのどれもが二度と繰り返されないパラグラフや別のより大きな単位に文章を組み
- 4 民族接触や文化変容の度合が低く、より「アフリカ」に近い)も対象とせざるを得ず、問題が複雑化しすぎるためである。 カリブ海地域の範囲設定は固定的でなく、人によって、社会によって、また歴史的条件などによっても流動してきた。こ ィーソ (mestizo)、またギアナ地域のブッシュ・ニグロとも呼ばれるアフリカ黒人系諸部族(島嶼部に比べると異人種 年)、六―七頁でも簡単に触れた。本稿で「島嶼部」 と限定したのは、 大陸部では原住民インディオ諸部族や混血メステ の点については拙稿「多民族文化の『ペパー・ポット』――カリブ海文化の特徴の一側面」(『黒人研究』 五七号、一九八七 えよう。」(邦訳、一三二頁)

(80)

- 筆者の当初の関心はキリスト教と習合したり大小の影響を受けて形成された黒人系の宗教、カルトにあった。
- 5 音楽を禁止する唯一の宗教と言われるイスラム教だが、ミナレット (高塔) から発せられるアザーン (礼拝告知) 唱〕)やコーランの朗唱は「歌」の範疇に分類してもおかしくない程、美しいメロディと響きをもったものである。 (朗
- 6 だ短い断片にしてしまうこと。しばしば一音符ずつに分けられる。」『音楽大事典』第五巻、平凡社、一九八三年、二三四 フランス古語 hocket(hocquet) は元来「振動」一般を、 次いでとくに 「横隔膜のけいれん」すなわち「しゃっくり」を "labour(ing) in the spirit," "groaning" などと描写される。 である。 速めのテンポとリズムに合わせて、 大きく息を吸い、 吐き出すことを繰り返すが、 その時の吸う音、 吐く音。 九頁。これが頻出するのは、シャマイカのリヴァイヴァル派、セント・ヴィンセントのスピリチュアル・パプテストなど 意味するようになった語。一三世紀~一四世紀の多声音楽に起こった技法の一種で、旋律を歌詞に関係なく休符をはさん
- 7 ち使い始めた新しい概念。七○年前後より、環境音の調査研究である「世界サウンドスケープ・プロジェクト」を展開し てきた。 ナダ人の作曲家、 「音風景」とでも訳しうるが、視覚に訴える「風景」(landscape) に対し、聴覚的に音全体を把握しようとする概念。 評論家、教育家 M・R・シェイファー(Murray R. Schafer)が六〇年代後半より強い問題意識を持
- 8 把握にマクロ・サウンドスケープ的視点が極めて有効である。ひいてはマクロ・サウンドスケープから見たマクロコスモ カルトのみならず宗教儀礼全般に敷衍して、サウンドスケープが使えると考えている。また祝祭儀礼では、その祝祭性の (特定地域社会・文化の世界観)の特徴のより良き理解へ導くことを念願するものである。
- 9 このヴァリエーションの問題は、音楽、音表現のヴァリエーションとも繋がる。この点については本稿で詳細に論じる余 裕はないので、別稿で検討する準備をしている。
- (1) 例えばインド系のものは除外して考える。イスラム教も例外とする。
- $\widehat{\mathbb{I}}$ この両極の理念型としての「アフリカの力」と「ヨーロッパの力」は、単に存在しているのみでなく、ベクトルとして実 ャマイカ文化を考察するために使った。そこではポピュラー音楽の形成に焦点を当て、 相当する。二つの力をベクトルとして把える考え方は、以前ラスタファリ運動を中心に、音楽を通して見た宗教文化、 際は作用していると筆者は考える。二つの力の量と方向性が統合されて新しく生成されるものが、個々の実体的カルトに 時間の経過を経て二つのベクト

によって塑成されてきたことを簡単に指摘した。拙稿修士論文 Rastafarian Music in Jamaica: Its Historical and Culturaj

開はしていない。またスペクトル・モデルも音楽の要素で作り、同論文においては一カルト内で見られる現象の分析に当

てはめた。その時も明示はしなかったものの、宗教現象、諸儀礼の位置づけにも使えることは暗示した。前掲拙稿、

九八一九九頁参照

- $\widehat{12}$ ここでは儀礼(バフォーマンス)と音楽(パフォーマンス)ないしサウンドスケープ表現との相関関係を言っている。 (10)と同様に考えたい。
- <u>1</u>3 ジャマイカのナイヤビンギについては、以前簡単にまとめたものがあるのでそれらを参照されたい。拙稿「ラスタファリ アンの讃美歌(1)」(『史境』、三号、 一九八一年)、 同②(前掲書四号、 一九八二年)、 同③ (前掲書五号、一九八二年)、

aica. (東京外大AA研、一九八四年)。なおナイヤビンギは Niabingi, Nyabingi, Niabyngi などと綴られる。

Rastafarian Music in Contemporary Jamaica; A Study of Socioreligious Music of the Rastafarian Movement in Jam.

現地調査は一九七八年一○月~八○年七月、一九八五年七−八月に行なった。

- 15 キリスト教の正統諸派の礼拝において使われる讃美歌集には、楽譜無しで歌詞のみ書かれたものが少なくないが、すでに
- 16 ただし一般には、自然環境音が儀礼パフォーマンス中に積極的に取り込まれることはない。自然環境音の大きさはその場 は、祈りや神霊との沈黙のコミュニケーション、瞑想、犠牲の献呈の時などで見られる程度であり、全体に占める比重は の静寂と関係があるが、 アフロ・カリビアン ・ カルト儀礼では、 全き静寂を積極的に作り出して構造的に取り込む作業 メロディーが決定された曲のレパートリーが広く、幼少の頃より聞き慣れているのでほとんど暗譜しているようである。

さほど重くないと言える。

- 17 Rex Nettleford, Mirror, Mirror: Identity, Race and Protest in Jamaica, (Kingston, Jamaica: William Collins and TC結成の立役者、芸術ディレクター。彼自身黒人系の容貌をしているが、カリビアンとしての文化的アイデンティティ 彼はジャマイカの文化人で、知識人、教育者、政治家、そして芸術家。舞踊家、振付け師、ジャマイカの国民舞踊団ND Sangster Ltd., 1970) 第四章、"The Melody of Europe, The Rhythm of Africa"でその「古典的」分析を行なった。 探求と民衆生活に根ざした芸術表現を結晶させる文化運動の指導者。踊りの内容やテーマのみならず音楽の使い方におい
- 18 ただ最近、カトリックのミサでも太鼓やギターを用いたりする教会もあり、カリビアンとしてのアイデンティティに相応

ても独自性に満ちたものである。

(82)

- サウンドスケープの影響も受けながら変化してゆくと予想される。 しい音奏現、形態を模索している状況がある。今後ミクロ・サウンドスケープは、特に定型的な儀礼において、マクロ・
- 19 **儀礼と音(楽)、特に太鼓に代表される打楽器音とリズムは移行と関係があるという論旨は、** cussion and Transition," Man(N.S.) 2, 1967, pp. 606-14. A. Jackson, "Sound and Ritual," Man 3, 1968, pp. 293-299. ここでは扱いきれないので、問題提起するにとどめる。 ンによっても二○年前に発表されている。筆者も基本的には賛同するが、まだ問題は残されている。R. Need ←m, R・ニーダムやA・ジャクソ
- 20 車輪は重そうにゴロゴロ音を出す。 妙りたてピーナツを売るのに使われたりする。小さな釜で火を焚き、小さな煙突からもの哀し気なピーという音をたて、
- (21) ただしそれが実現されないことは多い。

年)第一巻より。固執音型とも訳される。

- 22 「一定の音型を何回も続けて『しつこく』反復する作曲技法」、「またその音型のこと。」『音楽大事典』(平凡社、一九八
- **2**3 Press, 1985). 前者については例えば Andrew Neher, "A Physiological Explanation of Unusual Behavior in Ceretions between Music and Possession, trans. by Brunhilde Biebuyck, (Chicago and London: The University of Chicago テクストを重視する立場まで、様々な実験や解釈が試みられてきた。筆者は双方相働くとみる折衷的立場をとる。この問 音は儀礼のクライマックスを導くのに最も重要な役割を果たすことが多い。 特にそれがポゼション ・ トランスを伴う場 Walker, Ceremonial Spirit Possession in Africa and Afro-America (Leiden: E.J. Brill, 1972). 他。後者は例えば 1968, pp. 293-299. W.C. Sturtevant, "Categories, Percussion and Physiology," Man 3, 1968, pp. 133-134. monies Involving Drums," Human Biology, 34, 1962, pp.151-161. Anthony Jackson, "Sound and Ritual," Man, 8, 題は極めて戛要だが、ここで紙枚を割くことはできない。Gilbert Rouget, Music and Trance: A Theory of the Rela られる。両者の関係について、音(特に打楽器音)の及ぼす影響を神経生理学的作用から説明する立場から、文化的コン 合、その発生、維持、時に終結を導くのに極めて重要な働きをする、と現象的にも、またエミックな解釈においても認め
- 24 聖書朗読以下、これらの要素のアフロ・カリビアンないしアフロ・アメリカン的特質についてはより詳しく分析する必要

in a Haitian Village (NY: Alfred A. Knopf, 1937), 他、一連の新世界での「アフリカニズム」研究を参照。 ville J. Herskovits, "Drums and Drummers in Afrobrazilian Cult Life," Music Quarterly, 30, 1944, pp. 477-92;

(83)

多い。単語から文章レベルまで、地域により抑揚の形態や幅などに差異はあるものの、極めてメロディックである。 がりとも密接になり、人々にもアピールする力となりうると考えられる。言葉の抑揚とリズムについては、カリブ海で話 は一種の歌のようだという印象を受けた。平常発話される言葉の流れが本来的にメロディックである上、説教や祈りのよ される言葉は、西アフリカ諸語の影響で、(中国語もよく引き合いにされる)「音調言語」の傘下に位置づけられることが 説教や祈りでは小声が評価されないのは当然であるが、単なる大声ではなく、声の音量調節の巧みさがむしろ歌との繋

続性、あるいは移行容易性は、歌声の質が地声に近いこととも密接に関連しているであろう。雄弁・流暢については、フ ォークロア研究でのスピーチ・コミュニケーションの分析からもヒントを得た。カリブ海地域では、代表作として Roger の言葉と比較すると、説教や祈りなどの言葉と歌の連続性はより緊密でスムーズに見られると考えられる。また歌との連

うにそれ自体が抑揚を要求することから、言葉のメロディー性は自然強化されるのであろう。この点、他の音調言語以外

D. Abrahams, Man-of-Words in the West Indies: Performance and the Emergence of Creole Culture (Baltimore and

25 十六世紀半ばに、聖フィリップ・ネーリがローマの聖ジローラモ・デッラ・カリタ教会のオラトリオで、集会を行なった のが始まり。服部幸三「オラトリオ」『音楽大事典』、第一巻、平凡社、三四五頁。

London: The Johns Hopkins Univ. Press, 1983).

26 井形ちづる「オラトリオ」『平凡社大百科事典』一九八四年、一一四九頁。傍点筆者。

27 をめぐる競争心は助長されてきた点も無視してはならない。 聖書の共有、聖典化という共通性ゆえに、互いの猜疑心、「正統性」や「力」の保持、「カリスマ」の継承など

28 多くのカルトは内部に役職の階層序列を形成し、特定の役職者に権威を付与している。 に所属する者は、それらが内装した階層序列の存在を受容している。 そのような序列化は「神の教え」に反するとして否認し、全き平等を唱える者が多い。しかしそう唱えつつも、特定集団 ただしラスタファリアンの中には

30 29 ダンバラは「ラダ」儀礼で呼び出される富や幸運を司る水場(に宿る)の神。 ラム酒に代表されるアルコール飲料、ガンジャ(マリファナ)喫煙、

の変容状態」やインスピレーションの世界に導かれる経験が、これらの儀礼パフォーマンスである。 儀礼中に食される特別料理など、聴覚のみならず、嗅覚、味覚、視覚、 触覚という五官全てが総動員され、 内外に示す旗、 衣装、 しかも五官全てが別

31 する。 礼は進行しているようだ。しかし、それでも夕方(時に昼過き)から翌朝までの長い時間全体に至る細かなプログラムの 例えばラスタファリ運動の中で最も組織化が進んでいる「十二氏族」(Twelve Tribes of Israel) グループが開く大規模 統性」を誇り、東方教会、コプト派の流れを汲むエチオピア正統教会では、特別の音楽ディレクターとしてジャマイカの 設定はしないし、不可能である。その場の雰囲気や状況に応じ、あるいは若干即興的に繋げたりすることもあった。「正 [sistrum]' 有名なポピュラー音楽の大家/サクソフォーン奏者を任命している。「聖歌隊」も唱者他、 な集会では、その規模の統制という意図もはたらいてか、大方の音楽プログラムはあらかじめ用意され、それに則って儀 フルート、 サクソフォーンといった器薬奏者も含まれるユニークな編成をとり、 太鼓、マラカス、シストラム 全体の讃美の合唱をリード

は敢えて音のある側面を抽出して論考を試みたにすぎない。

!に働くのではなく、相互に関連し合い多く相乗効果を及ぼしながら、非分離的に作用しているはずである。この小論で

## (付記

く。同研究会でコメントを下さった先生方、特に草稿を読んで多くのアドバイスをいただいた中牧氏には感謝の意を記して表し 動と――カリブ海英語圏社会の聖なる力の探究」と題した口頭発表の一部と重複ないし類似した内容であること を断 わってお 受けた。また一部は、国立民族学博物館共同研究会「中南米の宗教と社会」(代表中牧弘允助教授)において、「雄弁と瞑想と律 

## マンダラの宇宙観

松長有慶

/論文要旨/ どを大宇宙を仏格化した大日如来の象徴として相互に関連づけ、さらにそれぞれを人間の身体の各部分に対応せしめる修法が 瑜伽の観想を通じて直観することができるという。『大日経』では、現実世界に存在するものの一切の形、 礼やパンテオンの神々を包摂しながら形成されるが、七世紀になると独自の世界観をもつことになった。 自と他、大宇宙(仏)と小宇宙(行者)、 全体と部分など対立する考えかたが本質的には同一だと説き、 それを マンダラの思想的な基盤をなす密教の宇宙観は、西洋絵画のそれとは基本的に異る。インド密教は既存の宗教儀 声 (文字) な

空海はこの世界観を受けて、さらにそれを理論的に展開し、絶対の世界も、現実の世界も、地水火風空識の六大よりなると この場合、 大とは世界の構成要素ではなく、大日如来の象徴であって、六大は相互に関係しあって存在する。

説かれる。

の凝縮形として内面化される。本論文ではマンダラの外と内のからみ合いをたどり、その根底にある密教の世界観を明らかに マンダラはもと土壇を築き、その上に神々を招請して祀る外的な儀礼であったが、のちに行者の観想の中にあらわれる宇宙

<キーワード> 密教、マンダラ、瑜伽、部分と全体、六大、世界観。

のを感じる。たとえそれが宗教絵画としての限定をもつとしても、キリスト教とかイスラム教のそれとはまったくの ンダラを美術作品の一つとみるとき、われわれはそこに西洋絵画から受ける印象とくらべて、 とりわけ異質なも

別世界がそこに存在することは間違いがない。

ジからはほど遠い。 な多面多臂の怒れる仏たち、 チベット仏教系のマンダラにみられるように、きわだった原色の組み合せ、仏と人間と鳥獣の共存図、 男女の合体したアムーラスな姿態の氾濫、どれをとっても聖なる宗教絵画というイ グロテスク

ている。 品という概念では律しきれないなにかをもっていることも確かである。まずマンダラには物語り性がまったく欠如し 過とストーリーの存在をただちに読みとることが可能である。 かれたキリスト教の宗教画に比すべきものとして仏教には仏伝図がある。そにには釈尊の前生の所行を語るジャータ の縮図を想像させる。また一方それが日本の両部曼荼羅のように整然とした形をもつものであっても、 チベット系のマンダラは一見して、そこにコスモスよりもカオスの世界、それもかなりデフォルメされた現実世界 救世主としてのイエスの出生、伝道、受難、奇蹟、復活、あるいは聖母マリアの神秘にみちた生涯などが描 現世での教化活躍や事蹟が具体的な絵画として描かれている。このような宗教画の中からは、 それは美術作 時間 の経

菩薩などの浄土図には、聖なる世界における聖者の慈愛にみちた行為が描き出されている。これらは人々に仏陀の威 これらの宗教画が、 俗なる世界における聖なる所行を描いたものとすれば、 大乗仏教における阿弥陀如来とか弥勒

の芸術作品は、

自然の材質の中から、

力と徳を直接見せつけ、帰依する者の信を増大させることを目的とする宗教的な絵画といえるであろう。

なく、宇宙の真理そのものなのである。マンダラは密教の宇宙観を、言語を通じてではなく、一定の論理に従って象 われになにかをつねに語りかけてくる。マンダラが表現しようとしているものは、 これらに対して、 マンダラには時間の経過を示す痕跡もなければ、 物語りがあるわけでもない。しかしそれは 起伏に富んだ宗教的な教訓話では

徴をもって表現したものということができる。

であろう。 ダラはこの内外の両面をそなえ、両者は互に密接な関係をもつのであるが、この点については後にくわしく説明する 切って、仏の降臨を仰ぐ礼拝の対象であるとともに、 マンダラは絶対世界の縮図であるとともに、現実世界の投影図でもある。マンダラは世俗世界を一定の区域に区 ンダラには聖と俗とが混在する。あるいは聖と俗とが一体化して表現されているといったほうがいい 行者の冥想の中で、心にイメージされる宇宙図でもある。

する場ではなく、 めて汲個性的で、 性が価値をもつ。 って作者ではない。真の作者は、 ンダラには作者個人の名をとどめる必要はない。 ンダラのもつ聖俗の一体性は、通常の絵画とは基本的に異っている。一般の絵画では、 宇宙の生命活動の現実社会における表現の一つであると考えられる。マンダラの作者は、 テクニックの面でユニークさが認められないのが普通である。マンダラは作者の個性を自由に発揮 しかしこれらの点に関して、マンダラはほとんど無縁である。 現実の作者を背後にあって動かす宇宙の生命そのものだといってよい。 この意味において、 発想、 表現、 マンダラはきわ したがって 技法の独自 作者であ

したがって作

西洋の芸術作品は、人間の視点を中心に題材が選ばれることが多い。それに対してマンダラをはじめ彫像など密教

宇宙の真実の姿を描いたり、彫り出したり、作りだしたりする。

べも せる余地はきわめて少ない。 ニュアルのことをいう儀軌の中に、厳密に定められている。基本的な点だけでいえば、そこに作者の独創性を介入さ 作品を生み出す基準は、 宇宙の真理のある一面を象徴的に表現したものであって、そこには一定の論理が介在する。作者の恣意による 作者の創意とか意志というよりも、 色 形、位置などは、 美的な鑑賞の対象として定められるものではない。 経典あるいは修法、 造像、 絵画などの規則を記した 色も形もポ

変更は認められないのである。

る者は、芸術作品を対象化して味わう。それに対して、マンダラをはじめとする密教芸術において、作者と作品はも ともと一体化し、連続しているところに特色がある。人間も絵画も彫刻も、宇宙の生命活動の一環と捉える世界観が 総じていえば、 一般の芸術作品は、作者と作品の間は非連続である。 絵画や彫刻、 音楽など、 通常、 それを鑑賞す

その根底に横たわっているからである。

鑑賞者とは別個の対象化された図像を取り扱う。それに対して、サーダナとは、行者が瑜伽と名づけられる宗教的な 語でいうアイコノグラフィー (iconography)、するわち図像学に相当する。アイコノグラフィーはイコンの学として、 ンダラにおける図像の詳細を記した書物を、 心の中に浮かび、最終的には一体化した尊像に関する記述をいう。 サンスクリット語でサーダナ (sādhana) 漢訳では成就法という。英

もともとその根底となる世界観が異っているためと考えられる。 れはかなり異質である。それらの間に存在する相違点を、これまでにいくつか取り上げたが、両者の間のへだたりは ンダラをはじめとする密教芸術は、 西洋の芸術とは、基本的な点で相違している。 宗教芸術としても、 密教のそ

(90)

多*,* 如;

多故如

如;

その点を中心に密教の世界観を考えてみたい。それは密教芸術の基本的な問題と深くかかわりをもつにちがいないと 思うからである。 ンダラの性格をより明瞭にするために、 ただ密教の世界観全般についてここで取り扱うには、いささか問題が拡散しすぎるきらいがある。ここではそ 全体と部分、 一と多といった対立する概念が、密教においてどのような関係をもって理解されているのか マンダラの思想を生みだした密教の世界観について言及しなければなら

=

からず見出すことも事実である。 として代表させることはできない。とはいえ部分と全体を一体とみる主張を、インド、中国、日本の思想の中に少な の集まりによって全体がなりたつと考える学派もある。したがってただちにこの両論の考えかたを、洋の東西の思想 り部分の集合体を全体と捉えるが、部分と全体の一体性を強調するかの違いである。ただし西洋にも神秘主義的な思 部分と全体の関係について、 事象を全体的に捉え、 一方、東洋においても、インドの唯物論やヴァイシェーシカ学派などのように、 西洋とくにデカルト以降の近代思想と、密教の考えかたは正反対の立場にたつ。 つま

なってしばしばあらわれる。その一例として、空海の『吽字義』の中の言葉を挙げよう。 体は部分そのものであるという考えが一貫している。それは主客、 なかでも密教においては、部分と全体は互に依存関係にあるというだけではなく、部分がそのまま全体であり、 色心、 理智、一多などの本質的な同一性の主張と

雨 理 理 無 智 智 無 恒

足 涉 無 雖<sub>元</sub> 多。 並-是<sub>ν</sub> 一

辺;水; 燈

光

沙\* 非,喻( 非。

王 Ü 数

無

智,尽力躰力小力

冥 然, 同

刹

塵。

猶。

各,主 具、伴 五 無

如、故。 重 名*,* 二 重 難 思责

無 不 帝

互.

相

'n

実

相

無

ιĎ

常,如,

同 同 相

非¸シ 如₌

似;

の一元化を説くのは、その世界観の根底に、ミクロの世界とマクロの世界の本質的な一体性を、瑜伽(yoga)を通じ

瑜伽の体験によって、仏と行者の本質的な一体性を確認するところに、現世における成仏、すなわち即身成仏が可

ここではさまざまな対立概念の本質的な同一性を、譬えを挙げて説明しているが、密教がこのような対立的な二元性

を明らかにしている。まずそれに耳を傾けてみよう。 は、インドの密教経典にも説かれないわけではない。ただ空海は 能とされる。無限の日時を費して修行した結果、仏となるのではなく、現身に即時に仏となるという思いきった主張 『即身成仏義』一巻を著わして、その理論的な根拠

「六 大 無

··· 碍<sub>ラ</sub> 常-

瑜伽,体

荼

各

1不、離

相

て直観する宗教体験をふまえているからである。

ú 数 Ĺ 王 過,利 塵.

法

然具足

蓙

般

若,

密

加持流速

疾\_

顕紀

重 四

重 種

帝 曼

網名11即身1無碍

このうち六大とは、 具, 五 智 無 察 地水火風空の五大と識大をいう。五大については、 智, 円 鏡 力, 故. 実 覚 智成仏」

従前のインド哲学々派においても、大乗仏

92 (92)

教でも認めるところである。密教経典の『大日経』にもそれは説かれている。それに対して、空海は新たに識大を加

「如是六大法 界 体 性 所成之身、無障無 碍う 互. 相: 涉入相応常住不変同, 住言実際] えて六大とし、

という。六大は法界体性所成の身つまり仏身であり、マクロコスモスでもある。六大は相互に無障無碍に相応し合

い、常住不変で、実際に住す、つまり真実そのものであることを明らかにする。さらにまた、

「六大能生」四種法身曼茶羅及三種世間」 ,

はまた六大相互の相応のみならず、仏と衆生と自然もまた互に無碍に相応しあう宇宙の構造を示したもの とみ られ よりなり、六大より生じたものという。すなわち六大とはマクロとミクロが一体化した世界であり、したがってそれ はじめとする生き物の世界(有情世間)と、自然界(器世間)を指す。要するに仏も、人間も、自然界もすべて六大 と六大より、四種の法身とマンダラと三種世間とを生ずと説く。三種世間とは、仏の世界(智正覚世間)と、人間を それがまたマンダラなのである。

たたし

中以1四大等,為1非情,、密

教則說此為如

来,

三摩耶

身,

六大とは如来の三摩耶身つまり仏の世界の象徴的な表現と理解するところに特色がある。 とあるように、一般仏教では、 地水火風の四大等を非情つまりいのちをもたない物質存在とみるに対し、

似た考えかたとみられよう。 くと考えた。ギリシャのエンペドクレスが、世界は地水火と空気の四種の物質原素からなりたつと主張するのとよく 古代インドの唯物論では、 地水火風の四大は物質的な存在であって、万物はこれらから生じ、またそこに帰ってい

論』などに表われている。ここにいう六界は地水火風空の五種の界たる物質原素と、識界という一つの精神的な因 体と考えられる。さらにまた地水火風の四大に空と識を加えた六大種すなわち六界の説は『阿含経』とか『大毘婆沙 部派仏教においては、四大種といわれる。大種とは一切の存在物の根源という意味で、造色(物質)を生み出す当

原素の意味である。ただしこれがただちに密教の六大説に結びつくものではない。空毎にいたりつくまでにいくたの

の智とはなんでしょうかと問いかけた中で、つぎのように説かれている。 密教の五大に対する代表的な考えかたは『大日経』の在心品第一にあらわれる。すなわち執金剛秘密主が一切智者

思想的な変遷を経ねばならなかった。

世尊よ、そのようにたとえば、火界はあらゆる薪を焼くことをけっして厭うことはありません。そのように一切智 依り所であります。世尊よ、そのように一切智者の智もまた天と人と阿修羅とともなる世間の依り所であります。 たあらゆる分別を離れ、分別もなく、極分別もありません。世尊よ、そのようにたとえば、この大地は一切衆生の 界はあらゆる分別と極分別とを離れ、分別もなく、極分別もありません。世尊よ、そのように、一切智者の智もま ようにたとえば、水界は一切衆生の身体を爽快にします。そのように一切智者の智もまた天とともなる世間を爽快 はあらゆる塵を除きます。世尊よ、このように一切智者の智もまた、あらゆる無智の塵を除きます。 者の智もまたあらゆる無智の薪を焼くことをけっして厭うことはありません。世尊よ、このようにたとえば、 「かの一切智者の智は、またそのように如来の解脱味と同一味でございます。世尊よ、そのようにたとえば、(8) 世尊よ、 虚空 風界

の五大は、原素とか物質存在ではなく、大宇宙の五種のシンボルと理解することができる。ただしこのような考え ここでは一切智者の智すなわち仏の悟りの境地を地水火風空の五大の性質をたとえとして説明している。 つまりこ

多を説明するのに五大を用いている個所と、文句に若干の相違があるが、 趣旨において変りない。『大日経』の五大 は、『大日経』にはじめて説かれたわけではない。 玄奘訳の『大般若経』第五六七巻において、 甚深なる般若波羅蜜(タ)

とはいえ『大日経』の五大説は単に『般若経』のそれを受け継いだだけではない。それを五字、五形、五色などの

シンボルと結びつけた点に『大日経』の五大に対する思想の特色があるといわねばならない。空海はその著『声字実

の解釈は大乗仏教の『般若経』系統の思想を継承したとみることができる。

仏及海会諸尊是」

と述べているのも、この意味においてである。

それぞれ別々の個所に説かれている。まず五大と五字の関係については、阿闍梨真実智品第十六には、 『大日経』には、五大が五字、五形、五色に象徴化され、またそれが人間の身体の五か所に配当せられることが、

というのは語と釈される。

というのは生命の最勝である。

ra というのは火といわれる。

hūṃ というのは忿怒と釈される。

というのは虚空と知るべきである。」

をみると、通常いわれる地水火風空を a, va, ra, ha, kha に配する説とは若干の相違がある。 と説かれる。以上はチベット語訳によって和訳したが、漢訳では va に相当する語が水となっている。

この不整合性は『大日経』の成立の問題と関連する。すなわち、大日経自体が完全な形をもって最初から編纂され 95

これらの対比

たものではなく、いつくか系統の異る流派の中で修されていた儀軌を集成して、現存の形となったからである。この 96

a, va, ra, hūṃ, khaṃ の五字は、大勤勇 mahāvīra の心呪である a, vīra, hūṃ, khaṃ を五字に開いたものであって、

もと『底哩三昧耶経』(Trisamayarāja)に説かれていた大日如来の真言である。またそれは最近インドのオリッサ地方

五大を a, va, ra, ha, kha の五字に配する説は、 大勤勇の心呪の展開であって、 その典拠は『大日経』の悉地出現(『)

の『大日経広釈』の中では、整理されて五大と五字が関連づけられているのを見ることができる。

品第六に記されている。しかしここでもまとめて説かれているわけではない。ただ『大日経』に対するブッダグヒヤ

うな記述と関係が深いことを示している。 『大日経広釈』によれば、この五大と五字に関する個所が『大日経』貝縁品第二の四魔の降伏についてのつぎのよ

「私が不生と悟ったものは、

語の境界を捨て

一切の過失をなくし

因と果とを離れ

空の知恵であって、虚空に等しい」

ることを知る。もともと大日如来の心呪であったものが五字に分かれ、その五字それぞれがおのおの意味をもち、そ va 字は語(vāc)、ra 字は過失すなわち塵(rajas)、ha 字は因(hetu)、kha 字はそのままで虚空を象徴して示してい このように『大日経』の各品を対照することによって、五大に配せられる五字は、それぞれ a 字は本不生(anutpāda)、 「我覚…本不生」 出北過語言道, 諸 過 得」解脱, 遠職於因緣 知空等:虚空:

(96)

れが大日如来の五つに分けられた性格を分担して受けもっているという理解に展開したとみることができる。

また一方悉地出現品第六では、それが黄、白、赤、黒、青の順に変り、この系統が日本密教に受け継がれて伝統説と(ヨ) またこの五字、五大は『大日経』の転字輪曼荼羅行品第八によれば、赤、青、白、黒、黄の五色とほぼ対応する。

この五字はまた行者の身体の五か所に順に布置して、観想すべきものとされる。それは五字厳身観と名づけられた

観法で『大日経』の秘密曼荼羅品第十一に説かれている。

なっている。

「まず真言者はこの曼荼羅を 自己の身体に布置すべきである。 真22 置於 言者

自、足 而 先』

從, 成, 人 大 金 火水。至,刚至,自输,輪,輪,心。輪,齊。体。

それより上の胸までに

比丘は水(輪)を思え、

地輪を観想し、

足より尿道にいたるまでに

水

(輪)がある」 火 当. 思. 思. 性. 水. 風. 火. 水. 倫. 輪. \*\*

(輪) の上には風

(輪)の上には火(輪)

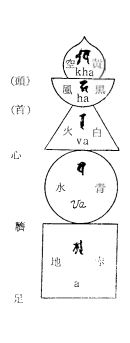
を

る<sub>23</sub> 性を観想を通じて体得するように組織だてられたものである。また 身体の 五か 所に置く五輪の形については『大日 この五字厳身観は、大日如来を象徴する五輪を、 の中に、その全体を伺うことはできないが、同じく秘密曼荼羅品の中には、四角、円、三角、半月と記されてい それは地水火風の四大に相当する形ではあるが、空大については、虚空として形をもたないためであろうか、こ 行者の身体の五か所に布置することによって、行者と仏との一体

97 (97)

すいわゆる五輪塔婆の形が出来上ったものと思われる。 こに記載がない。ただ文字の空点は団形(宝珠形)に書かれるためか、いつの頃からか空大を団形に描いて頂上に付

以上の五大、五字、五色、五形、身体の五か所の対応関係を整理して図示すれば、つぎのようになる。



られていることを知った。 とは考えられていない。 密教の世界観によれば、 インド哲学とか部派仏教でいわれるように、ここでは五大が世界の構成要素としての物質 以上に述べたように、五大は五字、 五形、 五色に対応し、それぞれが大宇宙の象徴と解せ

理とみて、空海が物心の一元性を説いたとする主張に傾きやすい。しかしそのような考えは、以上の考察によって五 六大説を積極的に提唱した。われわれが六大を説明する場合、応々にして、五大を物質的な原理。識大を精神的な原 空海は地水火風空の五大を説明する『大日経』『金剛頂経』の文の中に、認識の主体を見出してそれを識大と認め、

さらにまた空海は、『即身成仏義』において、六大より仏、 [如是六大能造:一切 仏, 切 衆 生器 界 等 生物、 四 種 法身 自然界を生ずという考えを表明している、 Ξ 種 世 間

大ないし六大に関する密教の正しい解釈ではないことが理解されるであろう。

これによって六大は世界を生み出す根源的な存在とみ なされる かも知れない。さきに引用した『即身成仏義』の文

においても、 り込む余地は残されていた。それは個々の作品とその典拠となる経典の記述を比較してみるとよくわかる。 な創作活動も許されている。 作者の芸術的な感性とか創造性に支配されるものではなく、大宇宙そのものの自然な表現活動と解せられる。 ではない。いずれも宇宙の本質と密接に結びつき、真理を象徴的に表現したものなのである。したがってそれらは製 であって、生み出すものと生み出されるものが別個の存在というわけではないのである。この能生と所生の関係は、 としての人間を生み出すという思想ではない。六大より六大の顕現として仏と生物と自然界があらわれるという意味 マンダラの流出の問題とも関係をもつために、のちにマンダラについての論の中で、もう一度取り上げてみよう。 (一〇九頁参照)では、「六大能生」と説き、 いま「六大能造」という。この能生とか能造とは宇宙の創造神が被造物 以上のような密教の宇宙観が、一般の芸術作品と基本的な点で相違し、密教芸術を特異な存在としていることがわ 形 密教においては、文字は言語の伝達手段ではなく、また形や色は人間の美的な感覚に訴えて作り出されるもの 位置など基本的な点において、作者は経典や餞軌の記載に従わねばならないが、細部においてはかなり自由 芸術家としての裁量とか、瑜伽行者としての自己の体験を、その中にある程度挿入することは認められ マンダラを描くとき、アジャリ (密教の師)の意楽(いぎょう)すなわち自由意志が入 密教芸術

Ξ

ていたとみてよいであろう。

義』において、「六大無碍常瑜伽」にひきつづいて「四種曼荼各不離」と説く。 ンダラは五大ないし六大によって代表される密教の宇宙観と密接なつながりをもっている。 空海は 『即身成仏

羅をさす。 とか蓮花など仏の持物によって象徴させたマンダラ、法マンダラとは宇宙の本質的な音とか声を象徴したマンダラで あり、具体的にいえば、 ンダラとは宇宙の活動エネルギーを象徴化したマンダラである。 「種曼茶とは『金剛頂経』系の根本経典である『真実摂経』に説かれている大、三昧耶、法、 そのうち大マンダラとは、仏、菩薩などを具体的な尊形で描いたマンダラ、三昧耶マンダラとは、 種子すなわち一字の真言で描いたマンダラとか、広い意味では経典の文句などを指す。 具体的には彫像、 塑像などによる立体マンダラ、 羯磨の四種類の曼荼 金剛杵

あるいは現実世界のあらゆる動き、たとえば日月星辰の動き、風のそよぎ、川の流れなどもそれに含まれる。 これら四種のマンダラはそれぞれ表現形式は異なっていても互に密接な関係をもち、六大無碍、主客一如の世界を、

具体的な形像、 事物、 文字(声)、 活動エネルギーをもって表現しようとしたものということができる。

をいう自性マンダラを、 立体マンダラをも含めてよい。 マンダラをさす。さらに自性マンダラとは、 ĮÜ 観想、 種のマンダラは真理の表現方法の相違によって区別したものであるが、マンダラの性格によって分類すれば、 自性の三種となる。図絵とは一般にマンダラといわれるもので、絵に描かれたマンダラに彫刻などによる 行者が観想すれば、 観想マンダラとは、行者が瑜伽の観法に入ったとき、 宇宙の真理そのものをマンダラとみなす場合である。つまり宇宙の真理 観想マンダラになり、またそれを絵とか彫像でもって表現したものが、 眼前あるいは心中にあらわれる

図絵のマンダラとなる。

材となった観仏、作壇、図絵などについての断片的な叙述が残されているので、つぎにそれらの代表的なものを拾 はまだ現在みるような形には整えられていなかったと思われる。 によって漢訳された密教経典にも、 ンダラの作法について、 比較的くわしく説いているのは『大日経』の具縁品第二である。 マンダラについての若干の記載を見出すことができるが、六世紀以前、 初期の密教経典には、 のちのマンダラを生み出す素 七世紀の中ころ智通ら 7 ・ンダラ

(100)

叉の名があらわれていることから知られる。

出してみよう。

イメージづける方法はかならずしも密教だけのものではなく、大乗仏教では広く行われていたと考えられる。 よって訳された『般舟三昧経』や、 仏教では古くから仏、 『観無量寿経』などにおいては、 菩薩の三十二相八十種好を思念する観法が行われていた。また二世紀ころ後漢の支婁迦讖に 仏、菩薩の姿とかその荘厳などの観想が説かれている。 五世紀の東晋、 仏陀跋陀羅訳の『観仏三昧経』、 少しおくれる劉宋の畺良耶舎訳 仏、菩薩を眼前に観想し、

説明している。 ト密教では、 『大日経』具縁品には、壇を作り、マンダラを描く法が記され、その注釈書である『大日経疏』はそれをくわしく 壇の上に色粉でマンダラを描き、その上に牛糞を積み、 日本密教ではその方式に従い、一週間かけて壇を築く七日作壇の法がかつて行われていた。一方チベ 油を注ぎ、供物を捧げる護摩法が現在まで伝

借用して、 や『蘇悉地経』系の密教にもそのまま受け継がれる修法が行われている。 仏教儀礼に転用させた。 神を祀り、その神の前で行う修法は、もとバラモン教で行われていたもので、 インドでは古くヴェーダの時代に、火炉を築き、 息災、 仏教がのちにその方法を 增益、 調状など『大日

ンドで一般に信仰されていた方角神の信仰を積極的に取り入れた。それは初期密教経典の中に、 .世紀ころに成立した『金光明経』には、四方に四仏、 四門に四天王が配されている。 この他にも仏教では古代イ さまざまな鬼神や夜

じたりといった作壇を件う儀礼が、 『孔雀王呪経』巻下の最後に付された帛尸梨蜜前出の結界法として残されている。ここでいう帛尸梨蜜訳の『孔雀 古くから民衆の問で信仰されていた神々を壇を築いて祀ったり、 仏教の中でも行われていた。それは六世紀初頭、 結界を行って壇に閉じこめたり、 梁の僧伽婆羅によって訳された 芥子を火中に投

経』は現存しないが、もしその存在が事実であれば、作壇法を密教が取り入れたのは、さらに一世紀ほど朔ることに

有名である。この経典には、その他にも密教の修法の変遷を知るためには見逃せない記載が多い。壇を築き、 なるであろう。 同じく六世紀の初頭の漢訳とされるが、訳者不明の『牟梨曼陀羅呪経』は、 祈雨あるいは止雨の法を行う。あるいは壇上に悪鬼を描き、それを縛りつけて災害より人々を(26) 印契が最初に説かれた密教経典として 竜を描

ただこの画像法では、白布に描くことのみが記載されていて、それと壇上に描く像との関係は明瞭ではない。 には汚れのない白布に描くべき仏を中心に左右に多面多臂像を配す三尊が、くわしい形像の叙述とともにあらわれる。 わち真言のことをいうが、それでもこの経典は画像法について最初に記した密教経典として注目すべきである。そこ

守る法なども説かれている。この経題の「曼陀羅」はいま問題となっているマンダラのことではなく、マントラすな

香や供物を焼き、

り 備されてくる。この中に千眼千臂観世音菩薩の曼拏羅壇法が説かれている。ここには山の閑静な土地を選び、(タン) を結び、呪を唱える修法が説かれている。これによってマンダラが壇の上に描かれ、壇とマンダラが結びついて説か 七世紀の中ごろ、 五色粉で結界し、 智通によって訳された「千眼千臂観世音菩薩陀羅尼神呪経』にいたって、 四方に四天王を、その中央に千眼千臂観世音菩薩像を安じ、種々の供物をもって供養し、 密教の修法はかなり整 壇を作

れていることがわかる。

あった。最も整備された壇法としてさきにあげた智通訳の『千眼千臂観世音菩薩陀羅尼神呪経』の中の観世音菩薩の 作壇法の記述も見出すことができるが、それと行者の観法との結びつきを示す文献はみあたらない。 ただこれら七世紀の初頭までにインドで成立していたと思われる初期の密教経典の中で、 壇を築き、その上に仏、菩薩を安置しても、それは供養し、礼拝し、なんらかの願をかける対象としてで 仏 菩薩の画像法とか、 初期密教経典に

典では、まだ明確になっていない。

作壇、

図絵と、観想が一体化して説かれるのは『大日経』が最初である。

菩薩となる云々とある。(38) 入る。 している。またこの経典は同じく智通訳になる『観自在菩薩心呪経』とほとんど同じ内容であるが、同経には多羅菩 の歴史においてこの個所は注目されてきた。しかしこの部分はあまりに整いすぎていて、同時代の訳経に比して突出 ただここに一つの例外がある。それは同じく智通訳の『観自在菩薩怚囀多唎随心陀羅尼経』である。 行者は像前に坐し、印契を結び、真言を唱え供養すると、その音声調和し、本尊の口より流出し、 その眼前に大蓮華を観想し、その花の上に覩竜字(trか)を想え。その字が変じて青蓮華となり、さらに多利 これはまさに字輪観であり、三昧耶形の観想である。この意味において、 従来、 この経の最初 行者の身中に 密教の修法

曼拏羅壇法ですら、外面的な作法に終始しているのである。

薩について述べた最初の部分が欠落している。おそらくもともと智通訳になるのは『観自在菩薩心呪経』だけであっ

たろうと思われる。後になって観自在菩薩に関係深い多羅菩薩に関する修法が必要となり、この部分を挿入したと考

四

えるべきであろう。

は布に描いて祀るという外の所作は、このころにはほぼ出来上っていた。しかし行者が観想の中でイメーシづけたマ ンダラと、これら外の所作とがどのように結びつくか、つまり外のマンダラと内のマンダラとの関係が、 マンダラは六世紀以前のインド初期密教の中で、次第に形づくられてきた。壇を築き、その上に図絵する。あるい 初期密教経

インド中期密教の代表的な経典である

『大日経』にいたって、マンダラの儀礼は整理され、内面化する方向に向かっている。いいかえれば壇を築き、 マン

ダラを描き、供養するという外面的な儀礼が、密教の宇宙観と結びついたということである。

『大日経』の入曼荼羅具縁真言品第二は、マンダラ、とくに具体的な尊形を件う大マンダラについて、くわしく記

た個体ではないことがわかる。マンダラ諸尊という部分は、ビルシャナという全体を分割した一部ではなく、全体の 衆生を利益するために自らの身体より諸々の如来身を生じ、またそれらを再び本来の大日如来の身にもどす、という せたのち、 蔵生という三摩地に入り、諸如来の身を、自己の身体のあらゆる部分から出現させる。諸如来身を十方一切に遍満さ している。世尊ビルシャナは金剛手秘密主の問いに答えて、マンダラの儀礼を説く。すなわち、ビルシャナは大悲胎(タロ) マンダラ出生の基本的な立場が明らかにされている。これによって、マンダラの諸尊はビルシャナと同体で、 諸如来は再びビルシャナの身に還って来て住する。ここにおいて、まず法身である大日如来が禅定に入り、 独立し

碍を取り除いたのちマンダラを描く。これらの所作はすべて外的な行動である。土地を堅固にし、壇に牛糞牛尿を塗 『大日経』の具縁品は、ついでマンダラを造立する儀礼について述べる。まず土地を定め、日を選び、あらゆる障

すなわち、

あらゆる部分をそなえた分身とみるべきであろう。

つぎに真言行者は立って 水を注ぎ、土地のみならず法界を浄化する真言を唱えたのち、具体的な諸尊の建立に移る。 白蓮華の座に坐し その真中(の空中)に 髪髻と冠とをもち 処立白 行 者次於中 蓮 華 座\_ 定意観,大日 髻

ŋ

旭日の如き(色をした) さまざまな色をして光で ついで智恵ある者は 宝幢如来を観想せよ。 四仏を(四)方に観想せよ。 すつかり取り囲まれた(仏) を観想せよ。

於定 色 次= 想心 方 悉,以, 周 為, 遍, 冠, 如之日

放≠ 插

種

東 方 当-

身

104 (104)

過失のない三摩地に住する 南方に開敷華といい 勝者勤勇を(観想せよ) 金色の烙光をもち、 南 色<sub>克</sub> 放:**光** 方

大 勤

勇

遍

覚 華

開

明,

味が離れる

北方には病を離れた 三摩地に住する阿閦を

北 西

仏

清

方 方

仁 不

勝 動

者

是,

名, 三無

量 凉

(さらに) 西方には、 無量光を(観想せよ)。 (中略)

諸々の如来を憶念して、 香華等を献じて

奉 » \_\_\_塗

香

華

等, -

思言意識

如

重

演点がかれた

偈, 二 来**,** 

以上のように浄地、 三摩地に入って礼拝し 作壇ののち、 つぎの言葉を唱えるべし。」 行者は五仏をはじめマンダラ諸尊を観想して生起せしめ、またその諸如来に香花 至 誠 発。 殷

を献ずる所作をなして、救護をねがう。ここに外的な所作と内的な観法が一体となったマンダラ建立の儀礼を知るこ

とが出来る。

品』第十一は、意無尽荘厳なる三昧耶マンダラが主題となる。 諸尊があらわれる。それに対して、『転字輪曼茶羅行品』第八は語無尽荘厳なる法マンダラが 説 かれ、『秘密曼茶羅 『大日経』は具縁品が大日如来の身無尽荘厳なる大マンダラを説くという。そこでは具体的な形をとったマンダラ

『転字輪曼荼羅行品』では、まず大日如来が甘露生と名づける三摩地に入り、一切の支分より、明妃を流出する。

品は文字の象徴である五字を中心に、その観想と曼荼羅造立の儀則を説いている。 『秘密曼荼羅品』では、大日如来が自らの毛孔より、諸仏を流出する。五仏の三摩耶形としての五輪の観法をはじ

らわれるような具体的な姿をとった五仏ではない。諸尊にかわって明妃があらわれることから知られるように、この

明妃とは真言のことであるが、この明妃は一切如来の身体と無二であると述べられる。この品の主題は、具縁品にあ

め結界、浄地、坪線法などマンダラを描く作法がくわしく記されている。

面的な観法とがともに説かれている経典という意味である。 インドとチベットにおける密教経典の分類法に従えば、『大日経』は行(caryā)部に属する。 マンダラの儀則においても、このことは確認される。

おいても瑜伽部密教とされ、中国、 たる本尊と小宇宙である行者との瑜伽の行を説くことが主題となっている。インド・チベットの密教経典の分類法に 方、『大日経』より少しおくれて成立した 『金剛頂経』 とくにその基本となる『真実摂経』においては、大宇宙 日本の密教の流れにおいても、 瑜伽の名がこの系統の経典に冠せられることが多

心にもどる。このように種子、三摩耶形、尊形の観法が『真実摂経』においては一体化して説かれているのは注目を でこの心真言が多くの月輪に変じ、それらの月輪から一切如来の智金剛を出して大日如来の中心に入り一体化する。 を要約すればつぎのようになる。大日如来が普賢大菩薩の三摩地に入って、 vajrasatva という心真言を出す。つい の計三十六尊を出生する次第が述べられている。そのうち十六大菩薩の筆頭にあたる金剛薩埵の出生についての個所 ひくところである。『大日経』においてはまだ種子、 またそれは全宇宙にひろがり、 かれる。その根本経典である『真実摂経』は、五相成身観と名づけられる瑜伽の観法に始まる。 に比して『金剛頂経』では一系列の瑜伽観法として整理されているとみてよい。 って大日如来と一体化した三摩地より、 『金剛頂経』では、『大日経』に残っていたような外的な所作はほとんど影をひそめ、瑜伽の観法が主題として説 『金剛頂経』系統の『秘密集会タントラ』の第一章はマンダラの出生が主題となる。そこでは、大日如来が三摩地(第) 五鈷金剛杵となり、最後に普賢大菩薩すなわち金剛薩埵の身を出生し、大日如来の中 金剛界の四仏、十六大菩薩、四波羅蜜菩薩、 三摩耶形、 尊形の観法が独立して別個の章品に説かれていたの 内外の八供養菩薩、 ついでその瑜伽によ 四摂の菩薩

以出生についての個所 の出生についての個所 の出生についての個所 の出生についての個所

統の基本経典では、壇を築き、諸尊を供養するといった所作については直接主題とはされていない。これらについて に入り、その肝要となる心真言を自らより出し、 それがさらに具体的な形をとった尊形に展開する。『金剛頂経』系

て行者の観想の中で行われる。これらの所作は古代インドの伝統的な儀礼に従い、バラモン教聖典にも共通する真言 は数種の付属儀軌があって、むしろこれら外の作法については主として付属儀軌の領域とみなされる。 を唱えたりするが、マンダラの出生を含めて、これらがすべて行者の心中の出来事に転化されている。 「生起次第」として取扱われる。この生起次第は土地を選び、それを浄め、結界して噎を作るといった所作は、すべ インド後期密教の諸流派では、さまざまな方法で瑜伽観法が試み られるの であるが、マンダラの出生は、一般に

どった。それはまた土壇を築き、諸神を勧請し、現世の利益を求めるというバラモン教起源の呪法を、成仏を目ざす るのである。 る。そしてその根底には、部分と全体、自と他が本質として一であるとみる密教の世界観が横たわっていることを知 密教儀礼に転ずることでもあった。この過程の中に、外教に対する密教の包摂と純化の働きの一端を見ることができ 以上、インド密教が展開する中において、マンダラが外面的な儀礼から、行者の観想の中に内面化される過程をた 西洋絵画に比して、マンダラの芸術がもつ特異な性格は、その根底にひそむ密教の世界観によるところ

注

が大きい。

- 1 密教美術の特性については、松長有慶『タントラ 東洋の知恵』新潮選書、 昭和五六年の第十三章「〝鑑賞〟できないタ
- 3 2 同 『弘法大師全集』 第一輯、密教文化研究所 五〇七一五〇八頁。 昭和四〇年增補三版、 五四五頁。

- (4) 同 五二二頁。
- (5) 同 五一〇頁。
- (7) インド諸学派や仏教に(6) 同 五一一頁。
- の中、「六大縁起説の史的考察」四〇一―四二八頁。 金岡秀友 『密教の哲学』 平楽寺書店、 インド諸学派や仏教における四大、五大、六大などの見解については、栂尾祥雲『曼荼羅の研究』高野山大学、昭和二年 「六大の哲学」四六―七一頁。宮坂宥勝「空海の宇宙観」『理想』五九四号、昭和五七年一一月、二五―三八頁等参照。 昭和四四年、 第二章第三節
- 8 服部融泰校訂『蔵文大日経』飯能市観音寺、昭和六年、七—八頁。『大正大蔵経』一八巻、一頁中。
- (1) 『弘法大師全集』第一輯、五二四頁。

9

『大正大蔵経』第七巻、九二六頁上。

- (⑴) 服部本『蔵文大日経』三五四頁。『大正大蔵経』一八巻、三八頁中下。
- (12) 『酒井真典著作集』第一巻 法蔵館 昭和五八年、一六七—一九一頁。

頼富本宏「インドに現存する両界系密教美術」(『仏教芸術』一五○号)

一三五一一三六頁。

『大正大蔵経』一八巻、二○頁中−二一頁下。(4)『蔵文大日経』一八○−−一九○頁。

 $\widehat{13}$ 

- (15) 東北 No. 2663, fol. 14b-15b.
- (16) 『蔵文大日経』八五頁。
- (17) 『大正大蔵経』一八巻、九頁中。
- (18) 『蔵文大日経』二一六一二一七頁、『大正大蔵経』一八巻、二三頁上。
- (1) 蔵文、漢文とも注(14)と同一個所。
- (21)『蔵文大日経』二八六ー二八七頁。(20)『秘蔵記』(『弘法大師全集』第二輯、一一頁。
- (22) 『大正大蔵経』一八巻、三一頁上。
- (24)『弘法大師全集』第一輯、五〇九頁。(23)『蔵文大日経』三〇二頁、『大正大蔵経』一八巻、三三頁。

(108) 108

- 25 『大正大蔵経』一九巻、 四五八頁下—四五九頁上。
- 27 26 『大正大蔵経』一九巻、
- 『大正大蔵経』二〇巻、 八六頁中下。 六五八頁中。
- 『大正大蔵経』二〇巻、 『大正大蔵経』二〇巻、 四六三頁下。
- 『大正大蔵経』一八巻、 四頁上、『蔵文大日経』四三頁。 四五七頁中—四六三頁上。
- 『大正大蔵経』一八巻、五頁上中、『蔵文大日経』五一—五二頁。
- 『大正大蔵経』一八巻、二二頁中以下。『蔵文大日経』二〇八頁以下。

- 空中に」の語は原文にないが、ブッダグヒヤの『大日経広釈』(東北二六六三番三〇五枚襄)によって補った。

堀内寬仁『梵蔵漢対照、 『大正大蔵経』一八巻、三〇頁下以下、『蔵文大日経』二八三頁以下。 初会金剛頂経の研究、 梵本校訂簫(上)』高野山大学密教文化研究所、昭和五八年、||||-|||七

35 34 33  $\widehat{32}$ 31  $\widehat{30}$ 29 28

松長有慶『秘密集会タントラ校訂梵本』東方出版、 昭和五三年、六一八頁。

頁。『大正大蔵経』一八巻、二〇八頁中下。東北四七九番五枚表裏。

37 36

Gand 1896, pp. 1-2.) たとえば『秘密集会タントラ』の聖者流の生起次第にあたる『Piṇḍikṛtasādhana』(de la Vallée Poussin "PañcaKruma"

## 仏 教パ ン テ 才 ン の 構 成

頼 富 本 宏

<論文要旨> 三と、巻十二を除く十巻において(1)仏、②観音、③金剛、仏諸天という尊格分類がなされ、その方針に従って、各巻に具体的 呪、および簡単なマンダラが収められている。同経は、中国において現在の体裁を整えたと推測されるが、全十二巻のうち巻 な諸尊格が説かれている。 七世紀の中葉、インド僧阿地瞿多によって訳出された『陀羅尼集経』十二巻には、多くの尊格の印相・陀羅尼

の構成を通して密教の歴史の一端を探ろうとした。 その結果、⑴顕教仏から密教仏への変化、⑵金剛部という力を象徴する尊格群の成立と新たな明王グループの出現、 本論では、各巻に列挙される諸尊格の特色とそこに分類配属される根拠等を考察し、初期密教段階における仏教パンテオン (3) 女尊

ができるのである。 の大規模な導入とその地位の上昇など外的・内的両面を含む重要な展開点を確認することができた。 このように、多様な性格と作用を有する諸尊格の集成と分類整理によって、仏教の一形態である密教の概要を窺い知ること

〈キーワード〉 尊格、パンテオン、陀羅尼集経、 仏頂尊、観音、金剛、諸天。

る仏教美術においても、当然のことながらいくつかの異なる様相が見られることになるのである。 教が重層的に併存していたといり歴史的事実に起因している。したがって、仏教という一つの宗教の理想を造型化す をもって、新たな思想展開をとげた結果、従来存在していた仏教の上に新たな形態をとる仏教が加重され、 仏教の美術は、通常、 初期仏教・大乗仏教・密教の三段階に分けられる。これは、仏教そのものが、数百年の間隔

中心であることは論を俟たないが、範囲をもう少し拡げると、それらの基本神の化身や、それに付き随う眷属、さら によって表現するかということも非常に重要な意味を持つ。その場合、絶対神や創造神、あるいは教主となる存在が 宗教の美術を考察するにあたっては、幾種かの方法論があるが、その宗教の根本理念をいかなる神や仏

れぞれ個別に尊格と呼ぶことにしたい。 そこで、筆者は、様々の働きを持ちながら宗教の世界を構成する諸々の神や仏、さらに下級精霊を含めた全体をそ

には主神・本尊を守る存在も無視できない。

菩薩は成道以前の釈尊のみしか意味しない。釈尊入滅ののち、追慕的な意味と、さとりの普遍性を示す仏伝・本生話 などを表わす仏教美術が造型されるようになると、聖なる存在である釈尊を守護する執金剛や竜王などの護法的な尊 き、そこに著しい相違点があることに気づく。つまり、釈尊とその弟子たちの時代には、釈尊が唯一の如来であり、 次に、尊格という立場から、 仏教展開の基本的三段階、 すなわち初期仏教 ・ 大乗仏教・密教をそれぞれ眺めると

格が登場してくるのは大きな変化といえる。

多

り上げ、そこに見られる記述を通して初期密教における尊格体系すなわちパンテオンの成立過程を考察したい。 というように、ある特定の行為や教義に結びつけられながら、人々の間に根強い信仰を得ることとなるのである。 う如来と我々を結ぶ重要な存在が大きな役割を果たすようになる。そして、菩薩たちは、如来のようなさとりを得終 られるようになってくる。そこで本論では、 を集成した『サーダナマーラー』(Sādhanamālā 成就宝鬘)があり、そこに見られる尊格分類については、すでに簡略 た万能の存在ではなく、 五・六世紀になって、 しかし、 後期密教をも含んだ密教完成期における尊格資料としては、各尊格に対する三一二種の観想法 紀元前後の頃から生じた大乗仏教になると、仏教そのものが大きく変化したことにより、 ヒンドゥー教の復興・再編が顕著になるにしたがって、 むしろ観音菩薩の慈悲救済、文殊菩薩の智慧弁才、弥勒菩薩の未来救済、 密教経典の中では、 初期密教経典の範疇に含まれる『陀羅尼集経』 仏教の中にも密教的な要素が多く見 新たに菩薩とい 普賢菩薩の行願 (サーダ ナ

に触れたことがある。(1) おける東インド・ラトナギリ僧院趾出土の諸像など特定の個所に多量に遺存する美術考古遺品を通して、別の視野かい。 ら考察を加えることも可能であるが、ここでは文献資料を当面の拠り所としておきたい。 さらに、 初期仏教における中インド・サーンチーの仏塔とその塔門および欄楯に見られる諸彫刻、 あるいは密教に

## 二 資料について

本論で考察の対象とする『陀羅尼集経』は、 (Atikūta) によって訳出された。彼については、北宋代の仏教史家である賛寧の撰した『宋高僧伝』巻二の 永徽四年 (六五三) から翌五年にかけて、 中インド出身の梵僧阿地瞿 一唐西

## 京慧日寺無極高伝」に詳しい。

それによると、彼は、中国では、 意訳して無極高と呼ばれ、 永徽三年(六五二)正月、 西インドより梵夾を持って

長安に到ったという。長安では、主に慈恩寺に住したが、沙門大乗琮や、王室の英公李世勣などの請いにより、

寺の仏図院に陀羅尼普集会壇を建立して修法した。 この壇法のテキストとして訳出されたのが、『陀羅尼集経』十二

巻であり、「無極高伝」では、

金剛大道場経中より要を撮って訳し、集めて一部と成し、 陀羅尼集経と名づく」としている。

るが、これは経典成立にしばしば見受けられる一種の神話であり、現存の同経を見る限りでは、各種の尊格の陀羅尼 この記述によると、別に「金剛大道場経」という経典があり、それを略出したのが『陀羅尼集経』ということにな

を集成した経典という特色が顕著に表われている。

転法輪印の阿弥陀如来像など西インドの石窟寺院との近親性も窺われるので、同経の基本となる部分はインドに遡り での撰述の可能性を指摘する見解もあるが、その内容にはインド的要素が色濃く残っており、また後述の三尊仏や、 なお、『陀羅尼集経』には、原本と推定される梵本も、 該当するチベット訳も存在していない。 したがって、中国

得ると考えてよかろう。

究を一応踏まえた上で、とくに尊格分類のあり方とその意味を経典の記述から再構成してみたい。 同経に対しては、大村西崖(5) 佐和隆研の両氏が言及した以外には、詳しい研究のあることを知らない。それらの研(6) (1)巻第十

巻諸 上天

(9) 巻第九 巻下

(12)巻第十二(なし) (1)巻第十一 諸天 (7)巻第七巻下 6)卷第六 舊塵卷下 (5)巻第五 畿世音 (4)巻第四 観世音

(8) 巻第八 中巻(もしくは巻中)

る。

(1) 巻第一

(2) 巻第二

巻仏 下部 巻仏 上部

(3)巻第三(なし)

Ξ

『陀羅尼集経』の構成

次に、現存する『陀羅尼集経』の各品の構成を検討したい。

まず第一に気付く点は、各巻の経題の割注、もしくはそれに類する個所に、

以下のような表現の見られることであ

115 (115)

- (1)巻第一(なし)
- (2)卷第二 卷下
- (3)巻第三 (なし) 4)巻第四(なし)
- (6) 巻第六 (5)巻第五 (なし) 菩薩法卷下
- (8)巻第八 (なし) (7)巻第七 なし

(9)巻第九 (なし)

- 00巻第十(なし) 11巻第十一(なし)
- (12)巻第十二(なし)

とあり、わずかに巻二と巻六に限られるが、尊格分類の意味を持つ割注が付されている。

厳密にいえば、『大正大蔵経』に対校された諸本の中では多少の出入がある。たとえば、

金剛部の場合、「部」とい

う語を欠く諸本も存在している。

しかしながら、底本の高麗蔵経本をはじめ多くの対校本に割注の記述があることから、これらの分類法が、すでに

中国において確立していたことは疑う余地はない。

116 (116)

の三尊を置くことを説く。

ずく、どのような尊格がいかなる働きをなしているかを、主に尊格分類という視点から要約してみたい。 という一応の尊格分類を念頭に置いていたことは承認してよいだろう。 には、尊格分類を示唆する割注は認められないが、それは内容から判断してむしろ当然といえよう。 『陀羅尼集経』を編纂した人々、もしくはそれを補足した人々が、 具体的には、釈迦仏頂を中心にして、右に二臂観音像(もしくは十一面観音像)、左に金剛蔵菩薩像を配する形式 まず、内題に「大神力陀羅尼経釈迦仏頂三昧陀羅尼品一巻」として、釈迦仏頂を中心とする諸尊を列挙している。 以上のような『陀羅尼集経』の全体的構成を念頭においた上で、各巻において説かれている内容を検討し、 したがって、「部」という尊格グループを意味する語がすでに確立していたと断定することはできないが、 また、般若波羅蜜多とそれを尊格化した般若菩薩を扱り巻二と、全体的マンダラである普集会壇などを説く巻十二 (4)諸天 (2)観世音 (菩薩を含む) (1)仏(部) (3) 金剛(帝) 四 各巻の尊格内容

この

なかん

金輪仏頂像法では、中央に真金色の金輪仏頂を、その左右に文殊・普賢の二菩薩をやはり三尊形式に配して

いる。 このほ 両者の中間に三目の大般若菩薩を、外辺の四隅に四天王像を描くとしているのは、これらの尊格が、

そのほか、 同巻に説かれる二十九種の印呪中に見られる尊格名、さらには仏頂八肘壇法という仏頂尊のマンダラを

それぞれの範疇において重要な位置を占めていることと無関係ではないだろう。

る。

検討すると、

釈迦仏頂、

金輪仏頂、釈迦仏眼、

一字仏頂、釈迦金輪仏、

釈迦転法輪などの尊格名を見出すことができ

以上、 巻一、すなわち仏部上を総括すると、いくつかの重要な諸点を列挙することができる。

第一に、この巻は、 いわゆる仏頂尊によって代表されている。 仏頂尊とは、 仏陀の身体の一部をとくに尊格化した

もので、仏眼尊も同類といえよう、このような非人格的な要素を持つ尊格の誕生は、 聖なる存在の作用を個別化し、

象徴化するものであり、まさに密教化の一端と考えることができる。

したがって、同経では、歴史的な要素の強い化身として仏伝に登場する釈迦仏は、 少くとも表面から姿を消し、 た

とえ釈迦如来の意味を持つ場合でも、釈迦仏頂と呼ばれていることが多い。

とはいえ、ここで注意を払わなければならないのは、『陀羅尼集経』の仏頂尊は比較的初期の 仏頂 尊であり、

の五仏頂、 には、『大日経』や『大日経疏』に説かれる広生・発生・無辺音声の三仏頂、あるいは白傘蓋・勝・最勝・光聚・除障 および両者を総合した八仏頂などの胎蔵マンダラ系仏頂、もしくは金剛・宝・蓮華・一切などの金剛界マ

ンダラ系仏頂の要素はまったく認められない。

同巻が「仏部」という最高位の尊格のグループであることから、いわゆる三尊形式が説かれていることで

摘されているが、それを学問的に論証することは決して容易ではない 尊の護持とその役割・属性の分担という二義があるといえる。起源的には、 重要な尊格を中心に、左右から副次的な尊格を配する三尊形式の意義に関しては、以前に論じたことがあるが、(8) インド以外の西方の要素があることも指

本

ところで、ここで説かれる三尊形式は、次の二種である。

金剛蔵

釈迦仏頂

二臂観音(もしくは十一面観音)

(□) 文殊

金輪仏頂

普賢

このうち、仏を中心として、観音系の尊格と金剛系の尊格が両脇を固める三尊形式については、筆者がすでに再三 いずれの三尊形式も、 中尊が仏頂で、両脇侍が菩薩である点は共通しているが、その組み合せが異なっている。

〔金剛蔵・金剛手〕という三部組織に結実したことも大方の承認を得ている。

方、仏を中心に、左右に文殊、普賢の二菩薩を配する三尊形式は、わが国ではとくに釈迦三尊と呼ばれ、

論じたところである。そして、それが、『大日経』系密教の中心教理である仏部(如来)

· 蓮華部

(観音)

· 金剛部

平安後

期・鎌倉期以後、流行した組み合せである。

しているが、同一個所で説かれている部分はない。その点では、この『陀羅尼集経』が、現在の段階では最も古い経 この三尊が、経典的に見てどこまで遡るのか十分に検討されていない。 確かに、『法華経』には三尊がすべて登場

> 119 (119)

軌資料であり、美術的流行期とも比較的整合することは無視できない。

(2)巻二

る。とくに、ここで説かれる一切仏頂像は、赤色の肉身に赤衣を着ており、敦煌絵画やわが国の鎌倉絵画に見られる 同巻は、仏部巻下にあたる。最初の部分は、「画一切仏頂像法」と記され、 前巻に続いて仏頂尊の範疇が続いてい

赤釈迦を髣髴させる存在である。

来像が説かれている。故佐和隆研博士も指摘されたように、説法印の阿弥陀如来像は、九品印のうちの中生印や後世 の例が多いにもかかわらず、その文献根拠は、『陀羅尼集経』以外に多くはない。 の『理趣広経』系のものを別にすれば、わが国では、法隆寺金堂壁画の阿弥陀如来像や当麻曼荼羅図など比較的古層 後半部は、「阿弥陀仏大思惟経説序分第一」という内容の一節を収録している。 そこでは、 説法印を結ぶ阿弥陀如 ところで、この説法印の阿弥陀如来像についても三 尊形 式が 説 かれている。その具体的配置は、次のごとくであ

(1) 大勢至 る。

説法印阿弥陀

十一面観音

は 『仏説無量寿経』に遡る。そして、五世紀の頃に漢訳された(あるいは撰述された)畺良耶舎訳の『観無量寿経』で 改めて言及するまでもないが、阿弥陀如来の左右に観音・勢至の両菩薩を配する起源は古く、 はじめて脇侍としての観音菩薩の宝冠に化仏が明記されるとともに、観音を左、勢至を右の位置に決定するな 曹魏の康僧鎧訳の

ど、観音菩薩の図像確立に大きな役割を果している。

は ところが、『陀羅尼集経』の場合、 観音を変化観音の最古ともいうべき十一面観音に限定している。 巻四・五・六の観音(部)の個所で再説するが、同経は、すでに十一面観音を根本に置く初期変化観音の全盛時 これについて

代に入っていたことを示している。 ない。三尊形式の左右確定は、不安定期と確立期があるが、具体的確立に際して系統の相違があったことも否定でき なお、『陀羅尼集経』の阿弥陀三尊は、『観無量寿経』で説く阿弥陀三尊と左右が逆であるが、その理由は明らかで

が、 れている。後述するように、古代インドの武器である金剛杵(vajra)は、必ずしも密教に限定されるものではな なお、 同巻の末尾には、「仏説跋折羅功能法相品」と「作跋折囉并功徳法」が収録され、 それによって象徴される神秘的な力のために、密教では一つの尊格グループを形成するに至ったのである。 金剛杵については、 ほかに善無畏訳『蘇婆呼童子請問経』巻上の「分別金剛杵及薬証験分品」第四などがあ 金剛杵の功徳とその製法が説か

的象徴物であることに起因するからであろう。 ここで仏部の巻に収録されたのは、 金剛杵の把部に仏舎利を納めることが詳細に説かれており、 仏舎利が仏の代表

る。

東寺に伝来する空海請来の伝承を持つ金剛杵(国宝)などはその好例と考えられる。

### (3) 巻 三

において、天女相、 ここでは、「般若波羅蜜多大心経」という内題を最初に掲げて、般若波羅蜜多の功徳を述べた後、「画大般若像法」 一面二臂三目の般若菩薩の図像を説く。この菩薩は、大乗仏教で重視する神秘的な智慧といらべ

き般若波羅蜜多 (prajnāpāramitā) を尊格化した一種の密教仏であるが、原語が女性形であるために、仏母 (bhagavatī)

として女尊化されている。 後述するように、女尊の出現に関しては、ヒンドゥー教の女神の影響が少なくないが、この般若菩薩は仏教特有の

尊格である。 とはいえ、後期密教のような配偶尊的色彩はまだ希薄であるため、独立した尊格範疇を設けるには至らず、最も範

囲の広い「菩薩」(正確には女菩薩)という分類に所属せしめている点に、

同経の密教史上の位置を窺い知ることが

(4) 巻 四 できる。

持物の強調というダイナミズムで表現する変化観音の段階に入っていることを証明している。 ことである。換言すれば、大乗仏教としての慈悲救済の象徴としての観音から、より強力な威力を面や臂の多数化、 十一面観音に関する独立した経典の異訳といえるが、重要なのは、十一面観音という多面の観音を最初に掲げている 同巻からは、観世音(部)が始まる。まず巻頭では、「十一面観世音神呪経」という単経を収めている。これは、

(samantamukha, 漢訳は普門)」という要素を現実の造型として立体的に表現したもので、千手観音、不空羂索観音、 頭観音、如意輪観音など以下に続く変化観音の出発点となった重要な存在である。 馬

なかでも、十一面観音は、『法華経』にあらわれた諸難救済の観音 が 持っていた「あらゆる方角に顔を向けたもの

触れたように、阿弥陀如来の脇侍として、通常の一面二臂の観音ではなく、はっきりと十一面観音をあげている点か らも疑いのないところである。 とくに、この『陀羅尼集経』で、十一面観音を極端に重視していることは、先述の阿弥陀如来の三尊形式に関して

いずれにしても、菩薩のグループの中では、観音が突出した位置にあったことは銘記しておく必要がある。

(5)巻五

同巻も、巻題の下に(巻中~)という割注があるように、

尼集経』では、原則として各尊格の陀羅尼・呪と印相が収録されているのであるが、一部の尊格に関しては、 簡単な

諸観音に関する印呪が集められている。

すなわ

ち

『陀羅

ここに説かれる観音系諸尊の名称を列挙すると、以下のごとくである。

画像法も認められる。

千転観世音

観世音母

持一切観世音

随心観世音

十二臂観世音

切観世音 (菩薩曼荼羅)

観世音毘倶知(菩薩)

例によって、留意すべき諸点を列挙してみよう。

て流行した。これに対し、唐代の玄奘は、『般若波羅蜜多心経』などにおいて新訳の『観自在』を主張した。 後の不 の訳語は、 東晋の鳩摩羅什(Kumārajīva)の訳出した『妙法蓮華経』の第二十五品「観世音菩薩普門品」を嚆矢とし

この用語を用いることが多いが、阿地瞿多は玄奘の活躍時代に同経を翻訳したにもかかわ

まず第一に、訳語の面からいえば、「観世音」という旧訳が用いられていることである。周知のごとく、「観世音」

空訳などの密教経典では、

らず、訳語としては従来の「観世音」を用いている。

第二は、いわゆる眷属尊の受容にともなう尊格数の増加である。その代表例が、「観世音毘倶知菩薩」である。

ク下位の存在であることが多い。そして、それらの眷属尊は、しばしば中尊の属性の一部を単独に尊格化したものが 三尊形式に関して触れたように、最も重要である中尊に付嘱する尊格は、価値的に見て一ランク、もしくは二ラン

少なくない。

菩薩が我々衆生の悩み苦しみを思いわずらってくださる様を尊格化したものとされている。インドの仏教美術では観 インド密教の資料によれば、毘倶知(bhṛkuṭī)とは、眉をひそめた時にできる額のしわをいい、 教義的には、

音像の左右に有名なターラー(Tārā, 漢訳は多羅)と一対になって観音の女侍者として扱かわれている。 このように、元来は、眷属・従者であったものが、中尊の一種とされる例には、ほかに馬頭観音などがある。

(6) 巻六

この巻は、巻題の割注に「観世音等諸菩薩巻下」とあるように、 観音の種類とそれ以外の菩薩たちの印相と陀羅尼

**吵を歹挙してしる** 

婆」(Hayagrīva)は、「唐に馬頭と翻ず」とあるように、馬頭観音を指していることは論を俟たない。 観音としては、冒頭にわずかに「何耶掲唎婆観世音菩薩決印呪品」をあげるにすぎない。ここでいう「何耶掲唎

の一つとして知られているが、仏教とくに後期密教系の図像資料では、観音の眷属の一尊として表現されることが多の一つとして知られているが、仏教とくに後期密教系の図像資料では、観音の眷属の一尊として表現されることが多 つとなった例と考えることができる。 原語にあたるハヤグリーヴァという尊格は、インドでは、アシュラ (asura) の一種、 時代的先後関係については、さらに検討を加えなければならないが、従者・眷属が昇格して、中尊の多様性の一 もしくはヴィシュ ヌ神の化身

(124)

もっとも、 他の観音とは異なる忿怒形をとるため、あえて別の巻に含められた可能性が強い。

続いて、 「諸大菩薩法会印呪品」では、以下の菩薩たちの印と呪を掲げている。

大勢至

文殊師利

弥勒

地蔵

普賢

虚空蔵

不明である。 一見して明らかなように、大勢至から虚空蔵に至る六体の菩薩が説かれているが、それら相互の関連性はまったく

グループである観音・金剛手・文殊・弥勒・地蔵・虚空蔵・除蓋障のいわゆる八大菩薩とおおむね一致する。 もちろん、『陀羅尼集経』には、「八大菩薩」という用語は見られず、また密教経典では、 (蔵)の二菩薩を総合した八尊を見ると、それは密教系菩薩の代表的 観音のグループに吸収さ

しかし、別の範疇に含まれている観音と金剛

れる(大)勢至を残すなど、『金剛手灌頂タントラ』『大日経』、『八大菩薩曼茶羅経』で重要な意味を持つ八大菩薩の

グループの先駆形態をなすものといえよう。

は これらの八大菩薩の意義に関しては、すでに言及した ことが あるが、八方を守護する空間守護の役割が強いこと マンダラという聖域空間において不可欠の位置を占めることになるのである。

(7) 巻七

まず、巻七では、 巻題の割注に「金剛部巻上」とあるように、以下の巻七・八・九は、いわゆる「金剛部」の尊格を収録している。 「仏説金剛蔵大威神力三昧法印品」、 「画金剛蔵菩薩像法」、「金剛蔵受法壇」という項目におい

いずれも金剛蔵(Vajragarbha)に関する法印、図像、灌頂壇を詳細に説いている。

法神から出発したものと推測される。その具体的展開については、ここでは省略するが、いわゆるガンダーラ美術で法神から出発したものと推測される。その具体的展開については、ここでは省略するが、いわゆるガンダーラ美術で この金剛蔵菩薩は、起源的には、 釈尊の随身侍衛者として数多くの浮彫像を見ることができる。 金剛杵という古代インドの武器を持つ金剛手、 執金剛などの元来ヤクシャ系の護

て行った金剛手との二種があるが、後者の一つの現われが、『十地経』(『華厳経』の「十地品」)などに説かれる金剛 大乗仏教では、侍衛者・守護者としての執金剛と、仏の説法の聴闍者という意味から次第に菩薩的存在へと上昇し

のつく諸菩薩との関連を無視してはならないのであろう。 ただし、『十地経』の金剛蔵菩薩の場合は、ともに列挙される宝蔵・蓮華蔵・徳蔵・日蔵・地蔵などの「蔵」の語

蔵菩薩であると思われる。

中心尊格として導入されたが、胎蔵マンダラの具体的図像としては、 ところで、この『陀羅尼集経』の金剛蔵菩薩は、のちに『大日経』の「入曼荼羅具縁真言品」等における金剛部 別の強力な金剛界マンダラの影響もあって、 金

剛手・金剛薩埵へとその姿を変化させて行ったのである。

する尊格として重要なグループを形成し、『大日経』では、 があげられている。各尊の詳細な内容は省略するが、いずれも金剛杵・金剛石に象徴される堅固な力と貴重性を表現 さて、 以上の金剛蔵菩薩の眷属としては、金剛摩磨鶏、 金剛瑟羝、 金剛部という一つの独立した尊格部族として結実するの 金剛商迦羅、 金剛央俱施、 金剛随心などの諸尊

である。

(126)

(8) 巻八

前巻が、 いわゆる狭義の金剛部族から構成されているのに対し、 本巻は、 金剛阿蜜哩多軍荼利菩薩に関する各種の

ならびに壇法が説かれている。

この尊格は、一応「菩薩」とされているが、その図像を見ると、全身が青色で、眼をつり上げ、八臂の各手には、

金剛杵、戟、 刀などの武器を持ち、身体には数匹の蛇が巻きついた恐しい姿で表現されている。

ところで、この尊格は、のちに軍茶利明王を呼ばれるものと異ならない。 つまり、巻八では、

「金剛」という範疇

の中に、「明王」に展開して行く忿怒のほとけを含んでいることに留意しておく必要があろう。

(9) 巻九

同巻は、前巻に続いて、以下の忿怒系の尊格を収めている。

(金剛) 烏枢沙摩

大青面金剛

このうち、烏枢沙摩は、 火頭金剛、 もしくは不浄潔金剛という密教名(金剛名)で呼ばれる尊格で、わが国で天台

宗系の五大明王の第五に配される烏枢沙摩明王に該当する。 しかし、ここでも明王という語は認められず、また軍荼利のように菩薩という呼称は用いられていない。

中世以降、道教信仰とも混脪した庚申との関連が注目されるが、詳しい論証は今後に委ねたい。 方の大青面金剛は、 五薬叉尊の一つ東方の青帝薬叉を指すといい、一面三目四臂の姿が説かれている。 わが国で

格が「金剛部」の範疇の一方の中心になっていることが明らかとなった。 すなわち、『陀羅尼集経』の「金剛部」に 以上、巻八と巻九を総合すると、大青面金剛は別にして、軍茶利と鳥枢沙摩というのちに明王として別立される尊

は、『大日経』などの金剛部を形成するグループと、 明王という防護と調伏を象徴する力の忿怒尊グループの二系統

が含まれているのである。

場する有力な忿怒尊はまったく見られない。 この点を考慮すれば、 なお、明王グループに限っていえば、『陀羅尼集経』 には、 不動や降三世のような『大日経』 『陀羅尼集経』の密教史的位置をある程度特定す ・『金剛頂経』 に登

ることができよう。

功徳天法は、割註や「宋高僧伝」の「無極高伝」に記すように、阿難律木叉や迦葉などのインド僧が訳出した「功徳(エシ 占めている。このように、元来は単経であったものを、同経の一部として収録した例は少なくない。とくに、後者の この巻の巻題の割注は、「諸天巻上」とあり、具体的には、「仏説摩利支天経一巻」と「功徳天法一巻」が大部分を

伝法」を、『陀羅尼集経』の巻十に編入したものという。

文中に『金光明経』の言及があるように、初めてヒンドゥー教系の尊格を積極的に導入した『金光明経』を非常に重文中に『金光明経』の言及があるように、初めてヒンドゥー教系の尊格を積極的に導入した『金光明経』 部の経軌・儀軌を収めている。これらの二天のみが別出された理由は必ずしも明確でないが、功徳天に関しては、 尊格的に見ると、 同巻は、摩利支天 (Mārīcī) と功徳天、すなわち吉祥天 (Śrī, もしくは、Lakṣmī) という女性の天

視していることは無視できない。

心に広く信仰されていたようである。 間に普及するには至らなかった。しかし、 インドにあっては、ビハール、オリッサ、 カリンガなど主に東インドを中

一方の摩利支天は、わが国では、中世以降、隠身のほとけとして武士階級の信仰を集めることはあったが、広く民

要するに、巻九において、摩利支天・功徳天という女性の天部のみが収録されたことは、その背景に女尊の積極的

(128)

れらの女尊を集中的に受容して行ったのである。 な進出があり、仏教といえどもそのような傾向を無視するわけにはゆかず、比較的組み込みすやい菩薩部と天部にそ

この巻には、「諸天巻下」という割注があり、「諸天尊献仏助成三昧法印呪品」という条目のもとに、以下の諸天を (11) 巻十一

列挙している。

大梵摩天

帝釈天

摩酼首羅天

東方提頭頼吒天王 (持国天)

西方毘嚕博叉天王 (広目天)

南方毘嚕陀迦天王

(増長天)

北方毘沙門天王(多開天)

日天 月天

地天 星宿天

閻羅王

火天

129 (129) 那羅延天一切竜王 緊 乾 選婆

130 (130)

そのほか、

これらの諸尊格を、筆者の判断でもって、さらにいくつかの範疇に細分すると、以上のようになろう。

(1)四天王系 提頭頼吒天王、毘嚕陀迦天王、毘嚕博叉天王、毘沙門天王

一切竜王、 乾闥婆、緊那羅、摩呼囉伽、伽嚕茶、 阿修羅王

大梵摩天、帝釈天、摩酼首羅天(伊舎那天)、日天、月天、

地天、

火天、

焰摩檀陀、

水天、

(一切羅利)

(3)十二天系

4)ヒンドゥー神系 那羅延天、大弁天神王

(5)下級精霊系 一切薬叉、 一切羅刹、毘那夜迦 (聖天)、

星宿天、閻羅王、五方竜王、摩訶摩喩唎、 獅子王

60その他系

経』の持つ意味は少なくない。 十二天系と表記したグループは、 四天王中の毘沙門天を含めれば、 結果的 に見て十二天すべて揃ったことになる

要点を指摘すると、四天王は古く阿含経典にも説かれているが、具体的な像容まで規定したものとして『陀羅尼集

か 天・摩酼首羅天(大自在天)などのインド主要神、日天、月天、星宿天などの天体神、および火天・風天・水天など 諸尊の配列から考慮すると、 十二天、 もしくは八方天を最初から意識していた形跡はなく、 むしろ梵天・帝釈

のヴェーダ以来の自然神という三種の範疇を意図していたものと推測される。

与える存在として仏教のパンテオンの大量に受容されていることは、天竜八部衆の例とともに興味深い現象である。

竜 (nāga)、薬叉 (yakṣa)、羅刹 (rākṣasa)、毘那夜迦 (vināyaka) などの下級精霊が、護法とともに恩恵を

なお、巻十二については、「仏説諸仏大陀羅尼都会道場印品」と巻頭に記すように、 ここでは、 同経の各巻に登場

した多くの尊格を全体的に集成する。しかも本尊については、具体的な尊格をあげずに、祈念の対象として選んだほ

る役割を持つ章品であり、そのためにあえて章題に割注をつけなかったのであろう。 とけを随意に安置するものとし、そのような普遍的マンダラを「普集曼荼羅」と呼んでいる。 いわば、 同経を総括す

# 五 尊格発達史から見た『陀羅尼集経』

以上の各巻の具体的内容を踏まえた上で、同経が仏教、 とくに密教の尊格発達史の中で果した役割とその尊格分類

の特徴を最後に箇条的に要約しておきたい。

(1)『陀羅尼集経』は、 現在の形をとったのは中国であると推測されるが、 複数の、 しかも異種類の諸尊格を各巻に

初めて配当した経典として重要な意味を持っている。

し、より宇宙的・全体的意味を持つ毘盧遮那(大日)如来を説くには至っていない。 「仏部」では、 釈迦の位置が低下し、むしろその身体的一部を象徴化した仏頂系尊格が中心を占めている。 しか

③菩薩に関しては、大乗仏教以来の個性の強い菩薩を再統合しようとする働きもあるが、同経では、その傾向は必

ずしも顕著ではない。

要素からその種類を増大させて行った。新規の観音の中には、 4)ただし、観音菩薩については、 ヒンドゥー教の影響を含めた外的要素と、仏教自体の慈悲救済の強調という内的 従来、侍者や眷属であったものも少なくない。

持つダイナミズムの一面が顕著に表われている。 この金剛部は、 のちに二つのグループに再分割され、 「金剛部」という金剛杵に象徴される力の尊格を一つの範疇に集成したのも同経の特色である。この点、密教の 一方は、 仏

蓮華(観音)部・金剛部という三部組織の一つとして、また一方は、忿怒の力によって内外の敵を調伏する明王

(132) 132

3

として展開してゆくのである。

「諸天」に収録される尊格は、 大部分がヒンドゥー教起源である。その働きは、 仏法護持と現世利益の両面に及

ぶが、両要素とも密教の重視するところである。

(7)「仏」、「観音 (菩薩を含む)」、「金剛」、「諸天」 を四つの範疇に分類したことは画期的であるが、それら相互の

関連性に対する視点は見られない。この点、全体性と部分性を常に考慮した『大日経』、『金剛頂経』などの体系的な

密教経典とは異なるところである。

できよう。

教史の上では、『陀羅尼集経』は、やはり『大日経』・『金剛頂経』に先行する初期密教経典の一つと判断することが (8)具体的尊格でいえば、毘盧遮那(大日)、金剛薩埵、 不動、 降三世などの純密教系の尊格は含まれていない。 密

なお、紙面の都合等で、『陀羅尼集経』の一部に説かれるマンダラについて言及することができなかったが、 複数

異種の諸尊格をその機能と属性に基づいて分類し、それらを有効に造型化して、聖俗の世界を結節しようとするのが 密教の特色といえる。

î 種智院大学インド・チベット研究会編『チベット密教の研究』永田文昌堂 昭和五七年 第五章「ラマ教の美術」一二一

2 ラトナギリ僧院趾出土の多数の顕密両仏教の尊像については、以下の研究に詳しい。Debala Mitra, Ratnagiri, 61, vol. 1, 1981. do, Ratnagiri, 1958~61, vol. 2, 1983. 11111ページ。

佐和隆研『密教美術の原像』法蔵館、 五○体に及ぶ出土尊像の図版を収録している。 『宋高僧伝』無極高伝(大正大蔵経五〇巻、七一八ページ)。 昭和五七年、 とくに巻末の「カタック地区出土の仏像所在目録」

(拙編) では、

- (4) 佐和隆研編『密教辞典』法蔵館、昭和五○年、四九○ページ。
- 5 大村西崖『密敦発達志』仏書刊行会、大正七年、 再版、 図書刊行会、昭和四七年、二一二一二五四ページ。
- $\widehat{\mathfrak{g}}$ に再録。 佐和隆研「陀羅尼集経覚書」(『仏教芸術』一○○号、一九七五年)。のちに、 同『密教美術を読む』法蔵館、 昭和五九年
- (7) 仏頂系の尊格を説く経軌については、次の論考が有益である。
- 8 拙稿「密教のほとけとマンダラ(『密教のほとけたち』講座密教文化第三巻、人文書院、昭和六十年)、七一三四ペーシ。 三崎良周「仏頂系の密教――唐代密教史の視点――」(『吉岡博士還曆記念・道教研究論集』図書刊行会、昭和五二年)。

拙稿「密教における部族(kula)の展開——とくに三部の形成について——」(『勝又俊教博士古稀記念論集・大乗仏教か

ら密教へ」春秋社、昭和五六年)、四一五―四三〇ページ。

9

- 同 「金剛薩埵凶像覚書」(『密教図像』創刊号、一九八二年)。
- 拙著『庶民のほとけ』日本放送出版協会、昭和五九年、四二一四三ペーシ。(10) 岩本 裕『仏教事典』読売新聞社、昭和五三年、一四九ペーシ。
- 11 B. Bhattacharyya, The Indian Buddhist Iconography, revised edition, Calcutta, 1968, pp. 152~153.
- 12 小山典勇「忿怒尊の研究」――馬頭尊のインド教における展開――」(『密教学研究』一五号、一九八三年)。
- $\widehat{13}$ 同 同 拙稿「八大菩薩像について」(『密敼美術の原像』法蔵館、昭和五七年)。 「チベットの八大菩薩像」(『ヒマラヤ仏教王国』二、密教曼陀羅界、三省堂、 「インドの八大菩薩像について」(『中川善教先生頌徳記念論集・仏教と文化』同朋舎、 昭和六一年)。 昭和五八年)。

14

金剛手に関しては、新旧の論考が少なくない。

- 石黑 栂尾祥雲「金剛薩埵の前身としての金剛手の研究」(『理趣経の研究』改訂再版、 崇「ヴァジュラパーニをめぐる諸問題」(『密教図像』四号、一九八六年)。 淳「金剛手の系譜」(『密教美術大鑑』三巻、朝日新聞社、一九八四年)。 密教文化研究所、 昭和四五年)。
- (15) 『宋高僧伝』巻二(大正大蔵経五○巻、七一八パージ)。
- (16) 『陀羅尼集経』巻十(大正大蔵経一八巻、八七四ページ)。
- 拙稿「インド密教遺跡調査中間報告」(『密教学』一八号、一九八二年)、八〇一八一ペーシ。

(134)

期にわたる編纂の結果であるという成立史を踏えた上での、

たな視点から考察するというものである。

それは、

法華経が数

新

践は何か、言い換えれば菩薩の修行に関わる教説について、

ることと、法華経特有の説得の手法に注目すべきだという点で

ŋ

この仏の側からの呼びかけに対して、衆生の側の仏への信い、経を読む者に仏説に心を開けと呼び掛けているのであ

かも現行の法華経を全体として一つのまとまった経として把え

### 書評と紹

### 久保継成著

## 『法華経菩薩思想の基礎』

A4版、 三九四頁、 七〇〇〇円春秋社 昭和六十二年二月九日刊

谷 定 彦

である。

いささか論理性を欠くうらみがなきにしもあらずと思われるのると言えるのではないだろうか。そのため、本書の論述までが

苅

教実践を打ち出している点から、一体法華経自体の説く宗教実数実践を打ち出している点から、それぞれ異った性格の宗語をそのままに引用することによって、概要を紹介したい。 本書は、「序論 衆生を救済者とする経典」の「第一章 問意の所在」において、近年、いくつかの新しい仏教系の教団が、本書は、「序論 衆生を救済者とする経典」の「第一章 問本書は、立正大学に提出された学位請求論文であるが、通常本書は、立正大学に提出された学位請求論文であるが、通常本書は、立正大学に提出された学位請求論文であるが、通常を実践を打ち出している点から、一体法華経自体の説く宗教実

とるというのである。
とるというのである。
いち、法華経は読む者の心の深層に迫るという手法を
いでなく、物語的展開で読む者の心の深層に迫るという手法を
がでなく、物語的展開で読む者の心の深層に迫るという手法を
とるというのである。

のであり、法華経の説示に当初から論理を認めないきらいがあ経を一種の型にはめて、その囲い込みの中で考究せんとするもこれは、著者の独断というべきものであり、はじめから法華

解し、その志向する心を確立することを心を開くといい、法華解し、その志向する心を確立する三乗の教説を指すと同時に、法華経自体をも指しているとして、仏の説示はすべからく samdhābhāṣya であるという考えを打ち仏と衆生との関わりの場における所産であるという考えを打ち仏と衆生との関わりの場における所産であるという考えを打ち仏と衆生との関わりの場における所産であるという考えを打ち仏と衆生との関わりの場における所産であるという考えを打ち仏と衆生との関わりの場における所産であるという考えを打ちんと衆生との関わりの場におるが表別の場であるとを心を開くといい、法華解し、その志向する心を確立することを心を開くといい、法華の大に第二章では、方便品の初めに出る samdhābhāṣya の語次に第二章では、方便品の初めに出る samdhābhāṣya の語次に第二章では、方便品の初めに出る samdhābhāṣya の語次に第二章では、方便品の初めに出る samdhābhāṣya の語次に第二章では、方便品の初めに出る samdhābhāṣya の語次に第二章では、方便品の初めに出る samdhābhāṣya の語がなる。

識 śraddhā が説かれているとし、仏と衆生との関わりの場に類 śraddhā と、信頼を固める意あり、難解のものであるが、仏はこれを衆生につかませるためら、かくして、法華経は、仏の智見は衆生の思考の領域の外であって、感性に訴えて極めて動的、積極的に迫ってくるとい頼 śraddhā が説かれているとし、仏と衆生との関わりの場に頼 śraddhā が説かれているとし、仏と衆生との関わりの場に

他の徒を生み出す可能性を孕むと言わざるを得ないが、しか と衆生の関係に置き換えられているとする。経の法師をもっ 求めて、仏滅後の現実の問題としては、仏と衆生の関係が法師 り、その意味を「如来の為すべきことを為す者」という経文に て、経は法師を「如来であると知らるべきである」としてお て、 を問うて、法師品の説示を検討し、法華経は、 展開されているのか、即ち法華経の主張する宗教実践とは何か としているのではないのであって、「かれ(法師)に拠る衆生 の実践者を法師 dharma-bhāṇaka と呼んでいるという。そし では、これらの姿勢が如何に法華経の菩薩思想に盛り込まれ みな速やかに菩薩となる」(法師品末尾の偈) 法華経徒である菩薩に受持読誦解説などの修行を促し、そ 法華経が一部特定の人間を固定的に捉えて法師たるべき者 如来の使者、 如来より派遣された者とする発想は、 他の品を含め 即ち、 独善排

に触れる者はまた法師への道を歩む、それが法華経の姿勢であ

その意とするところは、

人間の行為を通しての法の無限の

便を排すれば、

仏の知見をさとらせることが仏たるものの示す

間が人間を教うことによって教われるという、いわば人間主義いるのだという。それをまた、これを人間の側から見ると、人とのことをもって、法華経は、一切衆生を教済の対象としているのではなく、ここに至って無限の人々に対するものとなったとし、は故である。法華経の描く法師像は限られた人に対するもので拡散である。法華経の描く法師像は限られた人に対するもので

の思想に到達したのだと結論されるのである。

種々相のあることをいう。第二篇は、 三の個処を除けば、上記の所論に多くの経文を添えてこまかく 知見への道に入らせる」と訳出したあと、とにもかくにも、方 触発し、如来の知見を示し、……入らせ、……悟らせ、 ついては、仏出現の目的を明かす文を「衆生を如来の知見へと mukti, śraddhā をめぐる所論を敷衍するにすぎず、一仏乗に と題され、本書の中核をなすものと思われるが、その「第一章 者即ち菩薩にジャータカの菩薩、出家の菩薩、在家の菩薩など の感性に訴える点を強調し、第二章は序品において、仏教実践 れる東方の仏土と日月灯明仏の話を挙げて、法華経の、読む者 ち、第一篇は「序品の研究」と題され、第一章は序品に説示さ 説明して、それを敷衍するにとどまっているからである。 以下の第一篇、第二篇において、その論述されるところは、二 は本書にあっては結論に他ならない。なぜなら、 ル誰でもの仏教 ペー仏乗」は、 以上は、本書の序論に述べるところであるが、しかし、 上述の saṃdhābhāṣya, 「法華経菩薩思想の基礎 本論にあたる それ 即

仏乗思想の実践的側面が示されて、一仏乗の何たるかを現実的 であると(釈尊は)述べられる、というだけであって、 乗り物、 一乗であり、その乗り物は仏への乗り物、 · この一 仏乗

という発想は、法華経の説き方の個性を明確に示すもの、 説くとするのである。 たら一切衆生が、そのように(仏に)成れるであろうか」とい に明確にしているのは方便品最後の偈の部分だとし、「どうし (第六十一偈) 次に「第二章』仏の子』では、 から、この経の主張を一切衆生の成仏を 仏の子 読む

者の感性に訴えて、宗教実践に駆り立てる説得力を持つも

ŏ

ではない。ただ新たに加えられたものとして、六波羅蜜蜜 cai されているが、その所論内容は、上記の序論の範囲を出るもの じとらせるものだという。最後の章たる「第三章 人々と仏との関係を、子と親の関係という、人間の普遍的な関 て」では、法師品の他に分別功徳品等の説示を取り上げて論述 係に譬えることによって読む者に成仏道への保証を感性から感 法師につい

在の形になった時点では、仏舎利供養に基く仏塔への供養が、 るべきはずのところだという趣旨であり、少くとも法華経が現 経巻の存するところ、舎利(塔)の必要はなく、caitya 塔廟の在 tya についての言及がある。 caitya については、 法師とその

せる)

者、讃仏頌を唱詠する者であり、そこから大乗経典に

という論旨に仕上げられたことになろうという。 法師の実践を前提とした経巻所住の塔廟に向けられるべきもの 文脈 のような本書の論述内容は勿論のこと、その資料の取り扱 それは他の機会に待つとして、ここでは、 の解釈等についても問題にすべき点は多々存するけれ 根本的と思わ

作

ŋ

誦って聞かせること)、

れる点について、 問題提起をしたい。

のではないか、ということである。 ないか、一 いてみてその広い視野に立って、そこから検討する必要がある それは、 著者があまりにも法華経しか見ておられない 度、 法華経をそれが属する初期大乗諸経典の中に置 換言するならば、

いのでは

者は総じて初期大乗仏教ないしは初期大乗経典というものの実

なく、 citer の意味で、人々の前で聖典を読誦する(声を出して聞 て、法師 dharma-bhāṇaka について、まず bhāṇaka とは 文学」であることが明らかであって、それは「読みもの」では の法師に関する諸論考によって、 根本的に問題があると思われる。なぜなら、著者も存知の先学 そもそも、 経と同様に、まさしく聞く者の感性に訴える経だと言えよう。 はAでないのがAであると繰り返し述べている般若経も、 今現在説法する極楽世界の光景を種々に説く阿弥陀経も、 体をどのように把握しておられるのかという疑念である。 法華経は読む者の感性に訴える経だとされるが、アミダ 「聞かれるもの」、「語りもの」であるからである。 著者がここに「読む者」と言われているところに、 初期大乗経典は 「法師の伝道 仏の

に空閑処などで一人で経を暗誦し、 み登場する法師とは、その大乗経典を受持(次の読、 (人々の前で声を出して読んで聞かせること)、 また文字を解する人には書いて与えること)する者の意 解説、 書写(自己の暗誦のための台 記憶すること、 誦(声を出 誦のため 137 (137)

のは、けだしよく法師の実相を解してのことと言えよう。 されている。 味であり、いわば大乗経典の『語りべ』であることが明らかに 古人が『平家物語』の語り手を琵琶法師と呼んだ

ては、それの主張する宗教実践は実に経の受持読誦解説である 乗経典にあっては、いかなる経といえども、この受持読誦解説 ての法の無限の拡散」であったのである。逆に言えば、初期大 ての初期大乗経典について、「法師に触れる者は、 また法師 あって、それ故、著者の言をもってすれば、法華経に限らず全 行は、経の受持読誦解説書写にあり、その実践者が法師と呼称 践が「一日及至七日の念仏」であるのに対して、法華経にあっ 受持等が強調されるのか。それは、阿弥陀経の主張する宗教実 説かれないのか、それに対して、なぜ法華経においては、経の ならば、なぜ阿弥陀経には、法師が登場せず、経の受持読誦が という法師の行為なくしては存在しえなかったのである。 の道を歩む」と言いうるのであり、それは「人間の行為を通し 法師の活躍を通して世に登場し、世間にひろまっていったので からに他ならない。 それ故、本書において、 阿弥陀経にしろ、般若経にしろ、初期大乗経典はこの 法華経の主張する実践行、 即ち菩薩 それ

華経にあっては菩薩行即ち成仏のための修行道であるのか、と 受持読誦解説書写が実践行そのものであるのか、なぜそれが法 は、なぜ法華経にあっては、法師たれ、ということ、この経の

されているとされたことは、今、法華経菩薩思想の解明におけ

る出発点に立ったのだと言えよう。次に解明されるべきこと

ここに、 うものでなければならないであろう。

Ļ

のである。

華経菩薩思想の本質に関する論考の速やかなる提示が待たれる 本書『法華経菩薩思想の基礎』を踏えて、

(138)

著者の法

### 報

### 〇常務理事会

Ħ 時:昭和六三年一月二六日 (火)

午後五時半し

出席者:安斎伸、井門富二夫、植田重雄、江島恵教、 所:本郷会館分館九号室

二、桜井秀雄、島薗進、 藤井正雄、脇本平也 前田専学、 宮家準、 田丸徳 金井新

議題

日本学術会議第一四期会員選挙の候補者推薦につい れた。また、推薦予備人して金井新二氏を決定した。 て、脇本平也氏を候補者として推薦することが決定さ

## 〇『宗教研究』編集委員会

日 時:昭和六三年三月一六日(水)

場 所:学士会館本郷分館

議題 出席者: 岡部和雄、 島薗進 田島照久、 鶴岡賀雄、 華園聡麿

一、『宗教研究』 七四号)、第四輯 第六一巻第二輯(二七三号)、 (二七五号) 刊行報告。 第三輯 =

『宗教研究』第六二巻第一輯(二七六号)、 七七号)、第三輯 (二七八号) 編集方針 第二輯

### 〇常務理事会

出席者:安斎伸、井門富二夫、 所:本郷会館会議室 石田慶和、 植田重雄、

前田専学、 宮家準、 脇本平也

議題

昭和六三年度日本宗教学会会長選挙日程の決定

五月一八日 (水) 四月二三日(土) 第一次選挙公示発送 第一次選挙有権者資格締

五月一九日 (永 第二次選挙公示発送

五月二一日(土) 選挙管理委員会(第一次投票有権

格締切)

六月一八日 五月二六日 **金 主** 第二次投票有権者資格締切 第一次投票用紙発送

六月一八日 王 第一次投票締切

六月二五日  $\widehat{\pm}$ 選挙管理委員会(第一次投票開票、

二次投票有権者資格認定)

七月一三日 (水) 第二次投票用紙発送

八月二〇日(土) 八月一三日(土) 選挙管理委員会(第二次投票開票) 第二次投票締切

選挙管理委員長選出

互選により宮家準氏を委員長に選出した。

時:昭和六三年四月一六日(土)一時半~二時

二、桜井秀雄、島薗進、 田丸徳善、平井直房、

(139)

日 時:昭和六三年四月一六日(土)二時~四時 : 本郷会館会議室

出席者:荒木美智雄、安斎伸、 山春樹、窪徳忠、桜井徳太郎、桜井秀雄、佐々木宏 和、上田賢治、植田重雄、大屋憲一、金井新二、楠 塚本啓祥、中村廣治郎、中村瑞隆、奈良康明、 島薗進、鈴木範久、薗田稔、高崎直道、田丸徳 井門富二夫、池田昭、 石田慶

平也、渡辺宝陽、 真野龍海、宮家準、柳川啓一、山折哲雄、脇本 藤本浄彦

平井直房、藤田富雄、堀越知巳、前田専学、松長有

議題

ことが、開催校である仏教大学の藤本浄彦教授より報告 九月一四日~一六日の間、仏教大学において行なわれる 日本宗教学会第四七回学術大会について

され、了承された。

なお、日程の概要は次の通りである。

発表申込み、発表概要の締切はともに六月二五日。 九月一六日(金) 九月一五日(木) 九月一四日(水) 研究発表、総会、懇親会 公開公演、 研究発表、評議員会 理事会

一、昭和六三年度日本宗教学会賞選考委員について、 廣治郎、松長有慶、松本晧一、山形考夫、山本誠作の七 今年度の選考委員として、荒木美智雄、岡田重精、

> 、新入会員について 氏が選任された。

別記二四名が入会を承認された。

、『宗教研究』編集委員の交替について。

華園聡麿氏に代り、新たに高橋渉氏が編集委員に選任さ

## 〇第四二回九学会連合大会

日

時:昭和六三年五月八日(日)午前九時五〇分~午後五 時二〇分

石井研士両氏が出席された。 と多様化」の題で発表を行った。当日の理事会には脇本平也、 本学会からは、佐藤憲昭氏が「都市シャーマニズムの均質化 場:国立教育会館大会議室

会

〇選挙管理委員会 時:昭和六三年五月二一日 (土) 午後六時~

所:神田学士会館三一一号室

出席者:植田重雄、江島恵教、桜井秀雄、島薗進、華園聡麿、

## 藤田富雄、宮家準、脇本平也

### 議題

昭和六三年度日本宗教学会会長選挙第一次投票有権者

資格認定について

有権者一九九名(評議員の九二%)を一括承認した。

### 〇常務理事会

時:昭和六三年五月二一日 (土) 午後七時~

所:神田学士会館三一一号室

場

出席者:植田重雄、江島恵教、桜井秀雄、 島薗進、 華園聡

藤田富雄

一、昭和六三年度日本宗教学会賞選考委員について 新たに選任された。 同氏が海外出張されるため、同氏に代り、石田慶和氏が として、山本誠作氏が新たに選考委員に選任されたが、 去る四月一六日の常務理事会において今年度の選考委員

一、九学会連合刊『人類科学』バックナンバーの処置につ バー(計二五九冊)については、 民族学振興会より送付された『人類科学』バックナン しばらくこれを学会本

お祈り申しあげます。

議員坪井洋文先生は、昭和六三年六月二五日逝去 され まし し、御冥福をお祈り申し上げます。さらに、日本宗教学会評 逝去され ました。享年八二歳。ここに謹んで哀悼の意を表 教学会名誉会員、民秋重太郎先生は、昭和六三年六月一九日 意を表し、御冥福をお祈り申しあげます。また同じく日本宗

た、享年五九歳。ここに謹んで、哀悼の意を表し、御冥福を

、九学会連合の今後のあり方について 九学会連合の今後の運営については、存続と活性化に向

部に保管することを決定した。

なお引き続き審議がなされることが確認された。

会員 〇日本宗教学会名誉会員、今岡信一良先生は、昭和六三年四月 十一日逝去されました。享年一〇六歳。ここに謹んで哀悼の 計 報

一、学会役員選挙制度の改正について くつかの試案が出され、検討された。この件については 会長及び他役員の任期改正について、学会事務局よりい

けてこれがなされるべきであることが提議・確認され

た。

## 執筆者紹介 (執筆順)

 序
 種智院大学教授

 左
 種智院大学教授

 安
 高野山大学教授

 慶
 高野山大学教授

 安
 通知院大学教授

苅 頼 松 長 住 植 谷 富 長 嶋 田 田

定本有佳良重

### COMPOSITION OF THE BUDDHIST PANTHEON

### Motohiro YORITOMI

The twelve volumes of the *Dhāraṇī saṃgraha-sūtra* translated by the Indian monk Atikūṭa around the middle of the seventh century is believed to have taken on its present form in China. This work contains numerous mudrās of divinities, *dhāraṇī* incantations, and simple maṇḍalas, but of the twelve volumes, all those except the third and twelfth classify divinities in the categories of (1) buddhas; (2) kannon (Avalokiteśvara); (3) kongō (vajra); and (4) various devas. In turn, the various actual divinities are discussed in the respective volumes in accordance with this overall pattern.

In this article, I consider the characteristics of the various divine figures listed in the volumes of this work, together with the rationale given by the work for classifying the divinities within their respective categories. By considering the composition of the Buddhist pantheon at this early formative stage of Buddhist esotericism, I attempt to throw light on one aspect of the history of esoteric Buddhism.

This kind of study allows us to confirm numerous internal and external developmental aspects, including (1) the transformation from the exoteric to the esoteric Buddha; (2) the establishment of divine figures symbolizing the power of the "diamond-family" (rajra-kula) and the appearance of a new group of "kings of strength" (vidyā-rāja); and (3) the large-scale introduction of female figures and the raising of their statuses.

Through a study of this kind of collection and classification of various divine figures with a wide range of characteristics and attributes, it becomes possible to better understand the outlines of esoteric Buddhism.

### THE COSMOLOGY OF THE MANDALA

### Yūkei MATSUNAGA

ABSTRACT The cosmology of esotoric Buddhism, which forms the conceptual basis for the mandala, differs fundamentally from that found in Western art. The esotericism which began in India took form whille incorporating rituals and deitics of preexisting religions and pantheons, but in the seventh century, that esotericism came to possess its own unique worldview.

In esoteric Buddhism it is taught that self and other, the macrocosm (Buddha) and microcosm(practitioner), the whole and the part and other concepts of opposition are all essentially one and the same, and it is further taught that that truth can be seen directly through the practice of Yogic meditation.

In the *Mahāvairocana-sūtra*, the form, colour, and sound of all things existing in the real universe are linked in relative existence as symbols of the Mahāvairocana Buddha, who in turn is considered a buddification of the macrocosmos. The sūtra further presents a form of practice in which such things can be seen to correspond to the parts of the human body.

The Japanese monk Kūkal accepted this worldvicw and gave it further conceptual development, teaching that both the absolute world and the real world were formed from the *roku-dai* (six bhūtas:eath, water, fire, wind, space, and consciousness). In this case, the term *dai* (great) did not refer to composite elements of the world, but were rather symbols of Mahāvairocana (Dainichi Nyorai) which existed in mutual relativity.

The use of mandalas was originally part of external rites in which a physical circle of ground was constructed, upon which deities were invoked and worshiped. Later, however, the concept of the mandala was internalized as a condensed image of the universe which appeared in the meditation of practitioners.

In this paper, the internal and external interweavings of the mandala. are investigated in order to clarify the cosmology of the esoteric Buddhism underlying the practice of the mandala.

### AN ORATORIO OF DRUMS AND VOICES

### ——A Perspective on Afro-Caribbean Religious Rituals—— Yoshiko NAGASHIMA

ABSTRACT In this article, I borrow the concept of "soundscape" as one means of depicting certain features of ritual. Taking the example of Afro-Caribbean cults, in which sound (or music) has an extremely important role and which have the nature of "performances," I then make a tentative comparison of these cult performances to the musical form of "oratorio." Cult rituals create a micro-cosmos with its own "micro-soundscape," which in turn forms part of the macro-cosmos together with its acoustic environment or "macro-soundscape." Further, ritual and sound have an intimate formal relationship; the typical and atypical forms of sound correspond to the same features in ritual. While the differentiation of micro and macro is a relative matter, the macro side particularly tends to produce an abundance of atonality; The "soundscape" perspective is effective in analyzing atypical performances (especially outdoor rituals in public space) which appeal directly to that macro side, and which are capable of incorporating those sounds.

Such rituals are generally highly versatile, and contain strong elements of drums and voices. Judging from the importance of sermons and prayers, which can be continuous with both song and atonal sound, it is drums and voices which form the rituals' main sound sources, thus the core of the micro-soundscape.

From the common elements found in the exhortation of members, the scripture readings, sermons, the arias of costumed actors, the visual representations of roles, the dramatic discourse on religious and ethical contents and the performance of free prayers, the rituals can be compared to a form of "oratorio."

Keywords: Ritual and music; Afro-Caribbean cults; soundscape, drums, songs, voices, oratorio.

### LIGHT AND "CH'I" IN PAINTINGS

——The Expressions of the Universe by Solid Structures and "Hsüshih(虚実)."

### Yoshisato SUMIDA

ABSTRACT Where does the expressive difference between Western paintings and Chinese and Japanese ones come from? Renaissance painters considered "relievo" and the gradation of light as grace. On the other hand, traditional Chinese and Japanese painters regard the contrast between figures and blank space as a beauty. While Western paintings are filled with many men and things from corner to croner, Chinese and Japanese ones have much space unpainted. "Naturale" was the catchword of Renaissance painters, and "tienjan(天然)," according to a certain Chinese painter in 9th century, was the origin of a picture. Though both Western and Eastern painters intended to copy "the world as it is," each expressed it in a quite different manner. It was because their outlooks on the world they copied were different from each other. Plato considered the universe as a three-dimensional structure which had been constructed in accordance with proportion, and Neoplatonists thought it to be composed of gradating strata of light. But old Chinese philosophers thought that "ch'i" fills up the universe and appears in two ways of "yin" and "yang" or "hsü(虚)" and "shih(実)" in this real world. The Book of Chuang-tzu says that phenomena of the universe come from meeting and parting of "yinyang."

Thus, traditional Western painters, in their pictorial expressions, try to construct solid bodies and to depict the transition of light from brightness to darkness. On the other hand, traditional Chinese and Japanese painters pursue the sensitive relations between figures and blank space.

### PATRON SAINTS AND THE DEVELOPMENT OF ICONOGRAPHY

### Shigeo UEDA

ABSTRACT This paper is a study of one of the most popular of patron saints in Europe, St. Christopher, and the changes in faith directed toward this saint in European religious history. Based primarily on a study of the Legenda regarding the saint, particular emphasis is given to the way in which Germanic elements were adopted and a new saintly Image formed in the process of legendary transmission from Palestine over the Alps into Europe.

In the three-in-one concept of the Trinty(Father, Son, and Holy Spirit), the saint occupted the position of a concrete expression of the Spirit, and the development of cults to saints can be taken as an indicator of developments within Christian history.

In this paper, the features of medieval loonography are used as a means of confronting the issue of the way in which worship of saints in medieval Europe was entrusted to the expressions of artisans, thus becoming intimately famillar to the common people and producing new legendary material and new images of the saint.