# 異文化の中の新宗教運動

ハワイの日蓮正宗・創価学会の事例

井

上

順

孝

はじめに

期の宗教活動は一九○○年前後から盛んとなり、日系人社会の間では重要な役割を果していた。 言うべきである。第一波のものは、明治期に日本人がハワイに移民を開始してまもなくの頃から、主として既成仏教 人が人口の三割近くを占めるハワイは、そうした布教の格好の目標地とされ、すでに戦前から活動を開始していた、 としたものであり、その活動の中心となってきたのは本派本願寺教団(浄土真宗西本願寺派)であった。こうした初 各宗派や神社神道によってなされたものである。これはむろん日本人移民及びその子孫の日系人を布教・教化の対象 いて特に戦後盛んとなった新宗教の活動は、日本宗教の海外布教という観点からすると、実はいわば第二波のものと ィ、真如苑、辨天宗、世界真光文明教団、天神教などが海外支部や独立の海外法人組織を設置している。ハワイにお(1) 金光教、天理教、生長の家を含めて、天照皇大神宮教、世界救世教、立正佼成会、創価学会、パーフェクト・リバテ 日本の新宗教教団が布教の新天地として海外に目を向ける例は次第に多くなってきている。なかでも、日系

戦争前の排日気運の高まりや、太平洋戦争の勃発により、新たな布教の試みは一時下火となった観があったが、戦

象の射程としたのは大部分日系人であったが、なかには非日系人へも積極的に働きかける教団もあった。 後、一九五〇年代以降、主として新宗教教団により新たな波が形成されたわけである。この第二波のものも、 しかしなが 布教対

実際に入信した非日系人信者の数という点からすると、それはまだ一般的には徴々たるものである。

なっている他のどの日本の新宗教も、非日系人信者の割合は一割に遠く及ばないことを考え合わせるなら、 体でみると、信者の大半は非日系人であり、ハワイでも約四割が非日系人であるといわれる。ハワイで布教活動を行 記する)である。NSAは現在北米で二〇万人余り、ハワイでは約二万人ほどの信者を有するとされている。 そうした中で顕著に例外的存在であるのがアメリカ日蓮正宗=創価学会(以下当地での略称にならってNSAと表(2) NSAは

かなり独特な活動を展開したと推察できる。

研究に一つの足場を提供することを目的としたい。 の資料を補足的に用いながら、ハワイのNSAの場合に焦点を当てて考察を試み、これらの問題関心に基づく今後の もった人々であるのか、彼らはこの日本産の宗教をどのように理解しているのか、という問題関心は直ちに生じてく NSAがなぜこのように多くの非日系人信者を得ることができたのか、またその非日系人信者はどのような属性を 以下では、一九七七年と七九年の二回にわたる現地調査により得られたデータ、それにNSA及び創価学会刊行

## 二 NSAについての研究例

し、どのような点が明らかにされてきているかを確認するとともに、これをハワイにおけるNSAの特徴を考える際 ワイのNSAについて言及する前に、これまでアメリカのNSAについてなされた研究の主なものを二、三概観 より、

の参照に用いることにする。

関しての研究は少数である。ここではデイター、 NSAが一九六○年以降アメリカで急激に信者を獲得してきたことに注目し、その展開史の概略を捉えようとする点 創価学会の日本国内における活動に関しては、 内外にかなりの研究を数えることができるが、 エルウッド、 レイマン の三つの 研究を 取り上げる。この三つは 海外における活動に

ほぼ共通しているけれども、

分析の視点は少しずつ異なる。

機関紙・誌が主であるが、デイターの行なった面談調査の結果なども合わせて検討されている。この研究は、 なっている。 デイターの 『創価学会・第三文明の構築者たち』は、彼が滞日中に受けた折伏の経験により生じた関心が出発点と(3) 資料として用いられているのは、「聖教新聞」、「聖教グラフ」、「第三文明」など、 創価学会の発行する 日本人

びNSAを対象としたことになるのであるが、 要であるが、すでに創価学会に入信していた日本人女性と結婚した人々である。彼らは最初は教えに共鳴したという くは三○代の白人男性であり、多く軍人であるが将校クラスに達していない人々とされる。そしてこれがもっとも重 信者とアメリカ人信者との比較が一つの枠組となっているのであるが、アメリカ人信者に関しては、どのようなアメ カ人が入信するのか、 またなぜ入信するのかが問題とされている。 彼の結論によると、典型的なアメリカ人信者というのは、二〇代もし ディターは主として一九六〇年代の創価学会及

けである。 それゆえ、 アメリカにおける創価学会の初期の布教 (折伏活動) に力あったのは、 (1)日本人女性、 (2) その

妻を「静かにさせるために」入信したのだが、その後実際に利益を体験した場合に真の信者になったというわ

7 メリカ人の夫、 (3)在米の日本人男性、 の順であるとされる。

としては、 また、 教団側の資料を分析しながら、 p ] 7 カトリックもしくは下層階級の属するプロテスタント教会が多いことを指摘している。 アメリカ人信者は比較的学歴の低い人が多いこと、 以前に所属していた宗教 これらの人 3

人がなぜ創価学会に入信したのかに関しての説明には、 社会心理学においてもっともポピュラーな理論の一つである

相対的剝奪理論が援用されているが、詳細に検証がなされているわけではない。

いう視点から考察している。天理教を除いて他の四教団が、一九六○年代にアメリカに進出したことに着眼し、 ち天理教、 『鷲と昇る日輪』の中で、(4) 精神世界に目を転じて救済の手段を求めるようになっていた、当時のアメリカの時代的要請に応ずるもので 世界救世教、 生長の家、 エルウッドはNSAを、アメリカで布教活動を行なっている他の四つの新宗教、 パーフェクト・リバティと並べた上で、これらを西欧世界への日本宗教の進出と すなわ

費されており、ではなぜNSAがもっとも成功を収めたかという理由については余り分析がなされていない。 一九七〇年代にはいり、状況に変化が生じてもなおNSAが拡大を続けたことについては次のように説明が加えられ ルウッドの記述は、 しかしながら、初期の布教史の紹介と、NSA側の資料に基づいた信者の属性紹介に多くが

あったと解釈する。NSAはそれらの中でもっとも成功を収めた教団として位置づけられる。

間の潜在的創造性の開発を唱える方向へと方針転換したことが重要な意味をもつと解釈されている。 したことで、この危機は克服される。つまり、折伏第一から勧誘的態度へ、現世利益の強調から仏教哲学を標傍し人 ている。す な わ ち、一九七〇年にアメリカの精神的雰囲気が転換期を迎えると、NSAも一時危機に直面する 「いざとなると頼りにならぬ」信者が 去ってゆき、反撃も 高まりを 見せる――が、NSAが 自らのイメージを変革

この二書とは少し趣の異なったレイマンの『アメリカの仏教』という書の中で、 NSAはアメリカにおける仏教の

動拡大、 展開史の一頁を成すものとして位置づけられている。 という展開過程がみられる。それが戦後になると、 方では鈴木大拙の著作を通しての禅の理解の深まり、 アメリカ人の仏教に対する関心は一九世紀末に生じるが、 さらにチベット仏教、 他方では浄土真宗を中心とした仏教教団 中国仏教あるいは「近代的」日蓮 今世 一の活

いでなされた。

教団などが進出するという見取り図が示される。 NSAはそうした戦後の「近代的」日蓮教団の成功した例として扱

ーのいう「自己実現」の概念に非常によく似たものであると見なしている。 に主眼が置かれている。とくに、NSAがアメリカ人信者に 果している 機能ついての 心理学的説明は が心理学者であるということも手伝って、NSAはどのような内容のことをどのような手順によって広めていっ こうしてNSAは新宗教というよりも、 「唱題」は自己暗示ないし自己催眠の効果をもたらすものとされている。 むしろ仏教教団の一つとして位置づけられるが、 またいわゆる「人間革命」 レイマンの分析 興味あるも は 彼女 スロ た

運動の社会的機能などについてはかなり重なり合った見解がみられる。ここに示してきた個々の見解とハワイにおけ 学会―NSAの展開は次の三期に分けて考えるのが適切なようである。 参照してNSAの展開過程の大枠をおさえておくことを行なっておきたい。 る事例との比較吟味は後に順に行なうとして、まず重なり合って示される評価・認識を踏まえ、 以上のように三人の着眼点は少しずつ異なるのであるが、 NSAの初期の布教過程、 そらしてみると、 その後の展開、 アメリカにおける創価 またNSAの資料を 信者の属性

- (1)と改名)が渡米したことが大きな意味をもつ。 していた。 布教前史──一九六○年以前の時期。 この間では、 一九五七年に、 後のNSA理事長貞永昌靖(一九七一年一二月に George M. Williams 組織だった布教はなされず、 個 々の信者がほとんど相互の連絡なく存在
- (2)け になされた組織的折伏活動の開始のときから、 期 - | 九六〇年一〇月**、** 第三代会長に就任してまもない池田大作一行の 一九六〇年代半ば過ぎまでの時期。 南北ア 支部や地区の結成があいつ ・メリ カ訪問

(3)布教第二期 ──一九六○年代末から七○年代にかけての時期。 創価学会のアメリカ支部という意識ではなく、

ア メリカ日蓮正宗という独立性が強まり、 非日系人信者や学生信者が増加した。 アメリカでも聖教

新聞を購読していたなどのことが、初期の本格的布教を容易ならしめた一要因であるのは言うまでもない。 した貞永がアメリカの大学及び大学院に入学し、語学的訓練を積んだことにより、NSAが英語に一本化した布教体(6) 布教前史は文字通り前史であるが、 いわゆる「戦争花嫁」と呼ばれた人たちの中にいた信者が、

制を比較的早期に整える道も拓かれたと考えられる。

たこと、 徹底された。現世利益中心の折伏方法から、 非日系人信者の方が多くなっていった。アメリカの日蓮正宗という点が強調され、座談会はすべて英語によることが とみなした方が適切かもしれない。その内容を列挙するなら、次のようになる。日系人信者の割合が多かったのが、 た、等々である。とりわけ、言語に関して、座談会では英語使用、教学試験も英語にて受験可能 と い う 方針を出し また一九六八年一○月の UCLAでのセミナーを 皮切りとする 全米八○余の大学での 大学セミナーの開催 一期から第二期への移行年月を明確に特定することは困難であって、一九六〇年代後半を通じて生じた移行 仏教哲学という側面が強調される仕方に変った。大学生の信者が増加し

ぞれの地域の特性や条件を考慮しながら注意深く検討する必要がある。これまでの研究で指摘されたことが果してハ ワイでどの程度あてはまるのか、また修正すべき点や新たにつけ加えるべき点はないか、といったことを考察の一端 得したのか、 以上の展開過程は、 彼らはどのような人々であり、 ハワイにもあてはめることができそうである。しかし、NSAがなぜ多くの非日系人信者を獲 NSAをどのように理解しているか、という冒頭に掲げた問題は、 それ

に加えながら、

目をハワイのNSAに転じよう。

は

こうした移行全体に少なからぬ影響を与えたと言える。

えたことが報告されている。

# 三 ハワイにおけるNSAの展開

での活動は日系人の多さにもかかわらず、意外に乏しかったことが知れる。 の一行をホノルルに迎えた信者は約三〇名で、これが当時のほぼ全信者であったというから、 びハワイに戻ってきた日系人)であり、これに先立つ二年前、一九五八年に仙台で入信したという人物である。 であったということによる。このとき地区長に任命されたH・Hは帰米二世(ハワイで生まれ、日本で教育を受け再 の布教目標にされたからではなく、一九六〇年一〇月の池田大作一行の南北アメリカ訪問の最初の寄港地が ワイは創価学会初の海外地区(district)が結成された地である。しかし、それは日系人の多いこの諸島が第一 ハワイにおけるそれま ノルル

年にハワイ本部(Headquarter)と改編され、現在は、 区から支部(Chapter)へと昇格し、六五年には総支部(General Chapter)を形成する よう になった。 Division)の場合、一九六二年に結成がなされたが、当初の七名からほとんどメンバーが増えず伸び悩んでいた。そ した人がいたような場合、その人はかなり大きな役割を果したよ うで ある。たとえば、 に際しては利があったと思われる。とくに、日本から移住してきた人の中に、日本にお いて す でに折伏活動を経験 イ本部、 北米における布教の一環として、ハワイでの折伏活動は組織的に行なわれる。 ノルル本部、ワイキキ本部の三つが包摂されている。 ホノルルに 置か れ た 太平洋方面(Territory)の中にハワ ハワイには日系人が多いということで、 一九六三年には、 女子部(Young Women's 初期の布 一九六七 ワ は

れが六五年に日本から移住してきた人が隊長となると、翌年には約百名、翌々年には約二百名とメンバーが急激に増

アメリカ創価学会の機関紙「ワールド・トリビューン」(World Tribune) は、「ハワイの創価学会会員は な んと幸 九六五年には、現ハワイ会館 (Community Center) の土地・建物の購入も決定されるが、これを報じる当時の

た「恵日山妙法寺」と共に二ケ寺しか建立されなかったことを考えるなら、 布するが、一九六〇年代を通して、正宗寺院は北米にはロスアンジェルス郊外エチワンダに一九六七年一月開院され とコメントを付している。また翌年八月には、日蓮正宗寺院「寂光山本誓寺」の開院式が行なわれ、 運であろう。今やロスアンジェルスにある われわれの会館は、あなた方のものに比べれば 郵便局のように映じる。」 ハワイには多くの期待が寄せられていた 次の年僧侶が来

この前後の数と考えて差し支えない。従って量的側面に話を限れば、一九六○年代半ばから七○年ごろにかけてが発この前後の数と考えて差し支えない。従い る。 ている。七七年の時点で、約七、五〇〇世帯、二万四千人程度というのが太平洋方面での公称信者数であり、 数は、一九六六年に約 一、○○○世帯、六七年に約 二、○○○世帯、六九年には約 七、○○○世帯 と報告されてい こうした活動は六○年代後半にはいって、量的な面において顕著な成果を示し、教団側の発表するところで、 しかしながら、七○年代にはいると増加の度合は弱まり、七○年代半ばからは横ばいないし減少気味と考えられ 信者

展のピークであり、それ以後はむしろ停滯期と考えられる。

者の民族的背景別の構成比も本土とは異なることも考えられる。現地での面談調査や座談会(discussion meeting) が示される。しかし、ハワイは「移民の島」であり、民族別の人口構成は米本土とはかなり異なるから、NSAの信 、の参与調査から得た印象では、日系人信者の方がやや多く、また非日系人信者の中では混血が目立った。 さて、ハワイにおいても、初期の信者は日系人が主であり、やがて非日系人信者の比率が増加してくるという傾向 教団側の

把握もこの印象に合致するものである。一般的に言って、ハワイに多くの日系人が存すること、従って日系人にマイ

七九年のクエ

スチ

的背景が複雑なため、文化的多様性が顕著であること、などはハワイのNSAの展開にさまざまな影響を及ぼす要因 ·ティ意識が乏しいこと、日系人を布教対象とする日系宗教が多く存すること、 また各国からの移民が多く、 人種

になったと思われる。

比較を通じて考察を進めていくことにしたい。 て一三の日系教団信者に対して行なった調査結果の一部をごく補足的に用い、本稿の最初の方に掲げた問題を検討し(ほ) 況の特質ゆえに、 一九七九年夏にNSAの信者を対象に行なった調査結果を主たるデータとしながら、これに七七年夏にNSAを含め NSAのハワイにおける布教の歴史はこのようにまだ二○年程度のものであるが、この地はその社会的・文化的状 焦点があてられているのは非日系人信者であるが、彼らの特性をより明確にするためにも、 非日系人にとってのNSAという問題を考える際には、豊富な材料を提供してくれる。ここでは、 日系人信者との

# ハワイの非日系人信者―日系人信者と比較しながら

四

より、 A側に配布・回収を依頼した。しかしながら、このような方法をとったこと、また回答内容から直ちに知れたことに (英文) から成るものであった。 次の二点は念頭に置いておかねばならない。 ョネア調査の項目は、信者の属性、入信時期、 調査方法としては「特定の層にかたよりのないように」という条件を付してNS 入信動機、NSAへの評価などを主とし、二一項

(1)しているわけではないこと。 ランダムサンプリングではないので、 信者の属性をはじめ回答結果の状況が必ずしも全体のそれを正確に反映

回答の性別及び年令別分布 表 1

|       | F             | 系              |     | 人               | 非             | 日 系           | 人             | ÷L.            |
|-------|---------------|----------------|-----|-----------------|---------------|---------------|---------------|----------------|
| 生別 年齢 | 男             | 女              | 無回答 |                 | 男             | 女             | 小 計           | dž             |
|       | 人 %<br>3(7.5) | 人 %<br>7(10.4) | 人   | 人 %<br>10( 9.2) | 人 %<br>3(7.3) | 人 %<br>4(5,4) | 人 %<br>7(6.1) | 人 %<br>17(7.6) |
| 20~29 | 8(20.0)       | 17(25.4)       | 1   | 25(22.9)        | 13(31.7)      | 25(33, 8)     | 38(33.0)      | 63(28.1)       |
| 30~39 | 11(27.5)      | 13(19.4)       |     | 24(22.0)        | 13(31.7)      | 21(28.4)      | 34(29.6)      | 58(25.9)       |
| 40~49 | 9(22.5)       | 16(23.9)       | 1   | 26(23.9)        | 9(22.0)       | 13(17.6)      | 22(19.1)      | 48(21.4)       |
| 50~59 | 6(15.0)       | 9(13.4)        | 1   | 16(14.7)        | 3 (7.3)       | 6(8.1)        | 9(7.8)        | 25(11.1)       |
| 60~   | 2(5.0)        | 5(7.5)         |     | 7(6.4)          |               | 2(2.7)        | 2 (1.7)       | 9(4.0)         |
| 無回答   | 1(2.5)        |                |     | 1(0.9)          |               | 3(4.1)        | 3( 2.6)       | 4(1.8)         |
| 計     | 40            | 67             | 2   | 109             | 41            | 74            | 115           | 224            |

パーセンテージは各列の合計に対するもの。なお、小数点第2位を四捨五入してあ \* る。 (以下同様)

| に焦   | 年    | \$  | ある。 | 者 回    | ワ   | 表 2 | 独身・既婚            | 等の別              |                  |
|------|------|-----|-----|--------|-----|-----|------------------|------------------|------------------|
| に集中に | 年層を出 | 女性の | ခိ  | と非 答結  | イはよ |     | 日系人              | 非日系人             | 計                |
| 7    | 中心   | の方が | れ   | 日系かり   |     | 独身  | 人 %<br>36 (33.0) | 人 %<br>38 (33.0) | 人 %<br>74 (33.0) |
| いる。  | にし   | が多  | によ  | 人回りす   | 日系  | 既 婚 | 55 (50, 5)       | 49 (42.6)        | 104 (46.4)       |
|      | て    | い   | る   | 答べる    | 人   | 離婚  | 7 ( 6.4)         | 15 (13, 0)       | 22 ( 9.8)        |
| これ   | いる   | 重   | ٤   | 者15限をり | 信字  | 死 別 | 1 (0.9)          | 2 (1.7)          | 3 (1.3)          |
| 5    | ے    | た   | 男   | , ,    | 信者の | 無回答 | 10 ( 9.2)        | 11 ( 9.6)        | 21 ( 9.4)        |
| は面   | とが   | 年令  | 男女比 | 男女別非日  | 方が  | 計   | 109              | 115              | 224              |

した)からみても言えること

(八割強が毎日行なうと回答

これらは面談調査や参与調査時の観察結果と齟齬 言えるが、 層別でみると、全体として青年層、 別、年令層別に分けて示したのが表1で 系人の方がやや多かった。日系人回答 多いということであったが、集まった では、日系人、非日系人いずれの場合 回答者の属性を確認しておく。 以上の点に留意した上で、まず である。 非日系人の方がより青年層 壮

(2)みても、また勤行の 班長などのリーダー層) 回答が大半であること。 は回答者の教団内での (約七割が、支部長、 とくに、 熱心な信者か 地区長、 熱 から これ 'n 地 らの 位 ž

無回答六・〇%となっている。

を感じさせず、 ハワイの実情を比較的正確に反映していると考えることができる。

通性を有する一方で、 ある。ただ、青年層が熱心な信者層のかなりの割合を占めていることは明きらかであり、これは日本の創価学会と共 独身(single)と表現されるから、 表2に示されるように、 ハワイの他の日系宗教と比べると例外的なものの方に属する。(ユウ) 独身・既婚等の別では独身者の割合が約½を占めている。 本来なら離婚者と答える べ きところを独身者と答えた人が 何人かいる可能性が もっともアメリカでは離婚者も

記述回答としたため、無回答が半数近くに上ったが、 者、軍人が多いことを指摘したが、そのような特徴づけは困難なように思われる。学歴については、 職業・学歴に関しては際立った特徴を見出すことは で き な い。 回答を記入してあったものの内訳は次の通りである。 デイターは、 創価学会のアメリカ人信者は 選択回答でなく 低学歷

非日系人— ―大学卒二五・八%、 短大・ビジネスカレッジ等卒九・七%、 高校卒五六・五%、

日系人――大学卒二九・四%、

短大・ビジネスカレッジ等卒 一〇・三%、

高校卒四二・六%、

中学校卒 一六・二

なし一・五%。

・八%、大学卒二二・六%、短大・ビジネスカレッジ卒二一・四%、高校卒四〇・五%、中学校卒四・八%、 また、七七年度の調査結果(これは選択回答であった)では、日系人の場合、八四名の回答者のうち大学院修了四 中学校卒八・一%。 その他

これを見るならば、 日系人、 非日系人を問わず、 とりたてて低学歴に集中していると言うことはできない。 七七

の調査結果では、日系人信者に話を限るなら回答者の年令層が若いこともあって、むしろ他の日系教団の信者よりも

高 職業についても、 学歴を示している。 軍人は非日系人信者に僅か一人いたのみで、 会社員、 店員、 主婦、 学生が大半を占める。 この点

#### 表 3 両親の民族的背景

| a 日系人[                                   | 回答者                                               |
|------------------------------------------|---------------------------------------------------|
| 両親とも日系人<br>父親のみ日系人<br>母親のみ日系人<br>片親の民族不明 | 人<br>85 (78.0)<br>2 (1.8)<br>18 (16.5)<br>4 (3.7) |
| 計                                        | 109                                               |
|                                          |                                                   |

非日系人回答者 人 % 56 (48.7) 混 Щ 18 (15, 7) フィ リピン系 中 玉 系 ( 3.5)2 (1.7) 韓 国 系 人 12 (10, 4) 白 ガル系 2(1,7)ポル ۲ アイルラン ド系 0.9)۴ ッ 系 1 ( 0.9)ラ ド系 ( 0.9)ポ ルトリ コ系 2 (1.7) 人 7.8)ワ 9 ( 明 不 7 (6.1) 計 115

九六〇年代前半の 「創価学会アメリカ支部」の状況で あ フィリピン系以下, 両親と もに同じ民族であったものの 人数である。

は い

ワイの特殊性を示して

るのではなく、 つまり、

時

期

的

ts

系人という方が父親のみが日系人というより圧倒的に多い。 は日系人もしくは日本人と結婚するのがほとんどであった。 これはハワイにおける日系人社会での通婚状況がかなり影響していると考えられる。 しかし、 片親のみが日系人という場合の内訳では、 この場合、 非日系人の父親は混血である者が すなわち、 二世までは、 母親のみが日 日系人 ほ

族的背景にはどのようにあらわれているかを検討してみよう。これは日系人回答者と非日系人回答者との間で対照的

今日の「アメリカ日蓮正宗」には彼の示した特徴づけは必ずしも合致しない面があるのは当然であろう。

とも言うべき明瞭な差異がある点が興味深い(表3参照)。日系人回答者の場合、八割近くが両親とも日系人である。

Ŗ 0)

□

「答者の性、

年令、

学歴、

職業に関して概略を知り得たところで、

民族的多様性というハワイの特質が、

信者の

民

違いと考えねばならない。

デ

Ź

ター

の扱っ

たの

は

期と二〇年近くたった時期と

る

か

海外布教の最初

これに対し非日系人回答者をみてみると、 なかでもフィリピン系の両親をもつ信者が目立っている。 約半数が混血であることがとくに目を惹く。 白人の信者も他の日系教団に極めて稀であること また東洋からの移民の子孫 とんどである。

に大きな差異は看

取

z

ħ

15

デイター

の

指摘との相

は日系人と非日系人との間

韦 4 入信任

| <b>双寸</b> 八1 | = <del>+-</del>  |               |
|--------------|------------------|---------------|
|              | 日系人              | 非日系人          |
| 1959年以前      | 人 %<br>11 (10.1) | 人 % 1 ( 0, 9) |
| 1960 ~ 64    | 22 (20, 2)       | 1 (0.9)       |
| 1965 ~ 69    | 30 (27.5)        | 31 (27.0)     |
| 1970 ~ 74    | 25 (22.9)        | 46 (40.0)     |
| 1975 ~ 79    | 17 (15.6)        | 31 (27.0)     |
| 無 回 答        | 4 (3.7)          | 5 (4.3)       |
| 計            | 109              | 115           |

る。 が特徴である。 の点については、 を考えるなら、 非日系人の民族的背景がこのような結果としてあらわれてくるのは、ハワイの人口構成が基盤になっていることは ノルウェー人、母方にフィリピン人、中国人、スペイン人を挙げた回答者(一四歳・女性)もいる。 極端な場合だと、父方に、フィリピン人、スペイン人、ドイツ人、イタリア人、中国人、フランス人、 混血がどの民族とどの民族のものかは、 比率としては多いとみるべきであるが、 次節で再びとりあげることにしたい。 各国からの移民の末裔が非日系人信者の主流をなしているの かなり複雑であり、 一定の傾向性を見出すことは

イギリス 困難であ

NSAのどこに惹かれたのか、という点について話を進める。 もちろんである。それと同時に、NSAがとりわけ混血の人々を惹きつけている点には注意を払わねばならない。こ 回答者が、 いつ頃、 誰の勧めによって入信したか、以前にはどのような宗教に属していた人が多いか、 の 間に時期的な差がある(表4参照)。 前者が六〇年代後半を 一応のピークとし 入信年に関しては、日系人回答者と非日系人回答者と また

期がやや遅いように思われる。 は日本人ないし日系人が主体で、やがて非日系人にも広がっていったという北米 ながらも、五○年代後半から七○年代にかけて比較的平均化されて いるの に対 多いところであるから、 全体での一般論はこの結果にも適用されるのであるが、非日系人への広まりの時 後者は六○年代末と七○年代半ばに集中する傾向がみられる。 日系人の折伏に費されるエネルギーがより長期に必要と ハワイはアメリカの他のどこの州よりも日系人が 最初期の信者

うる。

それだけ非日系人に対する折伏は時期的に遅れた、という推論も成り立ち

| ŧ | 5 | 入信を勧めた人   |
|---|---|-----------|
| • | U | ノい日でありりたん |

| 表 5 人1 | 言を勧めた人          |                 |
|--------|-----------------|-----------------|
|        | 日系人             | 非日系人            |
| 父      | 人 %<br>2 ( 1.8) | 人 %<br>3 ( 2.6) |
| 母      | 22 (20, 2)      | 7 (6.1)         |
| (両)親   | 4 (3.7)         |                 |
| 兄弟姉妹   | 8 (7.3)         | 10 (8.7)        |
| 夫      | 1 (0,9)         | 2 (1.7)         |
| 妻      | 3 ( 2.8)        | 9 (7.8)         |
| 親 戚    | 2 (1.8)         | 7 (6.1)         |
| 友 人    | 49 (45.0)       | 52 (45.2)       |
| 会 員    | 5 (4.6)         | 5 (4.3)         |
| その他    | 3 ( 2.8)        | 2 (1.7)         |
| 無回答    | 10 ( 9.2)       | 18 (15.7)       |
| 計      | 109             | 115             |

信した人は若い層に多く(一〇代六名、二〇代一四名、三〇代五名)、また 入信時の年齢を 計算してみると、二八名 勧めが過半数であることが言える。回答者数が少ないのでむろん断定はできないが、入信を勧めた人が誰かというこ 布教の初期から現在に至るまで余り違いがないことが考えられる。 入信年あるいは 回答者の年齢との間に特別な相関関係は 見出されない。従って 誰の勧めによって 入信するか 多いことが分り、またその逆に親による勧誘はずっと少ないこと あるが、会員と答えた人と合わせて、家族・親族以外の人からの が分る。友人というのは、 ただ日系人回答者に比べると、多少配偶者による勧誘のケースが 多い(表5参照)。 結果的に友人になった人なのか必ずしも断定し難いところが 配偶者の勧誘による入信は 一割に満たな ただし、日系人回答者の場合、親の勧めで入 入信以前から友人であったのか、 入信

ビュー NSAに入信する以前にはどのような宗教に属していたかを示したのが表6である。一九七二年にワールド・トリ ン・プレスから出された報告書によると、一九七〇年までの信者に関して、(※) 以前に所属していた宗教は、

で信者である人)が少なくないことを示している。

中二一名が二〇歳未満である。これは日系人信者の場合、

いわば「二代目信者」(親の代で入信がなされ、 その影響

は、

リック三〇%、プロテスタント三〇%、仏教二五%、

ユダヤ教六%、その他四%、

無神論者五%、

となっている。

仏

カト

(126)14

アメリカ人男性

この調査結果では、入信を勧めた(折伏をした)のは友人が断然 が日本人の妻に勧められてというものであったとされているが、

初期の非日系人信者とその入信理由の典型は、

じ前の字数

| 変り 以前の2  | K4X               |               |
|----------|-------------------|---------------|
|          | 日系人               | 非日系人          |
| 仏 教      | 人 %<br>23 (21, 1) | 人 % 3 ( 2, 6) |
| 神道       | 1 (0.9)           |               |
| 日本の新宗教   | 3 (2.8)           |               |
| キリスト教    | 6 (5.5)           | 8 (7.0)       |
| カトリック    | 10 (9.2)          | 44 (38.3)     |
| プロテスタント  | 11 (10.1)         | 21 (18.3)     |
| エホバの証人   |                   | 1 (0.9)       |
| S. D. A. | 1 (0.9)           |               |
| モルモン教    | 1 (0.9)           | 8 (7.0)       |
| その他      | 1 (0.9)           | 3 ( 2.6)      |
| 無 回 答    | 52 (47, 7)        | 27 (23.5)     |
| 計        | 109               | 115           |

研究課題と言えるが、少なくとも次の三つの理由は考慮の対象とされてしかるべきであろう。 でも、回答を記入したもの四三名のうちの一七・五%を占める。 (2)なぜ以前カトリックを信仰していた者からの入信が多いかについては、 カトリックを信仰している民族層(フィリピン人、ポルトガル人など)からの入信者が多いことを反映している。 ハワイにカトリック人口が多いことを反映している。(9) 簡単な結論は下せず、

(3)

もしくは相補関係が存する。

る社会的機能とNSAのそれらとの間に、

なんらかの相関関係

カトリックの教義・活動あるいはカトリック教会が果してい

は言うまでもない。 と把握し、また入信後どのような変化が生じたと考えているか、と NSAの双方におけるかなりインテンシヴな調査が要求されること いう点について検討する。その材料と しては、「NSAの教えのう 最後に、非日系人信者は、NSAの教えの特徴をどのようなもの このうちでも、③の点を検証していくには、カトリック教会及び

とが注目されていた。ハワイでの調査もこれを裏付けるかのように、非日系人回答者の間では、この項目に回答を記 教が多いのは、日系人信者がその頃で三割程度を占めていたことによるが、それを別としては、 入した人八八名のちょうど半数が、以前の宗教がカトリックであった。日系人の場合はそれほど目立たないが、それ カトリックが多いこ

ちで、もっとも魅力的な点は何であると思いますか」および「NS

ンを表現した一群のものとして独立に扱った。

実践活動」は、

世界平和、

ヒューマ

ニズムの唱導、

照)。「個人の変革」とは、

人間革命ができる、

宿命転換ができる、

「直接的利益」は、

現証がある、

問題を解決できる、

最初の問

への回答については、

的利益」に包摂されるとも考えられるが、「人間革命」「宿命転換」など自己変革に関する創価学会の中心的スロ

1 ガ

|           | 非日系人       | 日系人        |
|-----------|------------|------------|
|           | 人 %        | 人 %        |
| 個人の変革     | 36 (31. 3) | 31 (28.4)  |
| 直接的利益     | 18 (15, 7) | 13 (11.9)  |
| 教 学・哲 学   | 18 (15.7)  | 27 (24.8)  |
| 会員との交流・団結 | 17 (14.8)  | 8 (7.3)    |
| 具体的実践方針   | 10 ( 8. 7) | 15 (13.8)  |
| その他       | 17 (14.8)  | 11 (10, 1) |

1人で2項目以上のことを記述している人がいるの 合計のパーセンテージは 100 %を越えることがあ (表8も同様)

入信後の変化

|                    | 非日系人       | 日系人               |
|--------------------|------------|-------------------|
| #### T- c o 75 //c | 人 %        | 人 %<br>24 (22, 0) |
| 精神面での変化            | 30 (26.1)  | (                 |
| 健康になった             | 29 (25, 2) | 28 (25.7)         |
| 家庭内が平和になった         | 25 (21.7)  | 12 (11.0)         |
| 人間革命,性格改善          | 17 (14.8)  | 21 (19.3)         |
| 経済の向上              | 16 (13.9)  | 24 (22, 0)        |
| 人生観の確立、変化          | 8 (7.0)    | 5 (4,6)           |
| 良い職を得た             | 7 (6.1)    | 10 ( 9. 2)        |
| 物質的利益があった          | 7 (6.1)    | 8 (7.3)           |
| 多くの点               | 13 (11.3)  | 6 (5,5)           |
| あらゆる点              | 2 (1.7)    | 0 (0.0)           |
| その他                | 17 (14.8)  | 15 (13.8)         |

を記したものから、 記述としたが、 回答結果を用いる。

数行にわた

短かく単語

のみ

回答は自由

って説明を加えてあるものまで

なるべく同一項目にまとめられるものはまとめ、 他人を助けようとする点、などである。「個人の変革」は さまざまな利益がもたらされるなど で ある。また「具体的 自分を変えられるなどの表現をまとめたものであ 大きく五つに整理した(表7参 あるものが少なくなかった。 「直接

二つともほぼ似たようなもので

るものであるため、

回答内容も

設問内容は互いに密接に関連す さまざまであった。また二つの 徳ないし個人的体験を得ました Aに入信して後、どのような功

か」という二つの設問に対する

意味をもち、

また家族内の人間関係の調整は大きな関心事であると考えられる。

面での変化」、 読みとれるが、双方に対応関係があるのは一目瞭然である。とくに「個人の変革」に対応するも の としての、「精神 表7と表8に示された結果は、 表7がやや公式化された言い表わし方を、また表8がより実感的な言い表わし方をしているという相違が 「人間革命、 性格改善」、 非日系人信者がNSAに何を求めているかを直接的に表わしていると解釈すること また「直接的利益」に対応するもの とし ての「健康になった」、「経済の向

上」、「良い職を得た」、「物質的利益があった」が目立っている。

が述べたてられたものと見ることもできる。 に想像ができる。 教活動に際しては現証という点がとりわけ強調される。 リビューン紙に掲載されている体験談のなかにはしばしばこの語が出てくる。 創価学会の教学では、 理証に比べて現証という用語は、 事実、 文証・理証・現証という考え方が重要な位置を占めることは周知の通りであるが、 回答者たちも現証 (actual proof) の語を用いて説明しているし、 もっとも説明がしやすく、また説得力をもつものであることは容易 NSAの場合もその傾向は変らない。異文化の中の布教にあ 従って表8はまた、 また、 さまざまな現証 般にワー の

非日系人回答者の約半数は混血であり、彼らをとりまく民族的環境は複雑である。 族内が平和になった」ことが三番目に多い回答内容となっている。 に大きな比重が置かれている点である。表7においては「会員との交流・団結」が四番目に、 非日系人信者には一つだけ特徴的なことがある。 教学や教団の具体的活動方針への関心がやや劣る反面で、 いずれも日系人の二倍のパ NSAは彼らにとって帰属集団的 Ī 表8にお センテー いては、「家 人間関係

こうした非日系人回答者の回答を日系人のそれと比べると、

全体の傾向においてはほぼ共通していると言えるが、

Wこれら非日系人信者はどのような人々なのか、e)彼らはNSAをどのように理解し、どこに惹かれているのか、と まるところ、少なからぬ数のハワイ在住の非日系人が、彼らにすれば異文化産のしかも戦後急に出現した宗教になぜ 入信し、活動を行なっているかということであった。そしてこれを、@NSAが他の日系教団(日本から海外に進出 の理由を推論し、場合によっては仮説を立ててみる価値はあるわけで、そのように処理してきた。関心の焦点は、 を安易に築くわけにはいかない。だが、これだけの回答数でも、かなりはっきりした特徴や傾向がみえるものは、そ いう三つの間に分解して考えてきた。そこでこの三つの点につき、前節での論議を踏まえながら、やや視野を広げて 布教・教化活動を行なっている教団を仮にこう呼ぶことにする)に比べてなぜ多くの非日系人信者を有するか、 :節ではクエスチョネア調査の結果の主要なものにつき、紹介と若干の検討を行なったが、予め指摘しておいたよ この調査は教団に委託したものであり回答者数もそれほど多くないので、これでハワイのNSA信者の全体像

当って、専ら英語を使用するという方針がNSAの本部で出され、 行なうための組織的体制が早期に用意されたことを第一の要因としなければならない。なかでも、 意味は大きい。これによって非日系人への布教が容易になったばかりでなく、入信後の活動も、 ハワイのNSAが他の日系教団と比較して、多くの非日系人信者を擁する理由であるが、 ハワイにもこの方針が漸次浸透したということの 日系人と非日系人は 非日系人に布教を 布教・教化活動に

問題点を整理しておきたい。

基本的には対等となり得たわけである。

表 9 日系教団についての知識

|         |          | 非日系人       |       | 日系人   |            |
|---------|----------|------------|-------|-------|------------|
|         |          | (A)        | (B)   | (A)   | (B)        |
| 本派本願書   | <b>F</b> | %<br>16, 5 | 39. 1 | 36, 7 | %<br>33. 0 |
| 净 土 另   | Ř        | 13. 9      | 40.0  | 30. 3 | 34.9       |
| 日 蓮 匆   | <b>†</b> | 30, 4      | 28, 7 | 46. 8 | 27. 5      |
| 真言常     | i<br>i   | 15. 7      | 27.0  | 23. 9 | 33. 9      |
| 天 台 第   | Ř        | 11.3       | 36.5  | 23. 9 | 42. 2      |
| 曹洞家     | ₹        | 3.5        | 21.7  | 18.3  | 27.5       |
| 真 如 タ   | ti l     | 1.7        | 10.4  | 2.8   | 6. 4       |
| 立正佼成会   | ÷        | 1.7        | 8.7   | 13.8  | 26. 6      |
| パーフェクトリ | リバティ     | 2. 6       | 9.6   | 3. 7  | 13.8       |
| 生長の家    | 統        | 8. 7       | 10.4  | 21.1  | 35.8       |
| 世界救世都   | <b>数</b> | 4.3        | 10.4  | 6.4   | 20. 2      |
| 天照皇大神宮都 | <b>数</b> | 5. 2       | 7.8   | 11.0  | 15.6       |
| 天 理 都   | <b>数</b> | 9. 6       | 36. 5 | 27. 5 | 43.1       |

× (A):その教団について若干の知識がある。

(B): 名前だけは知っている。

る。 これによって非日系人回答者に関しては次のことが分 いての回答者たちの 在である。 表 9 は、 (1)

ハワ

イにある日系教団

のうち

八教団に

知識を問うた結果の一部である。

(2)日 既成 新宗教教団 蓮宗がもっともよく知られて 仏教 教 団 への知識はこれに比べかなり少な の 知識 は か なりあり、 ts かっ で

か

天理教は少なくとも名前だけはよく知られ

従って異文化の地での布教ならばまずイの一番に考えられてしかるべき言語問題が、(※) 言語問題が頻繁に論じられるようになったのも、 四世への対応として、という色彩が強 らのが通例である。 世 布教の主要な対象とみなすようになった気で特異な存 団 の場合も、 四世への布教の延長線上に副次的になされるとい 非日系人 へ NSAは、 の 布 はっ 教の試みは、 きりと非日系人を 非日系人を対象に 戦後の新宗教教 日 系人三

する上で、

というよりも、

日本語を解さない日系人三世、

近になるまで痛切には感じられなかった。

また、

してきた教団はそうである。

地で活動を行なっているという意識がともすれば薄れがちになる。

とくに戦前から主に日系人を布教対象として存

であるから、

日系教団は異文化

ハワイにおいて日系人社会はいわば「多数派のマイノリティ」

既に述べた如く、

いる。

これらの点から、 (3)知識の度合の全体的傾向は日系人回答者のそれと類似しており、ほぼ相似縮小した形になっている。 非日系人回答者の日系教団への知識は、 ハワイの人々が日系教団に関して有する知識の一般的傾

られる。従って、NSAに入信した非日系人が他の日系新宗教にも関心を寄せていたとは考えにくく、やはり、 向および(または)NSAの提供する他の日系教団についての情報、に対して従属変数的な位置を占めていると考え⑵ 日系人社会の枠の中から非日系人社会の中へ積極的に進出した、特異な日系宗教集団であったと解する方が妥

かった。しかし、民族的背景については、はっきりした傾向が見出せた。それは混血の多さである。(ミヒ) 期の信者について言われたようにとりわけ社会的に下層であるとか、学歴が低いとか、の特性を見出すことはできな できたかを考えると、これは先にあげた心と心の点へ直接的に係わっていく。そこで、単に非日系人というだけでな の有力な説明となるが、もちろんそれだけでは不充分である。NSAはどのような点で非日系人をひき入れることが っとも重要である。回答結果においても、回答者たちにリーダー層が多かったことは考慮せねばならぬにしても、 非日系人に対する布教体制の組織的整備ということによって、NSAがなぜ多くの非日系人信者を抱えるかの一つ どのような非日系人かということが問題となるわけである。回答者の属性についてはいくつか示したが、これを ハワイの歴史的、文化的特性、つまりは「移民の島」という点を考慮すると、民族的背景に絡まる問題はも

通婚形態はそれぞれの民族ごとに異なるが、(26) は増える傾向にある。こうした人々の信者が多いということは、 一般に異民族間通婚あるいは異文化間婚姻(Intercultural Marriage) ハワイの人口構成を反映しているという以上に、N

ワイでは、日本人のほか、中国人、韓国人、フィリピン人、

ポルトガル人などが移民の主流を占める。

の強調は非日系人を運動に巻きこむに当っての有効な武器になったと言える。

己実現」と内容的に似ているのではないかというレイマンの指摘は示唆するところが多いが、どのような方向性をも SAの果たしている機能に関する一つの推論を誘う。それは、NASはいわば文化的シンクレチズムの状況にある人 つ自己実現なのかがさらに問われるところである。 の心理的欲求に合致する要素をもっているのではないか、というもの である。「人間革命」はマスローのいう「自 その宗教活動に参加することは、 文化的シンクレチズム状況の不安定性が、この宗教集団の有する価 ハワイの非日系人信者、とくに混血の信者にとって、NSAに入 値規範

高度の画一化により解消されるという可能性を与えるもののように思われる。

どのような内容の現証かについてもほぼ共通していた。つまり、現証という、 ばならぬであろう。 通じての連帯意識の強まりは信者に充実感を付与すると考えられるからである。しかしながら、 メリカ独立記念日(七月四日)の行事への教団としての参加は、教団活動の中ではかなりの位置を占め、 のコンベンションへの参加、 いであろう。ここでは論じなかったが、 最後の心の点については信者の主観的認識に立脚して論をなさねばならぬから、 またそのどこに魅力を感ずるかということに関しては、NSAの説く現証という考え方を筆頭に取り上げね クエスチョネアの結果でも分るとおり、この点では日系人信者との間に格別の相違はなく、 また ハワイの年中行事である アロハ祭 (一○月)、カメハメハディ(六月一一日)やア NSAの儀礼や実践活動の内容も視野に収める必要があろう。 比較的容易に通文化的に訴えらる観念 簡単には論議を集約できな 非日系人信者のNS NSAの毎年 またこれを

神である」といった日常感覚に基づいた理解が支配的である。何度か参与観察する機会のあった座談会の討議にお か Ę 教学部員は非日系人信者の中にも多い(回答者に話を限れば、 教学的関心が低いとは言えない。 だがそれは仏教哲学への関心というより、 八五名七四%が教学部員であることを明記して(タア) むしろ「NSAの教えはアロハ精

の点を総合的に判断するなら、現証という観念、また実際に現証を得たと感じた体験が、非日系人信者にとっても信 ても、専ら、実生活上の訓戒と、勤行に励めば心ず現証があらわれるということの強調が中心となっていた。これら

仰を持続するに当っての大きな要因になっていることは疑い得ない。

前に有していた意味世界とはどのように異なるものと受けとられているか、といったより宗教学的な問は、さらに詳(タヒ) わけ、一人一人の非日系人信者がなぜこのNSAが広げた意味世界の中にはいってきたのか、そしてそれは彼らが以 NASの教えの特徴などに論を及ぼしながら簡単な考察を行なった。しかし問題はこれに尽きるわけではない。とり 小論では、ハワイのNSAがなぜ多くの非日系人信者を有するかを、その布教体制、ハワイの社会的文化的状況、

#### Ä

2

細な研究を待つ次の課題である。

- (1) これらの教団のハワイにおける活動の沿革と現況については、柳川啓一・森岡清美編『ハワイ日系宗教の展開と現況 イ日系人社会と日本宗教──ハワイ日系人宗教調査報告書──』((同、一九八一年、以下『報告書』と略記)参照。 ハワイ日系人宗教調査中間報告――』(東京大学宗教学研究室、 一九七九年、以下『中間報告』と略記)及び 同編『ハワ
- rica の、そして一九七三年から最近までは Nichiren Shoshu Academy の略号とされていた。

NSAは現在は Nichiren Shoshu・Sokagakkai of America の略号であるが、当初は Nichiren Shoshu of Amer

- 3 James Allen Dator, Soka Gakkai, Builder of Third Civilization: American and Japanese Members, University of Washington Press, 1969
- 4 Robert S. Ellwood, Jr. The Eagle and the Rising Sun: Americans and the New Religions of Japan, The Westminster Press, 1974. チルウッドはまた Religions and Spiritual Groups in Modern America, Prentice-Hall,
- 5 Emma McCloy Layman, Buddhism in America, Nelson-Hall, 1976 Inc., 1973 においてもNSAに触れているが、ごく簡単な紹介に過ぎない。

6 George M. Williams, NSA Seminars: An Introduction to True Buddhism, World Tribune Press, 1974 とみな 政治学の修士号をとったとされている。 ス校、ジョージ・ワシントン大学で政治学、行政学を学んだとされ、またその後、六二年にはメリーランド大学大学院で ば、貞永昌靖(一九三○~)は、一九五四年に明治大学を卒業後、五七年に渡米してカリフォルニア大学ロスアンジェル

貞永は組織的布教の始まる前の折伏活動や座談会の様子について次のように語っている。

士の座談会と、奥さんたちばかりの座談会とに分けてやっています。ほかに行事がありませんから、会いたくてたまらな いという気持ちが、座談会に満ちています。それに読むものがありませんから、聖教新聞は広告まで読むということにな ルの先まで車をとばして行く。まず、日本人を見つけようというのが、現在精いっぱいの活動ですね。座談会はご主人同 われわれにあてはめてやっています。折伏はアメリカ人と結婚した日本婦人のお友だちをたずねて、百マイル、二百マイ 「わたくしのいるワシントン近郊の学会員は、毎週一回の座談会と月に一度の幹部会を開いて、本部幹部会の指導を、

7 このときの渡米には、池田会長のほか、北条副理事長、柏原、石田、小平の各理事、それに秋谷青年部長が同行した。渡 C、セントルイス等に地区が結成され、ロスアンジェルスには支部が結成された。 このとき、アメリカにはサンフランシスコ、ネバダ、シアトル、シカゴ、ケンタッキー、ニューヨーク、ワシントンD・ 米目的は、大客殿建立の資材購入と現地学会員の指導とされていた。(昭和三五年一○月五日付の聖教新聞参照)。また、

っちゃいます。」(聖教新聞、昭和三五年三月一〇日)

- 8 World Tribune 1967, May 13 参照。
- 9 現在はNSAの機関紙である。創刊は、一九六四年八月一五日で、 らに週三回刊となった。現在は再び週刊にもどっている。 当初はタブロイド版で月刊であった。 翌年に週刊、 ž
- 10 World Tribune 1965, August 31 参照。
- îi 現在は、これにワシントンとニューヨークのものを加えた四ケ寺が存する。
- 12 これはあくまで教団側の発表であり、また累積信者数と考えられるから、実際に活動している信者数はこれをかなり下回 ると考えるべきである。
- 13 前掲『中間報告書』の中に調査結果をまとめたものが記載されている。

 $\widehat{14}$ 

配布を委託した三百票のうち二三〇票が回収されたが、そのうち記入が不完全で統計処理に不適当と思われた六名分を除 23 (135)

- く、二二四名分が今回の分析の対象とされた。

15 日系人であるかどうかは、従来は父方の民族的背景によって決定するのが慣例であったが、最近のセンサスでは母方を基

準にするように変った。ここでは、父もしくは母の少なくともどちらか一方が純粋に日本人もしくは日系人である人を日

『中間報告書』の「集計表」(七五頁)によれば、日系宗教一三教団四七九名の出生年別でみると、一九五一年以降の出生 者の割合が一一・七%、一九四一年以降では二二・八%である。このうち創価学会(NSA)は、それぞれ二○・二%、

四六・四%であるから、比較的若い世代での割合が高いことが分る。

16

系人として扱うことにした。

18 17 NSA Seminer Report 1968-1971, World Tribune Press, 1972 『中間報告書』七九頁参照。

19 ハワイ大学宗教学科が一九七二年に行なった調査ではハワイの宗教人口は次の通りである。ただし、きわめて、大雑把な 数である。

仏 教 徒 121, 460 220,000 82, 843 そキ 46,801 ャ 教 徒 1,072 神 道 43,500 16,340 新 宗 教 そ 11,780 の 他

- 20 に――」(宗教社会学研究会編『現代宗教への視角』、雄山閣、一九七八年、所収)参照。 ハワイ日系教団における言語問題の一般的状況については、拙論「ハワイ日系宗教の模索とジレンマ――言語問題を中心
- 21 ティなどがある。世界救世教と真如苑の活動に関しては、石井研士「日系新宗教にまける青年層の受容― ハワイで非日系人への布教に比較的力をいれている他の新宗教教団としては、世界敦世教、真如苑、パーフェクト・リバ -世界教世教と

真如苑の事例を中心に――」(『報告書』所収)参照。

22 教への知識は乏しい。また、新宗教の中では、 の結果からみると、既成仏教教団についての知識は比較的高く(中でも本派本願寺が 六六・七% ともっとも高い)、新宗 対象にした調査は行なってある(拙論「ハワイ日系人社会における世代交代と 宗教的関心」、『報告書』所収、 ハワイの人々が日系宗教についてどの程度の知識をもっているかについての調査例はないが、 NSAと天理教がきわだって(二七・四%)いる(その他の新宗教は一〇 日系人の高校生一六八名を 参照)。こ

23 社会階層、 Stanford University Press, 1970. に示された日本の信者層との比較研究は今後の課題である。 と都市的世界」(『都市的世界』誠信書房、 %以下)。 学歴等について詳細を論じるには、 一九七〇年、所収)や 別の質問項目による、より大規模な調査が必要である。 James W. White: The Sökagakkai and Mass Sosiety 鈴木広「創価学会

24 調査を行なった六人の非日系人会員のうち、 一九七九年の調査時に筆者はハワイ島のヒロ、マウイ島のカフルイ・ワイルク地区での座談会に出席したが、そこで面談 四人は混血であった。

25 『アロハ年鑑』(ハワイ報知社、 一九七七年) によれば衛生局方式による人種別人口は次の通りである。

<純血種> 人 230,080 % 27. 8 系 白 日 系 219,823 26.6 1 7 ン系 10,933 1.3 Ľ 83,790 系 10.1 35,861 +国 系 4.3 韓 玉 系 10,731 1.3 系 4,460 0.5 モ 7 黒 系 7,637 0.9 プエルト リコ系 3, 184 0.4 その他, 不 明 9,285 1.1 <混血種> ン系 16.4 1 ア 135, 287 76, 325 9, 2 、ワイアン系

26 sity Press of Hawaii, 1977 に引用された表を再掲すると異民族間の通婚の割合は 民族ごとに 次のようになる。(一九 Kenneth O. Sanborn: 'Intercultural Marriage in Hawaii', Adjustment in Intercultural Marriage, The Univer-

# なお、この時点で日系人はもっとも少ないパーセンテージであるが、最近は急激に増加しているとされる。

| 100例につき          |    |  |  |  |
|------------------|----|--|--|--|
| Hawaiian         | 85 |  |  |  |
| Korean           | 77 |  |  |  |
| Puerto Rican     | 61 |  |  |  |
| Part-Hawaiian    | 52 |  |  |  |
| Chinese          | 49 |  |  |  |
| Filipino         | 46 |  |  |  |
| Black            | 46 |  |  |  |
| Caucasian        | 31 |  |  |  |
| Japanese         | 17 |  |  |  |
| Total population | 39 |  |  |  |
|                  |    |  |  |  |

27 28付記 こうした点により強調を置いた調査を、本稿脱稿後、カリフォルニア州で行なう機会を得た。その結果については、 任用試験 (Entrance Examination) を受けた者が一五名のほか、さらに上級昇格する 試験 (Freshman, Sophomore, 系人に関する宗教調査1)の助成を得てなされた 研究の成果の一部である。なお、クエスチョネアの 配布回収に当って御 報告を行なう予定である。 Junior, Senior)を受けた者も二九名いる。(受けた試験名を明記しない者が四一名) 本論文は、昭和五二年度及び五四年度文部省科学研究費――海外学術調査(研究代表者柳川啓一、研究課題「ハワイ日

覧の便を図っていただいた創価学会広報室の萩本直樹氏にとくに感謝の意を表したい。

協力いただいたハワイ大学宗教学科A・ブルーム教授、及びNSA・副理事長のハリー・平間氏、また教団発行の資料閲

丸

山

敏

秋

はじめに

を明らかにすることは、宗教史及び医学史における興味深いテーマの一つと言えよう。 原初的な医療がもっぱらシャーマンなど呪術師によって行われ、やがて医師が出現して疾病を専門に扱う様になっ 呪術と医術とが常に少なからぬ関わりを有してきたことは、歴史的・民族的に広く認められる。 両者の関わり

の領域を共有することになり、近年頻りに用いられている呪術―宗教的 magico-religious なる言葉にほぼ相当する た信仰・思想」を言う、とシャーマニズムなども含めた広義の概念として捉える。 るとの認識に基づき、 えておく。すなわち呪術とは「神や精霊・霊魂の如き超自然的存在が現実の人間生活を含む諸現象に深く関与してい 進められてきたが、その定義については未だに定論というべきものを見ない。本稿では呪術の概念を一応次の様に捉 ところで、呪術 magic の研究は、J・G・フレーザーの『金枝篇』(一八九〇)における詳細な論考以降盛んに かかる超自然的存在に通じ、その力を統御・調節・利用しようとする行為、及びそれに関連し かかる意味の呪術は、 宗教と多く

古代中国において、

かかる呪術の範疇に属する「術」と見なし得るものに、巫に代表される一種のシャ

ものの、 る呪術と医術の関わりについて、特に巫術や名医の事蹟を中心に出来る限り概括的な見解を示すことである。さらに、 う巫術と、神仙方士たちの方術がある。両者と医術との密接な関わりについては、これまで断片的な指摘が多かった 少なからず論じられてきた。本稿の目的は、まずそれら従来の指摘を十分にふまえながら、古代中国におけ

これまで殆んど論じられていない古代医書(ここでは『黄帝内経』)に見出し得る呪術的医療に 対す る医家の姿勢を

## 一 中国古代の呪術的医療

指摘し、若干の考察を行ってみたい。

### (1) 殷代の疾病観

た時代でもあった。そのことは出土した甲骨文のほとんどすべてが貞卜の文句(卜辞)であることから窺知し得る。 農耕が定着し、青銅器が使用されるなど、殷代は一大文明の開花期であったが、また呪術的思惟に厚く覆われてい

この卜辞によって、我々は殷代の人々の疾病観をある程度知ることが出来るのである。 『殷人疾病考』を著わした胡厚宣氏は、数多の卜辞の中から疾病に関するもの四十六片を集め、疾病の種類を頭

因をあげている。 眼・耳・口などの十六種に分類している。簡素なそれらの記事からは疾病の詳しい内容や療法までを知ることは出来 ての風ではなく、 く殷人の病因観を分類し、⑴天帝が下す、⑴鬼神の祟禍、⑴蟲という妖邪が招く、臼天象の変化の影響、 ないが、 胡氏の言うように、殷人は疾病の原因を天神祖霊の崇禍と考えていたらしい。また厳一萍氏は、さらに細か 風神の如き神秘的な存在を指すものであろう。 「川の中で最も多いのは風であるというが、この場合の風とは後述するように、 単なる気象現象とし の四種の病

卜辞の性格上、そこに登場する罹患者は圧倒的に王が多い。王妃や王子などの場合も若干見えるが、一般庶民の疾

それらを以て殷代全体の疾病観を論ずることには無理もあろうが、 病及び医療状態については全く知ることが出来ない。また疾病に関する卜辞は武丁の頃のものが大部分であるため、 殷代では極めて呪術的な病因観が支配していたと

言うことは出来る。

し得る。殷代以降も彼らの力は強く、 による祭祀・祈禱といった呪術的医術が主流を占めていたであろうことは、先の病因観を考え併せれば、容易に想像 や<薬>の文字が見えないことから、殷代では疾病を専門に扱う医は出現していなかったものと思われる。 当時、さまざまな災禍を防ぐ社会的役割を担っていたのが巫に代表されるシャーマンである。 諸々の疾病の治療に大きく関与してきたのである。 甲骨文に<醫(医)> 従って巫

#### (2) 巫と医療

古代中国の巫についての詳細は他の数多の論考に譲るが、若干の要点をここに示しておき た い。『説文』では巫を(3)

巫、巫祝也。女能事無形、 以舞降神者也。象人兩裒舞形、與工同意。古者巫咸初作巫。

許慎によれば、巫(亞)とは舞を行って神降しをする者、すなわちシャーマンであり、いとは舞う時の両袖の形であ 神降しの際に舞を行うことは『周礼』春官の「司巫」の条にも見え、祭祀儀礼の一種となっていたらしい。

などに見えるが、 部印に女とある通り、巫は女性が多い。男性のシャーマンは覡と呼んで区別されていたことが『国語』楚語下の記事 両者は必ずしも厳密に区別されていたわけではなかった。(4)

祝は巫と同様に祭祀を掌る職名である。他に も巫に類似し た職能を有する者に宗・ト・史などがあり、『周礼』 には巫祝という言葉がある。巫と祝とが熱語として用いられる例は、 春秋戦国時代の文献には稀であるが、 には

詳細に各々の機能が記されているが、実際にその通りの官制が行われていたか否かは確かでない。

いずれも春秋戦国

ろう。 『荀子』 王制篇に、 の世にはそれほど明瞭な区別はなく、 共に超自然的存在に与る職種の者として、極く近似していたと考えるべきであ

相陰陽、占祲兆、 鑽亀陳卦、 主攘擇五卜、知其吉凶妖祥、傴巫跛擊 (覡) 之事也。

とあるのはその一証である。

他ならない。 医は菅で席を設け、芻で狗を作り、北面して祝し、十言を発したとある。医とは言っていても、正にそれは巫の姿に とする呪術的医療が行われていた。 先に一瞥した殷代の呪術的病因観は春秋戦国の世においても根強く存し、祭祀や祈禱・祝言によって病因を除こう 巫は巫医とも称される様に、医療にも深く関与していたのである。『説苑』弁物篇によると、 <毉>なる文字が示す通り、呪術的医療の世界において、巫の存在は極めて大き 苗父という 上古の

が、その中には護符や吉凶に関する、 の一部として用いられていたと思われる。異物飛走の類を記録した『山海経』の山経には豊富な薬物の記載が見える(8) とは、多分にその様なものであった。 呪術的医療の中には薬物の使用もあったらしいが、未開社会の原初的医療と同じく、それらの多くは呪術的な儀礼 医薬とは直接に関係のない薬物が相当数含まれている。 巫医未分の時代の薬物

#### (3) 巫から医へ

神巫(『荘子』応帝王、『列子』黄帝)として登場している。この巫威が、時代は下るが郭璞の『巫威山賦序』では、 では官職名とされているが、人名の場合は殷代のシャーマン的君臣(『書経』君奭、『楚辞』離騒)とか、黄帝時代の 巫の事蹟を追ってみると、先の『説文』の記載いの「巫咸」なる名称にしばしば出合う。 巫威は 『周礼』 春官營人

黄帝の医として記されている。また『山海経』海内西経に見える巫彭・巫抵・巫履・巫風・巫相などについて、郭璞

本』は亡佚して今に伝わらないが、それと同様の文句は『呂氏春秋』勿躬にもある。巫から医が派出したことを物語 はいずれも「神医」であると言い、 特に巫彭に対しては『世本』の「巫彭作医」の句を引いて注している。 この 世

卜辞に醫に類する文字が見えないこ と は既に述べたが、ここで醫の文字について触れておきたい。 K

る記録の一つと言えよう。

醫 治病工也。 从殴、 从酉。 殴、 悪姿也。醫之性然。得酒而使、故从酉。……

佝僂)と同音の**殴**で読んだのであろう、と解している。いずれにしても醫の文字は元来医療に従事したシャーマンを(ロ) の変易は、巫から医への推移を示すと共に、祈禱などの単なる呪術的医療から、 える酒の種類に<醫>という名称があり、鄭玄はそれを粥を煮た中に麴を入れて醸して作った酒の一種と注解してい と共に、広く医療にも用いられるようになった。『説文』においても指摘されているが、『周礼』天官の「酒正」に見 示しているのである。また醫の下部の酉の字は、酒と医療の関係を示すものとして興味深い。酒は神聖な供物である また加藤常賢氏は『説文』の「悪姿」をそのままに受け、巫は多くが佝僂の小人であったこと から「嬰」(女の この酒などは医が治病に利用していたことから命名されたものではないだろうか。要するに、 白川静氏によれば、殹の義は「悪姿」でなく「悪声」とすべき であり、祝告の際の特殊な発声を指すとい 酒漿の類を用いる様になった古代医 毉から醫への文字

#### 二 名医の出現

術の変化の跡を伝えていると考えられるのである。(エエ)

る。 疾病を専門に扱う医が出現した時期を明らかに知ることは難しいが、 『左伝』に登場する医緩や医和、及び『史記』に記された扁鵲などはその代表である。 春秋戦国時代には既にそれらしき人物が見え

#### (1)

まず医緩の登場する話(成公十年)の大筋を示そう。病に伏して恐ろしい幽霊の夢をみた晋の景公が、桑田に住む

新麦を食べる前に死ぬと予言された。公の病は次第に重篤となり、

予言が当たらなかったと諫め殺した。ところがその新麦を食べる寸前になって腹が張り、厠へ行った景公は中に落ち 彼を手厚く礼遇して帰した。やがて六月になり、新麦を所望して食膳にのぼらせた景公は桑田の巫を召し、 なり「王様の病は肓の上、膏の下が病んでおりますから処置のしようがありません」と告げると、公はいたく感心し、 に隠れていれば、如何なる名医といえども手が出せまい」と語った夢である。間もなく晋に到着した緩が景公を診る う医を召すことになった。彼が着く前に景公は再び夢をみ た。公の病が二人の子供になって現れ、「肓の上、膏の下 巫に夢判断を申しつけたところ、 かつての

為に、名医として厚く遇された。夢をめぐって巫の悲劇と医の栄誉が描かれたこの物語は、読者に巫に対する医の優 の占夢は確かに適中したが、その予言は彼を死へと導いた。 この話で興味深いことは、 同じ景公の病の場面に巫と医が登場し、両者が全く異なる帰結を迎えたことである。 他方、 医緩は景公の第二の夢に一致する診断を下したが 巫

て死んでしまった。

鬼神の祟でも食物の為でもなく、女色によって心が惑乱された「蠱」の病であるから治癒することは不可能だ、 医和の話 続いて医和は疾病の発生について次の様に論じたのである。 (昭公元年)はさらに興味深い。 晋の平公が病気になり、 秦の医和を呼んで診断させたところ、 その病は

われた。

位を明らかに印象づけるものである。

天には六気があり、 六気とは陰陽風雨晦明のことで、陰淫は寒疾、陽淫は熱疾、風淫は末疾、 それが五味・五色・五声に変ずるのですが、 節度を失った人には六つの病を引き起こしま 雨淫は腹疾、晦淫は惑疾、 明淫は

遂に秦の緩とい

生ずるのです。 心疾となります。女色というのは陽の事で、晦の時(夜間)に行なうものですが、節度がないと内熱惑蠱の疾を

が生ずる、と説かれていることである。それは後に述べる医書『黄帝内経』の基本的病因観と一致し、その淵源を為 この言で注目すべき点は、当人の不節制(不養生)の状態に対して天の六気が作用(感応)することによって疾病

医療を全面的に否認していたか否かは定かでないが、少なくとも疾病の原因を鬼神の祟禍とは見なそうとせず、呪術 言をきっぱりと否定し、不節制が疾病の原因だと明確に告げている場面がある。子産にしても医和にしても、呪術的 実はこの話では、医和が登場する以前に、鄭の名宰子産が平公の病を実沈・臺駘といり二神の祟と見なしたト人の

的医療の世界を超出した病因観を示していることに注目しておきたい。

れてさいる。『韓非子』説林下には「諺曰」として 「巫咸善祝、不能自祓也。秦医雖善除、不能自弾也」とある。こ 「弾」を鍼を打つことと解すれば、秦の医は鍼術を心得ていたと考えてよいであろう。(ミヒ) 以下は付言であるが、『左伝』には医緩と医和の療法については全く伝えられていない。だが二人は共に 秦の医 と

#### (2)扁鵲の事蹟

医聖扁鵲については『史記』の列伝中に詳述されているほか、他の典籍にもいくつかの伝説が見える。『史記』にぼ

ばしば訪れる長桑君なる人物に見込まれ、禁方の医書と霊薬を与えられた。医となった彼は各地を遍歴して手腕を発 揮し、大いに名声を博したが、その医術があまりに優れていたが為に秦の太医令李蠶に嫉まれ、刺殺されたという。 『史記』はさらに扁鵲が実際に病を診た三つの記事を伝えている。それらによると、彼は蔵府・経絡(後述) 扁鵲は山東半島の斉国に近い渤海郡の鄭の生まれで、若い頃には客舎の舎監をつとめていた。そこで彼はし

を熟

病は癒えない」との名言を吐いた。それ故扁鵲こそは巫から分離独立した最初の代表的名医と見なされ、医学史上に 知しており、病理の把握に気の理論、特に陰陽二気の消長の理を用いていた。療法としては、薬物・鍼灸・体操法・ 祈禱や祓除などの呪術的医療を行っていた形跡は な い。また彼は、「巫を信じて医を信じない者の

位置づけられてきたのである。

にその過渡期の人物と見なす方がより適当であろう。 力説しようとしたことを確かに物語っている。だが彼自身は医そのものではなく、むしろ巫から医が派生する、 先の名言は、当時の人々が疾病の際に如何に巫に頼っていたかを示すと共に、扁鵲が巫から分離独立した医の存在を 記載がある。それらは伝説とはいっても、巫に近い特殊能力者である扁鵲の医術の一端を伝えたものであろう。 氏外伝』に見え、そこ で は扁鵲が禱薬・吹耳・反神といった呪術的と思われる療法を行なったと、『史記』にはない て交換し、さらに神薬を与えたという。また貌の太子を扁鵲が蘇生させた話が『史記』以外にも『説苑』弁物や『韓 正反対の二人の心を交換してもらう場面がある。扁鵲は二人に毒酒を飲ませて三日間迷死させ、胸を剖き、心を探っ まさにその通りであろう。『列子』湯間には、魯の公臣と趙の斉嬰が扁鵲に病を癒しても らい、さらに志気の強弱が がゆえに、逆に医を巫から峻別しようとして先の「巫を信じて……」の言を吐いたのではないか、と推測している。(エシ しろ巫に近い性格の人物と言らべきである。この点について山田慶児氏は、扁鵲は巫に通じる素質ないし能力をもつ の癥結を透視する能力を得たという。すなわち、その様な特殊な能力を選ばれて得た彼は、優れた医というより、む ばならないことに気づく。『史記』によれば長桑君から与えら れ た霊薬を三十日間服用した扁鵲は、垣の向うや五蔵 しかし伝説を含めた扁鵲の事蹟を仔細に検討してみると、これまでの扁鵲像には少なからぬ修正が加えられなけれ

ところで扁鵲に関する記録を照合してみると、時代的にかなりの隔りがあり、扁鵲はとうてい唯一人物を指すとは

1

理解釈といっ

た呪術的医療を超出する認識が育まれていたのである。(9)

選択したのであろう。 深い記載である。 るのである。 の対話があり、 名で呼ばれていたと考えられる。 中兄は病を毫毛の部位で癒したが、 紀元前七百年から三百年頃にかけて、 もとより説話にすぎないが、 そこで扁鵲は二人の兄と自分の医術について語っている。長兄は肉体をいじらず、 司馬遷の頃には既にさまざまな扁鵲の伝説が存在し、 従ってその療法もさまざまだったであろう。『鶡冠子』世賢には、 自分は血脈に鍼を打ったり、 複数の扁鵲の医療が変遷した記憶を伝えているものと見なせば、 数人の名医 (巫に近い者も含め) ・毒薬を投ずるなどの療法を行なう、 彼はその中から呪術的な臭いの少ないもの が輩出し、 彼らが扁鵲とい 精神のみで病を除 魏の文王と扁鵲 甚だ興

されている『扁鵲内経』『外経』や、『史記』倉公伝にやはり名のみ見える『扁鵲脈書』といった医書は、 国にはその ているレリー プの手になるものであろう。 山東省曲阜微山県の両城山より出土した後漢時代の作と見られる画像石に、 リー ・フが かあり、 フが示す様に、 それが神聖化された扁鵲を指すのではないか、 扁鵲を始祖と仰ぐ医のグループが存在していたら との説はすっかり定着した感がある。 l 半鳥半人の何者か い 『漢書』 芸文志に名のみ残 彼ら扁鵲 古代 中

たとは考え難い。 た巫医未分の られるが、彼らは明らかに巫とは区別された医として描かれている。 以上の様に、 (医師・ 状態であり、 食医・疾医・瘍医・獣医)と各々の業務内容が明示されているが、 初期の名医として名高い医緩、 しかしまたこの時代には少数派ながらも、 その中で彼らは極く少数派の特殊な存在であった。『周礼』天官には巫と区別さ 医和及び扁鵲の事蹟を検討してみると、 医和の六気説、 だが春秋戦国時代はやはり呪術的雰囲気に満 扁鵲の蔵府・経絡論や陰陽二気による病 周代に実際にそれらが機能して 巫的要素に富んだ記載も認め れ た Ŧ. 種

#### (3) 方術と医術

中国古代における呪術と医術の関わりを論ずる場合、 戦国末頃より輩出した方士たちについても触れておかねばな

らないが、ここでは簡単な指摘のみ行っておく。

古来神仙説は山東半島の北部沿岸地方に起源すると見なされてきた。その地方のみに起源を限定することには問題も は各地を遍歴しては神仙説を吹聴し、先の斉・燕の王たちをはじめ、始皇帝や漢の武帝が躍起になって神仙を捜し、 あるが、秦の始皇帝以降ではそれが事実と信じられ、方士たちはほとんどが斉或いは燕の出身者とされている。彼ら 不死の妙薬があるとの説を方士たちが唱え、斉の威王・宣王や燕の昭王がその三神山を捜させた、とあることから、 のであることは言うまでもない。『史記』封禅書によ る と紀元前四~三世紀頃、渤海中の三神山に多くの神仙がいて (仙人)を希求する神仙説は、現世の自己の生の永続、すなわち寿(長生)に対する人間の根源的願望に依拠したも 方士とは神仙 (遷)説を奉じて怪しげな術、すなわち方術を披瀝した者たちである。不老長生の体得者である神仙

不死の妙薬を得ようとしたことは周知の通りである。

ると方士たちは鄒(騶)衍の説と深い関わりがあった。彼は『史記』孟子荀卿列伝によれば、(※) 人で、陰陽の消息や五徳の転移を唱えて斉・梁・趙などで重んじられ、燕では昭王のために『主運』を作った。また が、その当否は別としても、方士は巫と類を同じくする一種の呪術師と見なすことが出来よう。ところで封禅書によ ことを示すものである。J・ニーダムは燕の方士羨門をシャーマンの初期の音訳と考えることが出来ると述べている 方士について、多く「鬼神の事に通ずる」と記されていることは、彼らが本質的に巫に類似した性格を有していた 孟子にやや遅れる斉の

鄒衍は五徳終始説・符応説・大九州説などの他にも「鄒衍重道延命方」といった神仙的な方術も説いたらしく、それ

『怪迁之変』『終始大聖』など、十余万言の書を著わしたというが、それらのほとんどは亡佚して伝わっていない。

らはまさしく怪迂な説であったが為に、彼は談天衍とあだ名された。方士たちはかかる説に乗じて自己の主張を理論

づけようとしたのであるが、結局は通ずることが出来ず、 阿諛苟合の徒に惰してしまった。(33)

朴子』以降の諸文献ではかなり明瞭であるが、先秦~漢代の初期の方士が如何に医術に関与していたかを具体的に示 長生の希求が養生法 る 仙の四部から成ることは、 す資料はあまり見当たらない。 物を上中下の三等級に分け、 に不老の妙薬の希求は、方士たちに本草薬物への関心を促した。 に本書の五蔵別論には方士の医説を正す論述さえあり、それらは方士と医術との少なからぬ関わりを伝えている。 方士の説いた方(方術)とは、 『黄帝内経』によれば、不老長生の方術に属する「導引」なる一種の体操法は医術としても認められていた。 (術)の開発に繋がり、それが医術と密接に関わることは当然と言えより。両者の関わりは 当時の医書が神仙家の書と同類と見なされていたことを示すものである。 上薬を軽身益気・不老延年の為の薬とし、 だが『漢書』芸文志が医書を方伎略に属せしめ、その方伎略が医経・経方・房中・ 祭祀・祈禱・祓除の方法や不老長生の方途であり、 中国最古の本草書と言われる『神農本草経』では薬 治病の為の下薬より上位に置いている。 医術の類も含まれていた。不老 また次に考察す さら 神

が神仙方士によって成ったと言われる所以である。 以下は付言であるが、 方術と医術の関わりを探っていて気にかかるのが<斉>という一つの楊である。優れた宰相

が斉の風土より発したと考えることは、あながち不当な推測ではなかろう。中国古代医術の起源を考えるとき、 管仲を登用して春秋の覇者となった斉は、以後著しく商工業が発達し、<稷下の学>と呼ばれる天下の学者の集合場 徒や方士たちが諸国を遍歴したと同じく、 そして医聖扁鵲がこの国に近い所(渤海郡の鄭)の出身であることは、 鄒衍がこの国の出身であること、彼の思想に乗じて活躍した方士の多くがこの国付近の出身とされて 扁鵲 (唯一人物ではない)も民間医として各地を巡っている。扁鵲の医術 単なる偶然とは思えない。 斉を

## Ξ 『黄帝内経』における呪術と医術

考察を行ってみたい。『内経』の医論とその基本的な考えかたについては、既に別稿で詳述してあるので、はじめに、 その要点のみを簡潔に示しておこう。 戦国末~漢代の医学を伝える書と考えられる。ここでは『内経』に見られる医家の呪術的医療に対する姿勢について(36) は、成立や伝本の事情が不明確であり、また後人の竄人が認められるなど、資料的にかなりの問題も存するが、 『黄帝内経』(『内経』)は、現在本『素問』と『霊枢』の合巻の通称であり、 中国最古の医書として名高い。 ほぼ 本書

## (1)『内経』医学の思想的特質

天人相関

ことが強調されている。 断に循環して生命活動を維持させる根源的存在と見なされ、実に種々な名称を冠した気が説かれている。中でも精 末頃より急速に浸透していった。『内経』においても、 思想及び陰陽・五行論がある。気は万物の究極的構成要素であり、人間の身体・生命の根源であるとの認識は、 (精気) 『内経』の医論が形成される上での思想的・理論的骨子となっているものに、気の思想、蔵府・経絡論、 (神気) はそれら生命の維持に不可欠な気の総称と言うべき気であり、常にそれを養い守らねばならない 気は身体を構成する究極の要素であると共に、身体内部を不 戦国

相互に連絡して周流するルートで、 身体を不断に循環する気の通行路が経絡 絡脈は横に連絡する経脈の支流である。経絡上の皮膚には気の出入する穴が多 (経脈と絡脈) である。 経脈は蔵府に端を発し、 身体の縦軸方向に十二本

が

た機能的存在で、 胱及び心包―三焦と、 数存し、 疾病の際の反応点として刺鍼・施灸の目標となる。 それぞれに固有のはたらきがある。総じて蔵は生命を主る精気を預かる機能を、 互いに表裏の関係にある六蔵六府を指す。 蔵府とは肺・ ζ, ずれ 一大腸、 も実体的な器官と言うより、 脾一胃、 心一小腸、 府は受入した水穀 肝 経絡と結合し 胆 腎—

膀

戦国末から漢代にか けて盛行した天人相関思の強い影響を受け、 『内経』には自然界と身体との対応の認識が

を分解吸収して精気を送り出し、 残滓を排出する機能を有する。

ものである。 もあるが、四季や日月の周期的推移と人体・疾病との関係を説く動的な対応の認識は、 浸透している。 それは近年研究が進められている生気象学やバイオリズムの先駆を為すものとしても興味深い。 そこには自然界の諸事物と身体各部との数的・形象的アナロジーを説く恣意的と し か思え な この医学の大きな特質を為す Ų, 記載

『内経』の基本的な疾病観は「不養生や感情の激変(内因)により、 人体中の気が不調和に陥り、 それ に外界の気

れ (邪気~外因) 人体の気の不調和状態を広義の疾病と捉えて「未病」と呼び、それを癒すことが医療の理想と考えられている。 が感応して疾病が生ずる」と、 端的に言い表わすことが出来る。 従って病因としては内因が重視さ

る。 以上の様な考えかたに基づき、 両者は発生も性格も異なり、 『内経』においても充分融合されるには至らずに数々の矛盾や混乱を生じているが、(38) 生理・病理・治療の理論を形成する際に駆使されている原理が陰陽論と五行論であ

内経』及びそれ以降の中国医学において不可欠の原理となっているのである。

## (2)呪術的医療の否定と容認

た後に、「拘鬼神者不可與言至徳」と、

きりと否定する言さえ見えるのである。 如き思想と理 「論に根ざした『内経』 それは先にも触れた五蔵別論 の医論には、 呪術的な要素は認め難い。 素36 であり、当時の方士の医説を批判訂正し ある箇所には呪術的医療をは っ

腹立たしい口調の言葉が続いている。

「拘鬼神者」、すなわち方士たちに対し

立場は別にしても、 て非難を浴びせているのであり、この言葉は我々に扁鵲の「巫を信じて……」の言を直ちに想起させる。 両言ともに呪術的医療と自己の立場を截然と区別せんとした意識に基づくものであることは言う 扁鵲自身の

までもない。

の医家の間に呪術的医療を行っていた者が相当あったことを証明するものであるが、『内経』にはこの療法について 墓より発見された医帛のうちの所謂『五十二病法』にも「祝曰……」との祝言が多数記されている。この事実は漢初 呪術的医療の世界においては祝(祝由)、すなわちまじない の言葉を発して病を癒す方法があった。 近年馬王堆漢

事、 黄帝曰、今夫子之所言者皆病人之所自知也。其毋所遇邪気又毋怵惕之所志、卒然而病者其故何也。 唯有因鬼神之 次の様な問答がある。

岐伯曰、此亦有故。 邪留而未發、 因而志有所想、 及有所慕、 血気内乱、 **両病相搏、** 其所従来者微視之不見、 聴而

不聞。故以鬼神。

黄帝曰、其祝而已者其故何也。

岐伯曰、 先巫者因知百病之勝、 先知其病之所従生者、可祝而已也。

霊

賊風篇)

とに注目したい。 岐伯は、病因が不明で鬼神の祟禍と思われる病でも、 して巫が行うまじないによる療法というのも、 本篇の作者は明らかに呪術的病因観を否定してはいるが、まじない的療法そのものを否定しているのではないこ 祝して病を癒そうとする方法には、現代医学においても少なからぬ効果をあげている催眠・暗示と 巫が疾病の原因や機序を熟知しているからこそ可能なのだと説いてい 実は確かな病理機序があるのだと、鬼神祟禍説を否定する。そ

いった精神療法に通ずる面のあることは否定出来ない。

に思える『内経』

の中には、

それを容認し賞賛する立場からの叙述も含まれているのである。

他方、 移精変気論 (素) では祝由について次の様に述べてい 惟其移精変気、可祝由而已。今世治病、

岐伯對曰、 黄帝問曰、 往古人居禽獸之間、 余聞古之治病、 動作以避寒、 陰居以避暑、内無眷慕之累、外無伸官之形、 此恬憺之世、

毒薬治其内、

鍼石治其外、

或愈或不愈何也。

邪不能深

故毒薬不能治其内、 鍼石不能治其外、 故可移精祝由而已。 當今之世不然、

要するに、 ここでは「当今の世」で呪術的医療を行うことが肯定されているわけではない。 石や薬物による治療が必要とされるが、それでも癒えない場合がある」と嘆き、 分の転換をはかる術)・祝由するの み で癒えた。しかし当今の人々は自然に逆らい、 「自然の秩序に則して生活していた往古の人々は、 たと え疾病が起っても移精変気 上古の世を賛美しているのである。 しかし尚古主義的考えかたが顕著な ストレス過剰に陥った為に、

(精神の入れ換え、

鍼 気

この叙述では、(32)

かかる療法が容認され、賞賛されていると見なければならない。

器で覆った亀に上から手をかざし、 手毒の手 述べた条に、毒舌家で人を慢ることを得意とする者には「癰に唾し、病を呪う」療法をさせればよい、 きことを説いた本篇では、 らの奇怪な療法(方法)を本篇の著者が如何に評価しているかは知り得ないが、 『霊枢』の官能篇にも興味深い叙述がある。 (怪しい力のある力)を有する者は、 かかる療法をそれなりに認めているのであろう。 五十日後にその亀が死ぬかどうかの実験をして知ることが出来る、 癪や痺を按抑させるのに<br />
適しているが、 人間の有する種々の官能 (生理的能力) 以上の様に、 施術者の能力に応じた療法を行うべ 手毒の手を有するか否か とそれに適った医療につ 呪術的医療とは一見無関係 とある。 とある。また それ

(3)呪術的観念の影響と変貌

前節の内容とは別に、

『内経』

の医論の中には呪術的観念の影響を受けながらも、

それが医家のものとして変貌し、

吸収されている事例を見出すことが出来る。ここでは特に「風」と「夢」に関する記載に着目してみよう。

巫先がいると信じ、これを呪術で動かして、季節の循環を順調にするという巫術として起った」と考えられる。(※) 信じられていたからである。この四方の風は季節の循環を示す四季の風とも深く関わっていたらしい。すなわち風の 信仰は「季節の循環を予知し、これに人間の生活をよりよく合致させるために四方の涯にはそれぞれの風を支配する いか、との推測も付しておいた。その根拠は、殷代では四方の風が祭られ、四方に宿る神霊(巫先)が風を動かすと いことは先に述べた。そしてその風とは気象現象としての単なる風ではなく、風神の如き宗教的・神秘的概念ではな 甲骨文より知ることの出来る殷代の病因観の一つに天象の変化の影響があり、その中では風に関する記載が最も多

ける特有な概念となっていった。この様に医論に風の概念が多用されていることは、 を異にしているのである。 る風の影響を無視しては考えられない。 とは省くが、要するに『内経』において風は病因として極めて重視されているのであり、風はその後の中国医学にお 等々さまざまな風の名が付された病名やその病理が『内経』の至る所に見える。ここにそれらの詳しい事例を示すこ 『内経』における風の概念は、まさにその気としての風に近い。 風は「百病の始」「百病の長」などと言われ、 しかしながら『内経』における風は呪術的世界観における風とは明らかに質 不調和に陥った身体に感応して侵襲する外邪の代 **靍風・脳風・漏風・労風・首風・風瘧・五蔵の風** 殷代以来の呪術的世界観に

されて気と据え直され、質的変化を遂げるようにもなった。

の風はやがて倍化されて「八風」となり、それに準拠する「八政」の観念が生ずる一方、風の概念そのものが一般化

との関わりがそれである。近年山田慶児氏は、一九七七年に安徽省阜陽県の前漢汝陰侯墓から発見された天文観測 さらに『内経』には風についてのまた一つ興味深い記載がある。『霊枢』の九宮八風篇や歳露篇に見える占風と医論 た。

実際の占夢は必ずしも専門の職に就いた者のみが行っていたのではなく、

巫術の一つとして民間

の呪術師

たちも行

を乗り超えようとする医家の立場を示して 風説を医論に導入した一派 占星術用 |説をその核心において否定し、身体の生理的リズムという内的条件を重視することによって占風の如き外的決定論 かる事実は呪術的世界観に通ずる外因決定論が内因重視へと変貌し、 の器械を手がかりとして、 (山田氏の言う少師派) 占風と医論についての詳細な論考を発表した。 し、 る、 との所説である。 の存在を『内経』の叙述から知ることが出来、 占風と呪術とを短絡させることは出来な 内経医学の中に吸収されていった事例の一つ その中で特に注目した その一 派は占風 占

として捉え直すことが出来よう。

占夢の専門書の存在も『漢書』芸文志には見える。 者でなければ為し得ぬ役割なのである。また同書大卜の条にも致夢・觭夢・咸夢の三夢を掌っていたことが記され、 夢の六夢の吉凶を占い、 た夢は日常生活に多大な影響を与え、 次にとりあげるのは夢に関する記載である。古代中国人にとって、 その役割は 「天地の会を観、 吉夢を献じて悪夢を祓除する」とある。従って、 陰陽の気を識別し、 しばしば歴史を作り変える ほど であった。『周礼』春官には占夢の官職 この様に占夢は蓍・亀による占いと共に、 日月星辰の運行を以て、 神秘的なある種のお告げ、 占夢とはかなり高度な知識と経験を備えた 正夢・噩夢 思夢 極めて重視されてい 知らせと見なされて 窹 夢・ が記 · 懼

であり、 病を患って夢に黄熊を見た話 原因: ていたことは『左伝』等にしばしば見える夢の記載から明らかである。 を何らか 病因の究明と占夢とは深い関わりを有していたのである。 の超自然的存在の祟禍と見なす呪術的世界観においては、 (『左伝』昭公七年) などの如く、 夢と疾病の関わりを伝える説話も少なく な 先に示した医緩の登場する話や、 その原因を探る手段として夢は恰好の材料 い。 晋侯が 大

のとき、短虫・長虫の多いときなど、十一種の場合に病者のみる夢が、また同書の方盛衰論には五蔵が虚したときに り質を異にしている。脈要精微論(素)では、身体の陰陽・上下の気や、肺気・肝気が盛んとなったとき、 『内経』に比較的まとまった夢と疾病の関係を論じている箇所があるのはその名残りであろう。 しかし内容は 状態 かな

流れ、それに伴って魂魄も飛揚して精神が安定し な い為に よ く夢を見る」と、夢の病理機序が明確に述べられてい され、「体内に侵襲した邪気が一定の所に留まらず、あちこちをさまよりときに、営衛の二気が邪気と一緒になって みる夢の種類が記されている。 淫邪発夢篇(霊)にはさらに詳細に邪気が身体各部に舎ったときにみる夢の内容が示

する。そこに我々はやはり呪術的世界における占夢の伝統の影響を受けつつ、それを独自の立場から捉え、 精神医学等の領域で扱われる様になった夢が、『内経』の如き古医書にかくも詳細に論じられていることは驚嘆に値 る。それらは病症の一種であると同時に、病状を診断する上での重要な手がかりとされているのである。 はなく、医学的タームを用いた<医家の占夢>となっている。それら夢判断の内容の当否はともかく、 要するに『内経』に比較的まとまった形で記されているさまざまな夢の分析には、巫術的な占夢の如き神秘的色彩 近年本格的に

### おわりに

いった医家の姿を垣間見るのである。

常に少なからぬ関係を保ちながら展開していったのである。特に不老長生を希求し、養生術を重んずる神仙説や道教 人相関思想を背景とした医家の医術とその体系が構築されていった。 古代中国において、巫術の如き呪術的行為の一環を為していた医療は、次第に呪術的世界を脱皮し、 しかしその後も呪術的医療と中国伝統医学とは 気の思想や天

との関わりは密接であった。

類似や相異が近年盛んに論議されているが、中国古代の呪術と医術の基本的な思考様式を、近代科学のそれを基軸と みたものであるが、もとより小稿では論及し得ぬ数々の問題が残されている。たとえば、呪術的思考と科学的思考の 古代における呪術と医術の関わりに対するもう一つのアプローチの仕方として、今後の課題としたい。 して考察する必要などもあろう。その際、医家が採用した天人相関思想や陰陽・五行論は興味深い対象となる。 本稿は中国古代の呪術と医術との関わりについて、従来の諸見解をふまえながら出来る限り概括的に示すことを試

#### 註

(2)

- (1)『甲骨学商史論叢初集』下(一九五四、台湾大通書局)
- 「中国医学之起源考略」(『大陸雑誌』第二巻第八期、一九五一)
- (3)夫「中国古代の神巫」(『東方学報』三八集、一九六七)など。 たとえば、加藤常賢「巫祝考」(『東京支那学報』一、一九五五)、藤野岩友『巫系文学論』(一九六九、大学書房)、林己奈
- 『周礼』宗伯礼官之職に、「男巫」「女巫」とあることはその一証である。

(4)

(5)

- 狩野直喜「説巫補遺」(一九一七、『支那学文薮』―みすゞ書房、一九七三―所収)
- (6)昭公二六年)、「子疾病、子路請薦」(『論語』述而)といった言葉からそれが窺える。 たとえば「昭王有疾、ト曰、河為祟」(『左伝』哀公六年)、「至于夷王、王愆于厥身、 諸侯莫不並走其望、以禱其身」(同)
- (7)分けて考えるべきでないと言い、また医は巫から派出したものであることを論証している。 「人而無恒、不可以作巫醫」の解釈をめぐる議論は名高いが、狩野氏は前掲論文で、その巫醫は卜筮と同じことであるから 巫と医が別々の職を指すものか、同一の職と考えてよいかに つ い て は、古来意見が分かれている。 特に『論語』子路の
- (9) (8)『説文新義』(一九七三、五典書院)第十四巻 二一○頁、『漢字の世界』2(一九七六、平凡社東洋文庫)二三二~四頁。 シゲリスト『文明と病気』下(一九七三、岩波書店)二頁、参照。

- (10)『漢字の起源』(一九七○、角川書店)五三頁。
- (11)基づいた医療を行っていた者も当然あったであろう。しかしまたシゲリストが言うよ う に (前掲書)、呪術的医療の如き原 筆者はもとよりすべての医が巫より派出したと言うのではない。文献的には確認し得ないが、巫とは全く別個に、 経験に

初的な医療の中には、われわれが合理的と考える多くの処置も含まれていたのであり、それが医(医術)の母体として大き

- な役割を果たしたことも事実である、と考える。
- (12)陳奇猷校注『韓非子集釋』(中華書局版)四六七~九頁、参照。
- (14)(13)『列子』湯問、『戦国策』秦策、『韓非子』喩老、『説苑』弁物、『法言』重黎、『覷冠子』世賢、『韓詩外伝』、『論衡』など。 『法言』重黎では、扁鵲を「盧人」と呼んでいる。この「盧」も春秋時代の斉の地のことであろう。
- (15)「古代中国における医学の伝授について」上 (『漢方研究』 一九七九、十月号)
- (16)中尾万三「扁鵲の療法と淳于意の療法」(『同仁』四―一、一九三〇)参照。

宮下三郎「中国古代の疾病観と療法」(『東方学報』三〇集、一九五九)参照。

(17)

- (18)この説は劉敦愿氏が「漢画象石上的針灸図」(『文物』、一九七二年六期)の中で唱えたものである。
- (19)故疾病愈来」(『呂氏春秋』尽数)といった批判が有識者の間に存在していたことは、巫から医への過渡における一つの大き 呪術的世界観が根強い一方で、『荀子』天論に雩の術が批判されて い る様に、呪術的医療に対しても「近世上ト筮禱祠、
- 窪徳忠『道教史』(一九七七、山川出版社)七三~五頁。

な要因を為したものと思われる。

- (21) 『中国の科学と文明』(一九七四、思索社)第二巻、六五頁。
- 「……翳衍陰陽主運顕於諸侯、 而燕斉海上之方士傅其術不能通。 然則怪迂阿諛苟合之徒自此興、不可勝数也」(『史記』封
- (23)な関心、少なくとも思想に対するある種の感覚をもっていた」点が異なる、と指摘している(「封禅説の形成―封禅説と神 福永光司氏は、巫と方士とは密接な関わりがあるが、「方士は自己の主張を学術や理論によって潤色し よう とする思想的

遷説―」『東方宗教』 六、一九五四)。

(25)本書の作者や著作年代は定かでなく、唐代には既に伝存しなかった らし いが、大体の面影は弘景校定本を経て『証類本 坂出祥伸「導引考―古代の養生術と醫術とのかかわり―」(『池田末利博士古稀記念東洋学論集』、一九八〇)

(158)

草』に伝えられている。

- 定本としては『重広補注黄帝内経素問』(国立中医薬研究所、民国四九年)及び『霊枢経』(中華書局、民国六二年)を用 拙稿「黄帝と医学―『黄帝内経』の成立事情をめぐって―」(『日本醫史学雑誌』二六巻四号、一九八〇)参照。
- いる。
- (28)拙稿「中国古代医学における五行論の考察─鍼灸系医学について─」(『倫理思想研究』五号、一九八○)参照。 拙稿「〈素問医学〉の思想―中国伝統医学の基本的考えかた―」(『倫理思想研究』四号、一九七九)参照。
- (31)(30)以下、素は『素問』の、霊は『霊枢』の略称とする。

(29)

『内経』において、かかる尚古主義的考えかたは、他に上古天真論(素)、湯液醪醴論 馬王堆漢墓帛書整理小組編『五十二病法』(文物出版社、一九七九)

(素) などに顕著である。

所収)

- 加納喜光「医書に見える気論―中国伝統医学における病気観―」(『気の思想』、一九七八、東京大学出版会 赤塚忠『中国古代の宗教と文化』(一九七七、角川書店)四一五~四四〇頁。
- 「九宮八風説と少師派の立場」(『東方学報』五二集、一九八〇)
- 数術略に見える『黄帝長柳占夢』『甘徳長柳占夢』など。

(36)(35) (34)(33)(32)

(37)

N・セビン「中国伝統の儀礼的医療について」(『道教の総合的研究』、一九七七、国書刊行会 所収)参照。

宮

永

泉

序

を享けていること、そしてパスカルはデカルトが既に見出した宗教的次元を更に越えた宗教的次元を見出したのだと(2)(2) である。しかしこの解釈は誤っていると思う。本稿の主題は、右のようなパスカル解釈に抗して、デカルトも神の火(1) いうことを示すことである。 に要請された単なる機械仕掛の神に過ぎないが、パスカルはそのような神を越えた生ける神を発見した、とするもの かつて行われてきたし今後も行われるであろうパスカル解釈がある。それは、デカルトの神は自然学根拠付けの為

## 一章 パスカルと自然

(1) デカルト

めねばならない。デカルト哲学は、大きく形而上学・自然学・道徳の三者から成っている。(3) パスカルのキリスト教は、デカルト哲学の挫折克服としてのキリスト教である。そこでデカルト哲学の整理から始

まず形而上学でなされているのは、「有限な思考実体としての精神」「無限な思考実体としての神」「無際限な延長(4)

屋に於てであったと推定される。そして若年にして与えられたこの原始的根源的な体験が、『省察』に於て論証とい に我・神・世界の存在を一挙に直証するかくの如き神秘的直観をデカルトが初めて得たのは彼が二十三歳の時、 神」(デカルト的理性)が、「無際限な延長実体としての物体」の現実存在を覚知したのである。全き自己解体の果て の極点に 於て、「真無限」「無限の力」「生ける全体」と しての神を 我が内に 宿し得た「有限な思考実体としての精 の我であり自由の我であると悟った時、自然も亦延長者として実在するときまったの で ある」。即ち懐疑の自己否定の我であり自由の我であると悟った時、自然も亦延長者として実在するときまったの である」。即ち懐疑の自己否定 カルトが、外延的自然は真に存在する自然であるかと問いつつ終に、身体を離れた精神に到達し、そして此我こそ真

実体としての物体」の現実存在の論証であるが、この論証は 如何に解されるべきか。我々の 解釈は 単純である。

れている。次に宇宙自然学が展開されているが、ここでは第一に宇宙の構造が究明される。即ち、三次元に渡り無際にいる。次に宇宙自然学が展開されているが、ここでは第一に宇宙の構造が究明される。即ち、三次元に渡り無際 無際限な延長」にあること、第二に星・空・山・海などの個物は「物質諸部分の運動」に因って生ずることが論じら 自然学では、まず原理論に於て、第一に空間の本質は物体の本質に等しく、物体の本質は「長さ・幅・深さに於ける 形而上学によってその現実性(単に仮説的演繹的なものでなく、現実世界に関わるものであること)が保証された(ロ)

う「外衣」をまとって再現しているのである。

行するこの宇宙空間を時折慧星が横切る。宇宙が現に有している大体の構造は以上の如きものである。 水星・金星・地球・火星・木星・土星の六惑星が回転し て お り、これち六惑星のうち 地球のまわりには一つの衛星 限に延長する宇宙空間には無数の恒星が輝いており、それら無数の恒星の内の一つに過ぎない我が太陽のまわりには (月)が、木星のまわりには四つの衛星が、土星のまわりには二つの衛星が更に回転しており、そして規則正しく運 では第二に

しての宇宙を互いに等しい多くの部分に分割し、これら諸部分に運動を与えて無数の球体状渦巻を生ぜしめた。この

かくの如き宇宙は一体如何にして生成したのか。極く簡単に要約しよう。神は、自らの創造した無際限な延長実体と

によって捨てられたが、カント・ラプラスによって再び採り上げられる。(タイ) 衛星や慧星に転生したのである。 二元素の集積によって天空が生じ、また既に発生した幾つかの恒星は、 第一元素・透明な第二元素・不透明な第三元素の主要三元素に分岐した。そして第一元素の集積によって恒星が・ 無数の渦巻運動に因り大小様々な無数の微粒子が宇宙を満たしたが、この微粒子は更にその大きさに従って、 デカルトが展開したこの「反宗教的」とさえ言える宇宙生成論は後に、(3) さて、 その表面に第三元素の集積を受けて、 宇宙自然学に続くの は地球自然学であ 惑星や I 第

光輝く

火・磁石等)の本性が、 るが、ここでは、 デ カルト自然学は大凡以上の様な形をしている。 . カ 予定では更に、第五部で生物(動植物)の本性が、第六部で人間の本性が自然学的究明をうけるはずであった。(ほ) ルト道徳は、 地球の内部構造、 宇宙自然学に於けると同等の仕方で究明されている。 地表個物 (山・海・平野・岩石・顕礁等) なお の生成、 『哲学原理』 無生物 は第四部で終ってい (空気・水・ 鉱物

景にして情念を生理学的心理学的に分析し尽すことにより「精神の力」を強めること、(18) についての自然学的に真なる判断に則して行動するような新たな「習慣」を身体に課して「身体の気質」を変えてし 術的道徳であり、 日常的感覚的な生は様々な矛盾を孕んでいる。 これは情念の自然学的制御の法であると言ってよい。即ち、第一に、既に見たデカルト自然学を背 形而上学と自然学を前提して成り立つ「技術的ストア的な道徳」である。心身合一の立場に立 この矛盾を解決しようとしてまず現れるのが心身分離の立場に立つ技 その見取図は現代自然科学の全分野を網羅していると言ってよい。 第二に、 精神が既に持つ善悪

限に解 合一の立場に立つストア的道徳であり、これは情念の形而上学的制御の法であると言ってよい。 まうこと、これである。 (19) 実したものといわれない、 決するであろう。 この技術的な道徳は(現代医学が現にそうしているように)日常的次元での生の矛盾 しか 生を延ばすより死を恐れぬことの方が大切なのである」。そこで次に現れるのが高次の心身(タロ) し「生を無際限の彼方に延ばす術を案じても今此処に握まれる全体がなければ其生 即ち、 を

な充

我

的道徳の場合と同じく第二に、精神が既に持つ善悪についての形而上学的に真なる判断を血肉化するが如き新たなる(w) 身体的「習慣」を形成することが必要である。「死を恐れぬ方法」としての ストア的道徳とは、かくの如きもの であ や死も苦痛も恥辱も恐れな」くなるが、これこそ我々が「自力で求めて得べき『最高善』」なの で ある。 我々は「神と意志的に全く一体となりつつ、神の意志が実現される事より外、此世で何も望まな」くなり「故にもは 尽した理性的意志によって「神と全く一体となること」)を充分区別しな け れ ば ならない。 そして前者に対しては の自由にならぬ事柄 「『空しき欲望』を抱いてはならない」が、後者に対しては「如何に強い欲望を向けても過ぎることはない」。かくして デカルト道徳は以上の様な技術的道徳とストア的道徳の二契機から成っている。そして前者 (僥倖によって我々にも た らされる「外的善」)と我々の自由になる事柄 (技術的道徳の限りを (結局、 科学) は後 技術

(2) パスカ

な統一なのである。

(結局、宗教)に支えを求めるが、後者はまた直ちに前者に支えを求める。デカルト道徳は、科学と宗教との動的

う。それは、「最初の回心」を体験した二十三歳頃から「世俗時代」の始まる二十九歳頃迄のパスカルである。 <sup>(※)</sup> 自由に意志的に決断する、という、知性的客観性と意志的主体性との二元論」と大まかに定義するなら、 きつつ) 「一方自己が世界を客観的に見据える 科学的知性を行使するとともに、 この期間パスカルが従っていた 思想の骨格は、『真空論序説』によって窺える。そこで パスカルは、一方自然学に スカルはカルテジアンだったことがあるだろらか。デカルト哲学を(右に我々が整理したところを充分念頭にお 他方その自己は そういう世界の中で あったと思

てて記憶による歴史神学こそ真である」としている。これは「父パスカルが教えた宗教と科学の二元論」の大規模な(26) ついては「ベーコンやデカルトを享けて『進歩の観念』を明かに主張」すると共に、他方神学については「理性をす はパ 学である、とする」ジャンセニスムであり、(29) ず科学についてみると、 再現に他ならないが、(27) 越えてその内実を見ればどうか。 しデカル が神の存在論的証明を是とする合理的なものであったのと著しく対蹠的である。 方 たり具体へと向り演繹的方法と正反対にと言っていい程異っている。このような方法上の著しい相異は(8) スカルの 宗教についても言える。 ١ • ジャ パ ス カル両者は近代科学の定立者であった点では完全に一致している。 セ 上記期間のパスカルはかくの如き二元論を生きていたのである。ところでこの二元論のうちま ニスムはどうか。 パ スカル パ デカルト宗教の内実は、 スカルの宗教は「合理的スコラ的神学をみとめず、 の科学の方法は具体から抽象へと向う帰納的方法であって、 『ド・サシ氏との対話』 これはジェジュイットの学校教育を受けたデカルトの神学 本章(1)の検討から判るように、 がこの問に答えてくれる。 しかし、 歴史的実証神学のみが本当の神 似たことが、 表面. ストア神秘主義である。 これはデカ 上のこのような相異 上の二元論の残る あるが、 (形而上学) ۲ の しか 抽

道徳的宗教的 が現れる》と要約できるし、またこれ以外の形に要約することはできない。 回心」直後の一六五五年一月頃であるから、 の対話 後者は再び前者の襲撃を受けて理性の絶対的矛盾の淵に沈み、この矛盾を解決するものとして最後にキリ .の内容は《モンテーニュの懐疑論的怠惰の哲学はエピクテトスの独断論的傲慢の哲学によって越えられ 生の変遷についてのパ スカル 自身による哲学的回想であると解される。 この対話で パスカルが開陳した 右の内容は、「決定的回心」に到る迄の そしてこの対話が行われたのは 、スト教

容されている宗教の枠内で「形式主義と習慣に依拠した型通りの宗教的生から、心の奥底から感受される神の愛へ」 信仰へ」移行することである 心」と言われる場合ひとつ考えられるのは、 論述を先に進める前に、ここでパスカルに於ける「回心」の意味を 簡単に見定めてお (これを 「回心A」と呼ぼう)。 単なる知解によってもしくは神の火を享けることによって「無信仰 もうひとつ考えられるのは、「回心A」によって既に受 かねば ならな。 (30)

から

種類の「回心」は、いずれも「自己への愛」から「神への愛」への自己否定的転換の運動であるという点で、一致し によって辿られる道は、より長くはあるが、実質的には(信仰者の辿る道と)異ならない」。というの は、これら二 したのである。しかし、にも拘らず「回心A」と「回心B」の相異性は「思われている程大きくはない」。「無信仰者 ト教信仰」を吹き込まれてきたパスカルは「回心A」を必要としなかったのであって、彼にとって「回心」とは常に 「回心B」を意味した。彼は「回心B」を幾度も繰返すことによって『パンセ』に示されている如きキリスト教に達

移行することである(これを「回心B」と呼ぼり)。ところで、幼小の頃から「実例や教育によって」「堅固なキリス

ているからである。これだけのことを確認しておいた上で、話を元に戻そう。

決定的に回心した。決定的にと言うのは、パスカルのキリスト教の質(深さ、あるいは次元と言ってもよい)がこの が、対話に於ては非神話化され、モンテーニュ哲学とエピクテトス哲学の人間的総合の不可能性として表現されてい の極めて大きな見放し」un si grand abandonnement du côté de Dieu を体験した。この時体験された深き淵 還元できる性質のものであった。③一六五二年頃から「決定的回心」迄の「世俗時代」のパス カル は、「神の側 同一の神の火を既に享けた。だがかくて成ったパスカルのキリスト教は、パスカル自身も気付かなかった「世俗への、、、 性質のものであった。②一六四六年「最初の回心」に於てパスカルは、後に「決定的回心」時に享け直すであろうと、 回心」迄のパスカルのキリスト教は「習慣による信仰」約~25であって、これはモンテーニュ的懐疑論に還元できる 執着心」にそもそもの始めからその中枢を冒されていたのであって、このキリスト教は結局エピクテトス的独断論に 陰影を意識的に強く付けながら)見直してみよう。すると、次の様な屈折した伝記が浮き上ってくる。《①「最初の ・サシ氏との対話で明かされたと見做される先程の回想をもとに、パスカルの道徳的宗教的生を改めて(今度は ④一六五四年十一月二十三日の夜 パスカルは、「最初の回心」時に既に享けたと同一の神の火を享け、

(166)

解できない」としている。

ルのジャ けていないことを除けば、 時決定したからである≫。ところで上の②のエピクテトス的独断論は、 セ ニスムの内実はデカルト宗教の内実同様ストア神秘主義だった の で あ り、それ故この期間のパ 本章(1)末尾でみたストア的道徳とほぼ変らない。 形而上学と自然学による明確な基礎付けを受 かくして、 上の②の期間に於けるパ スカ スカ

は、

本章②の冒頭に述べたような意味でのカルテジアンだったと言ってよい。

拠された叛逆の場」(これを今後パスカル的理性と呼ぶ)と化した。この挫折は、『パンセ』(36) 実存在両者を緊密に結び付ける神秘的直観の有を自覚したデカルト的理性は、 表現されている。 の両者間に開く「無限に無限な距離」38-73)を自覚したパスカルに於て、 適用をもしりぞけ」、結局人間は、デカルト的心身合一体であるという正にそのことの故に、(38) 論じたところの「『情念論』において典型的に示されたデカルトの精神や 道徳問題への 普遍数学的、 あるいは生気論的な質的自然観の一元論を、 右の伝記③が示す通り、 即ちそこでパスカルは、、まず「物体的事物を精神的に」論じたルネッサンス期の「アニミスティ カルテジアン・パスカルは挫折した。 デカルトとともにしりぞけ」、次に 理性の内なる神の観念と理性の外なる神の 神の観念しか持たぬところの「悪徳に占 そのような直観の無 「精神的事物を 物体的 191-72末尾では次の様に 「物体が何であるか理解 (換言すれば、 機械論 的方法の 蒐

できない」し「まして精神が何であるか理解できない」し「いわんや、 物体が如何にして精神と結合し得るか全く理

者」として現れている。 して現れているのに対し、 極小方向にも 「この無限の空間の永遠の沈黙が私を戦慄させる」 無際限に延長する同一の近代機械論的宇宙が、 他方パスカルには「そのはじめ(無限小)とおわり(無限大)との知られぬ不安定な中間 「価値の実現可能性の場として、従って『生』の可能の場として」見た同一の近 一方デカルトには「理性の透明に見通しりる統一体」と

201 İ 206

スカルの有名なこの一句が示すように、極大方向にも

デカルトが

代機械論的宇宙が、パスカルには「価値や目的にまったく縁なき『死』の世界として」現れている。かくの如き自然(機械論的宇宙が、パスカルには「価値や目的にまったく縁なき『死』の世界として」(4)

パスカルに於て右にみたようなデカルト心身二元論の死が起っているからに他ならない。

## パスカルと社会

観の相異が生じるのは、

ques に基づいた 神の存在証明であり、この証明を媒介にして パスカルは その デカルト哲学挫折を 克服したのであ 不可能なのである。結局パスカルが向ったのは第三の道、「道徳的歴史的証拠」 les preuves morales et histori-に自然的宇宙は 死の世界として 現れたから、「トマス及びその学徒」が行った神の自然学的証明はパスカルには最早に自然的宇宙は 死の世界として 現れたから、「トマス及びその学徒」が行った神の自然学的証明はパ 持たぬと自覚したから、デカルトが行ったこの証明はパスカルには最早不可能なのであり、またパスカル的理性の前 証明をなし得るのはひとり神の現実存在を我が内に宿す理性のみであるが、しかるにパスカル的理性は神の観念しか〔42〕 る。本章ではこの神の道徳的歴史的証明の前半、 明は形而上学 パ スカルはそのデカルト哲学挫折を如何にして克服したか。デカルト哲学の三大部門に即して言えば、神の存在証 (存在論)的にも自然学的にも道徳的にもなし得る。しかしパスカルは前二者を退けた。神の存在論的

### (1)

神の道徳的証明を整理する。

在の全行動」》48-45を「堕落」を示す超越の暗号(パスカルは「証拠」preuves とか「印」marques と呼んでい ル的理性の外に透視「顕在」présence ⑭─笳化される≪「真なる善」の「完全に空虚な形跡」を内に孕む「全人間存 学者の生」から成る人間存在邸―61を「自己愛」及び「死の恐怖」の相のもとに分析し、次にこの分析の結果パスカ 結論を先取りすれば、 神の道徳的証明とは、「繊細の精神」としてのパスカル的理性をもって、「民衆の生」と「哲(等) して

慰戲」

を自覚的に絶対肯定する。

無知)

について 考えるのを自らに禁じ」134

169

「慰戯」に自覚的能動的に 没入忘我する他ない、

بح

家は、

最高善たる平和を人間社会にもたらしてくれる地上に現存する神である、として「国家法」を自覚的に絶対肯

他方では、凡ゆる安全を脅かすかも知れぬところの「純粋の力」としての国

<u>る</u>47 ことにしよう。 と解いて、 神・ 魂 世界創造・原罪が存在することを蓋然的に肯定することである。 以下、 やや詳しく辿り直す

ら反へ深化してゆく」「位階構造」Gradation を成している こと が判明する。第一は「民衆」の位階である。(48) 敗れ、「一切を字義的に解釈」ミミーーロルして物体界を唯一の実在と見做すに到る。 三は「賢者」 る。 民衆の「没理性性」427-は、一方個人としては、 福になることを欲しないでいることができない」B―Bが故に、「自らを幸福にする た めには」B をすこと」133 ことから人間を逸せてくれる激しく熱烈な営為」136 って他に臨む敵対関係を結び、そして「国家法」60―24 さて、 495 ・25である)を非自覚的に肯定して これを 神とする。 に陥っている、 人間存在は、 の位階である。 カ× ٦ 168は人間にはできぬが、 「慰戯」「国家法」両者を自覚的に否定するが、 とされる。第二は「半賢者」の位階である。彼等は、 これを「自己愛」 最も深く死の恐怖に囚われているが故に - 別を侮蔑すると共に、他方「国家法」に対して「自称正義」85―878 彼等は、 《世界も自己も畢竟無に過ぎぬ》とするデカルト的懐疑との形而上学的闘いに にも拘らず「人間は幸福になることを欲し、 及び「死の恐怖」 139 彼等は、「神の手の重み」163 (その本質は、「純粋の力」828-94による「全地の強奪」64 を非自覚的に肯定する。他方他者とは、 の相のもとに分析すれば、「人が光を持つに比例して 死の問題を考えず、「慰戯」(「自らについて 考える しかし 己れの足下に開く 虚無に無自覚である。 一方死の問題を避けて「慰戯」に忘我する そして一方では、 ―200故に「超自然的盲目状態」623 幸福になることしか欲せず、 をぶ 「死・悲惨 · 互いに自己愛をも -168「それらのこ け国家転覆を謀 無知を Œ. 第

381 | 286 に実は理性的意志もまた人間の力の内に無いのであり、そして人間は、その「神の意志に敵対する意志」故に、ひと(ミヌ) 意志は人間の力の内に在り、この理性的意志によって人間は完全に己れの「義務」を果し得ると主張するが、しかる(\*\*)。 神者は誠によく人間の「偉大さ」(「義務」)を捉えたと言わねばならない。だが彼等は、人間の「悲惨さ」(「無能力」神者は誠によく人間の「偉大さ」(「義務」)を捉えたと言わねばならない。だが彼等は、人間の「悲惨さ」(「無能力」 世界は神的喜劇の舞台・人間は神的喜劇の役者・神的喜劇の筋書を書いた座長は神なのであり、神の星が巡り神の鳥 間≫を発見する。 起することを(神的意志と一つに成ることによって)欲する」)全く新たな次元に到達、(昴) う正にそのことの故に、≪「神の友」 たる自分だけは愚かなる民衆・半賢者・賢者を 無限に越えて、 死の恐怖即自己 てしまうのである。 絶望を振切った敬神者は、今度は「一切を霊的に解釈」፡፡፡―ผิして精神界を唯一の実在と見做す新たな絶望に囚われ たびは晴れやかな「義務」の圏域に遊び得ても「僅かの後に」再び元の「盲目状態」に「転落」する可能性に常にさ が歌うこの無限の舞台に於て役者(敬神者)は《神の法》のもとなる《遊戯》に三昧しつつ真に生きるのである。 かつ上に在る生ける神的意志としての神の法》として受け取り直され、世界と人間は根源的に変貌する。即ち、今や た《死を恐怖し相互に憎悪し合う人間》を無限に越えたところの、《死の恐怖か ら 自 由 になった相互に愛し合う人 的闘いの果てに、「神の欲するところを欲する」141―46 論者ホッブズを思い浮かべてよい。最後に第四は「敬神者」の位階である。彼等は、賢者が敗れたところの形而上学論者ホッブズを思い浮かべてよい。最後に第四は「敬神者」の位階である。彼等は、賢者が敗れたところの形而上学 結局「罪性」)に未覚醒である。即ち、彼等は、富・名声・生命等の外的善は 人間の力の内に無いが しかるに「宗教的熱情」99-33に酔う敬神者には、その足下に開くこの罪の深淵が見えない。 かくて、賢者の「慰戯」と「国家法」はそのままの形で《神の前での遊戯》・《世界と人生の背後 即ち彼等は、 死の恐怖即自己愛に囚われた民衆・半賢者・賢者の位階を事実無限に越え得たとい (即ち、 世界に「生起している事柄が 生起している通りに生 此処に於て、 賢者の発見し 賢者の 理性的

(170)

定する。この「賢者」は懐疑論的怠惰の哲学者モンテーニュをモデルに構想されているが、我々としてはここで唯物

くれることを願ったのだ! 如き「敬神者」の宗教性が脈打っている。 断論的傲慢の哲学者エピクテトスをモデルに構想されているが、第一章でみたようにデカルト哲学の核心にはかくの 等は自分では神を知りながら、しかも人々が神を愛することだけは願わず、却って人々が自分達のところに留まって 愛から根底に於ては脱し得ている、とする自己神格化的自己愛》に囚われてしまう の である。「何ということか! 彼等は人々の自発的幸福の的となることを欲したのだ!」 142 463 この「敬神者」は独

繊細の精神」としてのパスカル的理性の前に今度は近代社会が、愛や自由に全く縁無き死の世界として現れたので 幾何学的精神」としてのパ スカル的理性の前に近代自然は価値や目的に全く縁無き死の世界として 現 ħ た が

### (2)神の道徳的証明

ある。

は、 て、 と向う帰納的方法》に拠って解いた。真空を巡る自然学的問題・ 原罪が在るとするのも無いとするのもいずれも不可解である》89―30という二律背反である。 挫折を克服するためにパスカル的理性が解かねばならない形而上学的問題が在る。それは、 今度は形而上学的問題が解かれる。(56) 次のような≪自然的事実≫である。 ≪理性が己れの外に覚知する事実を理性が己れの内に覚知する概念の常に上位に置き、具体から抽象へ ところでこのたび、 パ スカル的理性が己れの外に覚知 無限を巡る数学的問題を解い ۶, ≪神・ たと 同じ方法に則 スカ (透視) する事実と 魂 ル的理性はこの 世界創

を決して果し得ぬ (己が内なる「無限の深淵」48―45) 万人が「真なる善」の「完全に空虚な形跡」を持っているが故に、万人が 「無能力」 を持っている14-25。 を満たさんとして無益にも骨折るという正にそ の こ と の故に、激越なる自己 そして万人が、己が内なる「真なる善」の 「完全に空虚な形跡

「真なる善」への「渇望」とその「渇望

愛・死の恐怖に 憑依されている。 かくて、「全人間存在の全行動」が、自己愛・死の恐怖として「真なる善」(「無限 にして不動なる存在」48―45即ち神)を指示しつつ、激しく「嘆いている」48―45。

行うことは可能であるか。否である。何故なら、パスカル的理性を自覚した主体は既に死せる世界「地獄」蝦― 立っている故、 魂・世界創造・原罪在り)・反定立命題(神・魂・世界創造・原罪無し)いずれをも選択せず、始めから判断停止を さて、この悲劇的な《自然的事実》に基づいて、上の二律背反を解かねばならない。まず第一に、定立命題 判断停止を行うことは反定立命題選択を意味するからである。従って、「賭はしなければな らない。 神

それは自由にはならない」48―33。そして「これら二つの対立命題が二つながら不可解である にし ても、

にも拘ら

ず、これら二つの内いずれか一つが真なることは必然的に確実」である。そこで第二に、定立命題を選択し、 う。すると≪理性の躓き≫(パスカル的理性が定立命題に躓くこと)が生じる。何故なら、「疑いもなく、『最初の人 間の罪が、この始源の出来事から遙かに離れていて従ってこのことに関与していることがあり得ようとは思えぬ人々 罪に定めたのだ』と言うこと程 我々の理性を 深く躓かせるものは、他に無い」ヨユ―ヨカからである。「かくの てみ

断停止を行」って、「その命題の反対を吟味してみるべきである」。そこで第三に、 て、意志さえ持ち得ぬ幼児を、この児が生れる六千年も前に犯されたものであって従ってこの児には全く関係が無(%) は、「不可解に見えるという 理由 だけでその命題を否定し去」ってはならない。パ うか?」 131 ように見える或る罪の為に、 如き罪の伝播は我々にとって単に不可能と見えるばかりでない、それは極めて不正なこととさえ思える。 --43。かくて定立命題はパスカル的理性にとって、なん と し て も不可解である。しかしパスカル的理性 永劫の劫罰に処すること程我々の哀むべき正義の原則に強く反することが、またと在ろ 反定立命題を選択してみよう。 スカル的理性は、ここで一旦「判

ると《事実の躓き》(《自然的事実》が反定立命題に躓くこと)が生じる。即ち、一体何故にこの異常に不可解なる

我々の認識から最も遠く掛離れたこの秘義・罪の遺伝というこの秘義は、これ無くしては我々が我々自身に関して如 らかに偽」である。そこで第四に結局パスカル的理性は、「始めの命題を、それが如何に不可解であろうと、思い のだ。我々の現状態を解く結び目は、この深淵の中で、縺れ合い絡み合っている。 **回なる認識も持てなくなってしまうところのものなのだ!** 動」が完全に 無意味で 完全に気の狂った「地獄」の一挙一動であるということになってしまう。「驚くべきことに、 ≪自然的事実≫が現に存在しているのか全く説明がつかぬことに な り、そして恐るべきことに、「全人間存在の全行 と判断せざるを得なくなる。 って肯定」(但し蓋然的に肯定)して、《神・魂・世界創造・原罪は、存在すべきであるしまた存在するはずである》 この秘義が人間にとって不可解である以上に不可解となってしまうのである」131 しかし、凡ゆるものの内最も不可解なるこの秘義無くしては、 確かに、 我々が我々自身にとって不可解となってしまう この教義程酷烈に我々を撲ちのめすものは他に かくて人間は、 --43。故に、反定立命題は、「明 この秘義無くして

スカル的理性による神の道徳的歴史的証明の内、 (神の歴史的証明) の整理に移ろう。

その前半部

(神の道徳的証明)

の整理は以上で終った。

次にそ

# パスカルと歴史

### 的理性をもって、 神の歴史的証明とは簡単に言えば、「人間本性が堕落していること」6―60を蓋然的に 肯定するに到っ カル的理性の外に透視「顕在」化される「真理の歴史」スス 聖書解釈上の「二つの誤謬」 252 ――ੳに陥らぬよう注意しながら旧新約両聖書を分析し、 ――85を「贖罪」を示す超越の暗号と解いて、(62) 次にこの分

析の結果パ

ス

た

ス カ ル

既に下から上へと行われた神の道徳的証明の正当性を今度は上から下へと裁可することである。以下、やや詳しく辿

## (1) 「真理の歴史

逆に「外的根拠」は「内的根拠」の認識根拠となっている88―63。ところで上述のことに対応して、聖書解釈上陥っ す「恩寵」81―85即ち「愛」21―67であり、これはキリスト教の「内的根拠」81―85である。もうひとつは、(63) 分析しなければならない。 に蓋然的に肯定するに到ったパスカル的理性は、これら「二つの誤謬」に陥らぬよら充分注意して、 教の認識根拠を無化する 誤謬であり、この誤謬の底には「敬神者」の哲学的立場が 潜んでいる。さて、「堕落」を既 てはならない「二つの誤謬」が在る。ひとつは、「一切を字義的に解釈」して キリスト教の存在根拠を無化する 誤謬 の歴史」であり、 宗教」29-55とも異って、「二つの超自然的根拠」93-キリスト教は、 この誤謬の底には「賢者」の哲学的立場が 潜んでいる。もうひとつは、「一切を霊的に解釈」して キリスト これはキリスト教の「外的根拠」811-85である。そして、「内的根拠」は「外的根拠」の存在根拠 単に外的でしかない「異教の如き他の諸宗教」29―251ともまた単に内的でしかない「純粋に知的な すると次のような「真理の歴史」が、 ―85を有している。ひとつは、 パスカル的理性の外に在る≪超自然的事実≫とし 人間に 霊的個体的終末をもたら 旧新約両聖書を

せてくれるメシア」286 「眼に見える印」に魅せられ、「異常なまでの情熱」郧―驲をもって「肉的善の授与者としてのメシア」郧―驲を「待(8) 第一に、キリスト教の存在根拠現有の故に神・魂・世界創造・原罪の存在を 実然的に肯定して、「彼等に 神を愛さ ―69を「待望」28―63しつつ生きた「真の ユ ダ ヤ 人」28―67。 第二に、「奇蹟」「預言」等の

て、浮き上って来る。

定

して、

道徳的証明の正当性を上から下へと裁可することを余儀無くされる。

臨前にイエ ―郧が、一致して歴史上のただ一点なるイエスを指示しつつ、歴史的に現存している。 即ち、「ユダヤ民族全体が と本質を同じくする「肉的キリスト者」窓―町。これら四種類(本質的には「二種類」窓―ᡂ)の無数の「証人」24と本質を同じくする「肉的キリスト者」窓―町。これら四種類(本質的には「二種類」窓―ᡂ)の無数の「証人」 ば、「真のユダヤ人」と本質を同じくする「真のキリスト者」28-60。第四に、第三と同様にして、「肉的 望」しつつ生きた「肉的ユダヤ人」28―60。第三に、既に来臨したメシアを「礼拝」28―63しつつ生きたことを除け スを預言し、 異邦民族が来臨後にイエスを礼拝し、 かくてユダヤ・異邦両民族がイエスを彼等の中心と見 ユダヤ人「

## (2) 神の歴史的証明

做している」49-72。

スカル的理性は最後に第三に、「始めの命題を、それが如何に不可解であろうと、思い切って肯定」(但し蓋然的にパ 立命題を選択した場合より一層不可解なことになってしまうのである。故に反心立命題は「明らかに偽」であり、 果」窓──♡ではあり得ぬところの≪超自然的事実≫が一体何故現実に存在しているのか全く説明がつかなくなり、 その肉体に於ても復活したキリスト(メシア)で な い な ら、明らかに「偶然のなせる技」28―64 えるからである。 にそのキリスト(メシア)であるとしよう。すると《理性の躓き》が生じる。 スが単にその魂に於てのみならずまたその肉体に於ても「復活」したとすることは、 右の《超自然的事実》に基づいて、改めて問題の二律背反を解かねばならない(解き方は道徳的証明の場合と同じ むしろイエス復活の奇蹟を否認する「十二使徒べてん師説」31―81を是とする方が遙かに理に適っている、と見 極く簡単に整理する)。さて、まず 第一に定立命題を選択して、神(メシア)が存在し、そして イエスが正 そこで第二に反定立命題を選択してみると、 今度は≪事実の躓き≫が生じる。 何故ならパスカル的理性にとって、 なお何として も不可解であ 即ち、 「偶然に生じた結 スが 定

不充分なだけの明るさ」85-66としての「隠れたる神の顕在」la présence d'un Dieu qui se cache 49 終えた今、「罪有りと責める(定立命題の蓋然的肯定)には 充分だが、確信を 与える(定立命題の実然的肯定)には 神の歴史的証明とは概ね以上の如きものである。パスカル的理性を自覚した主体は、神の道徳的歴史的証明をなし **卸** 

ち《自然的事実》と《超自然的事実》)を確実に所有しながらも、なお「悪魔への隷属状態」級―弱に在る。

# 弗四章 パスカルのキリスト教

三つの内第一の方法は、パスカル的理性による神の道徳的歴史的証明として既に実行された。 スカルはそのデカルト哲学挫折を、「理性」「習慣」「霊感」の「三つの方法」88-25 によって 克服した。これら

つ且つ又「我々の内に在ってしかも我々ではない存在」弱―45を求めつつ「謙遜の徳」88―26を学ぶことである。デ リストとの交わりの再現習慣化としてのキリスト教儀式に服従せしめてこれを蓋然的に肯定し、かくて己れを憎みつ (キリスト教教理)に賭けた主体が、その「賭け」を堅持せんが為、 今度は その身体(「自動機械」81―52)を、 そこで第二に習慣による方法が実行されねば なら ないが、これは、既にその精神(パスカル的理性)を定立命題

カルトの情念制御の法が、パスカルによって、信仰への途上に、採られているのである」。 カルトは人間の本性を第二の本性たる習慣へ転ずることによって情念を制御することができると考えたが、この「デ 最後に第三の霊感による方法が実行されねばならない。しかしこれは「神の贈り物」7――沿たるキリストの愛即ち

恩寵を享けることであり、言う迄もなく第一第二の人間的な方法と全く異って、ただ神にのみ行使し得る神的な方法 である。従って第一第二の方法を尽した主体は、ただ待ち続ける他は ない。「彼に 欠けているもの、彼が待っている

形で生きるのである。

vie où angoisse et joie seront comme l'envers et l'endroit) を、民衆の「愚か事」14--38に自覚的に服従する 限な距離」を越えて転ぜられる。かくて心情即ち愛の次元፡፡8-ワヨに立つ「完全なキリスト者」90-ヨコと成り得た主体 精神はパスカル的理性 もの、それは知 un savoir ではなく力 un pouvoir である」。そしてこの「力」即ち恩寵を享ける時、一(®) 重の危険性」Կ――Wを常に自覚しつつ、「本性からではなく悔悛から生じ、そこに留まらんが為でなく 偉大さに 向わ は カ んが為の、卑賤な精神の働き」39-55と「功績からではなく恩寵から生じ、卑賤さを通過した後の、 ルか的心情 身体は自動機械(それはキリスト教儀式を蓋然的に肯定する「我知ル」の立場に立っている)から「イエス・キ トの肢体」372 399―55の間を無限に往復するような道徳(簡単に言えば「不安と歓びが表裏一体となっている よ う な 生」une 恩寵が欠ければいつ落ち込むかも知れぬところのモンテーニュ的「絶望」とエピクテトス的「傲慢」という「二 (それはキリスト教教理を実然的に肯定する「我信ズ」7―㎏の立場に立っている)へ、他方同時に主体 483 (それ は キ リスト教儀式を実然的に肯定する「我信ズ」の立場に 立っている)へ、「無限に (それはキリスト教教理を蓋然的に肯定する「我知ル」7―――3の立場に立っている) 偉大な精神の 方主体の からパス

全なキリスト者」》の存在にも拘らず、真理はただキリスト教のみ、「贖主はキリスト教徒にとってしか存在しない」 は正にその「証拠」を持っている。それはキリスト教の認識根拠たる「真理の歴史」である。 である。 ともないのに」381 である。ところでパスカルは、いわば≪隠れたる「完全なキリスト者」≫の存在を認めた。彼等は、「聖書を読んだこ しかし彼等は、 ―怨キリスト教の存在根拠たる「愛」に的中し、 己が宗教の真理性を客観的に保証する「証拠」38~27を持っていない。ところがキリスト教 キリスト教道徳と同質の道徳を現に生きているの 故に、 ≪隠れたる「完

トア神秘主義の宗教性を更に越えた宗教性の次元が実然的に見出された今、デカルト哲学の挫折克服は成ったの

22-17のである。パスカルのキリスト教は、 絶対的寛容の場としての存在根拠と絶対的不寛容の場としての認識根拠

の逆説的な統一である、と言えよう。

注

1 例えば山田晶「自然神学」(『在りて在る者』創文社、一九七九年、所収) に於ても、表現の仕方は 異なるが、同様のデ

カルト及びパスカル解釈がなされている。

2 山田晶先生によればアウグスティヌスのキリスト教は、《悪の自覚→プロティノスの神からの転落による罪の自覚→罪の 懺悔を伴う神の讃美としての告白》という紆余曲折を経て成ったのであり、従ってプロティノス哲学を更に包み込むだけ た宗教的次元は、そのようなアウグステイヌスのキリスト教が湛えている深さに等しい、と我々は考える。 の深さを備えている(『アウグスティヌスの根本問題』創文社、一九七七年、参照)。パスカルが決定的回心に於て見出し

(3) 『哲学原理』仏訳序文。

4

『省察』参照

- 6 5 『弘文堂デカルト』一三〇、二〇二、二一九、三〇一、各頁参照。 野田又夫『デカルト』弘文堂、一九三七年(以下『弘文堂デカルト』と略記する)、一二五頁。
- 7 『弘文堂デカルト』によれば、デカルトは「内なる神を知るもの、世俗を否定して対象的には 見られざる ノエシスの源に 向ら神秘主義者に庶幾い」(二四四頁)、「教会を必須の媒介とせずしかも神を 自己の内奥に見る者を一般に 神秘家といら なら、彼(デカルト)はそれにちかい」(三〇七頁)。
- 8 西村浩太郎「デカルトの体系における cogito ergo sum の位置」(澤潟久敬編『フランスの哲学①理性は死んだか』東 澤潟久敬『デカルトの Cogito, ergo sum. の哲学史的一考察』(『フランス哲学研究』勁草書房、 大出版会、一九七五年、所収)参照。 一九六〇年、
- (9) 『弘文堂デカルト』 一七七頁。
- $\widehat{10}$ nier Fréres, vol. 3, 1963—1973 (以下 O. Ph. d. D. と略記する), tome 3, p. 146, note 1. Oeuvres philosophiques de Descartes, textes établis, prèsentés et annotés par F. Alquié, Paris, éditions Gar-

- 11 『哲学原理』第二部を指す。
- 12 『哲学原理』第三部。
- 13 14 野田又夫『デカルト』岩波新書、一九六六年(以下『新書デカルト』と略記する)、一四四―一四五頁。 近藤洋逸『デカルトの自然像』岩波書店、一九五九年、二八二頁。
- 15 『哲学原理』第四部
- $\widehat{16}$ 『哲学原理』第四部第一八八項参照。
- 17 O. Ph. d. D., tome 3, p. 1059 note 1, p. 1060 note 1, p. 1061 note 1, p. 1062 note 1
- カルト』一六①頁)。 め身体全体に合一していると感ぜられた精神は、いまや身体の大部分を理性的に統御するすべをうるのである」(『新書デ 機能とを明らかにすることは、日常的生に安んじていた場合とはちがった、新たな自己支配の力をうることである。はじ 「必然の相の究明は同時に、自由の実現のための手段の範囲の拡大でもある。みずからの身体をも 機械と見て その構造と
- 19 『情念論』第一部第四一項から第五○項迄、及び『新書デカルト』一六七─一七○頁参照。
- 20 『弘文堂デカルト』二九二頁。
- 21 同書第六章Ⅳ・V参照
- 22 具体的には、デカルトが一六四五年九月十五日付エリザベト王女あて書簡で開陳したところの、善なる神・不死なる魂 家たち』岩波書店、一九七四年所収、「デヵルトの生涯と思想」七八―七九頁参照)を指している、と考えられる。 無限なる宇宙・全体のために生きるべき部分としての人間についての四つの真理(詳しくは、野田又夫『西洋近世の思想
- 23 『新書デカルト』一七九頁。 『弘文堂デカルト』二八八頁。
- 24
- <u>25</u> (26)(27) 野田又夫『パスカル』岩波新書、一九六七年(以下『新書パスカル』と略記する)、七一頁。 以下パスカル年譜として、田辺保『パスカルの世界像』勁草書房、一九七四年、所収のものを使用する。
- 28 中村雄二郎『パスカルとその時代』東大出版会、一九六五年(以下書名のみ記す)、第一編第四章、
- 30 パスカルに於ける「回心」の意味については、 J. MESNARD, Pascal, Paris, Desclée de Brouwer, 1965

29

『新書パスカル』七〇頁。

67 (179)

以下

(180)

- MESNARD Pascal と略記する), introduction, pp. 15—22. 福居純訳『パスカル』ョルダン社、 一九七四年、序論七
- 31 前の数字は PASCAL, Oeuvres complètes, présentation et notes de Louis LAFUMA, Paris, éditions du Seuil, —一八頁、参照。 1963(以下 O. C. と略記する)所収のラフュマ版『パンセ』の、後の数字はブランシュヴィック版『パンセ』の、断章
- 32 H. GOUHIER, Blaise PASCAL Commentaires, Paris Librairie philosophique J. VRIN, 1971 (云片 Commentaires と略記する), p. 31, p. 39, p. 45; MESNARD Pascal, pp. 18—19 (訳一二—一三頁).

番号を示す。以下同様。

33 Commentaires, p. 31. この「執着心」un attachement plus ou moins déguisé au monde は、本稿第二章⑴で究 明する「敬神者」の自己神格化的自己愛を指す、と考えられる。

34

- 35 ベスカルは une idée du bonheur, une idée de la béatitude, une idée de la vérité, une image de la Commentaires, p. 30. などと言うが(『パンセ』3一匁)、同じ事である。
- <u>36</u> (37)(38) 『パスカルとその時代』一○六頁。 『病の善用を神に求める祈り』 IV。 O. C. p. 363.
- <u>39</u> 野田又夫『デカルトとその時代』筑摩書房、一九七一年(以下書名のみ記す)所収、「デカルトとパスカル」二一〇頁。
- 41  $\widehat{40}$ 『パンセ』190-543、3-44、781-242参照。 同書所収「幾何学的精神」一四五頁。
- $\frac{2}{42}$ 『デカルトとその時代』所収「デカルトにおける形而上学と自然学」一七七頁。
- <del>4</del>3 『弘文堂デカルト』一八〇―一八一頁。
- Filleau de LA CHAISE, Discours sur les Pensées de PASCAL, in B. PASCAL, Pensées, introduction et notes de L. LAFUMA, Paris, éditions du Luxembourg, 1952, vol. 3, tome 3, p. 92
- <del>4</del>5 パスカル的理性は、一方自然に対する時は「価値を離れて客観を分析」する「幾何学的精神」として、他方人間に対する 時は「生の価値評価を離れず複合的な全体を一眼で見る」「繊細の精神」と して 機 能する(『新書パスカル』一五六頁参

- 46 パスカルによれば、「自己愛」「死の恐怖」両者はその「起源」origine を共有する同一者である。父パスカルの死に際し てベリエ夫人あてに書かれた一六五一年十月十七日付手紙参照。O. C. pp., 277—278.
- <del>4</del>7 『パンセ』41―56、44―55末尾、参照。
- 48 同書90-37。合計五つの位階が区別されているが、最後の「完全なキリスト者」 は本稿第四章で究明する。
- 50 49 『ド・サシ氏との対話』、O. C. p. 293. 但し括弧内は我々の補足。 田辺保『パスカルと現代』紀伊國屋新書、一九六七年、第二章二を参照。
- 52 51 同書参照。 「ド・サシ氏との対話」参照。
- 53 il n'est pas en notre pouvoir de régler le coeur. 100 467
- 54 一六五六年九月あるいは十月付ロアンネス兄妹あて手紙。O. C. Ģ
- 56 訳『パスカル』東京養徳社、一九四四年、六。パスカルの方法。 J. CHEVALIER, PASCAL, Paris, Librairie Plon, 1922, VI La méthode de PASCAL. 松浪信三郎・安井源治共

55

『パンセ』427-19末尾。

- 57 『幾何学的精神について』。O. C. p. 353.
- 58 パスカルは当時の慣例に従って、世界創造の時を紀元前四千年頃(パスカルの時代からは約六千年前)と考えている。 ンセ』332-710、793-73/参照。
- (59)(60)(61) 『幾何学的精神について』。O. C. p. 352.
- 62 63 注 (47) と同じ。 一六五六年九月付ロアンネス兄妹あて手紙参照。O. C Ģ
- 64 (58) 参照。
- 65 パスカルは「普遍的審判」(O. C. p. 270, p. 278)、「終りの日」14: どと呼ぶ。 130 「再臨」253—679 • 260 | 678 261 | | 757 968 654
- 66 67 pensées inédites XV, O. C. 括弧内は我々の補足。 . p. 640.

な

- $\widehat{70} \ \widehat{69} \ \widehat{68}$
- )『新書パスカル』一九五頁。 )Commentaires, p. 45. )ibid., pp. 48—49.

#### 逸 脱 制制 裁 の 論 理

象徴的世界との関わりにおいて--

長 谷 部 八 朗

「逸脱」は一般に正常なる社会規範からの偏倚性の問題として把えられている。

しかるに何が正常か否かといった規範についての絶対的普遍的な基準というものはない。

れば規範とは本質的に、特定の社会のあり方を認識的なレベルで正当化する意味の秩序を象徴的に表わしているもの 規範は当該社会の社会的文化的コンテキストに照らして相対的な意味を付与されているわけである。

別の見方をす

お

である。

のずとそれに対する逸脱の問題の関わり方も違ってくる。 規範を単に規則として受けとめるかあるいはその社会の根底的な価値が反映されたものとして受けとめるかで、

もたらすとする視点は特に注目されてきた。何故なら逸脱は常識的にみれば社会の均衡状態に対する阻害要因だから ところで近来逸脱の研究は様々な分野で盛んになりつつあるが、わけても逸脱がその社会に対してプラスの意義を

である。従ってそのプラスという意味は潜在的な意味で把えられる必要がある。

それはしばしば、心理的カタルシスとか構造的緊張を解消する安全弁であるなどという形で指摘される。

しか し問

はまず逸脱の機能的意義を、逸脱とそれに対する 制 裁 との相互作用を通して把えようと試みる。次に逸脱を逸脱と 題は両者の相対的な比重である。つまりいかに逸脱が潜在的機能を有していようとも、それが社会の秩序を破壊する たところの又それ故日常生活の基底をなす意味の領域に関わらせることによって理解しようと試みる。 して認める基準としての規範を前述の後者の意味に理解することによって、逸脱の意義をわれわれの日常生活を越え ように働いては意味がない。逸脱は社会によって適度に統制されてこそ社会にとって機能的なのである。従って本稿

ある。だからたとえば逸脱の問題をアプリオリにかつ直載に認識論的視野にとり込むことは避けねばならない。 逸脱が生起展開する上での構造論的前提を踏まえつつ認識論的意義を問うのでなければそれは観念的な戯事になっ しかし、われわれが問題とする逸脱は観念的レベルにおける所産ではない。それはあくまでも社会の構造的所産で

てしまいかねない。

保証されていくかを多少なりとも明らかにすることを意図している。 味秩序や価値体系を正当化し維持することにいかに機能し、又その結果日常社会が活性化されていかにその日常性が そこで本稿は以上のようなことに留意しながら、 逸脱―制裁の相互行為がわれわれの日常社会を根底から支える意

為は、そのあいまいさを解消するための種々の「類型化」の原理 ――その根底をなすのが規範による秩序化 ーによ

って統制されている。

われわれが日常生活を送っている現実

(現実世界)

は、

本来不確定で不可測なものである。

従って人間の経験的行

!作り出されている」わけである。

正当化しうる領域を「象徴世界」(Symbolic universes)と呼んでいる。 したところに認識論的根拠が求められる。 の内包する本来の意味を確認することによって正当化されてゆく。その意味の正当化への手段は、一般に現実を超越 方、 人間にとって最大の苦しみは「意味のなさ」への苦しみであろう。それ故に人間の経験的行為は、その行為 P・バーガー等は、この現実世界の規範秩序に意味を付与し、その存在を

活がそれらとの不可分な結合においてのみ経験的に認識されるという意味で恒常的な構成要素であると同時に、 的世界は「その超越性にもかかわらず、事物や事象の秩序として理解しなければならない」という。(ヨ) われの日常生活の状況定義の可能性を規定すべき準拠枠であるとの意味で決定要素でもあるという。そしてこの超越 また現実世界は、自然と社会という二つの超越的世界の中に存すると説くA・シュッツは、 これらの世界は現実生 われ

的秩序である。 しめるように方向づける一つの契約事項と規定する時、その当為性の意識の基本的前提となるものが、 われわれにとって規範とは、 それは、たとえば神聖なる規範についてはいうまでもないことであるが、世俗的な規範でさえ、 人間の行為に当為性(oughtness)の感情を喚起し、その行為を社会的環境に順応せ 実はこの超越

にさせるようなさまざまな現象を、 を知るのみであり、 しかし、「日常生活における常識的思考においては、 この秩序の本質そのものを知ることはない」だから「日常生活の世界を超越し、 日常生活の世界のみなれた現象に類似した仕方で把握するためのさまざまな手段 われわれは単に自然や社会が何らかの秩序を示していること われわれを不安

秩序のもつ契約性はそれを支える意味秩序によって正当化されている限りにおいて有効たりうる。

して確認するための操作的手段を備えていなければならない。宗教的儀礼は、その意味で、 象徴世界は現実世界においては象徴化されてのみ認識される。従ってわれわれは象徴世界をシンボルと 周期的に実施されること

によって現実世界を正当化する神聖なる象徴性を再確認する手段ともいえる。

そこで、この非日常的 (周期的) な現実正当化手段として儀礼を把える一方で、 象徴的に表出された超越的意味秩

序の日常的レベルでの確認手段として、本稿では「逸脱」を位置づけてゆきたい。

は、 為が習慣化し、 ば、 意味秩序は直截的な経験的理解がなしえない為 なおさら その秩序維持の ないため、当の世代に対して経験的秩序の正当性が保証されねばならない。 創出した世代はその正当性の直截的理解が可能であるが、後継世代は、その類型化に必須の経験の共有がなされて (world-closedness)に変換することによって人々に安定した環境を提供すべきであり、 あっては規範秩序は、 後述するように、このメカニズムの一要素として逸脱を位置づけようとするわけである。 逸脱は殊に象徴世界の次元で理解されることに重要な意義があるという。すなわち不確定性の渦巻く現実世界に(6) 類型化されて世代を越えて制度化された時、はじめて客観的リアリティを持つに至る。 現実世界と象徴世界とを弁別する視点は分析的なものでし か その「世界開示性」(world-openness) への能力を効果的に先 取 メカニズムが 必要となってくる。 しかるに象徴世界によって裏打ちされ な い、 が、 Ļ しかも その秩序の発展は行 R・A・スコット それ を「世界閉鎖性」 だが、 ス コッ 類型を によれ

する視野が開けてくる。 う。<br />
そうした<br />
意志は、 いらべきカオスに発源するとみる時、儀礼や逸脱といった現象を現実世界を支える象徴世界といら不可視の領域に与 な類型化への潜在的可能性を無限に秘めているからである。 秩序にとって不確定性は敵である以上に脅威である。何故なら類型は無秩序の中には現出しえないが、それは新た 単に規範の混乱や葛藤としてのアノミーよりもむしろ既存の秩序を根底から揺振る反秩序とも そこでは世界は無秩序の意志のまま に 変革 されてしま

右のような意義を考察する前に、

既に様々な領域の研究者によって指摘されてきた儀礼や逸脱の社会構造

ルケームの先駆的業績を看過するわけには い か な い。彼によれば、集団成員が宗教的儀礼に帰している物理的効力

は、

それらの本質的な存在理由を隠蔽するような解釈の所産でしかない。(『)

それは集合意識のもっとも中核となる要素、

られるか

にもたらす潜在的機能の側面に言及しておきたい。

る。またE・ノーベックは、アフリカ諸部族の葛藤儀礼(Rituals of conflict)の分析を通して、成員の集団的葛藤(?) 規制するような社会にとって最も期待されうる安全弁装置であると指摘している。 (8) ば、rituals of rebellion)はフォーマルな社会単位やかなりの程度制度化された 構造を通して 成員の行為を堅固 に対して他の何らかの「安全弁」が充分に機能してい な い 場 合、敵対心を表出する儀礼(M・グラックマンによれ 儀礼に参集して共同祭儀を営むことによる 集団的同一性の強化という 潜在的効果を果たして いるものと 分析して たとえばR・マートンは、 雨乞いの儀礼を実際に雨が降ることへの当初の期待以上に、各地に散在する集団成員が

うな確信を成員が得るのは、逸脱との相対的な関係においてのみである」と述べている。(エリ) ように防止し、また法秩序から緊張をとり去る な ど、『安全弁』としての機能を果たす」としている。また彼によれ をするためには何を為すべきか否かを判断する際の拠り所として逸脱者を位置づけ、その結果彼らのアイデンティテ ば逸脱者は規範秩序を明確にし再確認するための機会を与えるという。つまり集団成員は、その秩序にかなった行為(ロ) を確認し成員たちの結束を高めてゆくというわけである。L・A・コーザーも同様に「集団的常態の慰めとなるよ こうした儀礼や逸脱のもつ潜在的機能の指摘は、何も象徴世界を前提としなくとも、充分に意義があるわけである 本稿のようにさらにそれらの行為の潜在的意義を象徴世界に照らして把えようとする場合、 方逸脱に関しても、A・コーヘンは「それほど厳格に統制されない程度の逸脱は、不満の蓄積が過度にならない われわれはE・デュ

すなわち道徳であり宇宙観でもあるような要素を再活動さ

それではその本質的な存在根拠は何に

すものである以上に社会そのものに根拠を置くものである。あらゆる道徳的権威の特質は畏敬の念を起させる事にあ せる目的に仕えることにある。そして、そのことによって集団の統一感情が高められてゆく。 では、デュルケームにとって「道徳」とは何を意味するのか――それはわれわれが想起するような倫理的性格を示

る、そしてこの畏敬の念の為にわれわれの意志はこの権威が指示する命令に従うわけである。何故なら、道徳を構成の、そしてこの畏敬の念の為にわれわれの意志はこの権威が指示する命令に従うわけである。何故なら、道徳を構成

する義務と望ましきものという二つの概念は単に物理的威力によってもたらされるものではなく、まさに道徳の中に

従って結局「宗教生活と比較しない限り、道徳生活を理解することは極めて困難である」というこ と に な る。 存在する神聖なる特質に発源するものである。道徳と神聖性との間には、長い間の歴史的類縁関係が存在しており、(エト) しか

個人意識に対する社会の超越性を単に物理的超越性に帰することができないのは、それが ま さ に この道徳的 彼によれば社会は一つの偉大な道徳的存在であり「尊敬を強制する道徳的権威の凡ての特性を持っている。」(ほ) 聖

的)超越性によって支えられているからである。

あり、個人の集団に対する愛着にもとづく成員性のうちに求められるものである。 いうことは単なる個人の義務感にもとづくものではなく、それ自体「道徳の目的」である。それは非個人的なものでいうことは単なる個人の義務感にもとづくものではなく、それ自体「道徳の目的」である。それは非個人的なもので べき権威を有する。この当為性こそ前述した規範のもつそれの根底をなすものといえよう。だから規範を遵守すると 社会のみが人間生活におけるもっとも指導的で堅固な力としての当為性(単なる功利性に還元しえない)を形成す

かくして、儀礼のもつ潜在的意義は本質的な次元で集団存続に機能しているところに見出せるわけである。

デュルケームに依れば、人間的行為の正当性は、その行為の道徳的理解によって保証されている とい えよ

う。

させる必要がある。

る」ところにある。 義は「システムの構成因子の動揺を制限するための抑制力として作用することによって、より広範な環境の中で限定 統合する社会の外縁に様々な「境界」を内包していることになる。K・T・エリクソンによれば、 された行動範囲 ところで、既述したように現実世界が規範秩序を維持する上でなす「類型化」は、 ――それが恒常性や安定性の唯一のパターンで ある わけだが――を全体系が 保持することに 機能す 同時にその類型間及びそれらを この境界のもつ意

実世界とを画するものとして映ってくる。 あろう。その時、この境界は象徴世界との関わりにおいて、意味秩序を脅す不可視の世界(カオス)とわれわれの現 しかるに社会の存続を根本から脅すものは物理的な脅威よりもむしろその社会にとって本質的な意味秩序の喪失で

秩序を攪乱するものの脅威から絶えず防衛さるべき「世界維持機構」(universe-maintaining mechanism) を発達 ところで規範秩序が遵守されるには、この境界が明確に維持されることが望まれるわけだが、そのためには社会は スコットによればそれには以下のようなものが考えられる。

⑴誤認(misperception)——異常なものをあたかも正常な現象であるかのように みなすことで カオスとの対決を

は現実を脅すものがむしろシンボリックなものである場合に効果的である。何故なら、その方が現実には存在しえな 忌避する。 いことを他者に説得しやすいからで、例えば誰かが幽霊を見たと主張する時、彼の気質を疑うなどして彼が信用でき これはその異常なものが頻繁にみられる現象である場合は効果がうすい。②暴露(debunking)——これ

い情報源であることを他者に 説得 すれ ば よ い。③正常化(normalization)——異常なものをより正常な状態に

回復させることを意図するもので、 手術、 治療、 リハビリテーション、 強制 などの手段が考 えられ る。 (4) 無効化

(nihilation)— にみられるように存在論的劣位に追いやるなど。 ス コットも指摘するように、 ―特定の象徴世界に適合しないような 逸脱対象を概念的に追放すること。たとえば 異人や少数者集団 右のメカニズムからは逸脱は表面的には否定的なものとしか映らない。 ところが、 ひ

のもつ潜在的な力を安定への活力として社会が求めるような両面的性格を有しているともいえる。 序が確立されている時は表面的には否定さるべき対象であるが、一旦秩序が不安定な状態になった時はかえって逸脱 的意義が浮きぼりにされてくる。すなわち社会が境界再確立のために逸脱へのニーズを増してくる。つまり逸脱は秩 とたびこの境界があいまいになり、移行消失しやすくなると、境界が明確な時には顕在的には忌避すべき逸脱の潜在

させてはならないのである。 付与に伴り因果連関が他者によって予測しうるものでなければならない。 な行為に対して他者が逸脱ラベルを付与する場合、それは想像しえない突飛なものであってはならない。 かしその両面性ゆえに、安定化への活力としての逸脱も、ともすれば破壊への脅威になりかねない。 理解しえないような意味要素を社会に蔓延 そのラベル ある不可解

þ 可能性」の原理に たったもので なければならない。たとえ 逸脱の象徴世界との関連における 意義を追求するとして その意味で右の原理は逸脱の象徴的機能の構造的前提の一つといえよう。 その逸脱があくまでも現実社会との構造的脈絡の中で生起する以上無条件に象徴世界に関わらせることはできな 秩序の安定化への活力として逸脱が機能しうるためには、 その逸脱のカテゴリーは当該社会にとって「予測

さて、そのことをわが国の憑物信仰を一つのてがかりとして考察してみよう。

かくして一旦付与されたラベルはその内容が脱落しても持続しうる。

項目として通婚のタブーという不文律が作用することによって他者は、はるかに予測可能な視野で憑物信仰を把える を伴わずして存続しうるのはそのためである。憑く憑かれるといった憑物持ちを決定づける主要な特性の機能的代用 位な性質のものである。 のといえる。ところが、特定の逸脱契機を経ずして逸脱者のラベルを付与されることがある。それは生得的で帰属本 逸脱というラベルの付与は、本来ある特定の行為現象の勃発を契機としてなされるはずである。それは獲得的なも 家族の全員を一様に汚染するもの――ということになる。憑物信仰がその信仰の原初的契機であるべき憑依現象(8) A・ゴッフマンの分類によれば「集団的スティグマ」――家系を通して伝えられるものであ

出され、 生活において習得してきた伝統的ステレオタイプに照らし合わせて筋の者を解釈してみると該当する副次的特性が見 ている場合、単に家系の問題のみならず他の副次的特性が他者の憑物筋への認識に大きく影響を及ぼす。 うずらしく勝ち気な変わり者が多い。急速に蓄財した資産家が多い、比較的新しい入植者で、いわば新参者である等 characteristics) 々。こうした副次的特性は主位的特性を周辺から強化する。憑物筋であることが明示的ではないがその疑いをもたれ ところで、E・ヒューズが明らかにしたようにある人間の「特定の決定的特性」(specifically determining それによって他者は筋というラベルに対する自己の認識の正当性を確信するに至るわけである。 地域的偏差はありながらもそうした副次的特性がいくつか指摘されている。たとえば、 は「副次的特性」(auxiliary characteristics)を随伴する。憑物信仰においても筋といわれる系(エロ) 筋の者は神経質でず 他者が日常

79 (191)

ラベリング契機として主位的特性のもつ意味

る逸脱契機に貼られた「部分的ラベル」は逸脱者の社会的アイデンティティ全体にまで拡大された「全体的ラベル」

は重要であるが、その持続展開の段階では副次的特性のもつ意味が比重を占めてくる。こうした過程を経ながら、あ

端な場合わずかに痕跡をとどめる程度になってしまうことがあり、そうなってもその信号のもつ情報機能は相も変わ にまで発展しやすい。ゴッフマンの 次の指摘は 示唆的である。「ある信号の基底の意味が時が経つにつれて摩滅し極

らず重要であり、ときには以前より重要さが増すこともある。」(3)

Ξ

て逸脱の機能を探る場合、統一制一力としての制裁が重要な意味をもってくる。 何故なら、逸脱 絶えず防護される(制裁)場合においてのみ逸脱がその成員に対して有効に作用しうるということを意味している。 団の周辺に位置する人々によって絶えずテストされ(逸脱行為)その集団の内的モラリティを表出する人々によって リクソンは、逸脱は統制される限りにおいて集団生活の安定性に寄与しうると主張する。そのことは、境界が集 ――統 制 機 関の間の均衡がうまくとれていなければ逸脱それ自体がカオスになってしまう。従っ『シメーローギメモーシルジル

として機能しうる。(25) つまり、逸脱はそれに対する制裁が充全に働きうる限り「境界維持機構」(boundary maintaining mechanisms)

象徴的カオスに対する適当な制裁を通して自己の世界を支える神聖性を再確認しなければならない。 に認識する。しかしそれだけでは社会は境界を維持することはできない。そのためには、逸脱行為によって示された (カオス)を象徴的に表わすものであるという。他者はそれらのシンボルを通してカオスの世界の何たるかを象徴的(タラ) たとえば、エリクソンによれば妖術や邪術、悪霊といったものは、われわれの世界の境界を越 えた 不可視 の世界

しかるに右のように、あるシンボルとしてのラベルを付与することは、それによって逸脱者と他者の状況がおのず

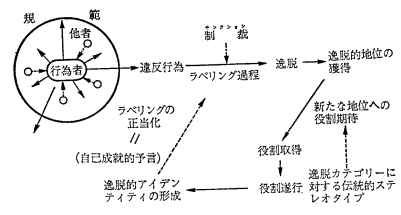
(192) 80

聖性の有する絶対性(超越性)は本質的に新たな人為的正当化を必要としない。古代社会の如く象徴世界と現実世界 が現実の背後の潜在的な世界になるにつれて、おのずと神聖性と制裁との関係性も変化してきた。つまり、後述する が密接に融合している社会では聖なる制裁は前論理的効果を保証されていたが、次第に象徴世界としての聖なる領域 ずからによって下されると信じられている場合、その制裁自体は先験的にその正当性を保証されている。何故なら神 逸脱アイデンティティを獲得せざるを得なくなり、一方他者はその逸脱者に準拠しつつみずからの社会的アイデンテ によってはじめて機能しうる。 はあくまでも社会それ自体であるということになると、制裁は前述したような正当化への構造的プロセスを踏むこと ように、 ィティを確認してゆく時、原初的制裁は真に制裁としての持続的効果を発揮しうる。ところが、制裁が聖なるものみ と方向づけられてゆくという意味で、ラベリング自体既に原初的制裁である。この原初的制裁が逸脱者 「作用―反作用―相互作用」(action-reaction-interaction)過程を経て 正当化される時、すなわち逸脱者が新たに(ミス) そのことを次頁に簡単に図式化しておこう。(38) 制裁が聖なるものによって直接もたらされるのではなく、その聖性を媒介としながらも、 先の「予測可能性」と同様、 逸脱考察に際しての構造的前提の一つといえるだろう。 その制裁を下すの

四

そこで、 神聖性と制裁との関係についてさらに具体的に考察してみたい。

対処するためには神を慰撫する行為が求められた。つまり「罪を犯せば神の怒りを蒙むるものと考えられ、罪を犯し(w) わが国の原始古代におけるツミ(天津罪、国津罪)の観念はタブーの侵犯によって結果されると信じられ、それに



制裁が正当化される過程 I⊠

場合慣習は彼が儀礼的浄化あるいは贖罪を行うことを要求するかもし

あるいはまた罪の結果として彼は病気で死ぬであろうと信

れないし、

者をウ Ł 在によって作り上げられている。」(3) ともないうる」故に社会的である。(33) れ 下される制裁は られて は テ 大 非常に力強くそして(疑いゆえに) においてそれ自身義務として考えられているある種の信仰の存 ィ J いるかもしれない。」 チ \$ ピ ソ ļ 「社会的制裁」である。 l テ # ィ ラーとして疑うことは儀礼的制裁では によれば、 との 当の 制裁の = たとえば不可解な行動をする ミ 大変苦痛な、 あり方は \_ = テ ィそれ自体によって 「あらゆるコ この場合注意し 社会的行為を な い。

そ

為であっても 逸脱行為の 性格を 超自然的レベ

なければならないのは、

憑物持

ちの告発も一

種の社会的制裁である。

但

これらの制裁はそれ自体他者による社会的行

ル

に 訴えるという意味

(194) 82

た者は

『はらえ』(祓・解除)

によって 神の怒りを 鎮めるよりほ

かな

っ た30 上

わけである。

これは、

ラド

・クリ

フ

•

ブ

ラウ

ンに従えば

て 的 かゝ

おりその結果「罪を犯した人の中に彼自身、

(々が危険となるような儀礼的不浄の状態をもたらす-

制

裁

にあたる。

この制裁は神霊によってもたらされると信じられ

あるいは彼が接触した

このような

られているが、

現実が聖なる象徴世界に浸潤されている状態とは異なり、 象徴世界が現実の背後に潜みつつ働きかけるような状況

ある種の信仰的基盤が前提とされている点である。

儀礼的制裁と同様に、

ずる攻撃的態度の一つの表出手段とし、「それは、もしも このような 攻撃的態度が直接に発揮されるならば社会の においては、 あり方にも関係してくる。 こうした形での制裁と神聖性との関わり方が比重を占めるようになる。 T・オディが、呪術を人々の社会的地位に伴う欲求不満に誘因するところの敵対心から生 しばしばあたえる」と指摘するように、殊に制裁のもつ報復(3) と同時にそれは対人的攻撃性の

度が露骨に表出されるとかえって社会的葛藤を増幅させてしまう。 者に嫉妬を惹起させる事柄は、 とで攻撃性は緩和されやすい。 せることが望まれる。その場合儀礼的制裁が最も有効であろうが、社会的制裁においても超自然的媒介を導入するこ 全を乱すかもしれない感情の「安全な」はけ口を、 いは傾向が逸脱者に不利なことを告げるにすぎぬときには、 よって保証されない能力や財産の卓越や過剰、また階級や権力と結合しない顕著な個人的業績や美徳などといった他 **酋長によって罰せられるが、その場合「ただ嫌疑とか、** B・マリノウスキーも同様な指摘をしている。 直接的肉体的暴行を加えることはできない。 従って、なるべく直接性を回避し攻撃性を緩和さ トロブリアント諸島では社会的地位に ほんのすこしの疑いとかある か れにとっ

聖なる媒介が制裁のもつあらわな側面を和らげるという例は、 わが国においてもしばしば指摘される。 たとえば堀

て妥当な法的手段は魔術に訴えること」である。(38)

く評判のある家などに、 や宗教的儀礼において意識され、 郎によれば伝統的村落社会における多くの宗教的緊張は、 ここにも農民の持つ世論とも憤懣ともいうべきものが、 祭の時に神輿が暴れ込んだりいろいろの形で一種の嫌がらせをする例は、 それを 契機に発現する場合が 多いという。 「村内で特に普段から他の村民からとか(ホア) むしろ政治経済的及び文化的根拠から生じた軋轢が 宗教的契機において集団制裁、 多くの村で経

報復として暴

発するもの」とみなされるわけである。(38)

に作用するための重要なる条件といえる。 こうして制裁は 殊に聖なる領域を媒介することによって一 ―直接性を避け攻撃性を緩和することが、より有効

っと根本的な意味秩序の確認手段として把えようとも看過さるべきではない。 これまで論じてきたような逸脱考察における構造論的前提 は、逸脱の潜在的機能をたとえ他者の心理的カタルシスや構造的安全弁のレベルで把えようとも、あるい 逸脱の予測可能性、 何故なら逸脱は結局、 制裁の正当化及び攻撃性の緩和 社会による認識

五

論的産物ではなく、

構造そのものが産み出したものなのであるから。

象徴世界維持のために逸脱は必要であっても、逆に逸脱を必ずしも象徴世界に関わらせるべき必然性はない。

述べたように、 では何故あえて逸脱を象徴世界に照らし合わせて論ずるのかといえば、逸脱と制裁との相互行為が、現実に対して 実際、 逸脱の現実世界との関係における機能性も、 しばしば指摘されているわけである。

象徴世界がもたらす意義を認識するための有効な手がかりとなりうるからである。すでに逸脱.

制裁の関係が「境

のといえようが象徴世界にあっては、それは現実世界を媒介として象徴世界とカオスとを画するものである。 界維持機構」として機能しうると述べたが、この境界は現実世界にあっては自己の所属する集団を外集団と画するも

に対する脅威とは本質的にはカオスの象徴世界への脅威に他ならない。換言すれば、 つまり象徴世界とカオスの対抗関係は現実という場に感光された時、 はじめて認識されらる。 象徴世界がカオスから防護され 従ってカオスの現実 カ

な い限り現実世界は維持することはできないわけである。

極めて稀である。その意味で逸脱を単なるアノミー分子とみれば、それを処理することによって対処療法的に社会の ふだんわれわれは自己をとり巻く現実が深遠なる意味世界の秩序によって支えられているという自覚をもつことは

均衡を回復しうるかもしれないが、それでは根源的な象徴世界は維持しえない。

神聖観念のもつ不浄性であっただろうが、 オスとは一体何か ――日常生活が神聖観念によって強く拘束されていた時にあっては、 現代においてはそれは非常にあいまいな概念になってしまった。 最も怖れられたカオスは ただ、

そ

のあいまい性とは裏腹に現代人が大なり小なり孕んでいる狂気性のような解釈しえない「無意味さ」が現実世界に蔓

延している。これこそ現代のカオスといえよう。

もに体験した感情に客観的な意味を与えることができる。 味を再認識するための機会を与える こととも いえよう。「一方において共同体成員は刑罰という形で自らが他者とと ずれにしても逸脱一制裁の相互作用とは、 その制裁行為を通して、その行為を下した社会に逸脱に内包され 他方において刑罰の発動は、そこに固定された体験の意味

な価値を再確認することができる」わけである。 を介してオリジナルな体験 (犯罪の喚起する感情) を個々の成員に喚起させかれはこのことによって共同体の根元的

繰り返し述べるが、 逸脱 ―制裁の関係は本来「作用―反作用 - 相互作用」の関係でなければならない。

集

団成員は、 それに関するラベル付与によってそのカオスを明示化 ある逸脱的行為を一つのシンボルとして受けとめ、それを意味秩序に照らし合わせて一旦カオスとして認 (客観化) Ļ 更にそれに制裁を与えることによっ

衰退化した社会構造が再び活性化されてゆく。 オスから集団を防護すると同時にその集団的価値の正当性を再確認するといった逸脱―制裁の循環図式を通して

逸脱 (象徴化) (客観化) (防護) II 🗵 逸脱 -制裁の相互性 になるという従来の指摘に留まらず、すぐ れて 社会の根底に潜む価値を認識せし きは逸脱が単に存在論的な意味において社会の構造的緊張を解消する上での準拠点 が、象徴世界にあっては象徴化されて機能する。すなわち、本稿において強調すべ 「安全弁」あるいは 成員の心理的邪悪さ(perversity)を みたすという指摘など。(ff) まさに逸脱―制裁関係は 現実世界に あっては 記号化されて 機能する――

あ( る。 3 め、その社会を維持活性化させてゆく上でのシンボルとして機能しうるという点に H・D・ダンカンの説得的な言辞を引用しておこう。 「価値、

しては社会秩序が不可能だという信念を創り出す能力をもっていることである\_ (43) 極的存在は、様々な方法で象徴化される。しかしすべてに共通していることは、このようなシンボルが、それらなく

ある種の『神の言葉』によって『究極的な』正当性を得る。これらの究

地位、

原理ま

たは役割を秩序づけるすべての階統序列は、

われわれの当初の問題意識が本稿において委曲をつくして展開されたかどうか甚だ疑問である。ただ、少

その意味で象徴世界なる概念によって右の二つの領域を橋渡しすることで、 なくとも逸脱の問題は、 存在論的分析に偏っても認識論的分析に偏ってもその問題の本質に触れることはできな 日常的世界に生起する逸脱がその世界に

もたらす意義をさらに深い次元で読み取ることを可能ならしめるといえるだろう。

- î P. L. 1967)passim. 山口節郎訳『日常世界の構成』新曜社、昭和五二年、諸所に。 Berger and T. Luckman, The Social Construction of Reality, (New York: Doubleday & Company,
- 2 A, Schutz Collected papers I: The Problem of Social Reality, (The Hague: Martinus Nijhoff, 1973), p, 330,

構造的

森川真規雄他訳『現象学的社会学』紀伊国屋書店、昭昭五五年、二五九頁。

- 3 ibid., p. 330. 同訳書 二六〇頁。
- 4 ibid., p. 331. 同訳書 二六○頁。
- 5 ibid., p. 331. 同訳書 二六〇一二六一頁。
- 6 R. A. Scott, "A Proposed Framework for Analyzing Deviance as a Property of Social Order" in Theoretical perspectives on Deviance. ed. by R. A. Scott and J. D. Douglas (New York: Basic Books, 1972), pp. 17-21.
- 7 R. K. Merton, Social Theory and Social Structure, (New York: The Free Press, 1968), pp. 118-119. 森東吾他 訳『社会理論と社会構造』みすず書房、昭和五三年、五九頁。
- 8 E. Norbeck, "African Rituals of Conflict," American Anthropologist, vol. 65. No. 6. p. 1274
- 9 A. K. Cohen, Deviance and Control, (New Jersey: Prentice-Hall, 1966), p. 70. 細井洋子訳『逸脱と統制』至誠 堂、昭和四九年、一二頁。
- 10 ibid., p. 8 同訳書 一三—一四頁。
- $\widehat{\mathbb{I}}$ L. A. Coser, "Some Functions of Deviant Behavior and Normative Flexibility," The American Journal of Sociology, vol. LXVIII No. 2. 1962, p. 174.
- 12 É. Durkheim, Les formes élémentaires de la vie religieuse. (Paris: Presses Universitaires de France, 1968) p. 529. 古野清人訳『宗教生活の原初形態』下、岩波書店 昭和五○年、二四三頁。
- 13 É. Durkheim, Sociologie et Philosophie, (Paris: Presses Universitaires de France, 1951), p. 80. 訳『社会学と哲学』創元社 昭和一八年、一二六頁。 山田吉彦
- 14 ibid., p. 104. 同訳書 一六一頁。
- 15 同訳書 一〇七~一〇八頁。
- 16 ibid., p. 77. 同訳書 一二一頁。
- 17 R. A. Nisbet, The Sociological Tradition. (New York: Basic Books 1966), pp. 89-90. 中久郎監訳『社会学的発想 の系譜』(ハアカデミア出版会 昭和五〇年 一一〇一一一一頁。
- 18 K. T. Erikson, "Notes on the Sociology of Deviance," in Mental Illness and Social Processes, ed. by T. J.

Scheff (New York: Harper & Row 1967), p. 298.

- 19 R. A. Scott, op. cit., pp. 24-28.
- 20 E. Goffman, Stigma; Notes on the Management of Spoiled Identity, (New Jersey: Prentice-Hall, 1963) p. 4 石黒毅訳『スティグマの社会学』せりか書房 昭和四五年 一四―一五頁。
- 21 E. C. Hughes, "Dilemmas and Contradictions of status," The American Journal of Sociology, vol. L. 1945, p. 353 No. 5.
- 22 大村英昭・宝月誠『逸脱の社会学』新曜社 昭和五四年 二五九頁。
- 23 E. Goffman, op. cit., p. 45. 同訳書 七九頁。
- 24 K. T. Erikson, op. cit., p. 300.
- 25 R. A. Scott, op. cit., p. 28. K. T. Erikson, op. cit., p. 298.
- 26 ibid., pp. 299-300.
- E. Goode. Deviant Behavior; an Interactionist Approach, (New Jersey: Pren :e-Hall, 1978), pp. 121-131 うなものである。⊖当事者と他者との逸脱的結託 (Deviant Collusion) によって逸脱行為が生み出される。⊖ それに対 グードは逸脱行動における作用―反作用―相互作用の因果連関を四つのタイプに類型(して考察している。それは次のよ
- て重要なのは、他者の反作用が引き出される状況を看破することであるという。 四は逆に抑制要因として働く。結局、彼によれば逸脱者は他者に対して画一的に反応するわけではない。われわれにとっ めた逸脱行動の一線から身を引こうとする(Backtracking)。 🖯 と 🖃 のタイプは逸脱を促進させる要因となるが、 🗓 と 増々逸脱的役割を獲得してゆく――逸脱の予期せぬ結果(Unanticipated Deviant Consequences)、四彼らがとり始 する効果的な社会統制(Effective Social Control)、 🛭 当事者の逸脱的行為に対する他者の否定的な対応によって彼は
- 28 図の簡単な説明をしておこう。特定の集団における目標設定と現実にある目標達成への可能性との間にズレが生じた時、 基づいて逸脱者に対し一定の役割を期待するわけである。同時に逸脱者自身も社会化されてゆくプロセスで、その逸脱に 期待が生ずる。その際逸脱者への役割期待にはその行為への社会的伝統的ステレオタイプが影響を及ぼす。他者はそれに 的に認識されやがて特定の逸脱カテゴリーに組み込まれる。するとその新たなカテゴリーに対して他者からの新たな役割 その成員の行為は逸脱的行為に発展しやすい。そして他者によって何らかのラベルを付与されることによって逸脱と客観

38

二一九頁。

自分の立場を悪くすることもあると認識するに至る。――T・パーソンズの病人の役割についての指摘や、あるいは佯狂、、 関するステレオタイプを習得し、いかに行動すべきかを考慮する。頑にその役割期待を拒否したり無視する方がかえって クションとしてのラベリング行為が正当化されてゆくわけである。 づけ(逸脱的)役割を取得遂行しはじめる。そして逸脱者としてのアイデンティティを形成してゆく。一方他者は、それ という概念等もこれに該当するといえようか。――かくして逸脱者は伝統的ステレオタイプに基づいて自己の行動を方向 によって彼らのラベリング行為が正しかったことをみとめるに至る。以上のようなプロセスが辿られることによってサン

---三八五頁)こうした形で逸脱が形成される例は、特にデマやゴシップによってラベリングが正当化されてゆく場合に見 起し、その行動が当初の誤った考えを真実なものとすることである。](R. K. Merton, op. cit., p.477 同訳書 三八四 なお自己成就的予言(self-fulfilling prophecy)についてマートンは「最初の誤った状況の規定が新しい行動を呼び

- 29 荒井貢次郎「穢のタブーと近世日本賤民秩序」(『宗教研究』一八八号 一九六六年)九六頁。
- 30 31 A. R. Radcliffe-Brown, Structure and Function in Primitive Society, (London: Cohen & 同右論文 九六頁。
- 青柳まちこ訳『未開社会における構造と機能』新泉社 昭和五六年 二九五―二九六頁。

West, 1961). pp. 214-

- (32) ibid., p. 206 同訳書 二八五頁。
- 33 J. Beattie, Other Cultures, (New York: The Free Press, 1968), p. 173. T. F. O'Dea, The Sociology of Religion (New Jersey: Prentice-Hall, 1966) p. 107. 会思想社 昭和四三年 二二七頁。 蒲生正男・村武精一訳『社会人類学』社 宗像巖訳『宗教社会学』至誠
- 34 35 B. Malinowski, Crime and Custom in Savage Society (London: Routledge & Kegan Paul, 1966). pp. 85-99 青山道夫訳『未開社会における犯罪と慣習』新泉社 昭和五一年 一八三頁。 昭和五〇年 七四—八六頁。
- 37 <u>36</u> 堀一郎『日本宗教の社会的役割』未来社 ibid., pp. 91-92. 同訳書 八〇頁。 昭和三七年 二一五—二三二頁。
- 0 /00

- (3) 大野道邦「シンボルと社会」(『社会学評論』八五号 一九七一年)、二四頁。
- だから逸脱はカオスに対峙する秩序よりも潜在的に強力な力を表象するものである。しかしながらこのことによって逸脱 R. A. Scott, op. cit., p. 29. は社会に新たな活力を与えることができるのである。逸脱を内包しかつ統制支配することは、社会秩序を背後から支える スコットは次のように指摘する。カオスは類型化への無限の潜在的可能性を有している。
- (4) K. T. Erikson, op. cit., p. 299.

巨大な力の新たなそしてドラマチックな証拠を提供することである。

- こうした認識論的見解は、構造論的自明性をまず疑うところから始まるために常に曖昧性を払拭できない。たとえばラベ **昧性を有した理論は価値がないというがH・プルーマー、S・T・ブライアン、A・シュッツあるいはJ・ブロノウスキ** て次のように反論している。ギブスの批判は自然科学に基づく決定論的(positivistic)なモデルのみが科学であり、曖 規範」の定義が曖昧であるため、もはや当理論は科学として評価しにくいとしている。因にT・J・シェフはそれに対し によれば、当理論には表示的 (denotative) な定義が欠けている。たとえば最も基本的な社会科学のタームである「社会 ているが、ラベリング理論への批判点の一つはこの認識論的曖昧性にあるともいえる。J・ギブスのラベリング理論批判 「ラベリング理論への招待」(ハワード・S・ベッカー著村上直之訳『アウトサイダーズ』新泉社)二七○頁……がなされ リング理論は 逸脱を「行為論レベルから認識論レベルへと掘り下げる」ことに よって 考察すると いう指摘……村上直之 態度に挑戦し粉砕するような新しい視点に目を向けさせる。T. J. Scheff "The Labelling Theory of mental 義通りの価値とは別な感光的機能(sensitizing function)を有して おり、自明のこととされている仮定や日常世界的 ーといった人々が指摘しているように、内包的、含意的(nominal, connotative)な定義に基づく理論や思想はその字
- 43 H. D. Duncan, Symbols in Society, (New York: Oxford University Press, 1968) pp. 66-67. 富英訳『シンボルと社会』木鐸社 昭和四九年 七五頁。 中野秀一郎、

Illness," American Sociological Review vol. 39, 1974, pp. 444-445

(202)

## Walter Burkert

Sather Classical Lectures, 1977

ばならない」とする

対し、「文献学と歴史学の「古典的」学派はこの挑戦に応えね

の科学を樹立すると約束している」。ブルケルトはこの現状に

すなわち共時的な方法は、人の心とその創造的働きに関する真

# STRUCTURE AND HISTORY IN GREEK MYTHOLOGY AND RITUAL

Berkeley and Los Angeles: University of California Press, 1980 pp. xix+226. \$15.00

松村一男

る。

特別の意味を置くことでは、「神話・儀礼」学派にも近い。し

また神話と儀礼の構造的連鎖に示される両者の共生関係に

しくするグループ毎にまとめて考察する点で構造主義と一致す

かし心を自律的な自らを創造的に構成するものと考えず、繰り

とする大変に野心的な著作である。 とする大変に野心的な著作である。 とする大変に野心的な著作である。四要素――神話、儀礼、構おいても極めて大きな課題 で ある 四要素――神話、儀礼、構と歴史』という題名が示す通り、個々においても相互の連関に古典講座を基に書かれた本書は、『ギ リシ ア神話・儀礼の構造古典講座を基に書かれた本書は、『ギ リシア神話・儀礼の構造とする大変に野心的な著作である。

きた歴史学をその地位から追放した。その地位を奪った構造的術の衝撃が、人文科学において特権的地位を有すると主張してと変化する世界の中で、伝統の衰退そして数学を基調とする技は序文で人文科学の現状を次のように捉 えている。「刻々

い。このアプローチは、神話を断片的にではなく意味構造を等形成され変化してきた伝統によって決定されることを示したしい。再び序文を引用しよう。「本書では、心の構造さえも大しい。再び序文を引用しよう。「本書では、心の構造さえも大い。しかし分析の結果として数学的モデルが得られたところない。しかし分析の結果として数学的モデルが得られたところない。このアプローチは、神話を断片的にではなく意味構造を等した。

以上が早文と述べられたブレテレトの立場である。ただ主意話や儀礼についてより深い洞察を与えるという立場を採る」。のと考える。つまり数学的モデルよりは歴史的視点の方が、神迹し現われる存在の問題の中での文化的プロセスに依存するも

猟生活の経験を軽視してはならないと考えており、本書の中で連の本能的行動や、人間の歴史の大部分の時期を占めてきた狩を指している点である。彼は動物としての人が必然的に採る一より遙かに大きなもので、動物としての人が歩んできた全過程すべきは、彼のいう歴史が普通に歴史学の枠で考えられている以上が序文に述べられたブルケルトの立場である。ただ注意

ての宗教を考える上での重要な手掛りとして活用している(K も近年盛んである動物行動学・比較行動学を人の生の営みとし

ローレンツ、I・アイブル=アイベスフェルト等)。

注(13~20)、文献(21~28)、索引(29~26)で構成される。 本書は序文(xi~xi)、六章からなる本文(1~fl)、膨大な

以下の四章はこれら二章での理論を基礎に具体例が考察され 本文の最初の二章は神話と儀礼の概念設定の理論を中心とし、

造と歴史の関係を明らかにすることである。そのためブルケル トは四つの命題を掲げる。 章「神話の構成」(1~3)の目的は、 神話における構

その根底に形而上的真理を含む(神学者)とか、無意識が反映 も同様である。 である。物語はフィクションであり現実ではない。それは神話 している(心理学者)とかいわれる。 神聖視さえされる。この理由を説明しようとして、 一は、「神話は広義の伝統的物語に含まれる」というもの しかし神話は単なる娯楽物語以上のものであ しかし神話は物語であり、 神話は

中の意味の構造に求められるべきである」とされる。この命題 に則した代表的研究にV・プロップ(『民話の形態論』)とC・ レヴィ=ストロースがあるが、ブルケルトはプロップを高く評 第二の命題では、「神話を含む物語の固有性は、 プロップは探究型の民話では 有限数の「機能」(近年 物語自体の

価する。

神話の特殊性は明らかにできない。

その語りの中以外に意味はない。ともかく、この命題のみでは

のどの機能が用いられるかで種々の民話のヴァリエーションが はないが、ブルケルトは「モチーフ素の連続」という考え方を 生ずるとする。この考えは直接に神話の本質にまで及ぶもので

同一型の神話を選ぶ根拠として活用する。

を血縁関係の過大評価と過小評価の対立から説明した 観的に検証されているとは言い難い。彼がオイディプース神話 話の構造」とは呼べない。2、彼の仮定は他の研究者により客 は他の多くの言語活動にも認められる構造であり、格別に 的である。1、対立二項の和解が神話の働きだとするが、それ だが彼はレヴィ=ストロースに対しては三つの現由から否定

きないではないか。 文法を知っていても単語の意味を知らないでは、文章は理解で か。3、構造を知れば神話の意味が分かるということはない。 『親族の基本構造』の著者である彼の主観に基づいてではない

求める対象を困難ののちに獲得するという行動プログラム---**う名詞に還元できると考える。つまり物語は、さまざまな探し** モチーフ素が、「獲得する」という動詞と「探究対象(を)」とい 話の意味が明らかにされる。彼はプロップのいう機能すなわち る」というブルケルト自身のものであり、ここで彼の考える神 造は、基本となる生物的・文化的行動プログラムの上に成立す 第三の命題は、「モチーフ素(「機能」)の連続としての物語構

ており、神話は指示対象を欠くにもかかわらず意味を持ってい 数学モデルでは分からない生の営み――にその究極の源を有し

「モチーフ素」とも呼ばれる)が一定順序で起こり、そのうち 92 (204)

性を理解する時、

は儀式化されていないより日常的な行動や動物の行動バターンは行動をパターン化したものだから、その本来的意義を探るに

受けヴァリェーションを生じてゆく。神話の持つこうした重層

神話の歴史的側面も明らかになってくる。

|章「儀礼の持続性」(35~8) は儀礼の理論を扱う。

話中の生の経験の流れを一層鮮明化する手段でしかなく、二次ちょう。彼によればレヴィ=ストロース的二項対立とはこうした神く。彼によればレヴィ=ストロース的二項対立とはこうした神また何を獲得の対象とするかで、異なった神話が結晶すると説また何を獲得しつつ生きる人の在り方の投影であると考え、「獲得かを獲得しつつ生きる人の在り方の投影であると考え、「獲得かを獲得しつつ生きる人の在り方の投影であるとら、それは何るというのだ。ブルケルトは神話に構造があるなら、それは何

動」と定義される。

的なものである。

を占める理由が了解される。 神話の登場人物が固有名詞を持ち社会の歴史の中に特定の位置 名(ハンス、ジャック、イヴァン等)しか持たないのに対し、 なのだ。この違いから民語の登場人物が無名かまたは一 において異なってくる。 構造も内容も両者を区別しないのである。だが両者は使用目的 で述べてきた三つの命題は神話のみならず民話にも該当した。 的・部分的な指示を含む伝統的物語である」とされる。 第四の命題では、「神話は集団的重要性を有するものの二次 英雄等 そして社会の変化に応じ神話も部分的に変更や添加を ――と結びつくことで物語は社会的意義を持神話 神話は社会的・集団的意義を担う物語 社会機構——氏族、 都町、 般的な これま 儀礼、

ルケルトによれば、「表示のために新たな方向づけをされた行必要のある過去の出来事でもあるとされる。すなわち儀礼はブ会にとっての関心事であったり、また人々に知らせ記憶させる式によって伝達される内容も考えられねばならない。それは社と比較すべきであるとブルケルトはいう。だがこうした行動様

要としていない。

要としていない。

要としていない。

の両者を備えた伝統的物語であり、必ずしも対応する儀礼を必が第二章の終わりで考察される。まず儀礼は神話より古いとさが第二章の終わりで考察される。まず儀礼は神話より古いとさが第二章の終わりで考察される。まず儀礼は神話より古いとさが第二章の終わりで考察される。まず儀礼は神話より古いとさが第二章の終わりで考察される。まず儀礼は神話より古いとさが第二章の終わりで考察される。まず儀礼は神話より古いとさい第二章の終わりで考察される。

のが、ブルケルトの神話と儀礼の問題への解答である。協力、共生しうるし、現実に結びついている場合も多いというるを得ない。両者は共通の目的のために用いられ、したがって構成されていることからしても、類似した機能を担うといわざ伝達手段であり、共に人間の持つ基本的行動バターンによって

しかし神話と儀礼は共に社会に相互理解と一体化をもたらす

馬」やローマのタルペーイア等の多くの伝説にもその反映が認ティオーやヒッタイトの呪術儀礼を挙げ、更に「トロイアの木山羊の儀礼と類似したものとしてローマの戦争儀礼デーウォー第三章「贖罪山羊の変容」(50~77)は、旧約聖書中の贖罪

は敵地に送り込むことで、自分たちの側を正の価値に帰属させめられるとする。それは負の価値を代表するものを外地あるい

不安を解消する機能を有したとされる。

考え、ラスコーやアルタミラの人の近より難い洞窟に描かれたこから多くの動物を連れ帰ると信じられていたとブルケルトはは彼方の世界に住む動物主のもとに赴き、力や術策によってそれと比較される。旧石器時代に獲物が欠如した時、シャーマンれと比較される。旧石器時代に変物が欠如した時、シャーマン解儀のレースの伝説的功績が旧石器時代のシャーマンによる狩猟儀のレースの伝説的功績が旧石器時代のシャーマンによる狩猟儀のレースと動物主」(78~98)では、ヘーラ第四章「ヘーラクレースと動物主」(78~98)では、ヘーラ

でしかも強い説得力を持つ。 ス解釈は過去にも幾多行なわれてきたが、ブルケルト説は漸新オリエント的物語が織り込まれた結果とされる。ヘーラクレー にヘーラクレースを祖先にしようとしたギリシアの諸王により治やレルネーのヒュードラー退治といった英雄譚は、後の時代

動物壁画をそうした儀礼の痕跡であるとする。ヘーラクレース

動物獲得の話が最も古く、ネメアのライオン退

の功績のうち、

受容・変容の考察ではヒッポリュトスの場合が興味深い。ブてその源となったオリエント神話・儀礼の意義にも言及する。ス=キュベレー=祭司ガロイの去勢、アドーニス=アフロディーテー=女たちの嘆泣、ヒッポリュトス=アフロディーテー=オたちの嘆泣、ヒッポリュトス=アフロディーテー=オたちの嘆泣、ヒッポリュトス=アフロディーテー=オージーの表替、アドーニス、ヒッポリュトス」(9~22)で発布・変容の考察ではヒッポリュトス」(9~22)で

なわれた。

うに神話・儀礼が共にオリエントに由来するのではない。にオリエント的神話が結びついたもので、他の二つの場合のよルケルトによればヒッポリュトス複合体はギリシブ固有の儀礼

次にこれら複合体の源であるが、

神話面でははセム系のタン

の性器を女神に捧げる行為から、女神に身を捧げた存在ガロイを隠すという狩猟儀礼から女たちの嘆泣が説明され、更に獲物る。また儀礼面では、成功時に意図的に泣いて利益を得たことムズ・イシュタルからシュメールのドゥムジ・イナンナまで遡

レピヌ、ギリンア神話のデーメーテールは共に消え去り、再び(23~42)の対象は「消える神」である。ヒッタイト神話のテ第六章「テレピヌからテレプサへ。デーメーテルを探して」

の去勢が説明される。

な儀礼はアルテミス、アフロディーテー、コレーに対しても行して示され、その前に食物が供され祝宴が催された。このよう等)で飾られた木像、板、木(最古の形は木であろう)などとれる神は豊饒をあらわす品々(果実、羊毛、油ビン、動物の頭たこれらの神話と並行する儀礼も残っており、舞い戻ったとさ見い出される。同様の神話はヘーラーにも伝えられている。ま

代の行動様式の再現を試みたとブルケルトは説く。すなわち狩りした時、飢饉からの解放を願う人々は再びかっての旧石器時代に入り農耕が始まってからも不作による飢餓があったが、そケルトは再び危機における太古の人間行動に求める。新石器時たりに神々の違いを越えた神話・儀礼の一致の鍵を、ブルこうした神々の違いを越えた神話・儀礼の一致の鍵を、ブル

は、農耕期に入ってからの儀礼変容の跡を示す。来を祝り饗宴が行なわれるのである。動物以外の飾りの品々ちが森の獲物を木に吊り下げ帰還した状態を再現し、豊饒の再猟生活にとり豊饒の源であった森への想いが甦り、かつて男た

ルケルトの説に賛成するかは別として、異なった神々に

司

面の専門家を益するのみならず、

って書かれた本書は、

最新のギリシア宗教史研究としてこの方

その方法論や理論において宗

究には、 場合があったことを示している。 ず行動様式、 女神」という神話の意味、 ある神に特定の儀礼が本来的に結びついていたのではなく、 シアへの伝播という中間過程の方に力点を置かざるを得なかっ もこの型の神話の最古例であるシュメールのドゥムジ・イナン 神話は表明しているというが 心であっても生物学的には女性が優位にあるという事実をこの されていないためである。 ておきたい。それは第五章の中心である「愛人の青年神を殺す 五章が他章ほどには成功していないと思われることも付け加え 以上、 形式の儀礼が行なわれたという指摘は重要である。 その性格を明らかにしようとする従来の多神教の宗教史研 ない以上、ブルケルトとしても同章でオリエント の課題であり、 はなかろうか。 多少の感想を交え本書の概要を述べたが、 再検討を要する部分があるかも知れない。 儀礼があり、 なゼイナンナが冥界に下って行くかの理由が明ら まずは新しい視点からの宗教・神話研究の しかしこうした個別の神話研究はむしろ 後にそれが種々の神々と結びついた ブルケルトは、たとえ社会が男性中 つまり存在理由が必ずしも明らかに 122 従って神々を個別に切り離 いかにも苦しい。 評者には第 それは、 からギリ そもそ ま

hammer, 1977 がある。

ラエル、インド、ゲルマン等の宗教史にわたる該博な知識をもに駆使し、更にギリシアのみならずオリエント、ローマ、イス民俗学、人類学、心理学、言語学、考古学の最新の成果を縦横、動物行動学・比較行動学を中心に、記号学、民話研究を含む可能性を示したブルケルトの努力に大いなる敬意を表したい。

表研究に携わる多くの人々を裨益するものである。

\* ブルケルトのギリシア宗教史の著書としては、本書以前に
\* ブルケルトのギリシア宗教史の著書としては、本書以前に
iten und Mythen (Religionsgschichtliche Versuche
und Vorarbeiten 32), Walter de Gruyter, 1972; Griechische Religion der archaischen und klassischen
Epoche (Die Religionen der Menschheit 15), W.Kohl-

95 (207)

## 本多恵著

## "サーンキヤ哲学研究』 上

菊版 春秋社 vi +六九〇頁 一九八〇年二月刊

Щ 八五〇〇円 口 恵 照

想」。第二篇、――一「サーンキヤ頌の年代と著者」、附「サー キャ頌以前の典籍」。 第四章 「仏典に言及されたサーンキャ思 結論。 第二章「サーンキヤ頌以前の諸学者」。 第三章「サーン の起源」、B「古ウパニシャッドに反映せるサーンキャ哲学」、 思想の萌芽」。第一章「原始サーンキヤ」、A「サーンキャ学派 示すと、つぎのごとくである。第一篇、——序「サーンキャ的 頌の研究」をもって構成されている。これを「目次」によって 継続された研鑚の成果である。 京大学大学院在学中から着手され、その後二十数年にわたって したもので、著者の「はしがき」によると、昭和二十六年、東 本書は、第一篇「サーンキャ哲学前史」・第二篇「サーンキャ 本書は、サーンキャ哲学に関する主要な諸文献を研究・集成

頌の原型」。四「イーシュヴァラクリシュナ の 思 想 体系」。五

「サーンキヤ頌の思想上の問題点」。 六「古註の研究」。 七「金

ンキヤ頌内容一覧」。二「サーンキヤ頌解読」。三「サーンキヤ

七十論の研究」。八「金七十論本文校訂」。九「金七十論索引」。

代」を断片的資料から考察し、「大ざっぱな年代順を推定」し

困難な所以がある。諸学者の「推定の手がかりさえ存しない年

する諸学者・諸文献の紹介・解読研究を収める。サーンキャ頌 前半(第一篇)はサーンキヤ頌にいたるまでのサーンキヤに関 中核とするサーンキャ哲学の文献学的歴史的研究で、この中 (真理集成)解読」。あとがき。 本書は以上によってもうかがわれるように、サーンキヤ頌を

少いもので」、決定的には、サーンキャ頌の所説およびその伝 遂せられた。これは「多年の歳月を要」するもので、その労を 外の研究があり、また、仏典にあらわれたサーンキャ思想につ 承によるほかはない。ここに、「哲学前史」の学説史的解明の る諸学者の師資相承の系譜については「単なる憶測を出る所の 数をあげることが できるが、「サーンキャ哲学前史」を形成す 者も少なくない。サーンキャ諸学者の名は諸書に散見し、 あり、一般に、まとまった独自の著述として看なされがたいば あげられた「諸学者」の業績は、諸書に散説されているもので なるであろう。ただし、問題がないわけではない。ここにとり 多としなければならない。その指想においても今後の一模範と の研究をふまえ、関係諸文献の新たな蒐集整理・解読研究を果 いては先学の研究が種々あるが、著者は本書において、これら 以前の「諸学者」ならびに「典籍」については、すでに国内・ カピラをはじめとして問題視され、その実在性が疑われている かりか、諸学者が歴史上の人物であったかどうかについても、

ーサ

十「ユクティディーピカー雑考」。十一「タットヴァサ マ

内容的に断片的・片手落」というのは、

サーンキヤ頌のサ

は、主としてサーンキャ諸学者の学説が紹介されたにとどまい、かれらの哲学が問題とされることはなかったようである。り、かれらの哲学が問題とされることはなかったようである。り、かれらの哲学が問題とされることははいかがなものであろうか? 学説をうかがう資料が断片これはいかがなものである。「哲学前史」を知る上において、仏典は多くの資料を提供するものであり、仏典に言及されたサーンキャ思想」にも伏在する。「哲学前史」を知る上において、仏典は多くの資料を提供するものであら、仏典に言及されたサーンキャ思想」にも伏在する。「哲学前史」を知る上において、仏典は多くの資料を提供するものである。とくにことわる必要はないとの区別が明確でないようである。とくにことわる必要はないとの区別が明確でないようである。とくにことわる必要はないとの区別が明確でないようである。とくにことわる必要はないというである。とくにことれる必要はないない。

ようとした著者の努力には敬服するが、「哲学前史」の解明に

ーンキヤ説を標準としてのことであって、サーンキヤ頌はさき

しての意義を発揮すべきだからである。 しての意義を発揮すべきだからである。 しての意義を発揮すべきだからである。 しての意義を発揮すべきだからである。 しての意義を発揮すべきだからである。 しての意義を発揮すべきだからである。 しての意義を発揮すべきだからである。 しての意義を発揮すべきだからである。 しての意義を発揮すべきだからである。

た二元論に尽きるのではない。この点は、頌の基本構想にかかた二元論に尽きるのではない。この明単ンキャ説に関すことは問題であろう。(ウパニシャッドのサーンキャ説に関すことは問題であろう。(ウパニシャッドのサーンキャ説に関すことは問題であろう。(ウパニシャッドのサーンキャ説に関すことは問題であろう。(ウパニシャッドのサーンキャ説に関すことは問題であろう。(ウパニシャッドのサーンキャ説に関すことは問題である。この研究において、著者のはこのサーンキを単に二元論とみなべきものが少なくない。が、頌のサーンキャ説を二元論とみなべきものが少なくない。が、頌のサーンキャ説に関すことは問題であると考えらしても、これを単に二元論とみなすことは問題であると考えらしても、これを単に工元論とみなずことは問題であるが、頌の基本構想にかかた二元論に尽きるのではない。この点は、頌の基本構想にかかた二元論に尽きるのではない。この点は、頌の基本構想にかかた二元論に尽きるのではない。この点は、頌の基本構想にかかた二元論に尽きるのではない。この点は、頌の基本構想にかかた二元論に尽きるのではない。この点は、頌の基本構想にかかた二元論に尽きるのではない。この研究によりとは、第二・日本によりとは、第二・日本により、文書を表している。

いうことである。 いうことである。 いうことである。 とは減――真我独存の解脱説をさし指いてほかにはない、とり、全体像は真我独存の解脱説をさし指いてほるべきであると考えられる。ここに留意すべきは、頌のサーンキヤ説の全体像であられる。ここに留意すべきは、頌のサーンキヤ説の全体像であられる。

三頌)からして当然であり、頌が元来、三苦(一切苦)の完全

でいるのである。いまこれに関して第六三頌をとりあげて見よが、頌のサーンキヤ説の解明のために看過できない問題を含んこれは見解の相違にすぎないといえば、たしかにそうである

解脱を説く。この場合、「真我解脱のため」とは「理解しやすう。本頌は、真我〔解脱〕のためなる原質(プラクリティ)の

るが、本頌は仏教者からの論難にかかわらず、第三七・四四~のはどういうことであろうか? 金七十論に欠落する本頌であくするためかりに述べたにすぎない」(三六三頁)、といわれる解脱を説く。この場合、「真我解脱の ため」とは「理解しやす

六二頌を承けて本頌が説かれているところから明らかである。は、原質の転変活動が真我解脱のためである、と説く第五六~四五・六五頌等に連関して不可欠であると考えられる。この点

総合性・完結性の評価にかかわることで、いまこの問題に属すれは「哲学・宗教」詩である頌のサーンキヤ説の体系としてのわれない内容貧弱なものである、といわれたことがあるが、こおきたい。曾て、サーンキヤ頌は諸註釈によってもほとんど補これに関して、サーンキヤ頌の総合性・完結性をとりあげて六二頌を承けて本頌が説かれているところから明らかである。

頁)は、「解説」では、直前の第六一頌をとりあげながら触れである。つぎに、第六二頌の「そ れ ゆ え に」(「解読」三四二頁)が、これは「解読」の「従って」によって考慮されるべき十頌の場との連関を示すものとして特に留意すべきである。第二行の頌との連関を示すものとして特に留意すべきである。第二日の点をば、「タッド」(それ)を中心に考えてみたいと総合性・完結性の評価にかかわることで、いまこの問題に属す

ら帰結される第六二頌〔後半〕の趣意——直後の 第六四 頌のが不明である。一考を要しより。また、第六三頌は第六一頌かられていないから、第六一・六二両頌の連関を果たしている点

「真理(真実義)の習熟(数習)」の「真理」にかかわる―

に」と解説されている(三六三頁)が、「これによって」の「こ合、「これによって」(「解読」三四四頁)に関して「このよう脱のため」として考慮されるべきである。また、第六五頌の場に解説のために」(三六三頁)は、「解読」に従って「そして解を承けてこれを敷衍するものであるから、「解説」における「逆を承けてこれを敷衍するものであるから、「解説」における「逆

以上、望蜀の言を連ねたが、本書は著者の多年にわたる研鑽読」の線で考慮されるべきである。

れ」は第六四頌の「智」を意味するからして、分明を欠く。「解

努力に対して重ねて敬意を表するものである。(昭和五六・六)の成果であり、学界を裨益することは間違いない。著者の研鑽

(=「真我解脱のため」)を説くために妥当なものである。が、この場合、両譬喩は第六○頌もかかわる原質の「為他」三四二頁、「解説」三六六頁)といって疑問視されているよい譬喩とは云えぬということになりはしないか」(「解読」(1)第五九・六一両頌の譬喩について、「どちらかがあまり(1)第五九・六一両頌の譬喩について、「どちらかがあまり

## 会

#### 報

## 〇選挙管理委員会

学士会館分館一号室 昭和五六年七月六日(月)六時

楠正弘、後藤光一郎、桜井秀雄、竹中信常、玉城康

認定について

四%)を一括承認した。なお、投票用紙発送日の七月二

加する旨了承された。 九日までに五五年度会費を納入した人は、有資格者に追

## 〇宗教研究編集委員会

昭和五六年七月一八日(土)

場 いろは鮨

出席者

洗建、金井新二、芹川博通、

保坂幸博、

前田専学

無効投票者数

一、宗教研究二五一号編集方針

二、その他

〇選挙管理委員会 昭和五六年九月五日(土)午後一時半

議

昭和五六年度日本宗教学会評議員選考委員選挙有権者資格 四郎、田丸徳善、中川秀恭、藤田富雄、脇本平也

一、有権者一、二三五名(維持会員及び普通会員の八八・

②一般投票分

**「投票者総数三六六(投票率二八・六%)** 有効投票者数 三六三

開票結果 脇本平也三一、田丸徳善二八、佐々木宏幹二一、小

口偉一一八、楠正弘一八、小山宙丸一八、上田閑照 一六、中川秀恭一三、植田重雄一二、玉城康四郎 、山折哲雄一一、藤井正雄一一、赤池憲昭一一、

所 学士会館分館九号室

出席者 場

小口偉一、桜井秀雄、

田丸徳善、

藤田富雄、脇本平

#### 議 題

評議員選考委員選挙開票

開票結果

①理事互選分 投票者総数四三(投票率七一・七%)

有効投票者数 四一

無効投票者数 二

有効投票数一二三票の内訳

脇本平也二六、小口偉一一一、田丸徳善九、中川秀 恭八 (以下略)

理事互選による選考委員に選出された。 この結果、脇本平也、小口偉一、田丸徳善の三氏が

(211)

安津素彦一〇、後藤光一郎一〇、藤田富雄九、 宮家

準九、 (以下略)

丸の三氏を除いて、佐々木、楠、小山、上田、 この結果、理事互選分で選出された脇本、小口、 中 田

川、植田、玉城、山折、藤井、赤池の一〇氏が一般

投票により当選者とされた。

〇理事会 昭和五六年九月七日(月)午後三時~七時

日

学士会館分館七号室

出席者 赤司道雄、井門富二夫、井上順孝(書記)雲藤義道、 小川圭治、小口偉一、窪徳忠、小池長之、後藤光一 一小山宙丸、三枝充悳、佐木秋夫、桜井秀雄、桜

芳契、藤田富雄、松本滋、柳川啓一、脇本平也。 井徳太郎、竹中信常、田丸徳善、玉城康四郎、橋本

議 題

一、第四〇回学術大会発表者の承認。

新入会員

別記二〇名を新たに学会員として入会を認めた。

時 昭和五六年九月七日(月)午後七時 ○常務理事会

出席者 所 小口偉一、後藤光一郎、 学士会館分館七号室 桜井秀雄、 田丸徳善、

藤田

議 題

富姓、

柳川啓一

一、日本学術会議哲研連への代表委員について

藤田富雄氏を推薦した。

二、文部省科研費補助金配分審査委員の候補者について 藤田富雄、中川秀恭、桜井徳太郎の三氏を推薦した。

(212) 100

執筆者紹介 (執筆順)共上順孝方未上順孝長谷部八郎財長谷部八郎財長谷部八郎財財財財財日日財財日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日日<t

東京大学助手 東京大学大学院 東京大学大学院 東京大学大学院 東京大学大学院

#### A Study of the Relation between Deviance and Sanction on the Basis of the Symbolic Universe

#### Hachiro HASEBE

Social reality is uncertain and precarious, so that it must be always signified the validity of human existence.

The most essential level of legitimation of reality is achieved by relating it to all-embracing mean reful world.

Here, it may be expressed the symbolic universe, as Berger and Luckman have called, which timically integrate the real-world into the cosmic-world.

In this dimension, this paper tries to argue the problem of deviance. Though deviance may be given a negative ontological labelling, some 'latent functions' of it such as mental catharsis or structural safety valve have often indicated.

Then, still more, I make an attempt to locate them in the symbolic universe

It is by the function of deviance, through the confrontation between the symbolic universe and chaos, that its boundary is maintained.

It may be called 'the boundary-maintenance-mechanism'.

But this function, in the strict sense latent function, of deviance cannot be attributed to the characteristics of deviance-in-itself, because it is manifestly a negative factor of social equilibrium. To the utmost, it must be argued from an interactional point of view between action (deviance) and reaction (agency of control).

But, symbolic universe cannot be perceived as such in our daily life. It essentially transcends the experienced world.

Then, if we consider the deviance in relation to it, in so far as the former occurs within the province of social or cultural context, it must be given a careful consideration to some structural premises before transacting the epistemological significance of it.

As some kinds of this premises, we'll take up the matter of 'pro-

spectability of causality' and 'mitigation of aggressiveness'.

In this way, I emphasize the structural requisite for deviance, on the one hand, analyze the significance of deviance, on the other hand, in ways which I would rather notice the symbolic meaning of our experiences than the objective structure of reality.

#### La philosophie cartésienne et le christianisme pascalien

#### Izumi MIYANAGA

Ce que Descartes exprime logiquement dans sa métaphysique est son expérience mystique où son esprit fini ayant conçu Dieu infini affirma en même temps l'existence du corps indéfini. Puis dans sa physique il essaie d'éclaircir la manière de se former de l'univers, de la Terre, des êtres inanimés et animés. Enfin sa morale est à la fois technicienne et stoïcienne: la morale technicienne, où l'on fait une analyse physiologique et psychologique des passions, résout indéfiniment des contradictions dans la vie quotidienne, et la morale stoïcienne, où l'on s'unit volontairement avec Dieu, nous libère de l'horreur de la mort.

Pascal qui vivait à la cartésienne s'éveilla, à la veille de sa conversion définitive, à sa volonté opposée à celle de Dieu; il tomba ainsi dans l'abîme de péché que Descartes stoicien ou mystique n'avait point connu. Pascal nous enseigne dans les Pensées qu'on peut se relever de cette chute par trois moyens de croire: la raison, la coutume et l'inspiration. 1° Le moyen par la raison est d'ouvrir son esprit aux preuves morales et historiques et d'affirmer problématiquement l'existence de Dieu, de l'âme, de la création et du péché originel. 2° Le moyen par la coutume est de soumettre son corps aux rites chrétiens affirmés problématiquement et de pratiquer les humiliations. 3° Le moyen par l'inspiration est de recevoir la grâce et de se rendre chrétien parfait qui affirme assertoriquement la doctrine et les rites du christianisme. Le chrétien parfait, entre le désespoir épicurien et l'orgueil stoicien qui le menacent sans cesse, vit une vie où angoisse et joie seront comme l'envers et l'endroit, en obéissant aux folies du peuple aveugle.

#### Magic and Medicine in Ancient China

#### Toshiaki MARUYAMA

The relation of magic and medicine is one of the interesting themes in the historical study both of religion and medicine. In ancient China people had an idea that the disease was caused by the direct influence of super-natural beings such as gods, evil spirits, departed souls of one's own ancestors. Accordingly treatment of disease was mainly practised by magicians called  $hs\ddot{u}$  (巫) who had special abilities to control these super-natural beings. Other magicians called  $fang\ hish\ (方士)$  who aspired to immortality also advocated specialized medical theories.

While before long, physicians who specialized in purly medical treatments gradually appeared. They denied the magical etimology, advocated the medical theory which was based on the concept of *chi* (気) and practised acupuncture, moxibustion, pharmacotherapy or theraputic exercises. Among them *Pien Chüeh* (扁鵲) is famous as one of typical physicians of the early days, though he had some magician-like characteristics. *Pien Chüeh* does not seem to be the name of only one person; we should regard him (or them) as the personification of the transitional stage from magician to physician.

The "Huang ti nei ching" (黄帝内経), which is well-known as the oldest medical book of China, is basically composed of the theory of chi, the theories of Yin-Yang and the Five Elements, and the thoughts on the relation of nature to man, and at first sight it bears little relation to magical medicine. However we can find statements which addmitted and praised those ancient magical treatments and influences.

Generally speaking, Chinese traditional medicine consisted of theory and logic which were quite different from magical medicine, though the interests of the two overlapp in certain phases since ancient times.

#### New Religion in Foreign Culture: A Case Study of Nichiren Shoshu of America in Hawaii.

#### Nobutaka INOUE

There are many religious organizations from Japan in Hawaii. The reason they began missionary work there is mainly because there are many Japanese immigrants in Hawaii. Most of their members are therefore Japanese-Americans. But, some new religions which began missionary work there after world war II have tried to gain non-Japanese members. On the whole, the result has not been very successful, but the Nichiren Shoshu of America (Soka Gakkai) constitutes a remarkable exception. NSA has more than twenty thousand members in the Pacific area, and nearly 40% are non-Japanese people.

It is clear that the most important factor in the success of NSA in this regard is its systematic missionary attitude toward non-Japanese people. This situation gives rise to the following questions: What kinds of non-Japanese people joined NSA? What made NSA attractive to them? And how do they understand the teaching of NSA?

As a result of questionnaires and interviews in 1977 and 1979, I found the following to be characteristic of non-Japanese members in Hawaii: (1) almost half of them are people of mixed blood; (2) though activities of NSA in Hawaii began in 1960, most of them joined NSA during the 70s; (3) they feel NSA attractive because it promises them that sincere belief and chanting will lead to 'actual proof (Gensho)' of faith in daily life; and (4) they think that the most important teaching of NSA is to actualize self-reformation.

Hawaii is an "island of immigrants" and its history and society are rather exceptional as compared to the mainland. Therefore this result cannot be applied to the U.S. as a whole. Comparison with other areas of America is necessary for further understanding of the activities of NSA and its meaning.