の暗黒の支配者」(エペソ書、六・一二)、及び「悪魔ベルゼブ 家の障害となる「暗黒の王国」とは、聖書の記述から「この世

#### 第 五 部 会

十七世紀イギリス宗教思想の一視点より ぐって (2) —T・ホッブズのカトリック国家体制への批判をめ

井

玉

実

のうちから、カトリック教の法王体制による宗教政治上の問題 及び「暗黒の王国について Of the Kingdom of Darkness」 の第三部「キリスト教国家論 Of a Christian Commonwealth」、 彼の真の目的と意義を究明してみよう。 点に付き、ホッブズとの相違点を明示しつゝ、本課題における 本稿ではホッブズの主著『リヴァイアサン Leviathan,1651』

of God」の実現を考慮していたことである。 然るにかような国 宗教の必要な「予言による神の王国 the prophetic Kingdom は「自然による神の王国 the natural Kingdom of God」に 同時に宗教上の「最高の牧者 the supreme pastor」を兼任し における、政治上の「最高主権者 the supreme sovereign」が 先づホッブズが問題にしたのは、彼の「キリスト教国家論」 絶対統治による国家の「平和」と「秩序」を希求し、それ

行なわれるからである。

意味していた。 の理性と信仰を喪失させ、その結果として彼らの死後に「神の 王国」へ入所できなくする「詐欺師ら deceivers」の集まりを

いる。現世の支配のために、聖書の教義を歪曲して人々の真実

ルに対する論争」(マタイ伝、 六・二六、その他)

より述べて

より、 地上には存在しないものであった。従ってこの世には政治主権 による「最後の審判 Last Judgement」の日に始まり、 そのものであるのに対して、ホッブズでは、「キリストの再来 の解釈ではそれは「地上の教会」であり、多数のキリスト教徒 彼の主権が各国の政治にも直接関与して、いわば二重の統治が ローマ法王が現存の教会でキリストの代行権を行使することに 国」を現存の教会と同一視する聖書的解釈に反対した理由は、 者以外の権威は認められなかった。そしてホッブズが「神の王 よる聖書の濫用」の事実につき、先づは考えてみよう。それは 義に考えたが、本稿ではその原因の一つとして「誤った解釈に 「神の王国」に関する両者の認識の相違であり、カトリック側 このような理念から、ホッブズは「暗黒の王国」の内容を多 法王の至上権を理由もなく承認することになり、更には

と処罰権を有する。 項目から、 Pontifice』の四篇で法王の「無謬性」について、およそ次のII ルラミーノ枢機卿の著書 かくしてホッブズはかような法王の教会至上権を支持したべ 即ち一、法王の判断は無謬である。二、彼は立法権 三、「救世主 Saviour」は全教会の司法権 『最高の 司教 について De Summo

している。枢機卿「記述」のここれでの写真を

・一三)は法王がキリストの後継者を意味し、彼の無謬性を立が「真理の霊 the Spirit of truth」の来訪(ヨハネ伝、一六めぐってホップズは聖書の引証を以って反論している。枢機卿をローマ法王に授与したこと、を挙げている。これらの項目を

と指示し、それは魂の救済や教説など、信仰に関する事柄であして・一四)などを、現世を超えた来世の「神の王国」であるして・一四)などを、現世を超えた来世の「神の王国」である、リスト自身の現世に対する超越性を表現した記述(ヨハネ伝、リストと共に殉死を誓う告白(ルカ伝、二二・三三)更にはキリストと共に殉死を誓う告白(ルカ伝、二二・三三)更にはキリストと共に殉死を誓う告白(ルカ伝、二二・三三)のであるとして法王の無謬性を拒否している。また法王の政告白であるとして法王の無謬性を拒否している。また法王の政告白であるとして法王の無潔性を拒否している。また法王の政告自であるとして法王の無潔性を拒否している。また法王の政告のに反して、ホッブズはそれを全クリスティアンの信仰に指示し、それは魂の救済や教説など、信仰に関する事柄であ

いたと思われる。 がたと思われる。 がたと思われる。 がたとののででは、一種の「暗黒の国家」の様相を呈し、国家に重統治性により、一種の「暗黒の国家」の様相を呈し、国家に重統治性により、一種の「暗黒の国家」の様相を呈し、国家に重統の歴史はかような法王主権と各国の政治主権とのると反論した。

記述」の二つの次元

宗教研究の多様な方法の間にワッハが導入した「記述的」方法と「規範的」方法の区分は、ワッハ自身が意図していたように、構成的・規範的学問としての神学や宗教哲学 から、経験的・記述的学問としての宗教学を「解放」し、独立せしめる役的・記述的学問としての宗教学を「解放」し、独立せしめる役的・記述的学問としての宗教学を「解放」し、独立せしめる役的・記述的学問としての宗教学を「解放」し、独立せしめる役的・記述的学問としての宗教学を「解放」し、独立せしめる役的・記述的学問としての宗教学を「解放」し、独立せしめる役的・記述的学問としての宗教学を「解放」し、独立せしめる役的・記述的学問としての宗教学を「解放」し、独立せしめる役的・記述的学問としての宗教学を「解放」し、独立せしめる役的・記述的学問としての宗教学を「解放」し、独立せいたと思われる解釈を徹底せしめるよりも、むしろ、破る具合に働いたということから生じる困難は、例えば、今日、宗教現とである。そのことから生じる困難は、例えば、今日、宗教現とである。そのことから生じる困難は、例えば、今日、宗教研究の多様な方法の間にワッハが導入した「記述的」方を対しているという主にない。

しながらこの区分を色彩ってきたこどが考えられる。それは、理実証主義的思考が、この区分のうちに入りこみ、相互に敵対確な区分をたてながら、逆方向をめざす新カント派的思考と論える方向へと導いたことの背景には、事実問題と権利問題の明二つの方法の区分が両者の連関よりも、両者の二者択一を考二つの方法の区分が両者の連関よりも、両者の二者択一を考

正当

べきものであるが、を拒むという点で、

それは指示の領域を狭く限るところから来それは言語の世界における経験論ともいう

把えることはおのづから不可能となるであろう。 おり、それ故、検証不可能で、主観的な領域であるとする捉えあり、それ故、検証不可能で、主観的な領域であるとする捉えあり、それ故、検証不可能で、主観的な領域であるとする捉えなり、検証不能な、対して、規範的領域は価値の関る領域でこの区分を記述的方法の関る領域が客観的であり、検証可能なこの区分を記述的方法の関る領域が客観的であり、検証可能な

なるのである。

主義が命題の真理性を所謂る記述命題のみにかぎり、規範問題(référence)と結びつけることである(フレーゲ)。 論理実証いて」述べることであり(リクール)、 意味(sens) を 指 示いて」述べることであり(リクール)、 意味(sens) を 指 示いて」が、るらゆる言述は「何か」を「何かにつく話述の二つの次元の有り様を命題の真理性の問題をめぐって記述の二つの次元の有り様を命題の真理性の問題をめぐって

れるとき、詩的言語も又、真理に関るもう一つの記述的言語とれるとき、詩的言語も又、真理に関るもう一つの記述的言語ととが「解釈」であるが、解釈において意味と指示が結びつけらとが「解釈」であるが、解釈において意味と指示を明らかにすることが「解釈」であるが、解釈において意味と指示が何かについて語っているかぎり、やはりそれに固有の指示の次元をもつ。しかし、それは隠されている。隠された指示を明らかにすることが「解釈」であるが、解釈において意味と指示が結びつけらとが「解釈」であるが、解釈において意味と指示が結びつけられるとき、詩的言語も又、真理に関るもう一つの記述的言語ととが「解釈」である。所謂る記述的言語(日常会話の言語、歴史的・社会的・科る。所謂る記述的言語も又、真理に関るもう一つの記述的言語と

いわゆる記述的言語と詩的言語の指示の次元が異ることはいりまでもない。前者が状況(Umwelt)であるならば、後者はうまでもない。前者が状況(Umwelt)であるならば、後者はうまでもない。前者が状況(Umwelt)である。リクールは詩的言自己を見出す超越的存在であることによる。リクールは詩的言自己を見出す超越的存在であることによる。リクールは詩的言自己を見出す超越的存在であることによる。リクールは詩的言語の指示領域は記述的言語の第一の指示領域が否定され廃棄されたところではじめて開かれる第二の指示領域が否定され廃棄されたところではじめて開かれる第二の指示領域が否定され廃棄されたところではじめて開かれる第二の指示の二つの次元が関本である。象徴の分析が宗教現象学の主要な対象であるならば、宗教現象学における「記述」はそのような対象であるならば、宗教現象学における「記述」はその次元が関本である。

哲学における往相と還相について

#### 口 辺 正 英

の他力廻向そのものの在り方を示していたのである。 の他力廻向そのものの在り方を示していたのである。 の他力廻向そのものの在り方を示していたのである。 とこで問題とした往相と還相は、本来仏教における証悟を中 ここで問題とした往相と還相は、本来仏教における証悟を中 のがとくにて、利益衆生はきわもなし」と還相廻向の仏徳を讃 のごとくにて、利益衆生はきわもなし」と還相廻向の仏徳を讃 のごとくにて、利益衆生はきわもなし」と還相廻向の仏徳を讃 のごとくにて、利益衆生はきわもなし」と還相廻向の仏徳を讃 のごとくにて、利益衆生はきわもなし」と還相廻向の仏徳を讃 のごとくにて、利益衆生はきわもなし」と還相廻向といる。 もに弥陀如来の本願力廻向そものによって可能なのであり、そ もに弥陀如来の本願力廻向そものによって可能なのである。

このような浄土真宗の往還の二廻向を冒頭にのべたのは、仏る。

元博士の往相還相観を中心として問題にしたいのである。 でなったいからである。ここでは主として、哲学の往相還相を、田辺変容のために、その哲学的流用に問題が出ていないかを検討しな、仏教的な解明に立ち戻って役立ちうるか、あるいは著しいな、仏教的な解明に立ち戻って役立ちうるか、あるいは著しいな、仏教的なに、その哲学的流用に問題が出ていないかを検討していからである。ここでは主として、哲学の往還相で、会や新しく哲学的に解教的な、とくに真宗的な往相、還相が、今や新しく哲学的に解教的な、とくに真宗的な往相、還相が、今や新しく哲学的に解教的な、とくに真宗的な往相、還相が、今や新しく哲学的に解

ずることによって成り立つ立場とは、大いに異って来ている。 還相ともに、「即」 において、 別々ではなく二種一具となっているのであり、この点で、往相、 会いえた救済にもたらされる。いわゆる法の深信と機の深信が、 現実は無慚無愧の衆生であり、主体であり、光に照されて、 本来、真宗では仏の光に照されてはじめて現れるものであり、 る真宗の往相・還相観と著しく隔たることとなる。 教化を行うには、浄土往生の滅後をまたなければならないとす 済された衆生は、 他力の廻施によるもの、従って現実には、往相廻向において救 転換されて発展する様相や過程は、明らかに、往相還相ともに 場を確立してくる。この往相と還相が、懺悔を中心としで否定 ないだろうか。 して捉えられ、 哲学において流用された往相と還相は単なる弁証法的な過程と わゆる罪悪深重の自覚にもたらされるとともに、また真実に出 罪障的自己の死復活、否定即肯定が利他教化の還相的な立 還相即往相の交互的な絶対媒介の弁証法的展開とし 否定転換の様相を示すものに終っているのでは 直ちにこの世界に立ち還って還相廻向の利地 懺悔道といわれる否定転換を行 即ち懺悔は

ェルケゴールに於るニヒリズム克服の問題

丰

#### 川村永

子

見出しているからである。しかし、ニーチェとキェルケゴール 哲学的な認識にではなく、「真の自己」の意味と目的を、 キリ がニヒリズムと見なされる。何故ならば、キェルケゴールは、 答という、道徳的ニヒリズムを意味する。或いは、P・ティリ する。しかし、真のキリスト教を究明しようとするキェルケゴ も否認する学説」(RGG, 3. Aufl., Bd IV, S. 1481)を意味 ている。これに対しキェルケゴールに於ては、ニーチェに於る 座や、彼岸や背後の世界に顕わとなった無を克服しようとして 象として斥け、運命愛に生きる超人の「力への意志」で、 界、更にはそれによって秩序づけられた価値体系を遠近法的仮 とによって、プラトン的・キリスト教的な彼岸の世界や背後世 逆の方向をとっている。ニーチェは、「神は死んだ」 というこ に於るニヒリズム克服の方向は、キリスト教に関しては、全く スト教の神との人格的関係に於て考察することに、彼の課題を ッヒの言葉を借りれば、「実存的態度」に生きぬ人間のあり方 の意味とか目的に対する、又、最高価値に対する問いへの無解 ールに於ては、ニヒリズムは、一先ずニーチェに於る如き、牛 であれ、認識を原理上否定する、或いは、存在者一般の現存を ニヒリズムとは、 哲学的には、「理論的にであれ、実践的に 神の

如く、神の座に無が顕わとなる訳ではない。キリスト教の道徳 な。そしてそれらは、実存に於るニヒリズムの問題は、西 大学の方向、悪や罪に対する人間の偽善、それに、他者と人格 的に出会うことのない、自己義認という、三つの結果が生じて くる。そしてそれらは、実存に於るニヒリズム的兆候としては、 大学の方向、悪や罪に対する人間の偽善、それに、他者と人格 的に出会うことのない、自己義認という、三つの結果が生じて くる。そしてそれらは、実存に於るニヒリズム的兆候としては、 大会・それてそれらは、実存に於るニヒリズム的兆候としては、 な。そしてそれらは、実存に於るニヒリズム的兆候としては、 な。そしてそれらは、実存に於るニヒリズム的兆候としては、 と、と絶望の諸型態をとって顕わとなってくる。このような意 味に於て、キェルケゴールに於ては、ニヒリズムの問題は、西 味に於て、キェルケゴールに於ては、ニヒリズムの問題は、西 味に於て、キェルケゴールに於ては、ニヒリズムの問題は、西 なの伝統的形而上学への批判から生じてきたものであるという とはできるが、本来的なキリスト教との対決ということは、

問題にはならない。

ルケゴールの実存思想

丰

である。

反復の概念に関する一考察――

荒井

優

一 審美的実存は人間存在の意味と目的を生の享楽に求める。応させて、その意味を明らかにしようとする試みである。この研究はキルケゴールの反復の概念を三つの実存範疇に対

生の具体的諸関係を全的に受取り直す。

の受取り直しである。この反復により倫理的実存者は、

同時に

婚約者との結婚がお互にを不幸にすると予感し、彼女との間に

『反復』の作中人物の若い詩人は、自らの深い倫理性の故に

かし彼の実験的企ては失敗し、審美的反復は存在しないというがし彼の実験的企ては失敗し、審美的反復は存在しないというになく、反復を確実に手にする為に、再びベルリン訪問を企てなる。心理学的実験者たる彼の問題は、偶然もたらされた反復ではなく、反復を確実に手にする為の自在に操れる手段はあるのはなく、反復を確実に手にする為の自在に操れる手段はあるのが否か、を突止めることにある。この手段の具有によって、審美的戻復とは、過去に経験された多様な気分と感激の忠実な審美的反復とは、過去に経験された多様な気分と感激の忠実な

結論に達する。

倫理的実存は、外的諸事物との関りの内に自己の支点を

倫理的反復とはかかる自己自身、人間的実存の本質をなす中核、
 である。
 である。
 での自己自身であり、「永遠の妥当性における自己自身」である。
 は、性の諸関係から付与された自我の内容的験される。
 施望とは、生の諸関係から付与された自我の内容的験される。
 絶望とは、生の諸関係から付与された自我の内容的験される。
 他望とは、生の諸関係から付与された自我の内容的験される。
 他望とは、生の諸関係から付与された自我の内容的験される。
 他望とは、生の諸関係から付与された自我の内容的験される。
 他望とは、生の諸関係が自己意識の危機の中で経れ違い
 人間自身にとって本質的なもの・おく審美的在り方に絶望し、人間自身にとって本質的なもの・おく審美的在り方に絶望し、人間自身にとって本質的なもの・おく審美的在り方に絶望し、人間的実存の本質をなす中核、

倫理的生は、なお宗教的範疇により回復の可能性がある。は倫理的に破滅した。しかしキルケゴールによれば、破滅した倫理的関係を保持しえず失踪する。彼は例外者であり、彼の生

は、主党の告長であって主党とのようではよい。主党につよう(4)内在的宗教的反復。歴史的生成に面して直接知覚されるのと表示される。

場合「超越的反復」、仏他の一般の生成の場合「内面性の反復

に生成した過去の出来事である。これは、対象が凶神の生成の

宗教的反復の対象は、自己自身ではなく他者即ち歴史的

た不条理である。それは二重の意味をなす。⑴かつて神が歴史(3超越的宗教的反復。神の歴史的生成は、人間的経験を超え

しは超越的反復(狭義の信仰)が要求される。

とができるのである。

キェルケゴールのソクラテス解釈

#### 遠藤利国

ファネスの喜劇『雲』の検討から構成されている。しているが、その思想的な構造はブラトンの対話篇とアリストにおいて、ソクラテスの立場をイロニー(Ironi, Ironie)と解キェルケゴールはその学位論文『イロニーの概念について』

の思想的構造をみるのである。

イデーは限界でしかない。したがってソクラテスの到達したイイデーは限界でしかない。と称するとき、経験的制約にとらわれている知は本来の意味での知の名に値するものではないとのべることずからを「無知」と称するとき、経験的制約にとらわれている。さて、経験的な意味では決して無知ではないソクラテスがみっァネスの喜劇『雲』の検討から構成されている。

でもある。 デーは一切の内容を欠いた純粋存在であり、そのかぎりでは 質となっている。したがってソクラテスは、この純粋存在をみ りソクラテスにとってはこの純粋存在という形而上学的無が本 あるという点である。したがってこの主観性は単なる輪郭でし のだから、この思惟の活動そのものを廃棄してしまうものでも この純粋存在は思惟の活動を支えていると同時に、無でもある クラテスの獲得した主観性の到達点は純粋存在という無であり、 式を備えているが、ただし近世の主観性との決定的相違は、 う思惟の形式だけが残る。この点ではソクラテスは主観性の形 性をもっており、ここにキェルケゴールはソクラテスのイロニ であるかぎり、やはり経験的世界の住人でしかないという二重 が、その純粋存在が限界であり、その内容については「無知」 ずからの本質としているかぎりでは経験的世界の住人ではない かなく、いわば主観性の端初と呼ばれてよいものである。 かくしてソクラテスという私 Ich が定義するとい

絶対的否定性」と呼ばれるべき立場なのである。 絶対的否定性」と呼ばれるべき立場なのである。 を対する関係の根拠であると同時に、他者(同時代人、の自己に対する関係の根拠であると同時に、廃棄をもするという点では、ソクラテスの立場となっている。ただし、この根拠は無では、ソクラテスの立場となっている。すなわちキェルもあるのだから、関係を定立すると同時に、他者(同時代人、の自己に対する関係の根拠であると同時に、他者(同時代人、の自己に対する関係の根拠であると同時に、他者(同時代人、の自己に対する関係の根拠である。

このように考えてみると、ヘーゲルとキェルケゴールのソクラ らはみ出しているのである。しかしこのはみ出したところでキ あるいはもともとそのような系列には属さないところで考えら 的に異なっているといわざるをえない。なぜならキェルケゴー テス像がいかに類似しているとしても、根本のところでは決定 るいは発展という相のもとにみられることになるからである。 る概念の展開でもあり、したがってソクラテスもまた展開、 知のようにヘーゲルでは『哲学史』の叙述は『論理学』におけ しかしまた、今のべたような形でイロニーをソクラテスの立場 るが、この問題は別の機会にゆずりたい。 またこのソクラテス像はキリストとの関係においても論ぜられ この学位論文におけるソクラテス像の成立こそ、彼の後年のへ れているかのいずれかとなるからである。つまり発展の系列か 一切欠いているという点で、発展の全系列を廃棄してしまうか、 ルのソクラテス像のもつ徹底的な否定性は、 と解する点で、すでにヘーゲルとは訣別しているといえる。 倒的な影響下でなされていることは、疑いえない事実である。 ・ゲル批判のひとつの立脚点となっているといえるのである。 ところでキェルケゴールのソクラテス解釈は、 、ケゴールのソクラテス像が成立したといえるとするなら、 展開のモメントを ヘーゲルの圧 あ

ルケゴールにおける罪の意識について

牛

### 北田勝己

を限定して、罪の意識の基盤乃至は根底について考察してみたいして包括的な問題は罪の意識の問題である。即ち、キルケゴールの思想におけるほとんどすべてのものが、意識的、無意識にして包括的な問題は罪の意識の問題である。即ち、キルケゴにして包括的な問題は罪の意識の問題である。即ち、キルケゴにして包括的な問題は罪の意識の問題である。即ち、キルケゴにして包括的な問題を抜きにしては、彼の思想の焦点が曖昧となり、その核心に触れることはおよそ不可能となると明確に把握された。その核心に触れることはおよそ不可能となると明確に把握された。その核心に触れることはおよそ不可能となると明確に把握り、その核心に触れることはおよそ不可能となると明確に把握された。その核心に触れることはおよそ不可能となると問題を持続してみまである。そこで何らかの方法で、我々はこの問題に接近してゆかなければならないのであるが、今回は時間の関係上、問題ゆかなければならないのであるが、今回は時間の関係上、問題やかなければならないのであるが、今回は時間の関係上、問題やかなければならないの方法で、我々はこの問題に接近してみため、その核心に触れることはおよるからであるが、今回は時間の関係上、問題やかなければならないの方法で、我々はこのいるというによりによっている。

その根源に迫ってゆこうとする。これは罪それ自体が何であるの実存的背景に照明を当てることによって、実存論的立場からを明らかにするために、罪を心理学的な中間状態に還元し、そキルケゴールは『不安の概念』において、罪の知解不可能性

いと思う。

罪がいかにして生じうるかを考察しなければならない。にするのではなく、あくまで主体的に人間存在の根底において、たが単に客観的に罪とは何であるかを問題たその線にそって、ただ単に客観的に罪とは何であるかを問題との所在が当面の我々にとっても問題である。そこで我々もまら罪への不可解な推移が生ずる所在を明らかにしるいであろうが、しかしそれは無垢かか、を決して明らかにしないであろうが、しかしそれは無垢かか、を決して明らかにしないであろうが、しかしそれは無垢か

することから出発したい。キルケゴールは『死に至る病』の冒 ものであり、後者の規定は主体的動的な生成の立場から人間を に関わり、自己自身にならなければならぬ存在である。 の綜合としての自己であるにとどまらず、常に動的に自己自身 と述べている。即ち、彼にとって人間存在は、単に静的な一個 係ではなくして、関係が自己自身に関わるということである。》 頭における人間の定義において、▲自己とは自己自身に関わる への関係は、 主体的内面的な自己自身への関係であり、この精神の自己自身 成する積極的な関係はもともと外的な世界への関係ではなく、 り、あくまで動的な積極的関係である。しかし人間の本質を構 立するのである。 とは、まさにこの二つの関係が弁証法的に相即するところに成 とらえたものに他ならず、 合、前者の規定は客観的な静的存在の立場から人間をとらえた いう関係においてあるものである。従って、自己とは単なる関 一つの関係である。あるいは、その関係が自己自身に関わると この前提に立って、我々は人間存在の在り方そのものを吟味 同時にその自由なる選択への不安やそこから生ず それは単なる静的な自己閉鎖的意識とは異な 精神たる自己乃至は実存的自己意識 その場

> るところの自己を喪失する絶望の可能性をも包含する。従って 人間はこの関係を持続するために、その関係を神に基礎づける ことによってのみ、はじめて真の自己自身たりうるのである。 とによってのみ、はじめて真の自己自身たりうるのである。 を極的原理たる絶対者をも仮定する。従ってキルケゴールにおいては、論理的規定に加えて宗教的規定が人間存在の在り方のいては、論理的規定に加えて宗教的規定が人間存在の在り方の前に(もしくは神の観念をもちながら)絶望して自己自身であろうと欲しないこと、もしくは自己自身であろうと欲しないこと、もしくは自己自身であろうと欲することである。》と述べているが、我々もまた罪の意識の基盤乃至とである。》と述べているが、我々もまた罪の意識の基盤乃至とである。》と述べているが、我々もまた罪の意識の基盤乃至とである。》と述べているが、我々もまた罪の意識の基盤乃至とである。 り方そのものの内に見い出しうるのである。

ソクラテスの新しい油

保坂幸博

が、プラトンの残した対話篇のうちでも特にソクラテス自身のについても、充分に論じられなければならないように思われる。との、そもそもそれの語られることの可能であるという可能性さるべきものであるならば、その内容について論ずるのはもとさるべきものであるならば、その内容について論ずるのはもという見定的な問題としてではなく、ソクラテスの宗教的ソクラテスの宗教性という問題は、もしソクラテスの宗教的

(404)

の宗教性は、具体的現象的事実や論理的整合性の領域において

(弁明15 d)。このように、この第一の場合では、

ソクラテス

発言を色濃く残すとされる『ソクラテスの弁明』の中に、その発言を色濃く残すとされているのを見ることができょう。となれているのである(24 b)。即ちソクラテス裁判は、端的に例えば民事的や刑事的やのものというよりる故に罪人である。」とされているのである(24 b)。即ちソクラテス裁判に、端的に例えば民事的や刑事的やのものというよりのも、そのいわゆるソクラテス裁判における告訴理由が、「ソクラテスの弁明』の中に、その発言を色濃く残すとされる『ソクラテスの弁明』の中に、その発言を色濃く残すとされる『ソクラテスの弁明』の中に、その発言を色濃く残すとされる『ソクラテスの弁明』の中に、その発言を色濃く残すとされる『ソクラテスの弁明』の中に、その

者自身もこれを認めざるを得なかったというふうに書かれていれない為には、おそらくは少くとも二通りに分けて考えられなれない為には、おそらくは少くとも二通りに分けて考えられなければなるまい。第一のものは、端的に表現して、この告訴理由を不当とする立場からのものとでも言うべきもので、ソクラフォンは、「ソクラテスが家や国家の祭壇で何度も 犠牲の祭りを行ったことは誰にも知られていた。」と書いている(メモラビを行ったことは誰にも知られていた。」と書いている(メモラビッア2)。また、「新奇なダイモニア」に対しても、「伝統の神々かその子供であると結論できる故国家の宗教に反するものではない」との反論がソクラテス自身によって行われていて、告訴ない」との反論がソクラテス自身によって行われていて、告訴ない」との反論がソクラテス自身によって行われている。

かった。しかし問題は、それ故それが簡単に退けられてよいとかった。しかし、ソクラテスの宗教性の第二のものは、件の告訴理由しかし、ソクラテスの宗教性の第二のものは、件の告訴理由当るが、少くとも、告訴理由の基面に限定されたままになっている。どの程当でありうるという、その条件を探る企てから生ずる。どの程当るが、少くとも、告訴理由の単なる表現にすぎぬかもしれぬするが、少くとも、告訴理由の表面に限定されたままになっている。ことも、言わば告訴理由の表面に限定されたままになっている。ことも、言わば告訴理由の表面に限定されたままになっている。ことも、言わば告訴理由の表面に限定されたままになっている。ことも、言わば告訴理由の表面に限定されたままになっている。どの程当であるという指摘は、なされて然るべきであろう。 そも そも であるという指摘は、なされて然るべきであろう。 そも そも であるという指摘は、なされて解した。

敬させる」という告訴理由の残る部分の言葉が、「資神・新奇的、このように考えられて初めて、「ソクラテスは国家公共の伝統のものにとって危険な何ものかであり、そしてその何ものかは宗教的のものである」というがであり、そしてその何ものかは宗教的のものである」というがであり、そしてその何ものかは宗教的のものである」というがであり、そしてを大の内容に触れるまでには至らないまでも、しかしそれが故にソクラテスを国家の危険と呼んでよい何かが「新奇なダイモニア」という言葉の中に了解されている訳なのである。そしてまた、このように考えられて初めて、「ソクラテスは国家公共の伝統のものにとって危険な何ものかいったいソクラテスの何であったのかという哲学的考察なのでいったいソクラテスの何であったのかという哲学的考察なのでいったいソクラテスの何であったのかという哲学的考察なのでいったいソクラテスの何であったのかという哲学的考察なのでいったいソクラテスの何であったのかという哲学的考察なのでいったいソクラテスの何であったのかという言葉を持てると、

効果的とも言えぬ言葉で告訴理由が訴えたいところのものは、いう裁判的手続きの考察ではなく、そういう必ずしも明瞭とも

ることができるのである。 うかという事実問題よりも、むしろソクラテスの内的問題を語のダイモニア」と内的に統一されて、かかる事実があったかど

## / ラトンの究極的教説

#### 田 幸 彦

ものと断じている。

角

Riddle of the Early Academy によると、 プラトンは対話篇 なプラトン解釈は大きい目で見るとヤスパースやドイツ・ロマ は実は充分その深層を浮び上がらせはしないのではないか。か ら定位し、そこからのみプラトン哲学を捉えようとする姿勢で 的教説はまたプラトンの対話篇群という所謂書かれた言葉に専 着工形成されていると考えられるものである。そしてこの究極 説であり、ここからプラトン哲学の全体換言すればその体系が 教説とはプラトン哲学の第一原理 Urprinzip ἀρχή に関する教 両者の立場は共にプラトンの究極的教説の否認となる。究極的 る文献学的プラトン研究の先鞭をつけたドイツロマンティーク Philosophieren があると言っている。またそもそも古典語によ 形成を断念した。そしてここにこの彼の 真の 哲学 する 姿勢 くてアメリカの Cherniss や Vlastos の所謂 antiesoterisch ンティークと 同じ方向に 陥る 危険性 がある。Cherniss, The ヤスパースは、プラトンは体系を持っていない、体系の保持 プラトンはその作品に折々の姿を示すのであると解する。

トン自身の教説というよりも弟子たちの哲学の逆投影にすぎぬphysical doctrine を教授せず、かつそれを accept することもをしなかった、アカデメイアでの教育は専ら数学的諸学科(算をしなかった、アカデメイアでの教育は専ら数学的諸学科(算をしなかった、アカデメイアでの教育は専ら数学的諸学科(算をしなかった、アカデメイアでの教育は専ら数学的諸学科(算をしなかった、アカデメイアでの教育は専ら数学的諸学科(算をしなかった、アカデメイアでおいて meta-トン自身の教説というよりも弟子たちの哲学の逆投影にすぎぬけいが、すなわち彼の学園アカデメイアにおいて meta-以外において、すなわち彼の学園アカデメイアにおいて meta-

主張している。 を自究した哲学者であり、この究極的なものの何たるか は対話篇群の中では暗示的に方向づけられているだけであって、 に書かれざる教説)の解明によって真の理解へもたらされると であか、第 で書かれざる教説)の解明によって真の理解へもたらされると で書かれざる教説)の解明によって真の理解へもたらされると

162

(406)

 $\lambda \delta \gamma_{OS}$  によってこの善の実相  $\dot{\lambda} \gamma_{OS}$  ななの $\dot{\lambda} \delta \alpha$  を規定すること  $\delta \iota_{OP} i \alpha \alpha \theta \alpha \iota$  (Pol.~VI~534~b~c)」であるとされる。哲こと  $\delta \iota_{OP} i \alpha \alpha \theta \alpha \iota$  (Pol.~VI~534~b~c)」であるとされる。哲学はソフィストの術  $\sigma o \phi_{\iota} \alpha \tau \iota \iota \iota \dot{\lambda}$  や詩作術  $\pi o \iota \eta \tau \iota \iota \iota \dot{\lambda}$  と違って、中さ  $\dot{\eta} \delta \delta \nu \dot{\eta} \delta \nu \dot{\lambda}$  の確定を目指す。 しかも哲学は神憑りでの本質・実相  $o \dot{\nu} \delta \iota \dot{\alpha}$  の確定を目指す。 しかも哲学は神憑りでの本質・実相  $o \dot{\nu} \delta \iota \dot{\alpha}$  の確定を目指す。 しかも哲学は神憑りでの本質・実相  $o \dot{\nu} \delta \iota \dot{\alpha}$  には準備行程が要求される。それは数学諸学科である。には準備行程が要求される。それは数学諸学科である。

者 τὸ ἕν であるとプラトンは考えた。 である ὰγαθὸν ἔστιν ἕν と述べたという。問題はこの善は一である ὰγαθόν ἔστιν ἕν と述べたという。問題はこの善は一である。単なる数学的事柄に終始した。プラトンは数での完極的教説を口述したか。その『善について』なる講義 が彼の究極的教説を口述したか。その『善について』なる講義 なで、何

## ーロッパ神秘思想と自然

∄

~ヒルデガルト・フォン・ビンゲンの場合—

中井章子

ュニューやゴルツェから、彼女のいたライン地方にも及びつついたコーロッパ神秘思想もその一つである。「自然」は、ルネサを視野に含む神秘思想もその一つである。「自然」は、ルネサーと、とくに重要な問題となっている。 「自然」にもっとも関わっては、とくに重要な問題となっている。 「自然」にもっとも関わっている。 「自然」にもっとも関わっているのが、ヒルデガルト・フォン・ビンゲン(一○九八―― 「七九」である。彼女は、カトリック教会の力が最盛期に向か 「七九」である。彼女は、カトリック教会の力が最盛期に向か 「中世の神秘思想には、様々なタイプがある。字書業 「本書を自然」

と呼ばれることもある。 と呼ばれることもある。 と呼ばれることもある。 と呼ばれることもある。 と呼ばれることもある。 と呼ばれることもある。 と呼ばれることもある。

ジョンを体験していたが、人にはあまり語らなかった。ところのヴィジョン体験にある。彼女は、子供のころから絶えずヴィとの多岐にわたる活動のエネルギーの源泉は、ヒルデガルト

霊をつらぬき、彼女は、ヴィジョン体験において見、聞いたこ の第一の書『スキヴィアス』である。 こで書きはじめ、十年のちに完成したのが、ヴィジョン三部作 を記し語るよう迫られる。自分が女であること、能力も足りな が、四十二歳のとき、「火のような光」 が天からくだり全身全 いことを考え躊躇していると、彼女は病気になってしまう。そ

状態において体験されたのではなく、「覚めた状態」において、 る。神と宇宙と人間のつながりに関する直観的認識が、ヒルデ 調する。『スキヴィアス』の序文には、四十二才のヴィジョン ガルトのヴィジョン体験の核にあると思われる。 体験において、新旧約聖書の「意味」が明らかにされた、とあ 「内なる目や耳」で、見たり聞いたりしたものであることを強 ヒルデガルトは、彼女のヴィジョンが、神がかりや無意識の

る。 だから、 品であり、自然のすべてを内に含んでいる。人間はミクロコス 神の霊により生かされている。人間も、自然と同じく、神の作 には、のちの人の手になる、ヴィジョンをそのままうつした曼 たとき、宇宙の万物も、調和ある状態を失い、混乱に陥った。 結びつけるつとめを持つ。それゆえ、人間が神にそむき転落し を負りべき位置を占めている。人間は神に協力し、自然を神に モスなのだ。ただ、人間は、神の似姿であり、自然の中で責任 ヒルデガルトによると、宇宙は、神によりつくられたもので、 色彩豊かに、そのまま絵になるように描いた。彼女の著作 ヒルデガルトは、神と宇宙と人間のつながりのヴィジョン キリストによる人間の救いは、また自然の救いともな

るのである。

陀羅のような絵がついている。

詩作曲し、『力のたわむれ』という劇的構成をもつ音楽作品も はなく、日々の実感であったと思われる。彼女は多くの歌を作 神の霊の働きは、音楽により、もっともふさわしく表現される のこしているが、自然の中にも人間の中にもあらわれ出ている 神と自然と人間のつながりは、ヒルデガルトにとって理論で

のである。

て、 中世の思想家の中で特異な存在である。彼女は、中世にアリス に近づくことができ、より良い「神の楽器」になることができ のない愚かな存在である女性は、そのために、 マン派自然哲学につながってくる。 ス自然学、ベーメなどの自然神秘思想、ノヴァーリスなどのロ トテレスが入ってくる以前の思想家であるが、そのためかえっ 「エレメントに告解」すればよい、などと書くヒルデガルトは ヒルデガルトは、女性であるという自覚をもっていた。 臨終の床に司祭またはそれに代わる隣人を呼べない場合には、 スコラ哲学をとびこえて、パラツェルズスなどのルネサン 真のリアリティ

スピノーザ哲学における倫理

中 隆

安 徳

『エチカ』という書名は人間の生き方を問題にするものであ

史的な宗教を低く評価する点に、『エチカ』の体系が既存の宗

教とは別箇に一体系として成立した条件が考えられるのである

えられており、

かかる体系の中心に神がある点に、この体系が宗教に対し

て持つ一つの問題があると思われる。

統一的性格としての「倫理」を考えるのである。 統一的性格としての「倫理」を考えるのである。 をき方以外の諸点を含んでいる。第一部では宇宙論的問題もあいる。従って、現代の諸科学の分類的思考よりすれば、幾多のいる。従って、現代の諸科学の分類的思考よりすれば、幾多のによって考えられていることになる。第一部では宇宙論的問題もあ生き方以外の諸点を含んでいる。第一部では宇宙論的問題もあ生き方以外の諸点を含んでいる。第一部では宇宙論的問題もあ生き方以外の諸点を含んでいる。第一部では宇宙論的問題もあり、その論述内容は第一部、第二部に見られるように、人の

「エチカ」という性格づけの言葉の表面には、宗教諸教派献として考察されている。「政治論」においては、宗教諸教派院であるのは神であるので、そこで何等かの意味において、表発であるのは神であるのであるが、歴史的(既成)宗教或いは宗教別に対する非支持は諸著作の中で、明瞭に意識的に表明されているのである。『エチカ』第一部には、人格神への批判がれているのである。『エチカ』第一部には、人格神への批判がれているのである。『エチカ』第一部には、人格神への批判がれているのである。『エチカ』第一部には、歴史的なければなら発であるのである。『エチカ』第一部には、歴史的なければなられているのである。『エチカ』第一部には、宗教に関する発である中である旧約聖書が、神の言葉の表面には、宗教に関するの並存を許容する国家のあり方が語られている。このように歴史ない。 「エチカ」という性格づけの言葉の表面には、宗教に関する可並存を許容する国家のあり方が語られている。「政治論」においては、宗教諸教派が表示がある。『エキカ』という性格づけの言葉の表面には、宗教に関するの並存を許容する国家のあり方が語られている。このように歴

る。

成立のモチフの中にあったと思われる。かつそれは、一つの自えたのは偶然ではなく、かかる問題が生じるべき理由が、体系う意見もあるのであって、かかる正反対の意見が歴史的にありう意見になってあらわれている。他方では、敬神者であるといかかる問題は歴史的にも、スピノーザは無神論者であるとい

覚的なモチフであったと思われる。

catholica という言葉を使っていることからも言い得るのであたと思われるのは、スピノーザ 自 身が 「普遍宗教」religioとの関係をとりあげたのである。かかる問題が甚だ徴妙であっとの関係をとりあげたのである問題であると思われるので、宗教なのであるが、かかる体系が宗教とは別箇に、一切を問題にすなのであるが、かかる体系が宗教とは別箇に、一切を問題にするの体系への全体的性格づけは「倫理」としてなされたわけこの体系への全体的性格づけは「倫理」としてなされたわけ

念がある」(第二部定理三十四証明)とされ、神に由来すると考れて、この体系に即して人の生き方を考えてみれば、一言にさて、この体系に即して人の生き方を考えてみれば、一言にさて、この体系に即して人の生き方を考えてみれば、一言にさて、この体系に即して人の生き方を考えてみれば、一言にさて、この体系に即して人の生き方を考えてみれば、一言に

直観知へ進む(定 165

理四十備考)のである。従って神に原因する観念で人は考える

四十一)、またかかる観念より出発して、

かかる観念によって考えるのが正しく(定理四

である。 である。 である。 である。 に、人が神によって生きるとしても、両者の間に人保存の努力(第四部定理十八)も同様にして考え得るのである。 のである。 のである。自己

る。 体系的に成立している点に、一つの性格的変化が意図されてい体系的に成立している点に、一つの性格的変化が意図されていんが神により生きるとしながらも、かかる神が概念神として

# ≪Chercher≫ と ≪trouver≫パスカルの信仰における

道躰 滋穂子

ことを目的としているのも当然と言わねばならない。ところでとを目的としているのも当然と言わねばならない。ところでを得ると明記されている。とすれば、探し求めることを諾うとを得ると明記されている。とすれば、探し求めることを諾うとを得ると明記されている。とすれば、探し求めることを諾うとを得ると明記されている。とすれば、探し求めることを諾うとを得ると明記されている。とすれば、探し求めることを諾うとを得ると明記されている。とすれば、探し求めることを話うとを得ると明記されている。とうが、深し来める。まず初めに『マタイ伝』が、神を《探し求める》ととにあったが、神を《探し求める》ととにあったが、神を《探し求める》とといるのも当然と言わねばならない。ところでいるのも当然と言わねばならない。ところでいるのも当然と言わねばならない。ところでいるのは、不信仰者をして、バスカルによる「護教論」執筆の目的は、不信仰者をして、バスカルによる「護教論」執筆の目的は、不信仰者をして、

ると結論せざるを得まい。だが、パスカルの真意は、断章し一

あり得ないという事実の確認を目差したものという仮説も成り ろまでは一応成功しているが、遂に神に賭けるべく仕向けるま 当然のことながら、神に賭ける利点を彼等の理性に訴えるとこ 賭けるように、そこから生じる利益の面を強調し、いわば恩寵 パスカルは「賭」の断章(L四一八)で、無神論者が神の側に 間は既に見い出していると言わざるを得ない。にもかかわらず、 えしないという一節があり、一見明らかな矛盾と映るが、探し は、先に神を見い出していなければ、人間は探し求めることさ その当然の帰結に他ならない。これが先の聖句に関するパスカ なら探し求める行為は恩寵の賜物であり、見い出すというのは う迄もない。探し求める行為と祈りとは同一の行為であり、 聖書は明確な答えを欠いているが、アウグスチヌス主義者を標 を探し求めさせるための「護教論」の試みは見事に失敗してい 立たないわけではない。この仮説を容認すれば、不信仰者に神 でには至らない。従って、この断章は、恩寵の欠如した信仰は 心している。これは彼の信仰理論に鋭く対立する試みであり、 の力を借りずに、彼等に信仰への第一歩を踏み出させるべく腐 求める行為が恩寵なしには生じ得ないとすれば、探し求める人 恩寵にあるというのがアウグスチヌスの根本原理である。それ ≪神の賜物≫である。≪信仰の発端 (initium fidei)≫ は常に 榜するパスカルが、これに全く否定的な態度を示したことは言 ルの解釈である。他方「イエスの秘義」の断章(L九一八)に 探し求める行為が人間の本有的能力によるものか否かについて、

(410) 166

はないし、またこの観点からすれば、『マタイ伝』の聖句は、

与え給う≫までは、仮りに≪推理≫によってこれを補うことが 可能であるというところにあったと考えても少しも不都合はな そもそも恩寵の働きは有限なる人間の感覚などには明確に把捉 できる。勿論パスカル自身が二種類の≪chercher≫を想定して 厳然と存在するという事実をも正当化していると看做すことが 求めている無神論者≫(上一五六)──が、『パンセ』の中に ていないが故に神を探し求める人々≫(L一六○)とか≪探し 解釈と一見矛盾するかに見える表現──例えば≪神を見い出し このことはまた、『マタイ伝』の聖句およびそれに関する彼の ≪chercher≫だけを獲得させようとしたのだとも考えられる。 されていない≪chercher≫とを区別し、場合によっては後者の ≪chercher≫と、推理や理性によるが故に ≪trouver≫ を保証 彼の見方であったという風にも考えられる。更には、パスカル れ、宗教に対する無関心よりは遙かに優れた姿勢だというのが はっきりと認めつつも、たとえ推理による▲人間的≫信仰であ 手段に訴えても ≪chercher≫ させようと試みることは 無益 で いと断言し得る者はいないのである。従ってパスカルがどんな ≪chercher≫しようとも、それを恩寵の働きによるものではな できるものではない。とすれば、人間が如何なる動機から いるわけではない。彼がその必要を感じていたとも思われない。 一○の、宗教を持たざる人々に▲神が心の直観を通して宗教を 恩寵の働きによるが故に ≪trouver≫ を保証されている つまり、これが真の信仰とは全く異質のものであることを

りながら検討してみることにする。

されているのである。まずこのことを彼の『悲劇の誕生』に拠

る言葉たり得ていると言えるのである。 ≪chercher≫する者の動機が何であれ、その人間の行為を支え

## ーチェの悲劇組

そこには対立を越えた共通の志向性とでも言うべきものが思念ものではない。ニーチェが「二重性」という言葉を用いる時、ている。しかし、これら両者は単なる対立概念に還元されうるス的なるものとの「二重性」としてとらえたことは良く知られニーチェが芸術の発展をアポロン的なるものとディオニュソニーチェが芸術の発展をアポロン的なるものとディオニュソ

小笠原

由紀夫

の完全さ、真実さを強調し、夢が日常的現実とはちがら「もう状態がより高い真実をもち完全である……。」即ち彼は夢の世界でいて論じるのであるが、彼が次の様に述べる時、夢に認めるついて論じる。ニーチェは「夢」の世界の形象性、幻想性にたとえて論じる。ニーチェは「夢」の世界の形象性、幻想性にたとえて論じる。ニーチェは「夢」の世界の形象性、幻想性にたとえて論じる。ニーチェは「夢」の世界の形象性、幻想性にたとえて論じる。ニーチェは「夢」の世界の形象性、幻想性にたとえて論じる。ニーチェは「夢」の世界の形象性、幻想性にたった。

意味で夢の比喩として用いられたアポロン的なるものは単なる

一つの現実」を伝えるものとして規定しているのである。

たえたものとして考えられているのである。

「個体化の原理ばかりでなく、その底に日常性をこえた現実をた

えアポロン的なるもののたとえとして用いられた「夢」も、デ **う言葉で表現する。従ってニーチェの言う「夢」と「陶酔」と** な魔力のもとでは、人と人との間の絆が再び結びつけられるだ 表現する形式がちがうのである! 的なるものとディオニュソス的なるものとでは、同一の事態を 共に、それらが目ざす事態は同一なのである。ただ、アポロン ィオニュソス的なるもののたとえとして用いられた「陶酔」も いわば非日常性をもたらすものとして考えられている。それゆ は、その形式に違いこそあれ、共に日常的現実とは違う現実を、 常的な制限が消え去った時に表われてくる状態を「陶酔」とい いしきたり」はなくなってしまう。ニーチェは、このように日 ては「人間同士の間に定められた憎むべき制限」や「厚かまし けではない。遠ざけられ、抑圧され、敵視されてきた自然もま についての意義を次のように述べる。即ち「ディオニュソス的 ィオニュソスのオルギーから得たのであるが、彼はこの「陶酔」 に述べた「陶酔」である。「陶酔」という表象をニーチェはデ これに対し個体をなきものにし、混沌をもたらすものが、先 放蕩息子・人間との和解の宴を祝うのだ」と。そこにおい

ら両者の矛盾のない総合体としてソフォクレスとアイスキュロソス的なるものを古代ギリシャ文化史にあてはめて論じ、これニーチェは右に述べてきたアポロン的なるものとディオニュ

マのギリシャ悲劇をあげる。「陶酔の芸術家であると同時に夢スのギリシャ悲劇をあげる。「陶酔の芸術家である」悲劇作家によって創造された古代ギリシャ悲劇はアポロン的部分は、その起源と主題にある。悲劇の主題のことに コソス的部分は登場人物の対話や所作にあり、これに対しディオロン的部分は登場人物の対話や所作にあり、これに対しディオロンス的部分は登場人物の対話や所作にある。悲劇の主題のことによりないであると同時に夢スのギリシャ悲劇をあげる。「陶酔の芸術家であると同時に夢スのギリシャ悲劇をあげる。「陶酔の芸術家であると同時に夢スのギリシャ悲劇をあげる。

ニーチェは、実の父を殺し、スフィンクスの謎を解き、実のというのである。オイディプスの一連の「反自然」と近よって人間の本来的なあり方としての「自然」と定立することによって人間の生の現実そのものを考究しようとするニーチェの態度へと通じ生の現実そのものを考究しようとするニーチェの態度へと通じ生の現実そのものを考究しようとするニーチェの態度へと通じ生の現実そのものを考究しようとすることによって人間の本来的なあり方としての自然」を考える。それはまた人間の本来的なあり方としての自然を言うというのりにも自然の解体を経験しなければならないのだ」と述べる。即ち自分自分の身体を経験しなければならないのにある。ニーチェは、実の父を殺し、スフィンクスの謎を解き、実のというのである。オイディプスの一連の「反自然」的行為は、というのである。オイディプスの一連の「反自然」的行為は、というのである。ニーチェは、実の父を殺し、スフィンクスの謎を解き、実のそのことを象徴的に示しているのである。

体の契機をはらむことによって成立しているとしたら、たしかもしも人間の生が、オイディプスの生のように、常にその解

存在(Sein zum Ende)である。 単なる生物は死亡において

にそのような人間の生は悲劇的というほかないのかもしれない。 ということを、或いはたえざる分裂の危機にさらされている るということを、或いはたえざる分裂の危機にさらされている のだ、ということを洞察し、このような危機的状況を克服して のだ、ということを洞察し、このような危機にさらされている のだ、ということを洞察し、このような危機にさらされている のだ、ということを洞察し、このような危機にさらされている をきようとする人間の意志や行為そのものの中に生の意義と現 生きようとする人間の意志や行為そのものの中に生の意義と現 生きようとする人間の意志や行為そのものの中に生の意義と現 生きようとする人間の意志や行為そのものの中に生の意義と現

## (イデッガーの「時熟と無」

### 臼 木 靖 晴

#### 一、現存在と死

いう。そしてそのような現存在は死すべきものとして終りへのは何かということを時間の解明を通じて行おうとするものである。彼はそのてがかりとして、自己自身を問うことの出来るような存在者すなわち人間存在を現存在(Dasein)と術語化し、うな存在者すなわち人間存在を現存在(Dasein)と術語化し、うな存在者すなわち人間存在を解明するのである。彼は現存在の基礎的ありようを配慮(Sorge)として捉える。現存在が配慮であるということは、現存在がまわりのものとかかわりあい。そのようなありようを世界内存在(In-der Welt-Sein)という。そしてそのような現存在は死すべきものとして終りへのいう。そしてそのような現存在は死すべきものとして終りへのいう。そしてそのような現存在は死すべきものとして終りへのいう。そしてそのような現存在は死すべきものとして終りへのいう。そしてそのような現存在は死すべきものとして終りへのいう。そしてそのような現存在は死すべきものとして終りへのいう。

を担うものである。その意味で現存在は死に おいて 無(Dasである現存在は、あらゆる可能性の中で究極の可能性として死は己れ自身であり、死は現存在の終りでもある。死すべきものとして、自己自身が死ぬのである。かかる死において、死ぬの世代の交代にすぎないが、これに反して現存在のみが己れの死

### 二、現存在と良心

Nichts)に帰するといえるであろう。

己れの有限性である死を先駆することになる。このことから良己れの有限性である死を先駆することになる。このことから良い声によって頽落しているのである。これを先駆する(vor-tavいて自己に持ち来たらすのである。また、死の可能性は、そるということを示しているのである。また、死の可能性は、そるということを示しているのである。また、死の可能性は、そるということを示しているのである。また、死の可能性は、そるということを示しているのである。これを先駆する(vor-tavいて由己に持ち来たらすのである。これを先駆する(vor-tavいて自己に持ち来たらすのである。これを先駆する(vor-tavいて自己に持ち来たらすのである。これを先駆する(vor-tavいて自己に持ち来たらすのである。これを先駆する(vor-tavいて自己に持ち来たらすのである。このことから良び声といえよう。 それ故に、死は、常に未完了(Unabgesch-tavの可能性にほかならないのであるう。このような死の自覚において本来の自己にめざめるのであるがこれが良心の呼び声は人間が死をともなう有限的な存在者であるが、死は、現存在は死を担うものとして有限的な存在者であるが、死は、現存在は死を担うものである。このことから良い方にないる。このことから良い方にないる。

心の呼び声は、死への存在を己れの真のありようとして決意せ

しめるものでありこれを決意性という。このように死に先駆し

(vorlaufen) 己れを有限性であることを 自覚する現存在のあ

## りようを時間性(Zeitlichkeit)という。 三、現存在と時熟

瞬くへにおいてあるものであり、そこでは時の流れは止まり、 続として時熟する。 時熟そのものである。瞬間としての現在はそれぞれ非連続の連 時熟の各瞬間が絶対の現在である。瞬間は立ち止まる今であり というのであろう。瞬間とは、既在、現在、将来と時熟する一 けている。死を先駆し本来的に生きようととらえる現在を瞬間 存在可能の中に入り自分を取りもどす、そして自己を取り返し 性(vorlaufende Entschlossenheit)において、最も自己的な おいて生が熟するといってよいであろう。現存在が先駆的決意 る。生の活動は、生の実現(目的が現実になる)という意味に 味で生きるという目的が実現することは生命の活動と考えられ とって生きるとは、生を維持するにほかならないから、その意 (Wiederholuug) のうちにとらえる現在を瞬間と彼は特色づ 現存在は時間性として有限である。一般に生命をもつものに

#### 四、現存在と無

る。不安を通して無が現われるとき、死の自覚によって無があ 時であろう。死は単なる世代の交代ではなく、個としての私の することである。現存在は時間性であるがゆえに、死を自己の 死である。私の死は一切の終了である。死は私にとって無に帰 ち止まりつつ流れ、流れつつ止まるのがわれわれの面している 存在可能として決意することによって無が体験されることにな 時間は今において流れ、瞬間として立ち止まる。そして、立

> がたちきられ、瞬間が姿をあらわすであろう。 のような無のあらわれを無化(nichten)という。 べり去る存在事物と一諸に無があらわれてくるといえよう。こ のであり、ここにおいて無が体験されるであろう。その故にす このすべり去るということは、無関心の気分によって生ずるも れ自身にめざめるのである。すなわち、無化において流れる今 いうかたちであらわれるが、現存在はその無化において真の己 在するものが「すべり去る」(Entgleiten)不安が無をあらわす。 安においてみずからをあらわす。自己のまわりからすべての存 らわれるとき、自己を実存として自覚することになる。 無は不 無は無化と

ントの悪の原理と善の原理について

カ

#### 本 光 信

的無記)は格率の内的原理とは何の関係もない、自由の法則と ち格率のうちにのみ存することができる。道徳的無関心(道徳 用するために自己自身に設ける規則(自律)のうちにのみ、即 つまり自然衝動のうちではなくて、選択意志が自らの自由を使 は選択意志を傾向性によって規定する客体のうちにではなく、 る。」道徳的に善いとか悪いとかの根拠は自由にあり、悪の根拠 あるところの意識であり……自分自身を審く道徳的判断力であ 悟性であって良心ではない。「良心とはそれ自身として 義務 で カントによれば、ある行為の一般的正、不正を判定するのは ることは、彼自身と彼の後に生き残る人々に負債を負わすこと

は何の関係もない。性癖とは本来ただある享楽の欲求へと向わは何の関係もない。性癖とは本来ただある享楽へのなったは、悪の性癖の三段階(人間本性の脆さ。人間の心情と名づけられ、悪の性癖の三段階(人間本性の脆さ。人間の心情の不純。人間の心情の悪性〔腐敗〕〕が考えられる。結局の心情の不純。人間の心情の悪性〔腐敗〕)が考えられる。結局の心情の不純。人間の心情の悪性〔腐敗〕)が考えられる。結局の心情の不純。人間の心情の悪性〔腐敗〕)が考えられる。結局が情と名づけられ、悪の性癖の三段階(人間本性の脆さ。人間心情と名づけられ、悪の性癖の三段階(人間本性の関係もない。性癖とは本来ただある享楽の欲求へと向わなの遵守が善であり、「人間がなし得る最初の真の善は、悪別)の遵守が善であり、「人間がなし得る最初の真の善は、悪別)の遵守が善であり、「人間がなし得る最初の真の善は、悪別)の遵守が善であり、「人間がなし得る最初の真の善は、悪別)の遵守が善であり、「人間がなし得る最初の真の善は、悪別)の遵守が善であり、「人間がなし得る最初の真の言は、悪いいる。

めにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えめにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えめにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えめにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えめにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えめにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えめにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えめにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えめにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えめにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えめにである。だがそうするかわりに、いわば良心に阿片を与えるいた関して「……なおなすべき善を、もしくは残存している結果に関して「……なおなすべき善を、もしくは残存している結果として滅ぼす(修復する)べき悪を、もしくは残存している結果として滅ぼす(修復する)べき悪を、もしくは残存している結果として滅ぼす(修復する)べき悪を、もしくは残存している結果として滅ぼす(修復する)べき悪を、そのままに対している。

ず、むしろ互に輝かし合える仏教の大乗の禅と、その禅戒 を抱かしめる。それとともにまた、無上命法、唯一命法に反せ 永久平和論で諸国家の連盟機構を提唱した彼としては後退の感 れど「種々異った宗教があるとの主張は不合理」というのは、 の尊敬の感情と遵守と共に、母親や、理性と敬虔主義の結合し 意志だから一宗教で他はいけないとするのは、厳粛な道徳律へ 宗教の法則として導かれるのは唯一神、即ち唯一最高の道徳的 バッハ等の影響後に独自の展開をしているが、そのヘーゲル法 の思想さえもある。彼の神の要請、想定の次第はわかるが、 た、所謂ケーニヒスベルクの敬虔主義の影響も大であろう。さ 歴史的信仰が利用されざるを得ないというのと、一切の義務が 限界とも思われ、他面彼のいう感性的な支えとして通常眼前の も逃れ得ようが、一面当時の基督教国ドイツでの資料、 マッチして、超自然的で且つ批難すべき多くの腹立たしさから 片である」と、阿片の例等から、カントの影響が考えられる。 情であると共に、精神なき状態の精神である。それは民衆の阿 とし、「……宗教は悩める者のため息であり、 心なき世界の心 もう終っている。だが、宗教の批判は一切の批判の前提である. 哲学批判序説の冒頭に「ドイツにとって宗教の批判は本質的に であって……」と阿片を例として述べている。 大乗の禅戒一致の思想は、道徳的宗教提唱のカントにもよく マルクスの宗教批難は、カント等からへーゲル・フォイエル 研究の

一批判では神の三論証ありとしつつこれを批評して無効と

論的にはやはりぎこちなさを感ぜしめる。

#### カ **ン** <u>۱</u> における自由と神の要請

木 元 久

鈴

類似してはいない自然と自由が理性においてアナロギアによる ら理性が超出するところに自由が可能となる。このように全く 抽象化により先験的自由が形成されるのではなかろうか。それ の関係にあると考えられ、事実として意識しうる実践的自由の によって規定されることがないということにおいてアナロギア 実践的自由と、絶対的自発性としての先験的自由は、 い出される。何故なら自ら道徳的法則に従うところに成立する 由が、実践的自由として行為へと向けられるところに自由が見 性的自然への超出において、換言すれば理念としての先験的自 おいて捉えられた感性的自然から、道徳的法則の支配する超感 実践的使用において自然と両立する。理性が時間に従い意識に 拒否されるが、絶対的自発性という先験的理念として、 において自由は現象界において成立しえず、その理論的認識は 離脱し、自ら道徳的法則を課すところに開示される。 意志決定において、 故に先験的自由から実践的自由への移行により、つまり時間か 自由はカントにとって理性の事実(Faktum)であり、理性の 理性が時間的条件に支配された感性界から 先行原因 理性の

> 場が可能となり、神聖なる道徳的法則に意志が従うところに自 間の人格は神聖なものとなる。この意志の神聖性こそ、実践的 ての無限的存在者、すなわち神にも帰しうるのである。それ故 その原因として神は要請されなければならない。 しかし現実的世界において、最高善の実現は不可能であるから、 ligkeit) が伴わなければならず、両者の結合が最高善である。 道徳性(Sittlichkeit)を意味し、この道徳性には幸福 (Glückse に意志が道徳的法則に従うことが、人間の道徳的価値であり、 由が開示され、神との応答の地平が開かれるのである。それ故 理念であり、理念を実現しようとするところに神との出会いの 道徳的法則は神聖であり、人間がその主体となるところに、人 であるが、この道徳的法則は人間のみならず、最高叡知者とし いて意志規定がなされるとき、われわれは自由を認識しらるの

る。 において、徳と幸福の一致すなわち最高善を要請しうるのであ し出し、また同じ理性(intellectus)による神の人格との応答 た人間は、神から与えられた理性(ratio)によって自然を照ら ことが創造することである神には、理論―実践、自然―自由と 言すれば肖像画の如く似ているという静的な意味での類似では いう区別は存しないが神の似姿(imago Dei)として創造され 存在すること(esse)がはたらき(actus)であり、思惟する 神の似姿としての人間は、 姿・形が神に類似している、換

一をなしていると考えられえないであろうか。

自由は「……すべし (sollen)」と命令する道徳的法則に基づ

せんとするのである。 は要請され、実践理性は道徳的法則に基づいてその実現を促進おいて類似しているといえよう。従って最高善の根拠とじて神て最高善を求めるはたらきにおいて、神との接点をもつことになく、理性が道徳的法則に従って行為し、道徳的法則に基づいなく、理性が道徳的法則に従って行為し、道徳的法則に基づい

#### 2

との人格的出会いにおいて可能となるのである。 るのであり、 味であるから、 包み隠しつつ己れを現わす。人間は課せられた理念を現実 してカントの宗教的世界は開かれ、神は道徳の背後へと自らを わち自由を介して人間にその存在を知らしめるのである。 論的領域から実践的領域へと姿を隠しつつも、 えない)存在のありようがあっても背理ではない。道徳が厳存 存在しないとは、その存在が認識として確認されないという意 において要請されるといいうるであろうか。要請されるものが 請とは要請されるものが、存在しなかった場合、いかなる意味 それ故に神の存在は要請されなければならないといえよう。要 以上述べたよりに神は道徳的法則の裏面へと己れの姿を隠し、 において実現せんとするところに人間の人格の価値が存す 神は要請されねばならない。カントにとって神は理 それは被造物としての人間にとって、 認識とはなりえない(理論理性の対象とはなり 道徳的法則すな 創造者——神 かく

ントとシェリングにおける悪について

カ

諸 岡 道比古

る悪の根源を検討するものである。 本論文はカントの悪論との対比において、シェリングにおけ

カントは『実践理性批判』において善悪の意味と位置を規定

なる。<br />
している。しかし本書はその構成上、悪を積極的には論じている。しかし本書はその構成上、悪を積極的には論じない。本書で悪を検討するには、純粋意志に対立する他律的恣意に自している。しかし本書はその構成上、悪を積極的には論じている。

恣意の自由の根源的使用が悪ということになる。従って自然法という。 を恣意の自由に認める。それ故、悪しき格率を採用するというを恣意の自由に認める。そして『宗教論』は『実践理性批判』とントの悪論は深まる。そして『宗教論』は『実践理性批判』との自由を道徳法則の後に位置づけ、そして道徳法則からの背反の自由を道徳法則の後に位置づけ、そして道徳法則からの背反の自由を道徳法則の後に位置づけ、そして道徳法則からの背反の自由を道徳法則の後に位置づけ、そして道徳法則からの背反の自由の根源的使用が悪ということになる。従って自然法を認め、悪を表に、「宗教論」でカのではない。シェリングが評価している様に、『宗教論』でカウトのではない。

173 (417)

則への依存が悪なのではない。 行(Tat)が悪なのである。 要するに恣意の自由が悪の根源で かる依存を自らの自由により、 格率の規定根拠とする英知的所 道徳法則を意識しながらも、 'n.

にあることを示した。 きないにせよ、カントは現に人間は悪であり、その責任は人間 に悪が入ってきたか理解できないのである。悪の根源は理解で 人間の根源的素質が善であるからである。それ故、何故に人間 ある自由な行為には理性的根源が求められねばならず、しかも 人間の責任に帰せられねばならない。というのは英知的所行で カントによると悪の根源は探究しえないが、根源そのものが

と異なり、分離可能な統一しか含んでいない。シェリングはこ 原理を持っているが、 生する根底である。ここから発生した万物は光の原理と暗闇の での神」と「神の実存の根底」とを区別する。後者は万物が発 考えていたのだろうか。 ントの後期自由論を評価するシェリングはどの様に悪の根源を 人間における両原理の紐帯は精神であり、この精神は神の精神 悪を善の欠如ではなく、 シェリングは悪の可能性を論じるにあたり、「実存 する 限り 両原理の対立は人間において顕著である。 善と積極的対立をなすものとし、 カ

> グは普遍的悪の存在を指摘し、 人間には悪への誘惑の普遍的根

拠のあることを認める。 しかし悪の普遍性にもかかわらず、根底が悪を作りだすので

れ自身永遠な元初である」のである。ここにシェリングは悪の 永遠な所行であり、この所行を通して「人間は自由であり、そ はない。善悪の決定はあくまで人間が行う。この決定の行為は

根源を示すのである。 きないとした問題に、彼なりの解答を与えた。つまりシェリン トが何故、悪が人間のうちに入ってきたか、その根源は理解で 能性と現実性について説明を加える。そしてシェリングはカン はこの悪がどうしてこの世にあり、人間において生じたかの可 め、その根源を善と悪の能力としての自由に指摘する。 ングはカントと同じく悪の根源を自由に求めるが、シェリング 、は悪の元初と発生、そしてその現実化について論じることに 以上、シェリングは悪の根拠を光と暗闇の原理間の転倒に求 シェリ

後期シェリングについて ハイデッガーのシェリング論

おいて、悪の根源を説明したのである。

村 康 夫

論』との対決を通して、ドイツ観念論の形而上学を解明するこ ハイデッガーのシェリング論の目的は、 シェリ 岡 ングの 『自由

激によって覚醒された悪の精神をみてとる。こうしてシェリン

る根底の反作用に悪の前兆を、精神の誕生においては根底の刺 的関係の転倒に悪をみる。そしてシェリングは光の誕生におけ の分離可能性に悪の可能性を指摘する。つまり両原理間の根源

(418)

ðy)という問に答えるものである。しかしながらこのアリスト

の解釈は、アリストテレスの問「有るものとは何か?」(でする

この「無制約的主体性の形而上学」の立場から為される「有」

「有理解」(Seinsverständnis)が『自由論』に於けるシェリされている theo-logisch にして onto-logisch な問いかけにされている theo-logisch にして onto-logisch な問いかけにされている footo-logisch にして onto-logisch な問いかけにされているをえを「意欲が根元有である。」(Wollen ist Ursein.)という言葉のうちに見い出している。この「意欲」としてのという言葉のうちに見い出している。この「意欲」としてのという言葉のうちに見いる。こので、相当する部分では主とに有る。ところで先づ『自由論』の序に相当する部分では主とに有る。ところで先づ『自由論』の序に相当する部分では主とに有る。ところで先づ『自由論』の序に相当する部分では主とに有る。

ングの基本的立場である。

別」もシェリングが如何に「有の本質」を規定したかを示してである限り、この「区別」によって限定されている。この「区(das Seiende)に於ける「接合構造」(das Gefüge)を把握するものである。すべての「有るもの」は、それが「有るもの」について取り扱っている。この「区別」はすべての「有るもの」について取り扱っている。この「区別」はすべての「有るもの」ところでまた『自由論』の主要部分は「根底」(Grund)とところでまた『自由論』の主要部分は「根底」(Grund)と

「意欲」としての「有」の解釈或いはその「意欲」を開いた「意欲」としての「根底」と「実存するもの」との「共属性」unbedingten Subjektivitåt)を見ている。

である。 「有るもの」の方から問われている。そこでは「有」は「有るもの」の方から問われている。そこにハイデッガーは「有のものの有」(Seinsvergessenheit)を見る。即ち「有としての有それ自身」として問われることによってまさしく「有としての有それ自身」として問われることによってまさしく「有としての有それ自身」として問われることによってまさしく「有としての有るものの有」として問われることによってまさしく「有としての有るものの有」を通してのドイツ観念論延いては西洋形而上学の理解はここにを通してのドイツ観念論延いては西洋形而上学の理解はここにを通してのドイツ観念論延いては西洋形而上学の理解はここにを通してのドイツ観念論延いては西洋形而上学の理解はここにを通してのドイツ観念論延いては西洋形而上学の理解はここにを通りている。

り、その「有」はもはや「有るもの」の方から問うことはできり、その「有」はもはや「有るもの」の方から問うことはできれてデッガーはヘルダーリンの Dichten のうちに求めている。このハイデッガーのシェリング論は、『自由論』に於けるシェリングの基本的立場を理解するうえに見逃し難いものを持っている。このハイデッガーのシェリング連は、『自由論』に於けるシェリングの書う「無底」(Ungrund)について考察してみたい。リングの言う「無底」(Ungrund)について考察してみたい。リングの言う「無底」(Ungrund)について考察してみたい。リングの言う「無底」(Ungrund)について考察してみたい。リングの言う「無底」(Ungrund)について考察してみたい。リングの言う「無底」(Ungrund)について考察してみたい。

ない。 この点について「中心存在者」(Centralwesen) として

於て生き得るためには一切の「我性」に死なねばならないと言 特殊意志にとっては「焼き尽くす火」であり、この「中心」に

ることを要求されるのである。 い思索する者は、「脱自」(Ekstase)によってその向きを変え い思索することができないことを意味する。「無底」に関して問 またそれは一つの「有るもの」としての有り方である。)から問 主体」としての有り方(それには本質的に「我性」が属し、 このことは、「無底」に関して問い思索する者はもはや単なる・

## 一つの自由論—Schelling と西田幾多郎

尾 孟

堀

リングの『人間的自由の本質』と西田の『自由意志』(全

といふことも唯、現実に即してのみ考えられねばならぬ」とい で、現実と考えられるところに自己があるとして、 身を否定することを意味する」とし、自己のあるところが現実 かれている。西田でも自由意志の事実の否定は「自己が自己自 ち斯る事実の事実性を表明するところに論の出発点と目的が置 接に刻印されている」ところを「正しい概念」にもたらす、 集第六巻)を極く大雑把ではあるが以下の三点について見てみ 一、視点(a)着手点 シェリングでは「自由の感情が各人に直 一、視点。二、視野。三、決定(断)と愛 「自由意志 即

> 含む。即ち根本悪の問題である。 有しその焦点は個である。

は尚個の個としての事実は充分出て来ぬとして、なおその背後 方向に越えてとらえる causa sui の立場ではあるが、そこに る絶対知と自由の問題を「自由意志の因果性の意義」と言い、 知覚」「内的直證」 に求めると共に、 近世哲学の根本に横たわ と悪への能力」と見る必要があった。西田も事実究明を「内部 こに彼は各人の自由感という事実から出発し、その自由を「善 物としての自己主張があってはじめて自由は絶対的である。こ むしろ絶対者の自覚的運動をも破り越えること、即ち個物の個 の最も普遍的な概念」となるこの立場では自由は徹底されえぬ し出されている立場である。しかし自由が「自体なるもの一般 の見られるものが一つになり然もその一がそれ自身のうちに映 る。この時彼の立場となっているのは絶対同一性、即ち見るも のは等しきものによってのみ認識される」(Sextus) と表言す 上の純粋さと深さ」を求め、斯る態度規定の根拠を「等しきも われる。(b)眼差しロシェリングは事実への「感受力の普通以 「知って働く」という個の根本自覚知は個が一般をその根源の

のものに含まれる内的必然性であるが、自由の徹底には斯る必 ちにある。即ち被造物という性格をもつ、これは個物の存在そ 然性をも破り出て、然も越えることが直ちに一般的限定へ飛躍 三、(a)決定 個物も何ものかとしてある限り一般的限定のう 二、視野(a)両者の自由論は人間的悪の根本と本質的関わりを

(b)両者の悪の問題は罪の次元まで

に Willkür 即ち誤り得る個の事実を見る。

176

の何ものにもよらぬ個の限定がある故に、不安を伴なうと共に 個の自覚的限定と言われる。この行は絶対的な意味で自己以外 らない。しかし斯ることは先述の如く絶対的なものに触れてい 的限定のノエシス面と言い、愛としてはアガペーと言う。 もはや統一するものとして見られ得ぬ斯る限定の絶対無の自覚 はシェリングの如く統一するものを考えるのではなく、むしろ 契機となり、当初の目的は不徹底に終らざるを得ない。西田で ると個の自由はこの愛の実現に不可欠ではあるがその行程の一 り先にみた絶対者の自覚的運動は結局愛の働きである。そうす ら破り普遍的悟性と一つにするのを愛の働きと見ている。つま に愛という。しかしシェリングでは唯一なる個物をその中心か (b)愛 一般とそれからはみ出てしまう個を包む立場を両者共 しまた同時にここに始めて当為ということが成立する。 では「叡知的行」或は「実在的自己定立」と言われ、西田では る所ではじめて可能であり、そこでの行である故にシェリング に向って自己自身の態度を決定する力を有するのでなければな してしまうのではなく、そこに自己を保つこと即ち内的必然性 時にその全体が全体として成立しているのを社会的限定と言い、 し合っていることの全体が、個人の存在の直下に開かれると同 する社会と言う。即ち各人が一中心でありながら根源的に関係 対に分離的にして然もそれを包む場を、私と汝とが直接に相対 「絶対に分離的」ということをどこまでも保持しようとし、絶 「唯一なる世界に於いて唯一なるものが自己自身を限定する」 (被限定)の限定として Hang という性格を有する。 しか

# 初期ヘーゲルにおける実定性の問題

田隆司

ペーゲルの生きたドイツ・イデアリスムスの時代を示すとするならば、「分裂」(die Entzweiung)を深く自覚していた時るならば、「分裂」(die Entzweiung)を深く自覚していた時名ならば、「分裂」(die Entzweiung)を深く自覚していた時名とられ、ペーゲルの哲学の使命であった。ペーゲルの思想を考える際、重要なことは、この分裂がどのように考えられていったかということである。今回のテーマは、この分裂を統一すったかということである。

いる。すなわち、「イエスの教え」と「われわれ」との両項のいる。すなわち、「イエスの教え」と「もれわれ」との両項のにられるようになることが、「実定的」という意味と考えられいう理性の自己立法が崩壊し、自己の外にある権威に依存し信いう理性の自己立法が崩壊し、自己の外にある権威に依存し信る。端的に言うならば、実定性とは自律でなく、他者に依存する。端的に言うならば、実定性とは自律でなく、他者に依存する。端的に言うならば、実定性とは自律でなく、他者に依存する。端的に言うならば、実定性とは自律でなく、他者に依存する。端的に言うならば、実定性とは自律でなく、他者に依存する。端的に言うならば、実定性とは自律でなく、他者に依存するといて信じられる。

関係の形式が実定的だと言われている。 関係が、無縁な第三者の権威に基づき依存しているとき、その

である。しかし、イエスの教えが永遠の真理であると普遍的に 奇跡をおこなり者への信仰とその者の権威が基礎づけられたの のために信仰を望んだにもかかわらず、奇跡は忠実に信じられ、 依存している。イエスは自分の奇跡のためでなく、自分の教え ての人々に妥当し明らかにされるためには、奇跡という権威に 何んらの権威に依存することのない自律の教えの真理が、すべ に反対して、人間の自律を説いたものであった。だが皮肉にも、 ように、イエスの教えは、人間の自由を圧殺するユダヤの律法 の最大なものとしてヘーゲルは奇跡信仰をあげている。周知の イエスの教えが真理だと証明され広められていく過程で、そ

理性界ばかりか現象界においても妥当されねばならない。イエ スの教えは、現象界にいたってはじめて人間に妥当するのであ イエスの教えがわれわれに保持され広められていくためには、 関係づけているが、自然的欲求との分裂がある。したがって、 、ーゲルによれば、イエスの教えは神と人間との叡知的部分を 八間は叡知的部分をもつと同時に自然的欲求をもっている。 キリスト教が権威に基づかねばならない理由があ

由がある。

なものとはならない。ここに、イエスの教えが実定化される理 に見て感じとる世界でないと、イエスの教えは広められ普遍的 感覚的な現象界においてである。イエスの奇跡を実際に感覚的 明らかにされるのは、イエスの教えの自由とは異なった世界、

> 二つの項を、この両項の外にある権威という第三者によって結 威という他者に依存することになるのである。 持されていくのである。このとき、イエスの自律の教えは、権 びつけられている。イエスの自由の教えとは無縁である奇跡の とを関係づけるのである。互いに無縁とされ分裂していたこの る。奇跡という権威によって、人間の理性的存在と現象的存在 権威によって、はじめてイエスの教えはわれわれに広められ保

以上のことからわかるように、ヘーゲルの実定性の概念とは、

このような考え方では実定性は解決されない。実定性がヘーゲ 結局、分裂している両項をその外の無縁な第三者によって関係 をまたねばならない。 ルによって真に解決されるのは、 裂が解消されたが、第三者と両項との分裂は依然存在している。 の関係は無縁であるため、分裂は依然存在している。 を無縁な第三者によって統一づけるとしても、第三者と両項と づけられた形式にほかならない。だがしかし、このように分裂 フランクフルト・イエナ時代 両項の分

フッサール初期の現象学について

多 雅 子

気

ことなしに、フッサールの現象学と学問の理念との関係を論ず 『論理学研究』を中心として、 但し必ずしも初期に限定する

る。

との交渉の内に没頭しているあり方には妥当しない。ここで分

認識作用には疑いもなく妥当するが、日常生活に於て物や他人

あろうか。当時主流であった心理学主義は厳密学の成立を不可あろうか。当時主流であった心理学主義は厳密学の成立を不可あるら、そこで彼は「学一般の可能性のイデア的諸条件の学」がよる。この解明を遂行するのが認識体験及び思考体験の純粋現象等であり、それが心的体験という時間的事実的なものに於てどのように与えられるかという認識論的課題の解明がそこで必要とならに与えられるかという認識論的課題の解明がそこで必要とならに与えられるかという認識論的課題の解明がそこで必要とならに与えられるかという認識体験及び思考体験の純粋現象である。以上のことから、現象学は学問論的連関から要請されである。以上のことから、現象学は学問論の連関から要請されてある。以上のことから、現象学は学問論の連関から要請されてある。以上のことから、現象学は学問論の連関から要請されてある。以上のことから、現象学は学問論の連関から要請されてある。以上のことが明らかである。

質料を表象化する作用によって成立するのである。それは学的做される。つまり、志向的体験の本質をなす対象への関係は、べて表象作用であるか、若しくは表象作用を基盤にもつ」と見れるもの、意欲するものと意欲されるものとの関係を関係としれるもの、意欲するか、若しくは表象作用を基盤にもつ」と見ら向性(Intentionalität)である。志向性とは、見るものと見ら向性(Intentionalität)である。志向性とは、見るものと見ら向性(Intentionalität)である。志向性とは、見るものと見らに反映しているであるか、若しくは表象作用を基盤にも関係を関係としている。

粋培養するような仕方で徹底してゆく。はいわば同質であり、フッサールの現象学はこの表象作用を純識である。学問的認識に要求される平明な明晰性と表象作用と析の対象となるのは、学的に見ることを本来的あり方とする意

まず第一に、現象学は如何なる問題意識から成立してきたで

第三に、このような現象学と学問の理念があらかじめ理解されたらされる普遍的構造形式から学問性の理念が導出されるのたたらされる普遍的構造形式から学問性の理念が導出されるのもたらされる普遍的構造形式から学問性の理念が導出されるのもたらされる普遍的構造形式から学問を表表方と連関する。現象学的反省によれば、それは対象の自己能与という仕方で経現象学的反省によれば、それは対象の自己能与という仕方で経現象学的反省によれば、それは対象の自己能与という仕方で経知の方法(Wissensmethode)と不可分に結びついているという考え方と連関する。現象学自身もひとつの知の方法である。少なくとも『論理学研究』に見る限り、直接的所与性に於て少なくとも『論理学研究』に見る限り、直接的所与性に於ての知の方法(Wissensmethode)と不可分に結びついているという考え方と連関する。現象学自身もひとつの知の方法である。のだからされる普遍的構造形式から学問性の理念があらかじめ理解されてはなく、反省に先立って学問性の理念があらかじめ理解されてはなく、反省に先立って学問性の理念があらかじめ理解されてはなく、反省に先立って学問性の理念があらかじめ理解されてはなく、反省に先立って学問性の理念があらかじめ理解されてはなく、反省に表する。

ている。それは、純粋現象学がすべての学の真の諸前提として

ールの現象学は近代の学の理念の極めて先鋭化された形態を内来事、学の自己充足的な運動を読みとることができる。フッサのことから、自己を是認しつつ自己を展開してゆく学という出(科学的真理ではない)が唯一の真理であることになる。 以上では概念的に確定されないものは生息を許されず、学問的真理

無縁なものはすべて解消されてゆく。この学知の明るさのもと

# ブーバーにおける「間」の概念について

包している。

#### 谷口龍男

ことを強調する。人間は他者(人間であれ、人間以外の存在者であか、ブーバーは出会いにおいて特に「向かい合い」というが、大きなが互いに向かい合って(gegenüber)、開かれた心をしての役割を演ずることになるのであるが、ここでは「間」としての役割を演ずることになるのであるが、ここでは「間」としての役割を演ずることになるのであるが、ここでは「間」としての役割を演ずることになるのであるが、ここでは「間」としての役割を演ずることになるのであるが、ここでは「間」としての役割を演ずることになるのであるが、ここでは「間」としての役割を演するが、方一バーは出会い」とは、我と汝との関係、すなわずるが、ブーバーは出会いにおいて特に「向かい合い」というするが、ブーバーは出会いにおいて特に「向かい合い」というするが、ブーバーは出会いにおいて特に「向かい合い」というするが、ブーバーは出会いにおいて特に「向かい合い」というするが、ブーバーは出会いにおいて特に「向かい合い」というするが、ブーバーは出会いにおいて特に「向かい合い」というでは、大間な人間存在のある。人間は他者(人間であれ、人間以外の存在者するが、ブーバーは出会いにおいて特に「向かい合い」というでは、人間ないというない。

をおくという運動の他に、それを前提として「関係への参入」

すなわち、自分から「隔たりをおかれた存在者」として、更に ことができるのは、実は、人間が他者を自分から押し離して、 が、しかし、人間が他者と空間的な隔たりをおいて向かい合う 間は成立するか。間は我と他者との空間的な隔たりを意味する なった独立な存在者であることとは相即する。ではいかにして ということであって、間ということと、我と他者とが互いに異 は向かい合うということは不可能である。間は我と他者との間 還元しえない二者の間において可能になる。間のないところに 固有なあり方である。向かい合いは、それぞれ独立な、 であれ)と向かい合うことができる。向かい合いは人間にのみ 向かい合いが真に向かい合いとして現成するためには、 の原運動として動的主体的にとらえられている。 にとらえられているのではなく、むしろそれを可能にする人間 いうことは、たんに我と他者との空間的距離として静的客観的 者との間も成り立つのである。ブーバーにおいて間、隔たりと 存在とは一つのこととして成立し、したがって、そこに我と他 運動によって他者の根源的他者性と他者ならぬ我としての人間 に基づいて可能なのであり、この働きの結果なのである。この 空間的な隔たりは、この隔たりをおくという人間の根源的働き れを人間存在の第一原理の運動としてとらえる。我と他者との の働きをブーバーは「原離隔」(Urdistanzierung) と呼び、そ 立てることができるからである。この隔たりをおくという人間 正確に言えば、それ自身「自立的な向かい合う存在者」として しかしながら 一方に

係を結ぶといっても、そのことは決して間を解消し隔たりをな とがわかる。だから我と汝とが向かい合って直接的な人格的関 の参入という二つの構造契機によって成り立っているというこ がってまた、間と共に成り立つ向かい合いは、原離隔と関係へ して顕在的に開かれるのである。かくして間ということ、 に向かい合いとして現成するのであり、また、間も関係の間と だ隔たりをおかれて、それ自身自立的になった向かい合う存在 る思いがする。 そこに私はブーバーにおける人間関係のある知的な冷たさを見 そこには隔たりがあり、 いが、原離隔の運動によって惹起される根源的な隔たりは存し には、よそよそしさ、その意味での疎隔(Verfremdung)はな は間として顕在的に現われるということである。 いうことではなく、むしろ逆に、我と汝との関係において、間 くして、我と汝とが一つになる、一体化する、二が一になると きる。それゆえ、向かい合いは関係の中へ入ることによって真 者に対してのみ関係することができ、関係の中へ入ることがで 理であり、二重の運動によって組み立てられている。人間はた の運動としてとらえる。このように人間存在の原理は二重の原 ない。この「関係への参入」をブーバーは人間存在の第二原理 (das In-Beziehungtreten) という運動が加わらなくては したがって、 我と汝とがどんなに親密になろうとも、 隔たりをおいての人格的関係であり、 我と汝との間 した

> 成 لح

生

畊

キルケゴールを中心として―― 大 屋

憲

している。 することにより、更に、歴史の解釈についての問題等へと展開 ゴールは、先ず、この「生成」の問題をヘーゲルのそれと対比 ニーチェなりの在り方が知られ得るであろう。そして、キルケ ことにある。この「生成」の在り方には、例えば、ニーチェは う結ぼれが超えられて、如何にして自己が自己と成るかと云**う** 

「生成」(Werden)と云うことは、端的に云えば、矛盾と云

性を脱し得るものは一つもない。個別的なものは、 は絶対精神の必然的な運動に媒介されて、その理念自身の必然 絶対精神(理念)の自己展開にあるとする。故に、歴史的世界 場合、その積極的契機は普遍にあり、個別は消極的契機にすぎ ける一契機を荷うものにすぎないものとなる。時代、時代に現 普遍的なものの自己実現と考えられ、普遍的なものの運動にお つまり、彼の視点は、歴史的世界の一切の事象が、 ヘーゲル哲学の基本は「矛盾は媒介され得る」と云う点にある。 われたる歴史的人物と云うも、又、そうである。 その「生成」の問題についての両者の基調について云えば、 従って、 何かの形で 矛盾による

ぬものとなって、

個別はその独自性を失うことにより普遍の中

ある」と云う所請「理性の奸策」(die List der Vernunft) に 於て「理性的なものは現実的であり、現実的なものは理性的で に解消され得ることになる。ヘーゲルが、その著『法哲学』に

特質を示す。然も、その根源的に大いなる命の言葉に聞きゆく は異って、深き懐疑の中より、罪障深きを感ずる者としてその としてのその「超人」 (übermensch) 的 「生成」の在り方と に示される如き、背後的、彼岸的世界を否定して、超え行く人 の問題は、ニーチェの「権力への意志」(Wille zur Macht) たものとして我々が応答すべきものである。そこに彼の「生成 超えていくについての生死の問題でもあり、自己自らに問われ とか云うその un- に示される如き矛盾は、 自己が自己自らを は「矛盾は媒介されない」 と云う点にある。彼の Un-wahrheit るものがあることを知っている。 者は、その歩みの中に帰すべき方向が示され、生涯をわたり得 ついて述べたことは、そのことを示している。 然るに、他方、キルケゴールはヘーゲルと異なり、その立場

関係であると共に、自己自身に関係することに於て、他者に関 ルケゴールが「自己」について「自己とは自己自身に関係する のは、本当に、語り得るものであることが思われる。然も、 者の言葉を本当に聞き得るものであり、又、本当に聞き得るも 取り上げたと云うことは意味のあることである。こ の よ う な 位論文)を書き、その中で「対話」におけるイロニーの問題を 「対話」の究極的意味は、 彼がその全著作の初めに 「イロニーの概念」(マギステル学 私には、本当に語り得るものは、

> ものとされる。然も、彼は神の言葉を透徹して聞くと云うこと 性は神の前に共々に立つ人間の在り方に於て、根源的に可能な らないものがある。かようにして、 姿勢を学ぶことが出来るが、然し、更に、ニーチェの否定した 我々は、其の言葉を聞くと云うことの中に、人間として同様の のそれとは異なり、神の語りかけを聞くところにある。そして、 るのだと云う。以上の如く、彼の「生成」の問題は、ニーチェ とったものでもない。狂乱怒号する荒海の中にもその沈黙があ ことである。更に、沈黙とは話をしないと云う如き一定の形を 自分が語るのを聞くのではなく、沈黙して神の語りかけを聞く はなく、沈黙するのみならず、聞くことでもあると云う。然も、 の所謂「祈り」がある。彼は「祈る」とは、単に、語ることで の難しさを指摘するが、その言葉を聞くと云うことの中に、 係するような関係である」とも云っているように、対話の可能 「彼岸性」と云う問題を我々は一層根源的に考察しなければな 「時」の問題はこの聴聞す

西田哲学における絶対者の性格について

る念々の、

反復的生活の中に、一層その内実を展開することで

西田哲学と久松哲学をめぐって

海 辺 忠 治

前回の発表で西田哲学を田辺哲学との比較に於て問題とした

(426)

学は同じ絶対無を説きながら徴妙にして、しかし根本的な違い が生じて来る如き一である。即ち一の現前が歴史的現実であり、 合、多は一の働きであり、一は多成立の主体であり、一から多 成り立つ……。」(8―5)と述べられているが、久松博士の場 生じたものは決して生ずる主体というものの外に出るのではな ものが、また場所ということにもなってくると思います。…… そういうことになってくるわけであるから、その間に矛盾がな ば単なる一でもない、多の主体が一であり一の働きが多である。 ている箇所で「多と一との関係というも、単なる多でもなけれ があるように思われる。久松博士は西田哲学について記述され 較して、後期西田哲学に於ける絶対者の性格を「場所的論理と 宗教的現実である。 かえって一というものが根底になって、その上に多くの世界が に一というものに向ってゆくというふうのものではなくして、 く、生じたものが生ずる主体の内にあるわけである。」(8―50) い。」(著作集8―48)と。また「私はこの絶対無というふうの 宗教的世界観」を中心として見て行きたい。西田哲学と久松哲 博士はそこで更に歴史について、「歴史というものが無限

が、今回は田辺哲学と反対の極にある久松真一博士の哲学と比

のである。』(11―母)また「絶対者の自己否定の極限として人間33)「我々の自己は 絶対的一者の 自己否定的多として成立するに、自己自身を翻へす所に、真の絶対があるのである」(全集11―対は何処までも自己否定に於て自己を有つ。何処までも相対的人かし後期西田哲学の言葉を見ると、これと少し違って「絶しかし後期西田哲学の言葉を見ると、これと少し違って「絶

らない。悪逆無道を救う神にして、真に絶対の神であるのであ む神でなければならない。極悪にまで下り得る神でなければな ある。西田博士が「絶対の神は自己自身の中に絶対の否定を含 方向であり、還相は一が個多へ向う方向である。しかしこの二 界が成立するのである。」(11―41)と。仏教に往相と還相の一 盾的自己同一的に、絶対現在の自己限定として、此の歴史的世 真の絶対者の自己否定即肯定として、何処までも多と一との矛 更に歴史的世界について、「自己自身の中に 絶対的否定 を含れ できない、一に於て基底を有つこともできない。」(11―60)と。 と云ふのは……多と一との矛盾的自己同一に於て自己自身を有 対否定即肯定の弁証法が見られるのである。西田博士は「実在 対者と相対者、一と多は自己否定的、逆対応的関係にあり、絶 の自己否定的多であり、一は多の自己否定的一である。 よってのみ、逆対応的に神に接する」(11-38)と。即ち多は一 の世界が出てくる」(11-悪逆無道の衆生が救済されることであり、衆生が救済されるこ る。」(11一般)と。即ち仏教で云えば仏が真に仏となることは つが実は逆なままで同時に一如なるものである所に具体的姿が つがあるが、往相は西田哲学的に表現すれば、個多が一へ向ら つものでなければならない。それは多に於て基底を有つことも ――娥)と共に「我々の自己は、

即肯定は裏から云えば仏の自己否定即肯定として、仏の働きそに媒介し相即し、不可分不可同である。されば衆生の自己否定肯定、即ち還相と、衆生の自己否定即肯定、即ち往相は、交互

とは仏が真に仏となることに外ならない。この仏の自己否定即

のものである。久松博士の浄土真宗批判は正に還相的方向を中へものである。久松博士の海が成立の遺相の論理を欠く所がありはしないか。西田哲学と比較しりの往相の論理を欠く所がありはしないか。西田哲学と比較しりの往相の論理を欠く所がありはしないか。西田哲学と比較した時これを感ずるのである。

初期西田哲学における「純粋経験」の概念

### 小坂国継

粋経験」の事実に求めた。純粋経験というのは、主観と客観とところにあった。そして彼は最初、かような立場を意識の「純直接な、最も根本的な立場から物を見、物を考えようとする」意識と対象、意味と存在、等の二元的対立以前の「何処までも画田哲学の全ての時期に共通した根本的性格は、主観と客観、画田哲学の全ての時期に共通した根本的性格は、主観と客観、

実際、西田はそれらに程度上の差異しか認めなかった。実際、西田はそれらに程度上の差異しか認めなかった。――としての「純粋経験」こそが唯一の根本的実在であって、――としての「純粋経験」こそが唯一の根本的実在であって、一としての「純粋経験」こそが唯一の根本的実在であって、正のような意識の統一が破られるとき、そこに主観と客観、精このような意識の統一が破られるとき、そこに主観と客観、精いって、かような立場からすれば知覚、思惟、意志、直観、等がって、かような立場からすれば知覚、思惟、意志、直観、等がって、かような統一的状態・――それは「嬰児の意識」における如き実際、西田はそれらに程度上の差異しか認めなかった。

周知のように、「純粋経験」という用語はW・ジェームスの周知のように、「純粋経験」という用語はW・ジェームスの上でなけるとに、「純粋経験の世界であり、この世界はただ現在の経験における主観性と客観性、あるいは思想と事物とに分化していない現実験における主観性と客観性、あるいは思想と事物とに分化していない現実験における主観性と客観性、あるいは思想と事物とに分化していない現実したがある。西田と同様ジェームスのをいたがある。西田と同様ジェームスの関ができないのである。

ク的」に外から結合されると考えられていた(彼は自己の哲学独立的であり、また断片的であって、それらはいわば「モザイしかしながら、ジェームスにおいては個々の経験はそれぞれ

加えない、真に経験其儘の状態」であり、西田によれば、意識全く合一しているような状態を言う。それは「毫も思慮分別をが未だ分離していない状態、換言すれば、知識とその対象とが

低に於て自己の意識を破りて働く堂々たる宇宙精神 を 実 験す低に於て自己の意識を破りて働く堂々たる宇宙精神 を 実 験す なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」状態に善行の極地を求める思想が生じ、また「意識の根なる」といる。

の哲学」(a philosophy of plural facts)と呼んでいるし、仮(radical empiricism)と、フィヒテ以後のドイツ観念論哲学、(radical empiricism)と、フィヒテ以後のドイツ観念論哲学、(radical empiricism)と、フィヒテ以後のドイツ観念論哲学、した様な感じがする」と述懐しているように、かような極めてした様な感じがする」と述懐しているように、かような極めてした様な感じがする」と述懐しているように、かような極めてした様な感じがする」と述懐しているように、かような極めてした様な感じがする」と述懐しているように、かような極めてした様な感じがする。例えば、ジェームスは彼の哲学をはっきりと「複数の事実る。例えば、ジェームスは彼の哲学をはっきりと「複数の事実る。例えば、ジェームスは彼の哲学をはっきりと「複数の事実る。例えば、ジェームスは彼の哲学をはっきりと「複数の事実をの哲学」(a philosophy of plural facts)と呼んでいるし、仮面哲学」(a philosophy of plural facts)と呼んでいるし、仮の哲学」(a philosophy of plural facts)と呼んでいるし、仮

に西田の言う通り、個々の経験の根底に普遍的な統一力が働いた西田の言う通り、個々の経験の根底に普遍的な統一力が働いた。それはともかく、西田哲学に本語論は出てこないであろう。そこには悪しき形而上学的前提があると言わなければならない。それはともかく、西田哲学に本語論は出てこないであろう。そこには悪しき形而上学的前提があると言わなければならない。それはともかく、西田哲学に本語は出てこないであるところの「統一的或者」もしくは「動的験の根底に働いているところの「統一的或者」もしくは「動的をして定式化される)であり、また、西田哲学、特に初期からすに西田の言う通り、個々の経験の根底に普遍的な統一力が働いた西田の言う通り、個々の経験の根底に普遍的な統一力が働いら由来していると言えるのである。

宗教哲学における内在的立場と外在的立場

る」ところに宗教の真意を求める思想が生ずる。

山 宙 丸

小

るだろう。こういう状況の中で、彼の弟子のプラトンの神学と、この時ギリシアの宗教は、危機にたっていたということができによってソクラテスは訴えられ、処刑されたことは事実である。ちこんだかどうかは、むつかしい問題である。しかしこのことりクラテスが祖国の認める神々を認めず、他の新しい神をもソクラテスが祖国の認める神々を認めず、他の新しい神をも

185

そのさらに弟子のアリストテレスの神学は生れる。この場合の

ができる。 ており、彼の神学はギリシア宗教の解体期に生れたということ ス批判をみれば、師ソクラテスの影響は弟子に歴然とあらわれ じきになっていることは、当然である。プラトンの鋭いボメロ しかし彼らの神学が成立するためには、ギリシアの宗教がした 神学は、もちろん特定の宗教の神学ではなく、第一哲学ないし 形而上学としての神学である。すなわち哲学そのものである。

周知のことである。 学が、アリストテレスの徹底的な受容に成り立っていることは である。それに対して、一三世紀のスコラ学を飾るトマスの神 めに、プラトニズムを徹底的に利用しなければならなかったの した新プラトン主義である。その時期の神学は、概念形成のた ニズムは、プラトンそのものではなく、プロティノスを媒介に 自らの形成のために、プラトニズムを採用した。中世のプラト アウグスティヌスに代表される中世初期のキリスト教神学は、

されたということは、何百年、千年をへてよみがえったという プラトン、アリストテレスの神学である。それらが中世に利用 すでに周知の鋭い宗教批判がある。そういうものの集大成が、 れ、たとえばごく初期の思想家の一人であるクセノパネスに、 期であり、解体直前ということである。ギリシアの宗教と哲学 るということである。完成期というのは、古典ギリシアの最晩 神学が、ギリシアの完成期の哲学の受容によって成り立ってい は一種の緊張関係にある。哲学は神話的思考からの解放といわ つまりここでいいたいことは、中世の代表的な二つの時期の

ことであろう。

哲学に対したのである。従って中世哲学は、その非常に大きな ただそのさい、ギリシア哲学を借りたのである。 ラ哲学なのである。キリスト教が自ら概念化を考えたのである。 部分で、同時に中世哲学なのである。スコラ神学は同時にスコ それらを利用した中世は、あくまでも神学としての立場で、 哲学が宗教に

内在するもっとも大規模な例の一つであろう。

たのは、 礎づけたということである。他の一つは、宗教を理性の立場で 味であろう。さしあたりその意義は二つ考えられる。一つは、 これがカントの『単なる理性の限界内の宗教』ということの意 いう研究でも、宗教を前提しているということは、 な状況から生れているということができるだろう。しかしこう る宗教の研究、すなわち宗教哲学は宗教にとって一つの危機的 マルクスにつながる線であろう。ここでも外在的な立場からす ということである。これがヘーゲルをへて、フォイエルバッハ、 自由に批評することは、宗教の存在の否定をもたらすだろう、 宗教を過去の遺物とする啓蒙思想に対して、宗教を哲学的に基 から、宗教(キリスト教)を考察するということが起こった。 とを認められなかった。その時はじめて、理性(哲学)の立場 かにキリスト教を考える学問は存在しなかったし、存在するこ 古くから考えられるであろう。それまではキリスト教神学のほ ヨーロッパにおいて少し厳密に考えると、宗教哲学が成立し 一八世紀末である。広く考えての宗教哲学思想ならば、 カント、ヘ

孕むものであるが今は仮りにかくいうことで進めたい)また親破戒等について厳格ではなかった。(この点は幾多の 難問題 を

記に於ては末法ということが価値観の根底に内在しているので

、ユ。「宗教の理解のためには、より内在的な立場が、必要なのではなーゲルにおけるキリスト教の意味を考えてみれば分る。しかし

## 宗教に於ける価値転換の基礎について

### 仁戸田 六三郎

価値はその価値を測定し規定する尺度に依って変化し転換されることは敢てこゝで言うまでもない。史上ニイチェの価値転換は非常に有名であるが、こゝではニイチェとは無関係である換は非常に有名であるが、こゝではニイチェとは無関係である換は非常に有名であるが、こゝではニイチェとは無関係であるかる標題を掲げて論じてみたい。

と宗教の比較を行うわけにはいかない。例えば最澄の末法燈明だては端的に考えられることをご寛恕賜わりたい。こゝで倫理は考えられないのであるが、時間と紙面が限られている現状にば倫理道徳に於いて悪と規定されるものが、宗教に於てはそのば倫理道徳に於いて悪と規定されるものが、宗教に於てはそのは倫理道徳に於いて悪と規定されるものが、宗教に於てはその論理に於ける価値観は宗教と相通じ共通するところが存在す論理に於ける価値観は宗教と相通じ共通するところが存在す

のである。

から起るものであって、主として倫理道徳的な価値観によるもから起るものであって、主として倫理道徳的な価値観の次元の相違か、親鸞は悪人の味方をし悪を奨励するものであると非難されか、親鸞は悪人の味方をし悪を奨励するものであると非難されから起るものである。これは逆語であると鸞の言葉として歎異抄にある「善人なをもて往生をとぐ、いわ

犯さないものよりも勝れている(ita est excellentior creatura持つために罪を犯すけれども、自由意志を持たないために罪を由意志論」(De Libero Arbitrio)に於て、人間は自由意志をは救われるのである。これも罪を犯したものは裁かれるというは救われるのである。これも罪を犯したものは裁かれるというは救われるのである。これも罪を犯したものは裁かれるというは救われるのである。これも罪を犯したものは裁かれるというに救われるのである。またアウグスチヌスは「自一般の価値観を逆転したものである。またアウグストは犯した罪のために「裁かれた」(gerichtet)と宣告アウストは犯した罪のために罪を持たないものよりも勝れている(ita est excellentior creatura

Range Communitate peccat quam quae propterea non peccat quia non habet liberam voluntatem. III, 56) といっているが、罪を犯すけれども、自由意志を持たないために罪を担っているが、罪を犯すのに何故に勝れているのである。このようなのように普通の価値観を逆転させているのである。このようなのように普通の価値観を逆転させているのである。このようなのように普通の価値観を逆転させているのである。このようなのように普通の価値観を逆転させているのである。このようなのように普を要求のように関係を対して表して、人間存在を越えた存在即ち神や仏に視点があり、そこより人間を見るのである。而してそこから人間への志向は大慈大り人間を見るのである。而してそこから人間への志向は大慈大り人間を見るのである。而してそこから人間への志向は大慈大り人間を見るのである。而してそこから人間への志向は大慈大り人間を見るのである。而してそこから人間への志向は大慈大り人間を見るのである。而してそこから人間への志向は大慈大り人間を見るのである。而してそこから人間への志向は大慈大り人間を見るのである。而してそこから人間への志向は大慈大り人間を見るのである。

れる場合がある。それは或る意味では善悪の彼岸といえるかも

ところが人間存在に関して善悪共に両価値がもろとも転換さ機ともいわれている。

von Gut und Böse)とは無縁である。)今仮りに初めの転換 空去 れることがある。 のであるか、その探求について論じたいのである。 行うのにも拘らず、均しく宗教であるための基礎は如何なるも 類の価値転換について考えたのであるが、それらは必ずしも同 る。また同様に伝心法要では無心であることが説かれ、心同虚 た大悟底の境界、つまり身心脱落 更に身心脱落脱落身心であ 然る時は善悪の両価値が場とする人間存在が無に志向し転換さ を第一次とすれば、これを第二次転換と称することにしたい。 概念的に宗教といわれるものに内在し、それぞれ異なる転換を 一宗教同一宗派についていえるものではないが、何れも広く類 一次転換に於ける善も悪も存在しない。以上の如く仮りに二種 れないが、(こゝではニイチェの 「善悪の彼岸」(Jenseits 如枯木石頭去 人間の身心が価値とか種々の束縛から離脱し 如寒灰死火といわれている。そこには第

まずこの時期は、

(七一○)の平城遷都に象徴されるように、律令国家体制の始

大宝元年(七〇一)の律令完成と和銅三年

### 第六部会

仏教受容の思想史的前提について

――慶雲・和銅期を中心にして―

村生雄

中

呪術としてではなく、<個>の意識を媒介して受容されるにい ずからの同族共同体の神である葛城山の一言主神を呪縛し逐い たった経緯が、この二十年間の中に発見できるにちがいない。 は養老元年(七一七)であって、 ちなみに役小角の伊豆配流は文武三年(六九九)、行基弾圧の詔 対応する山中での<個>の形成だとしている(『神話と国家』)。 使った行為を、「山沢亡命」 の民による新しい宗教意識の形成 た(『日本古代国家論』第一部)。また西郷信綱氏は、役小角がみ 人の意識を媒介にして形成された「第二次的共同集団」であっ <個>を埋没させていた「本源的共同体」から脱し、 呪術的な宗教意識にひたされ共同体規制の全的統制 の もと に 集団は、それまでのカンナギや巫祝たちの集団、つまり神秘的 石母田正氏によれば、 石母田氏の指摘した里方における第二次的共同集団に 行基の布教と伝道によって形成された 仏教が国家レヴェルでの攘災 信徒個々

> しい宗教意識も、常にそれまでの本源的共同体的な呪術―宗教 てもたらされたわけでは決してない。そうした意味で彼らの新 セスを辿ったわけであって、社会そのものの内発的熟成によっ 紐帯から切断された個々の者は、強いられて<個人化>のプロ 失した新しい社会階層が、行基の第二次的共同集団の人的供給 の浮浪民と化していったのである。そして、これら在地性を喪 民が、律令国家の施策のゆえに在地から切り離され、都市周辺 において、それまでの本源的共同体内に定着していた生産者農 収容されて隷属民化したり、また一方では路傍に餓死したりと じめとして、本貫地を離れた浮浪の者が、一方では富豪の家に 記録されているように、早くも破綻をみせていたのである。そ 動期であった。 源であったことも間違いない。しかしながら、これら共同体的 いう事態も記録されている。約言するならば、この慶雲和銅期 れだけではない。平城遷都のために徴発された諸国の役民をは 親王家その他の「豪強」の家や諸寺による山野の独占が正史に 慶雲和銅期にかけて、王公諸臣による山沢の暴力的占有とか、 態であり、律令制の根幹であるべき土地政策の実態にしても、 ク行フコト能ハズ」 (『続日本紀』和銅四年七月一日) という状 しかしその律合的施策も「纔ニ一二ヲ行テ、悉

とあるように、国家的儀礼としても舶来呪術が採用されたらし「始メテ土牛ヲ作ツテ大ニ儺ス」(『続日本紀』慶雲三年是年条)期としても注意される。殊に慶雲年間は早魃と疫病が重なり、期ところでこの慶雲和銅期は、全国的規模で疫病が蔓延した時

意識に反転しかねないものであった。

降り、第二次的共同集団の形成に着手したらしいことも、見逃疫病が多発した当の慶雲二年に、行基が山林修行を終えて里にがみずからの生命的危機からの脱却を、こうした新呪術に託しがみずからの生命的危機からの脱却を、こうした新呪術に託したとしても不思議ではない。『行基菩薩伝』の記載によれば、たとしても不思議ではない。『行基菩薩伝』の記載によれば、たとしても不思議ではない。の形式の子を終れる、神社への奉幣や経典読誦等のい。言うまでもなくこの儀礼も、神社への奉幣や経典読誦等のい。言うまでもなくこの儀礼も、神社への奉幣や経典読誦等のい。言うまでもなくこの儀礼も、神社への奉幣や経典読誦等のい。言うまでもなくこの儀礼も、神社への奉幣や経典読誦等のい。言うまでもなくこの儀礼も、神社への奉幣や経典読誦等のい。言うまでもなくこの儀礼も、神社への奉幣や経典読誦等のい。言うまでもないません。

せない暗合であろう。

在地の共同体内で息づいていたはずの呪術性の強い自然神・ を対しい人宗教〉集団の主体となっていったろう。それは「山の新しい人宗教〉集団の主体となっていったろう。それは「山の新しい人宗教〉集団の主体となっていったろう。それは「山の新しい人宗教〉集団の主体となっていったろう。それは「山の新し、十二の慶襲和銅期に着実に形成されていたのであるが、整が、上記の慶襲和銅期に着実に形成されていたのであるが、整が、上記の慶襲和銅期に着実に形成されていたのであるが、整が、上記の慶襲和銅期に着実に形成されていたのであるが、と記の慶襲和銅期に着実に形成されていたのであるが、と記の機能、 を述、律令官僚制内部でテクノクラート化しようとする施策がさせ、律令官僚制内部でテクノクラート化しようとする施策がであったの場合に、 を関する。 を関する を関する

忌みと問答体

林

淳

(434)

複数の世界観が出あう場所だった。 枠をこえて思想史や民俗学などの分野からの協力が必要になる。 眺めてみたい。時代の推移に伴ない宗教の形態は変わり、 りあう時代であったからこそ、虚構のスタイルがつくり上げら は対等の議論が繰り広げられる。異質の世界観が競い、 終的には、 毛先生(儒教)虚亡隠士(老荘)仮名乞児(仏教)などで、最 自分の立場をのべている。 物による問答を描いている。たとえば『三教指帰』には儒教、 譜」)空海『三教指帰』、最澄『決権実論』はどちらも虚構の人 教典に反映した。(丸山真男「日本思想史における問答体 の 系 海、最澄に代表される古代末の宗教者の生きた世界は異なった ての議論は文化の多様な領域と密に結びつく問題で、教義学の に教典のスタイルも変わっていったと考えられる。教典につい 老荘思想、仏教の立場を代表する仮空のイデオローグが登場し 古代から中世への宗教史を教典のスタイルの変化の視点から 古代末には大陸から外来諸宗教が日本に流れこんできた。 虚構の問答体はその後の問答体のモデルとなった。 一同仮名乞児の説に服することになるが、それまで 主な登場人物の名前をあげると、亀 時代の状況が彼らのかいた

中世の鎌倉仏教の興隆は新しいタイプの教典を多量にもたら

意識のゆるみがあった。現実の問答を媒介することで八虚構教育は解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌をは解放感と感じられたのであろう。法然の問答の起源に禁忌を持定という。

大毘盧遮那如来の性格

典>は<問答教典>にとってかわられた。

山秀純

栗

ての如来の性格について考察してみたい。 るが、ここでは、瑜伽(yoga)及びそこから導かれた仏身とし及び本経の教主としての教主義等種々の観点から考察されてい及び本経の教主としての教主義等種々の観点から考察されていないではのが、ここでは、瑜伽(yoga)及びを追踪形成仏神変加持経』所説の大毘盧遮那如来(Maha-『大毘盧遮那成仏神変加持経』所説の大毘盧遮那如来(Maha-

『法華経』・『華厳経』等に説かれている仏身の諸相からの影響する。この大毘盧遮那如来の性格には、初期大乗経 典 で ある現するかについて経文を便りとしてその性格を検尋することとと説かれているが、これら修行者や衆生に対し、どのように顕

すなわち、『大日経』における修行者は、「真言門を修する」

遷についての検討は省略した。

が顕われているが、ここでは、それらとの関係及び思想史的変

説するとする。 税するとする。 、如来の信解・遊戯・神変より大樓閣宝主を出現し、法を演住し「広大金剛法界宮」において、一切の持金剛衆に囲繞せらなわち、その世界が示されているが、そこでは、如来の加持にまず、経の序分となる「住心品」において如来の活動相、すまず、経の序分となる「住心品」において如来の活動相、す

あり、しかも有情界において説かれるものであるとする。すな ることであり、この神変・荘厳は、一切處に起滅辺際不可得で それは、如来が身・語・意無尽荘厳蔵を奮迅示現せられてい り無想に至るとする。 る。

とされている。 大等の身を現じ、おのおの彼の言音に同じ、種々の威儀に住す菩薩身・梵天身・那羅延・毘沙門身・及至、摩睺羅伽・人・非乾闥婆・摩睺羅伽の法を説き、さらに、仏身・声聞身・縁覚身・わち、声聞・縁覚・大乗・五通智道乃至、天・人・龍・夜叉・わち、声聞・縁覚・大乗・五通智道乃至、天・人・龍・夜叉・

このような神変・加持は、如来が自在神力加持に住して為さ

このことを『大日経疏』には「縁謝則滅・機興則生・即事而真・三昧を基とし、如来の大悲と衆生の信を以って加持が成り立つ。層かんが為である。したがって、神変・加持の興るゆえんは、関かんが為である。したがって、神変・加持の興るゆえんは、高見の身を示し、種種性欲所宜聞の法を説き、種種の治極の苦提をって観照門、すなわち、それは、普く一切衆生の為に種種の諸趣の所れるものであり、それは、普く一切衆生の為に種種の諸趣の所れるものであり、それは、普く一切衆生の為に種種の諸趣の所

あり行者の平等智身なりと説いている。ろの身を加持受用身と説きこれは、毘盧遮那如来の遍一切身でろの身を加持受用身と説きこれは、毘盧遮那如来の遍一切身で

無有終盡」と釈している。

る。さらに、三摩2の(samāhitā)の等引力によって有想よ尊であり、有想により有相の悉地を無想により無相の悉地を得っ菩提心)、印には、有形と無形、形像には、清浄と非清浄の有の菩提心)、印には、有形と無形、形像には、清浄と非清浄の有の苦挽心)、印には、有形と無形、形像には、清浄と非清浄の本の上種がある。これは、有相・随縁の尊と無相・法爾のまた、如来が、諸尊の色像・威験を現ずるのは、それが、修また、如来が、諸尊の色像・威験を現ずるのは、それが、修また、如来が、諸尊の色像・威験を現ずるのは、それが、修また、如来が、諸尊の色像・威験を現ずるのは、それが、修また、如来が、諸尊の色像・威険を現ずるのは、それが、修まで、如来が、諸尊の色像・威険を現ずるのは、それが、修まで、如来が、諸尊の色像・威険を現ずるのは、それが、修までは、如来が、諸尊の色像・威険を現ずるのは、

することである。 空三昧と称されるもので、『大日経』の教体である本不生に住 そして、ついには、非想に住すと説くが、この非想とは、大

ことを加持し、加持せられた、いわゆる加持の状態とする。 を成就し、如来と平等の身を逮得し、自身を本不生際に住する これを本尊として、有相から無相、または、有相即無相の三昧 するとは、大悲により種種の身を現じ、威験することであり、 することである。これらのことから、如来が神変(vikurvita) この本不生に住するとは、いわゆる加持(adhisthāna)に住

# 千観の『十願発心記』について

―『九品往生義』との成立の前後関係をめぐって――

良 弘 元

訂した、千観(九一八~九八三)の『十願発心記』が紹介され ている。この『十願発心記』は、その奥書によると応和二年 の資料編に、叡山文庫本を底本とし、西教寺正蔵本をもって校 佐藤哲英著『叡山浄土教の研究』(昭和五四年、 百華苑刊)

掲書、七〇頁、七七頁)。 ではないか、という疑問がもたれているのである(佐藤氏、前 そこで、『九品往生義』と『十顯発心記』の両著に共通して

一二〜九八五)の著作とされる『九品往生義』に先行するもの (九六二) の成立であることが知られるが、それは、良源(九

> には、義寂の疏、すなわち、『無量寿経述義記』(恵谷隆戒著 『九品往生義』も『十願発心記』も共に、その十念釈の箇所

さぐってみようと考えるのである

みられる「十念釈」に焦点を当てて、両著の成立の前後関係を

生義』『十願発心記』の三者を比較してみると、『十願発心記』 箇所で初めて「寂法師釈云」として、義寂の疏からの引用であ として記述を始め、著者の千観みずから設問を立て、その答の 勒問経云」云々として、最初に義寂の疏からの引用であること 記』を『十願』とそれぞれ略記する) 寿経述義記』を『寂疏』、『九品往生義』を『九品』、『十願発心 点について論証してみよう。(以下においては、義寂の疏『無量 も妥当な見解である。ということになるのである。以下、この えば、それは『九品往生義』からの孫引きである、見るのが最 云えないばかりか、義寂の疏からの引用でもなく、結論的に云 の「弥勒問経云」の箇所が、直接、経典に当ったものであると ることを明示しているのである。しかし、 義寂の疏、『九品往 を明示しているが、『十願発心記』の方は、単に「弥勒問経云」 行われている。『九品往生義』 では 「寂法師疏問曰若爾何故弥 『浄土教の新研究』にその復元本が載っている)からの引用が

は『寂疏』が「一切種智心」となっているのに『九品』『十願』 て『九品』『十願』共に「諸衆生」となっており、 六念の所で 七念の箇所が『寂疏』では「一切衆生」となっているのに対し まず、弥勒問経引用の部分を比軽してみると、十念の一・二・

は共に「種」が欠落して「一切智心」となっている。八念の所

『寂疏』には「称南無阿弥陀仏」とあるが『九品』『十願』でからの引用であることを明示している「答」の部分においても、が欠落して「味著」となっている。 また、『十願』 も『寂疏』でも『寂疏』が「味著心」となっているのに後者では共に「心」

は共に「称南無仏」とあるのである。

今は現存しない弥勒問経なる経典を直接的に引用していると仮いう現象を説明することは出来ないであろうし、『十願』が、っていて、しかも、『九品』『十願』が奇しくも一致しているとしたものであるとするならば、以上のように、『寂疏』とは異もし、仮に、『九品』『十願』共に、それぞれ『寂疏』を引用もし、仮に

以上の観点から、『九品』の「十念釈」はそこに明示されて、次に、『十願』が『九品』に先行し、『九品』との間においては、ことごとく一致すると、『九品』に、がし、『寂疏』と『十願』との相違箇所十箇所が、『寂疏』といし、『寂疏』と『十願』との相違箇所十箇所が、『寂疏』といし、『寂疏』という点の説『九品』との間においては、ことごとく一致するという点の説『九品』との間においては、ことごとく一致するという点の説明もできないであろう。さらに、『九品』は『十願』に依次に、『十願』が『九品』に先行し、『九品』は『十願』に依次に、『九品』が『九品』の「十念釈」はそこに明示されて以上の観点から、『九品』の「十念釈」はそこに明示されて、次に、『十願』が、『九品』は『十願』に依次に、『九品』は『十願』に依次に、『九品』は『十願』に依次に、『九品』は『十願』に依次に、『九品』は『十願』に依次に、『九品』は『十願』に依次に、『九品』は『十願』に依述している。

の寺院の後席を嗣いで、その門風を弘めた。

長楽寺を開いて接化に努めたのに対し、壽福・建仁等栄西開創

退耕行勇は明菴栄西の上足であり、釈圓栄朝が上州世良田に

『寂疏』と『九品』との六つの相違箇所は、『九品』の著者

よれば道聖は建仁第三世で葉上の嗣、蓮實房厳琳は建仁第六世

であると考えるのである。

のそれは『九品』からの孫引きである、と結論づけるのが妥当

いるごとく、『寂疏』から引用されているものであり、『十願』

は削除するといった具合で、その記述を進めたものと理解されながら、あるいは忠実に引用し、あるいは改編を加え、あるい『十願』の「十念釈」の執筆に当り、『九品』のそれを参照し誤写に起因するもの、 と考えられるであろう。 他方、 千観はの思わぬ脱字や誤写によるものか、『寂疏』 の写本そのものの

退耕行勇の弟子

るのである。

### 中尾良信

一九)建仁寺を蓮寶房厳林に附すとあるが、『扶桑五山記』にて、どのような範囲に弘まったのかを考察する一助としたい。でで、どのような範囲に弘まったのかを考察する一助としたい。『行状』と略称)と される写本を蔵する。内容には注目すで『行状』と略称)と される写本を蔵する。内容には注目すで『行状』と略称)と される写本を蔵する。内容には注目すて、どのような範囲に弘まったのかを考察する一助としたい。『行状』所収「行勇禅師年考」(以下「年考」と略称)には建保六年(一二一八)聖福寺を三諦房道聖に、承久元年(一二十八)聖福寺を三諦房道聖に、承久元年(一二十八)を本を蔵するが、『扶桑五山記』にで、どのようなが、『扶桑五山記』にで、どのようなが、『扶桑五山記』にで、といるが、『大桑五山記』にで、といるが、『大桑五山記』にで、といるが、『大桑五山記』にでいる。

る。

厳琳が栄西の高弟であることは『神子禅師行実』にも記されて で葉上の嗣とあるので、行勇とは兄弟弟子というべきであろう。

初号圓乗房 正嘉元年八月十九日寂 状』所収「開山勇禅師行状」には「印証者若干了心全玄隆禅為 遷る際に、 金剛三昧院を中納言法印隆禅に附與すとある。『行 元年(一二三九)の条に、行勇が北條泰時の請により寿福寺に 年(一二三七) 金剛三昧院を隆禅に附するとある。 全玄 は、 り、貞応元年(一二三二)極楽寺(浄妙寺)を全玄に、嘉禎三 服侍し、行勇は隆禅を金剛三昧院の監寺として厚く接したとあ 之先鋒」という記事があり、全玄・隆禅は行勇の弟子と見てよ 楽住僧全玄置焉」とある。隆禅は、『高野春秋編年輯録』 延応 『行状』所収「当山歴代」に「二世妙寂全玄和尚 嗣法行勇 「年考」建暦元(一二一一)の条には、佛眼房隆禅が行勇に 建長法鼓腹記嘉禄二年極

和尚 楞厳新疏十巻行于世 を附されたとあり、「當山歴代」 にも「三世圓審禅師大歇了心 宋より帰朝して寿福寺に参堂し、貞応元年(一二二二)永福寺 ている大歇了心について、「年考」には、建保三年(一二一五) ない。『扶桑五山記』 では建仁第九世、 寿福第三世となってい 大差は無いが、永福・浄妙・法観の三か寺の名は僧伝に見られ 『延寶伝燈録』、『本朝高僧伝』に行勇の弟子として立伝され 嗣法行勇 初号般若房 首于寿福出世本寺遷建仁 八坂建法観寺」とある。各僧伝の内容と

いと思われる。

に傍証史料を見出せない。 行勇の弟子として西勇の名が載せられているが、管見の故か他 寺を律師清尊に附すとある。『禅学大辞典』別巻の系譜には、 めた東勝寺を神足西勇に匡さ令め、嘉禎元年(一二三五)大慈 「年考」にはその外に、安貞二年(一二二八)北條泰時の創

密には弟子とはいえないかも知れない。 たと思われるが、覚心は無門慧開に辨香を供しているので、厳 録』、『本朝高僧伝』によっても知られるように、極近密であっ 秋編年輯錄』、『法燈国師行実年譜』、『元享釈書』、『延宝伝 燈 も「全玄首千指、覚心綱大方」とあり、両者の関係は『高野春 福寺の記綱を司ったことが記されている。「開山勇禅師行状」に 覚心が服侍したこと、安貞元年(一二二七)の条には覚心が寿 「年考」嘉禄二年(一二二六)の条には、金剛三昧院で無本

はない。 が、 り、『本朝高僧伝』では寿福寺で四年を過ごしたとなっている 勇に参じたことは『元享釈書』、『延宝伝燈録』にも記されてお **栄朝之撃節、或圓爾道祐之服侍」という記事がある。圓爾が行 「開山勇禅師行状」には「全玄首千指、覚心綱大方、或道元** 道元・栄朝・妙見堂道祐については、僧伝に無く明らかで

あり、 下っては道元下第四世の瑩山紹瑾が覚心に参ずるということも 検討を要するが、特に無本覚心は行勇・栄朝両師に参じており、 栄西門流と曹洞宗との関係を考察する重要な要素となる 195 (439)

右に挙げた諸師と行勇の関係については、一々に更に綿密な

と思われる

# 鷲峰法燈国師『相傳袈裟記』について

#### 本 貞 雄

岡

袈裟記」であり、二部が、永徳二年壬戊八月十三日の日付を有日の日付を有する皷山 大随記するところの「曳照太神宮相伝は、二部より構成されており、一部が、永徳二年十二月二十八は、二部より構成されていたものに仮表紙を付け、右の如き外題を記として流布されていたものに仮表紙を付け、右の如き外題を記として流布されていたものに仮表紙を付け、右の如き外題を記として流布されていたものに仮表紙を付け、右の如き外題を記として流布されていた。

った文書が散見された。

として七言六句の偈が記されている。地上人御袈裟相伝次第」である。そしてその後に「太神宮御作」する、豊受太神宮袮冝度会神主貞昌記すところの「由良開山心

あるが、本文中に

と記されているが確認されたのみである。ここで注意される(後有沙門大随、作記傳世。

べきは、『本朝高僧伝』の作者師蛮が「後に」と記しているこ

) 196

神宮御作は、神仏習合の一形態を示すものと思われる。後日他 記したものであるが、作者貞昌については未だ不明である。太 入るものであり、本書「鷲峰法燈国師『相伝袈裟記』」が本来 袈裟記」は恐らく『伊勢太神相伝袈裟記』と同本か、その中に の所だけであることからして、大随の記した「曳照太神宮相伝 宮と袈裟の関係を述べた箇所は、心地覚心禅師と別峰大殊禅師 と『伊勢太神相伝袈裟記』なる書物が掲げられている。伊勢神 は疑いないであろう。さらに『本朝高僧伝』の援引書目を見る 成立した宝永四(一七〇七)年以前に本書が存在していたこと しにくいように思われる。しかし少くとも、『本朝高僧伝』 の とである。このことからも永徳二年に本文が記されたとは首肯 の資料と合せて翻刻したい。 別峰大殊禅師が相伝するまで四代に渡って相伝していたことを 次第」は、伊勢神宮の神官が、心地覚心禅師が献じた袈裟を、 に大きいといえよう。第二部の「由良開山心地上人御袈裟相伝 『伊勢太神相伝袈裟記』と呼ばれるものであった可能性は非常

鈴木大拙における「即非の論理」について

本

坂

弘

造語であって、鈴木大拙は第二次大戦末期から戦後の一時期に わたってこの語を、著述や講義・講演においてしばしば駆使し 非の論理」とは、 周知のように金剛般若経から取られた

> 表現しようとしたかについて所見を述べたいとおもう。 ている。ここでは主として、鈴木がこの用語によって特に何を

問題」一七一頁参照)なお鈴木は般若諸経典その他禅宗や真宗 自身次のように述べている。「その、 Aに非ず、 という点を見 的自覚の立場に立つ実相の論理としてとらえる。したがってウ 成り立つ次元を異にする自同律の提示といってよい。鈴木はこ 式のかたちにおいて提示される。それは自同律の否定において ると一切否定の様式であるけれど、これは最後の、Aなり、と エイトは結句「故にAなり」に置かれる。この点について鈴木 れを般若思想の論理としてのみならず、如実知見もしくは霊性 兀兀地思量什魔。師曰、思量箇不思量底。曰、不思量底如何思 用するものの一つに薬山非思量の話がある。 「師坐次、有僧問' な見識を示している。 禅宗の語録・問答から鈴木がしばしば引 く「故にAなり」を物語るものでなければならぬ、とユニーク いるが、末尾のマントラこそ絶対肯定の一句であって、まさし いるのであるが、ここではその一、二を挙げるに止める。 の諸資料を参照しながらその実地の消息を、伝えようと努めて いう処に出て始めてその意味が完全になるのである。」(「禅の諸 つは般若心経で、その大部分は否定的命題の連鎖に終始して 「即非の論理」は「AはAに非ず、故にAなり」という推論 師曰、非思量。」この「非思量!」に鈴木は同じ消息を読み

陀仏」についても同様である。

ところで「即非」なる語句の出典である金剛般若においても、

取るのである。

浄土教、とくに親鸞や一遍における「南無阿弥

テクストの当面の文意に関するかぎり妥当といわなければならい清らかな心」 にあるとする 中村元博士 の解説 のことばは、がって、その言わんとするところは「とらわれる と こ ろ のなだけで「故にAなり」を欠いている箇処もまま見られる。したられているか、という必ずしもそうではない。「AはAに非ず」「故にAなり」は、鈴木が与えているのと同じウエイトが与え

い共感を示したのもこれを物語るものといってよいであろう。 に 大成 の 「 A は A に非ず」もこの立場を踏まえての説であることは疑いを容れない。(序でながら、鈴木は「即非の論理」にきりと考えられる。 晩年の西田幾多郎が鈴木の「即非の論理」に言及して設立とを付記しておく。)以上によって、鈴木の「即非の論理は般若の自覚もしくは霊性的自覚の論理的構造を明らかにするものとして没することのできない思想的意義をもつと考えられる。 晩年の西田幾多郎が鈴木の「即非の論理」に言及したが、鈴木の自覚もしくは霊性的自覚の論理的構造を明らかにするものとして没することのできない思想的意義をもつと考えられる。 晩年の西田幾多郎が鈴木の「即非の論理」にとりわけ深れる。 晩年の西田幾多郎が鈴木の「即非の論理」にとりわけ深れる。 晩年の西田幾多郎が鈴木の「即非の論理」にとりわけ深れる。 晩年の西田幾多郎が鈴木の「即非の論理」にとりわけ深れる。 晩年の西田幾多郎が鈴木の「即非の論理」にとりわけ深れる。 晩年の西田幾多郎が鈴木の「即非の論理」にとりわけ深れている。

要点はすべて触れられているといってよい。しかし「即非の論「即非の論理」とはっきり謳われているわけではないが、その二年に発表された「禅宗と般若心経」(前出)に遡る。そこではると、これに始めて言及したのは、私の知るところでは、昭和終りに、「即非の論理」を鈴木の著作歴の上に位置付けて見

の首題について論じたのは、活動の舞台を海外に移すまでの約啓発力に富む労作となっている。なお、鈴木が最も精力的にこ和二十二年に出た「仏教の大意」は「即非の論理」に関しても和十九年刊)に収められた論文「金剛経の禅」以後である。昭理」の名が広く知られるようになったのは『日本的霊性』(昭理」の名が広く知られるようになったのは『日本的霊性』(昭

浄土教における至心について

十年間であったと見て大過ないであろう。

坂上雅翁

『無量寿経』所説の法蔵菩薩の四十八願の第十八願にみられてある「至心」について、法然を中心として、永観・良遍の二である「至心」について、法然を中心として、永観・良遍の二人の南都系の浄土願生者が穢土を厭離し、浄土を欣求する時の心的状態

永観は『往生十因』の第十因に、第十八願文中の至心についた特徴があるといえよう。

(442) 198

至誠心であったといえよう。

良遍についてみると、『念仏往生決心記』の冒頭に出離の要

の影響をうけ、『占察善悪業報経』の至心の理解をそのまま受

のである。また良遍は、この至心について、永観の『往生十因』 行としての称念の態度に、「至心」 なることが強調されてくる

所説の至誠心・深心・廻向発願心の三心にあて、至心を至誠心 寿経』第十八願文中の「至心信楽欲生我国」を『観無量寿経』 三業において、内に虚仮を懐き、外に賢善精進の相を現ずるこ 至誠心とうけとった法然は、善導のこの意をうけて、身口意の 者の必須条件として至心なることを求めている。そして至心を 修雑不至心者千中無一」と『往生礼讃』に説き、往生浄土の行 日自見聞諸方道俗、解行不同專雜有異、但使專意作者十即十生、 あるとみたことによる。 法然が師と仰いだ唐の善導は、「余此 説きあらわし方に違いはあるが、念仏往生を説く本質は同じで 弥陀経』のいわゆる浄土三部経が、三経一徹、つまりそれぞれ として理解している。これは、『無量寿経』『観無量寿経』『阿 となく、真実に念仏する心こそ至心であるとした。先の永観に 疏』散善義の深心釈中に説かれる信機・信法のきっかけとなる ら阿弥陀仏への方向性を示すものであり、善導の『観無量寿経 のである。法然における至心は、仏凡の関係における、衆生か ていた立場と法然のそれとは明らかに思想背景が異なっている てのち、究極的には法身同体を頓悟するという意味で理解され おいては、浄土教は付庸宗的なものであり、至心(一心)を得

る。

このように、我国の平安から鎌倉にかけての永観・法然・良

さらに至誠心としてとらえていくのである。衆生の機根に相応 けとめている。良遍の言う至心称念は三昧発得を目的としたも 願生者でありながら、法然の影響を強くうけていたと考えられ を目的としながらも、至誠心を重視する良遍は、南都系の浄土 る刹那の専注を、生得の口称三昧と呼び、あくまでも三昧発得 した至誠心を起こし、余事をまじえず念仏相続するうちにおこ のであるが、同じ南都系の永観の影響をうけながらも、 至心を

法然についてみれば、『観無量寿経釈』に説くように、『無量

が、浄土を願生する心を至心ととらえ、それぞれ独自の立場か 釈されており、機根観、末法観等の異なったこれらの浄土教者 遍における至心の理解は、それぞれの思想基盤をもととして解 て、この至心の理解があげられる。 の浄土教が、法然教学の影響を強くうけていたという一例とし らの解釈がみられる。また、永観から良遍へとつながる南都系

法然浄土教における念と声について (二)

とくに念と声との生成の構造の問題として一

永 井 隆 正

念是一(中略)声即是念、念即是声」(盧山寺本)と、 法然は『選択集』第三章において、「念声之義如何。 念声是 答曰声

一論を展開している。これに対して、高弁は「此義甚不可也。

199

との関係が、外→内→外という構造のもとに示されているのでとの関係が、外→内→外という構造のもとに示されているのでの問題が語られているのである。そこには外なる声と内なる心を称えれば、名号の功徳によって心念が引き起こされ、その心をがえれば、名号の功徳によって心念が引き起こされ、その心をがえれば、名号の功徳によって心念が引き起こされ、その心念が声となって、更に名号を称える、という念仏者の信仰形成念が声となって、更に名号を称える、という念仏者の信仰形成念が声となって、更に名号を称える、という念仏者の信仰形成念が声となって、更に名号を称える、という念仏者の信仰形成念が声となって、更に名号を称える、と述べているのでとの関係が、外→内→外という構造のもとに示されているのでとの関係が、外→内→外という構造のもとに示されているのでとの関係が、外→内→外という構造のもとに示されているのでとの関係が、外→内→外という構造のもとに示されているのでとの関係が、外→内→外という構造のもとに示されているのでというにない。

ある。

相と内心との関係を具体的に示しているのである。即ち、善導 外相応の心なり」(往生大要鈔)と述べて、外相と内心の問題と がある。法然は善導の説く三心釈の至誠心を「真実といは、 れるということを間接的ではあるが証明出来る他の法然の遺文 と結んでいるのである。この「外現「賢善精進相「 内懐「虚仮」」 **う二種の対立でもって示し、「飜√内播√外者、亦可√足□出要□** う文に対しても、内心と外相との関係を、虚・実、仮・真とい 出要:」と述べている。さらに善導が示す「内懐!虚仮!」とい 懈怠という四種の対立でもって示し、「飜」外蓄」内者、祇応」備|| て、外相と内心との関係を、智・愚、 が至誠心釈のなかに示す「外現「賢善精進相」」という文に対し して取り上げている。とくに『選択集』第八章においては、外 ところで、念と声との関係が、外→内→外という構造で示さ 賢・愚、 善・悪、 精進・

されていることに注目せざるを得ないのである。かれているのではなく、そこには外相と内心との前後関係が示の文の解釈に示される外相と内心との関係は、単に並列的に説

単に「内外相応の心」を示すのみではなく、外相と内心との生 くる、という外→内→外という構造が示されているのである。 内心を形づくり、形づくられた内心が、さらに外相を生成して 外相と内心との関係を示す二つの文の「蓄」「備」と「播」「足」 うに、出離の要道に足るべきものとされているのである。この 真実を形づくり、「外相も内心もともに貴き人」(同上)を理想 心の虚仮を真実として、それを外に飜すことによって、外相の はよくもあれ、あしくもあれ」(御消息)という立場から、内 う。しかも、それは「応、備i出要i」と述べられるように、出 という外なる形式が内心を形づくっていく立場であるといえよ ただ、至誠心釈で示される構造は、あくまで安心論の枠で語ら された声と念との生成の構造と軌を一にしているといえよう。 成の構造を示しているのである。それは念声是一論において示 とが理解できるのである。即ち、「飜、外蓄、内」は、あくまで の文字に注目することによって、両者は関連づけられているこ 像としているのである。まさに「可ュ足ュ出要ュ」と述べられるよ 離の要道の備えとなるべきものとされているのである。一方、 「飜」内播」外」の前提として語られており、そこには、 「飜」内播」場」とは、「たた内心にま事の心をおこして、 このように見ると、『選択集』に説かれる法然の至誠心釈は、 まず、「飜」外蓋」内」とは、外の賢善精進の相を内に蓄える、 法然の答は、

かるらん仏教にはいまず陰陽師にとはせ給へ」とあるように、

「仏教にはいみという事候はず」とか「神やはゞ

専修念仏にもとずく明快なものである。

いる一面ももつ。

のである。 信仰形成を示す一つの構造論として注目しなければならないも信仰形成を示す一つの構造論として注目しなければならないもの構造は、それらが説かれている枠を超えて、法然浄土教者のいる問題であり、念声是一のそれは本願論の枠で語られてれている問題であり、念声是一のそれは本願論の枠で語られて

### 法然と忌み

満 利 麿

阿

史的意義に言及するものである。のとなるであろうか。以下は忌みとの関連において法然の思想時の宗教意識一般の中においてみる時、その意義はいかなるも時の宗教意識一般の中においてみる時、その意義はいかなるも

深い恐れ、念仏の有効性への疑い等が満ちている。それに対し的にみられるように、総じて問者には、禁忌をおかすことへのも、かへらせ給ふと申候はまことにして候か」という問に典型の禁忌に関して発せられていることである。そして、たとえばに目されるのは、その問の大半が、いわゆる黒・赤・白不浄等注目されるのは、その問の大半が、いわゆる黒・赤・白不浄等さて、法然の言行録の中に「一百四十五箇條問答」がある。

周知のように、忌みは斎みから変化したものといわれる。前史的性格をもつものであろうか。

ところで、右の問答にみられる忌みの意識は、どのような歴

の肥大化が生じ、それがやがて大陸の諸思想によって補強され、の肥大化が生じ、それがやがて大陸の諸思想によって補強され、ない、奈良末平安初頭の律令貴族たちの祭政一致のイデォによると、奈良末平安初頭の律令貴族たちの祭政一致のイデオによると、奈良末平安初頭の律令貴族たちの祭政一致のイデオによると、奈良末平安初頭の律令貴族たちの祭政一致のイデオによる。すなわち、聖なる廟堂において司祭者として祭中半一による。すなわち、聖なる廟堂において司祭者として祭中による。すなわち、聖なる廟堂において大陸の諸思想によって補強され、後れからもっぱら身を守るための消極的禁制をさす。そして、養は、後者が聖なる世界をめざす積極的戒慎であるのに対し、者は、後者が聖なる世界をめざす積極的戒慎であるのに対し、

忌みへの病的なまでの関心・執心には、そのような忌み自体の能することができなくなってきている。右問答における間者の容の変化、解釈の混乱もあって、忌みは救済論として十分に機る不安定さがあり、あわせて、このころになると禁制自体の内がってその忌みには、本来の忌みを抑圧していることから生ずれるが、それが、法然の時代の忌みの姿にほかならない。したれるが、それが、法然の時代の忌みの姿にほかならない。した

そしてそれは平安時代を通じ貴族社会に下降拡散してくるとさ禁忌を中心とする新しい宗教意識の誕生となる(『神道の成立』)。

なわち聖なる世界に直接近ずきうるという喜びにおいて生じてへの関心は、忌みが内包していた斎みへの抑圧からの解放、す動揺がするどく反映していると考えられる。またその専修念仏

復活のあらわれと考えられる。ことができない人々の、聖なる世界に直参しようとする済みのことができない人々の、聖なる世界に直参しようとする済みのなるが、それは諸々の禁制をひたすら守るだけでは安心を得る一方、平安末期から鎌倉時代にかけて、各地で参籠が活発に

ところで、法然の機の認識は、直接的には仏教的伝統の中でところで、法然の機の認識は、直接的には仏教的伝統の中ではなかったのではあるが、右のような一般的宗教意識とも無関係ではなかったのではあるが、右のような一般的宗教意識とも無関係ではなかったのではあるが、右のような一般的宗教意識とも無関係ではなかったのではあるが、右のような一般的宗教意識とも無関係ではなかったのではあるが、右のような一般的宗教意識とも無関係では、人は容易にミカワルことは不可能な、宿業的存在であり、王体を徹底的に無力化することにより、最も普遍的な救済の原理を発見する。そしてそれは、聖なるものに対しては、人間の側が長時間をかけ努力して近ずくほかなかった従来の日本人の側が長時間をかけ努力して近ずくほかなかった従来の日本人の側が長時間をかけ努力して近ずくほかなかった従来の日本人の側が長時間をかけ努力して近ずくほかなかった従来の日本人の側が長時間をかけ努力して近ずくほかなかった従来の日本人の側が長時間をかけ努力して近ずくほかなかった従来の日本人の側が長時間をかけ努力して近ずくほかなかった従来の日本人のところで、法然の機の認識は、直接的には仏教的伝統の中でところで、法然の機の認識は、直接的には仏教的伝統の中でところで、法然の機の認識は、直接的には仏教的宗教意識をもある。

反映してはいるが。

しかるに法然の場合はどうであったか。「経」という点から

法然上人の仏教観に関して

服部正穏

ここでは法然の教法観について考察することにするが、それ

生業、或読・誦華厳・以為・・往生業、或受・・持読・・誦遮那教王及乗之一句。願・西方・行者、各随・其意楽、或読・・誦法華・以為・往大乗経総六百三十七部二千八百八十三巻也。皆須、摂・読誦大大乗経総六百三十七部二千八百八十三巻也。皆須、摂・読誦大乗』第十二章では「読誦大乗」を論ずる中で択集』第十二章では「読誦大乗」を論ずる中では「観経」が重要な意義をもっていたことが認められる。『選は「観経」が重要な意義をもっていたことが認められる。『選は「観経」が重要な意義をもっていたことが認められる。『選は「観経」が重要な意義をもっていたことが認められる。『選

と示し、また公胤僧正への御返には

等,以為,往生業、是則浄土宗観無量寿経意也。

以諸尊法等|以為||往生業、或解||説書||写般若方等及以涅槃経

今の浄土宗の心は観経前後の諸大乗経をとりてみなこと~~

く往生の行のなかに摂す。

此観無量寿経若依;「天台宗意、則爾前教也。とある。また「浄土随聞記」には

故成,法華方便。若依,法相宗意、則為,別時意。

(446) 202

故言:|浄土宗観無量寿経;|也。
然依:|浄土宗意、則一切教行悉為:|念仏方便。

と示されている。

しかしこうした「観経」観の背後には「経」そのものよりも、それを実践する主体である人間観が大きく支配している。即ちま然の教法観の基礎は「経」そのものよりも「機」に重点がおいれている。「要義問答」にはこのことを端的に「教ヲエラフ・キス、機ヲハカル也」と示している。教がいかに勝れていてとはいえない。ここに教の真意は機に照らして再吟味されなければならないことが指摘される。即ち教法視の基礎の大きな転換が見られる。ここに法然の教法観の特色がある。

- 景苑)、第二章第一節参照。(1) 諸宗の教法観については、拙著『法然浄土教思想』(百
- 法」同、二四〇頁参照。(2) 昭法全、三四〇頁。「観経釈」同、一一四頁。「逆修説)
- 遺古徳伝巻六、伝集、六二五頁。「浄土随聞記」浄全九ノ四六二頁。昭法全、四四五頁。拾(3)「園城寺公胤僧正の使者に示す御詞」同、四七五頁。
- 法語はいくつかある。前掲拙著第二章第三節参照。(5) 同、六一九頁。この他にも「機」の重要性を指摘する(4) 浄全九ノ四六二頁。昭法全、四四七頁。
- 上人の教判の基本的性格とそれを成立させるもの』『法然(6) 法然浄土教の教判の特徴については、藤堂恭俊「法然

教の転換」『浄土宗開創期の研究』などがある。 仏教の研究』。 香月乗光 「法然上人の浄土開宗における仏

親鸞の相承について

――その一視点―

経隆

きらかなことである。然るに、『歎異抄』第二章には、 の違いがあることと思われる。従って、いまその如来の本願の 法然の二祖相承で語る場合とでは、当然そこに親鸞自身の心境 るが、如来の本願の伝統を七祖相承で語る場合と、特に善導・ ることを窺うことができる。こうして親鸞の相承に、七祖相承 祖の中より特に善導・法然の二祖を以て語る二祖相承の旨のあ 本願の伝統者として、釈尊以後に善導と法然との二祖のみをし **曇鸞・道綽・善導・源信・法然と次第する七祖の相承を顕わし** 伝統を七祖相承で語るときと、二祖相承で語るときとでは、親 と二祖相承の二つの相承があることを窺うことができるのであ かあげておらず、ここにまた親鸞に、七祖相承の他に、その七 名を以て、前述した七人の名を列挙してあることによってもあ また親鸞が高僧和讃の最後に「已上七高僧和讃」と、七高僧の ている。このように親鸞の信仰に七祖相承の旨のあることは、 特にその「正信偈」に如来の本願の伝統者として龍樹・天親・ 親鸞は、自身の信仰の世界を語る主著『教行信証』の行巻、

鸞自身にいかなる心境の違いがあるのか、特に二祖相承を中心

事実を告白し、法然より、善導『往生礼讃』の、いわゆる本願 こに「棄」雑行」兮帰」本願」」と、法然との出会いによる廻心の 思われるとき、『教行信証』後序の文が想起される。 親鸞はそ 二祖相承がこのように親鸞の信仰告白と内面的な関係にあると 白と二祖相承ととは内面的な関係があると考えられる。そして、 のであり、その意味で、この「ただ念仏して」という信仰の告 親鸞がこの信仰告白にたって如来の本願の伝統相承を語ったも ある。従って、その獲信の告白の後に語られている二祖相承は、 子細なきなり」という信仰の告白は、その獲信を物語るもので らすべしと、よきひとのおおせをかぶりて、信ずるほかに別の 章の「親鸞におきては、ただ念仏して、弥陀にたすけられまい によって念仏の教えに帰したのである。そして『歎異抄』第二 その真摯な求道において遂に二十九才のとき、法然との出会い られたことであるかを窺うことを通して考えてみたい。親鸞は にして考察してみたい。 いまそのことを二祖相承が、親鸞のいかなる情況において語

> ものを告白するとき、如来の本願の相承を善導・法然という二 ことが領かれてくる。すなわち、親鸞は自らの獲信の事実その

総序に三国七祖をあげて、「慶、所、聞、嘆、所、獲」と語っていたことであるのかをみなければならないが、それは『教行信証』 祖相承を以て顕わしているといえよう。 次ぎに、では七祖相承は親鸞のいかなる情況において語られ

ることを考えるならば、親鸞は如来の本願の教えによってえた、

うち、七祖相承によって語る場合は親鸞の獲信の内容、 承によって語る場合は、親鸞の獲信の事実そのものを告白する 相承を以て語っていると思われる。 その信心の世界を告白するとき、その如来の本願の伝統を七祖 自身の信仰の世界を開顕するものであり、善導・法然の二祖相 ここにおいて、親鸞の相承に、七祖相承と二祖相承とがある

つまり

親鸞の救済理 解 ものであると領解することができるのである。

寺 Ш 俊 昭

浄土真宗即ち親鸞の開顕した仏教のそれを、『救済教』として 疑問をいだく。 あるが、私はこれに対して、果して適切な理解であるかという 性格づけることは、殆んど通念にさえなっている一般的理解で 仏教一般の特質を『自証教』として性格づけ、それと簡んで

の背景をみれば、それは親鸞自身の信仰告白と深い関係にある の関係で二祖相承が語られていることが知られる。 こ うし て も「棄!雑行」兮帰!|本願!」という親鸞の廻心を語る信仰告白と 『歎異抄』第二章、さらには後序の文によって親鸞の二祖相承

の二祖相承の旨を窺うことができる。と同時に、ここにおいて とを考えるならば、この後序の文にも善導・法然をあげる親鸞 加減の文を書いた真影を附属されたことを記している。そのこ

ジナルな用語としては、その使用例が極めて少いことも注意し それと同義の和語である"たすけられる"という言葉は、オリ されている。因みに親鸞の著作にあっては、救済という言葉と、 親鸞の著作においては、この救済という現代語が語り表わそう とする事実は、"摂取』もしくは "摂取不捨』 という言葉で記 救済という言葉は、現代の宗教の基本用語の一つであるが、

ておくべきであろう。

摂取もしくは摂取不捨は、『観無量寿経』の教説、「一一光明

うまでもない。この教言を解釈した善導の三縁釈は、浄土教に 明の摂取として如来の救済を説く教言であることは、改めてい 徧照十方世界、念仏衆生摂取不捨」に語られる言葉であり、光 の通りである。 おける救済理解の金字塔として、歴史的意義をもつことも周知

めて独自の了解を、その著作に反復語るのである。 益に定まるものを正定聚と名づけ、『無量寿如来会』には、 正覚の位と申すなり。『大無量寿経』 には、 摂取不捨の利 信心をえたる人は、必ず正定聚の位に住するが故に、 等

ることがなかった。それに対して親鸞は、この摂取について極

法然に継承されたこの三縁釈を、しかしながら親鸞は継承す

摂取の用語例の全体を通して、親鸞は行信の利益として衆生は (2)この故に臨終まつことなし。来迎たのむことなし。 定まる時、往生また定まるなり。(末灯鈔) 真実信心の行人は、摂取不捨の故に正定聚の位に住す。 信心の

等正覚と説きたまえり。(末灯鈔)

るこの言葉を、自らが真実教と仰いだ『大無量寿経』の立場、 捉え、強調しているのである。いわば『観無量寿経』に由来す の積極的内実を、一貫して"正定聚の位に住す"という一点で 摂取の光りの中に自己を見い出すと語るのであるが、その摂取 親鸞のこの了解に依るならば、摂取という言葉で浄土真宗に 現生正

ばならないのであろう。 現生不退以外の何ものでもないことが、明確に把握されなけれ 定聚をもって内容づけたと了解することができる。 殊にいわゆる"願成就の文』の教説に立って再解釈し、 おける救済を表わすとすれば、その内実は現生正定聚もしくは 注意すべきことは、"入正定聚之数"、"求不退転=阿毘跋致"

ことが告げられているのだと、私は了解するのである。 乗菩薩道の志願の成就、ひいては仏道の成就をそこに確信した 的な意味として現生不退を自覚的に促え、そのことによって大 取を内容づけたところには、光明の摂取という体験の最も積極 とである。その限り、親鸞が現生正定聚をもって、積極的に摂 薩道の修道の志願そのものと理解しなければならないというこ は、親鸞が伝承した曇鸞の『浄土論註』に依るならば、大乗菩

きる仏教の、まさに実現しようとする究極的立場であることは 自覚の立場である。これが、自証教として性格づけることので ある。必ず無上涅槃のさとりに至るべき身に定まった、という いうまでもない。これが親鸞が敢えて強調する摂取の内実であ 正定聚とは必至滅度の位であり、証大涅槃に決定した立場で

る限り、親鸞が浄土真宗の積極性を誓願一仏乗と主張すること

あるまいか。
・
が、やはりそこに自証教の面目を確認しなければならぬのではどあいまって、浄土真宗を単に救済教と性格づけるに止どまら

## 親鸞における自然法爾の宗教的意義

### 石 田 充 之

方便法身トマウス。」等と釈される意向を参酌すれば、それは、。の。。。 象存在の全存それ自体について、それを宗教実践的に体認され 意味されていることを容易に了解せしめられうる。 るなし」といった法性法身の縁起因縁生的存在性、それ自体を 基本的には、『教行信証』の「証巻」に引証される『論註』 マシマサヌユヘニ自然トハマフスナリ。」等と説き示されるが、 ニ、……無上仏トマフスハ カタチモナクマシマス。 ハ、行者ノハカライニアラス、如来ノチカヒニテ(アルカユヘ ラシムトイフコトハナリ。然トイフハ シカラシムトイフコト に、「自ハオノツカラトイフ(行者ノハカライニアラス 「法性スナハチ法身ナリ。……法性法身トマウスハイロモナシ『唯信鈔文意』(法要本) の 「極楽無為涅槃界」 文の釈下で、 「無相の故に能く相ならざるなし。……無知の故に能く知らざ 親鸞において、自然は、『自然法爾章』(高田専修寺蔵顕智本) と自然は、 カタチノ シカ 現 め

た大乗仏教的な空無我無常、

縁起無自性、

無固定なる根源的な

存在的真理性・法性性を意味している。縁起無自性的に存在すを意味されている。

・ 「ハカライニアラズ」等と説明されることも当然のことである。

・ にがって、それは、「自ハオノヅカラトイフ 行者 ノハカライニアラズ」等と説明されることも当然のことである。

・ にがって、それは、「自ハオノヅカラトイフ 行者 ノハカライニアラズ」等と説明されることも当然のことである。

・ にがって、それは、「自ハオノヅカラトイフ 行者 ノハカライニアラズ」等と説明されることも当然のことである。

・ にがって、それは、「自ハオノヅカラトイフ 行者 ノハカライニアラズ」等と説明されることも当然のことである。

・ である。

・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ ではないる。
・ ではないる。
・ である。
・ である。
・ である。
・ ではないる。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ である。
・ ではないる。
・ である。
・ できないる。
・ である。
・ でもないる。
・ でもないる。
・ できないる。
・ できないるないる。
・ できないる。
・ できないる。
・ できないるないる。
・ できないるないるないる。
・

的な固我的な「ハカラヒ」の相尅界を迷妄の至りと知らしめ、 に即する利他活動の必然的展開が、かような場合の意義内容を 縁起空無我的存在の存在性、存在理念性よりは必然的なことで べく、懸命の治癒救済の働き、救済活動の展開されてくるのは、 おける重傷であり、出血する痛みの箇所と考え、それを治癒す えられず、それ自身に関わること深く、それ自身の内なる場に 我界において、単に個我執着する存在を、単なる他者の事と考 ある。(『教行信証』・『唯信文意』『一多証文』等参) えない絶対超越的空無我縁起界なることを力説されてくるので 信知せしめ、真智界へ離脱せしめる、救済活動を展開せざるを とに想例すれば、 あろう。そこには単なる無関係の他者はあらしめられ得ないこ しかし、そこでは、それは、単に超脱するのみならず、 明かである。 大乗仏教における菩薩道の自利 縁起空無 人間

(450)

『唯信文意』、『曇鸞・善導讃』、『述懐讃』等参)。

対的教済の必然的に展開されざるを得ないことを強調力説され対的教済の必然的に展開されざるを得ないことを強調力説されの教済の展開がかかる場合であることも云うまでもない。それの教済の展開がかかる場合であることも云うまでもない。それは「カタチヲアラハシ御ナヲシメシテ衆生ニシラシメタマフ」は「カタチヲアラハシ御ナヲシメシテ衆生ニシラシメタマフ」は「カタチヲアラハシ御ナラシメシテ衆生ニシラシメタマフ」とがうの表演という字義を中心に、首ががら然からしめる場に、如来ラシム」という字義を中心に、着ががら然からしめる場に、如来ラシム」という字義を中心に、着ががら然からしめる場に、如来ラシム」という字義を中心に、着ががら然からしめる場に、如来の法論法とはいうまでもない。『無量寿経』の法蔵菩薩の自利物語ることはいうまでもない。『無量寿経』の法蔵菩薩の自利物語ることはいうまでもない。『無量寿経』の法蔵菩薩の自利を持ているとを強調力説され

る。

てきており、基本的には、自然科学的自然とも深く関わらされてきており、基本的には、自然科学的自然とも深く関わらされてきたもので、東洋的な継承の中に、自然に形成され結果されてきたもので、東洋的な継承の中に、自然に形成され結果されてきかる。その自然は、仏教的な特に大乗仏教的な宗教的な宗教哲をある。その自然は、仏教的な特に大乗仏教的な宗教的な宗教哲をので、東洋的な継承の中に、自然に形成され結果されてきか体験の歴史的な継承の中に、自然に形成され結果されてきか体験の歴史的な継承の中に、自然に形成され結果されてきたもので、東洋的な特に中国的な道教的自然とも深く関わらされてきており、基本的には、自然科学的自然とも深く関わらされてきており、基本的には、自然科学的自然とも深く関わらされてきており、基本的には、自然科学的自然とも深く関わらされてきれています。

近世本願寺教団における民族宗教観の諸相

いることを看過されてはならない。

#### 野元貞

近世本願寺は幕藩体制確立期の慶安年間に五ヶ条の制誡をも

ハ九属さかへ、来世にてハー門眷属こと/~く蓮花の上にのほく、かちけものもなし、然時者仏神の御心にも叶ひ、現世にてろ/~のわさをなし、万物を能作り出し候~ハ、皆人飢ものな配権力であった。たとえば『直江兼続四季農戒書』は「百姓もが敬順の意を表した幕藩体制は民族宗教の呪縛を根底とする支って幕藩制社会に順応する方針を明かにした。ところで本願寺って幕藩制社会に順応する方針を明かにした。ところで本願寺

を内包する教団にあって民族宗教に如何に対応すべきか、種々を内包する教団にあって民族宗教に如何に対応すべきか、種々を第一としながら一方では親鸞の呪術否定の教を継承すべくを第一としながら一方では親鸞の呪術否定の教を継承すべくを第一としながら一方では親鸞の呪術否定の教を継承すべくを第一としながら一方では親鸞の呪術否定の教を継承すべくを第一としながら一方では親鸞の呪術否定の教を継承すべくを第一としながらる。本願寺はこのような支配権力に従うことのである。宗教的呪縛をもって民族宗教に如何に対応すべきか、種々を持ている事が、を持ていた。という。換言すれば、る事、是皆濃作のつとめよくいたす故也」という。換言すれば、る事、是皆濃作のつとめよくいたす故也」という。換言すれば、る事、是皆濃作のつとめよくいたす故也」という。換言すれば、

とができる。

の見解が生じたであろうことは推則に難くない。いまその諸相

聊御当家に物を忌給儀にあらす偏に王法を守り給処也。(中略) は堂殿を紫宸殿の範模に則り造営するときは、禁庭の儀に倣ふ 謂他宗にも公方にも対して物を忌へしとの類なり(中略)今家 きか。今案するにこれたゝ通俗に順するものにして、蓮師の所 然らば宗祖の化土巻末に広く諸教を引て悪神邪神の禍福を信し 候とみへたり」 (法流故実条々秘録)。 「本山の築地の東北隅を に被仕候て、諸寺・公家・禁裏之御作法を被学候故、如此に成 顕如上人之御代御門跡に被叙、それより以来御代々高官、 は其忌之厚薄により日比之親疎により少つゝ替あり(中略) は三七日、伯父伯母には二七日又は三七日、此等之日数之多少 を検証してみたい。 て恐動するを誡め給るに違背し、安心の正旨を坊害すると云へ 少し避らるゝは(東門亦同)鬼門の方を忌たるに似たり。 へ出仕の忌之日数之事、父母には五十日也、兄には三十日、 本願寺と民族宗教。 「二親・兄弟等死去之時、 御所御堂 又

(3)

本願寺学僧(仰誓)の場合。仰誓は「天照太神も開山聖

鬼門の呪術的行儀を受容し、鬼神祭祀に参加したことを知るこに親近するやいなや国法・通俗に従うとの理由をもって物忌・るへし」(考信録)。これらの史料によって、本願寺が権力社会きの類、みな国俗に順ふまてにして法門に関する事に非すとしへきこと勿論なり。この外稲荷の神興に供料をそなえたまふ如へきこと勿論なり。この外稲荷の神興に供料をそなえたまふ如

ったにせよ民族宗教否定の伝統が継承されていたとおもわれる。 方ににせよ民族宗教否定の伝統が継承されていたとおもわれる。 方には「月日の吉凶、方角の善悪をいまざるは釈尊の金言なり、 仏道修行の人はこれ等の道理をふかくわきまへしるべきことなり」等の主張があり民族宗教否定の姿勢がみられる。 きことなり」等の主張があり民族宗教否定の姿勢がみられる。 きことなり」等の主張があり民族宗教否定の姿勢がみられる。 きことなり」等の主張があり民族宗教否定の姿勢がみられる。 方には「中略」如何なる事ありても祈禱などすること無く、病苦ありても呪術符水を用ひず」と評されている門徒や、安芸門徒の関係の場合の民族宗教観(『茶店間答』の場合)。本書の筆(2) 在野僧侶の民族宗教観(『茶店間答』の場合)。本書の筆(2) 在野僧侶の民族宗教観(『茶店間答』の場合)。本書の筆(2) 在野僧侶の民族宗教

免こと何そゝの徳なしと誣へけんや」(僻難対弁)等々といい、なきに横に禍をうるたくひは、祈禱解除の力にて、その灾禍を宿業免るへからすといへとも、悪鬼悪神の障に依て、過去の因ること、かへりて非礼となる」、「神儒仏の三教とも剋論すれは人も俱にこれ弥陀の化身なり」、「汚穢不浄の家に神明を安置す人も俱にこれ弥陀の化身なり」、「汚穢不浄の家に神明を安置す

たが、明治十二年菩提寺の浄土宗医王寺住職弁誉徳恵につき出

山崎弁栄は千葉県下の篤農家山崎啓之助の長男として生まれ

積極的に神祇崇拝を門末に宣揚している。

否定され、中央集権的教団へ向けて拍車がかけられたのであっ 拝を宣揚し、門末の一部に残存していた民族宗教拒否の伝燈も に呪術的行儀を受容していった。そしてその学僧たちは神祇崇 かくして近世本願寺は国法・通俗に従うとの大儀名分のもと

### 光明主義念佛について

#### 藤 吉 慈 海

年まで生きた浄土宗の出色の宗教者である。その光明中義念仏 会と呼ばれる光明主義念仏を創めた人で、安政六年から大正九 見仏の体験をするように指導した。 た阿弥陀仏像を描いて三昧仏とし、これを前にして口称念仏し、 る。山崎弁栄は若い時から、そのような体験をし、その感得し 験や、三昧発得の体験を強調するところにこの念仏の特色があ 格の霊化につとめることを強調する。口称念仏中に見仏する体 て、阿弥陀仏の光明に摂化され、光明裡に念仏生活をなし、人 って念仏三昧の生活に入ることを強調する。別時念仏を奨励し というのは、法然の口称念仏を継承し、口称念仏することによ 山崎弁栄(一八五九・二・二―一九二〇・一二・四)は光明

> 家した。 中、九七(二〇六頁)) ず、三千界中唯心眼の前に仏あるのみ」(『御慈非のたより』 道歩めども道あるを覚えず、路傍に人あれども人あるを知ら ぬ。身は忙しなく事に従うも、意は暫くも弥陀を捨てず。 「愚衲昔し二十三歳ばかりの時に、もっぱら念仏三昧を修し

と言っているが、三昧発得の心境は、二十歳代に確立したよう 「自分の主義は活きた法然上人の意志をつぎて、大ミオヤの

日暮しが出来る様に致してやりたいのが目的である。」(『御慈 して居る人を心霊に復活させて、この世から大ミオヤの中に るい光明の中に入れて、而して肉にばかり活きて居て霊に死 光明によりて、今の世の中の心が闇黒に迷うている人々を明

と光明主義の目的を明らかにしている 衆生の霊性は活存すること能わざるべし」(『宗祖の皮髄』九 の生物は生存する能わざる如く、弥陀の光明に依らざれば、 「弥陀は心霊界の太陽に在ます。若し太陽なかりせば、地上

悲のたより』一七一(三一五一三一六頁)

八百

者の知・情・意にわたる人格的霊化の七階様ともいうべきもの として「念仏七覚支」を説いた。これは念仏三昧による、念仏 を教え、仏教に説く「七覚支」(三十七道品中の七覚支)を基礎 格が霊化されることを説いた。その実践方法としては念仏三昧 と述べて、阿弥陀仏の光明に、われわれの霊性が強められ、人

209

(453)

うに思われる。この中の猗覚支は一般に軽安覚支と呼ばれてい トであると解するが、そこには多少とも階梯的な意味があるよ 進覚支・猗覚支・喜覚支・定覚支・捨覚支)となっているが、 である。『雑阿含経』巻第二十六には、「念覚支・択法覚支・精 「念仏七覚支」では念覚支が最後に来ているのが特色である。 一般に七覚支とは悟りの境地の七つの性格とか七つのアスペク

念仏三昧による心境や境涯の変化として説明されている。 その軽安覚支では 御名に心はさそわれて 心念ますます至徴に入り

まって精進覚支・喜覚支・軽安覚支・定覚支・捨覚支・念覚支 修されているが、山崎弁栄の「念仏七覚支」は択法覚支にはじ の訓練は今日で「念処経」による瞑想法として南方仏教国で実 て、念覚支は sati すなわち mindfulness のことである。こ

と次第している。したがってその順序や内容も、換骨奪胎して、

我らが業障深き身も 三昧紙熟する時は 身心あるを覚おえず 定中安きを感ずなれ 清朗にして不思議なり 慈悲のみむねに融合うて

その念覚支では

聖旨の光に霊化せば 聖意を意とする時は 聖寵に染みし我心 のな仏心と応わしく 仏子の徳は備わるれ 秋の梢の類いかも 八億四千の念々も 光栄現わす身とぞなる

となっている。しかし念仏による体験の深化を強調した光明主 とあって、『念処経』による「念覚支」とはかなり異ったもの

義念仏は、宗教体験の上からも、さらに研究すべきものがある。

### 日蓮における救済と仏性

日蓮の宗教は、一般には南無妙法蓮華経の題目を信じ唱える

辺 宝 陽

題目の信唱は、そのような救済を凡夫自らが確信することによ って教主釈尊の救済の世界に一如することにある。 は事の一念三千・本門の一念三千によって保証されるとする。 釈尊が絶対救済を未来記として予言しているといい、その救済 迹門の一念三千として位置づけた。そして、末法の衆生には、 ような修行論の観点からの一念三千論を、日蓮は理の一念三千 に堕す可能もあれば、仏界に至ることも可能なのである。この に十界を中心とした三千のありようがあればこそ、凡夫は地獄 位に至ることの可能を保証する原理論である。凡夫の一念(心) で明らかにした法門であり止観の実修によって菩薩位を経て仏 ことにある。一念三千とは、もともと天台大師智顗が摩詞止観 本門の一念三千の教説は久遠実成の教主釈尊の絶対救済を示す する背後には、一念三千の理解が横たわっている。すなわち、 唱え受持することによって教主釈尊の救済が約束されると主張 ことをもって特色と受けとられている。しかし、日蓮が題目を ことを意味する。

が、その点について、早く守護国家論に就類種・相対種という

さて、日蓮は明らかに仏性と仏種とを区分しているのである

点において、親鸞の称名(仏への帰依)に対して日 蓮 は 唱題ば、教済という点では共通性があるが、その信心の表白という全く対称的な位置にあるのであり、親鸞の浄土信仰と比較すれよう。これは鎌倉仏教の次元で比較すれば、道元の只管打坐とよう。これは鎌倉仏教の次元で比較すれば、道元の只管打坐と

の関係はどのように理解されるであろうか。かわるかが一つの問題となるであろう。が、日蓮の場合、両者において、仏教が本来もっている仏性の認識とがどのようにかそこで、一般的にいえば、「信」を非常に重視する教済仏教(題目の信唱)という相違がある。

陀の教化によって衆生は教化されるのであって、その意味での 尽の時であるとするからである。 日蓮が、釈尊在世 の 時 は 脱 した機根が多数を占め、 末法の始めの衆生は久遠の下種を受けなかった者であり、そう 勧奨したのは、新らたに仏種の下種を受けるためであった。 仏種の下種が重要な意味を持つというように理解している(拙 元来すべての有情が内蔵しているものであるとし、しかし、 日蓮教学では一般に前者を性種、後者を乗種と規定し、前者は (益)であり、今末法の始は下種(益)であるというのはその 日蓮は涅槃経の一切衆生悉有仏性の経文を尊重している。 「日蓮の仏性論の基盤」印仏研28―2)。日蓮が題目信唱を むしろ、一念三千仏種を現実的な観点から強調している。 仏法の救いを無縁とするから、仏法滅 今 仏 L

念三千の仏種こそ、末法の始めに新たに下種される大法である念三千の仏種こそ、末法の始めに新たに下種される大法である。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれと末法思る。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれと末法思る。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれと末法思る。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれと末法思る。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれと末法思る。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれと末法思る。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれと末法思る。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれと末法思る。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれと大法思る。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれと本法思る。すなわち、日本仏教における信の重視、殊にそれについてやや詳しく述べている。就類種は正了縁の三肢の種であって、一挙詳しく述べている。就類種は正了縁の三肢の種であって、一挙詳しく述べている。就類種は正了縁の三肢の種であるとし、その転換的な教育の書であるとし、その転換の主義に対して、日蓮は一様により、近にないて、一様には、大きないで、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様にない、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様により、一様

平安時代の密教と祈雨儀礼

とし、そこに題目信唱の救済が展開したと言えよう。

瀬良徳

成

形式の祈雨儀礼がこのなかに加わる。対しては多種多様な祈願・儀礼が行われ、仏教将来と共に仏教天体の異変・穢・人間の悪業などに帰される。この異常現象に古代日本において旱魃・霜雨という天候の異常現象の原因は、

仏教僧が祈雨儀礼に介入するのは、『扶桑略記』 や 『日本書

211

1 (455)

記』の祈雨儀礼の事例によれば、七世紀初頭からである。すで 麗僧恵灌や百済僧道蔵ら外国僧が祈雨儀礼に活躍した。 『日 本 に大乗経典の転読、三論の講読が祈雨を目的として行われ、高

る。 典・その読講・そこに関わる祈雨僧が仏教の威力と霊験を示す ものとして期待された。それは平安時代に入り、密教僧が密教 験を反映したものといえる。特に仏教形式の祈雨儀礼では、経 感を吸合した。それゆえに、祈雨儀礼の多様さは言わばその効 が祈雨の目的で行われ、異常天候に対する人々の不安感・危機 独自の祈雨の修法儀礼をもって活躍をはじめると一層鮮明にな われるが、それは密教の登場によっても変わらず、多くの儀礼 書紀』皇極天皇元年(六四二)の祈雨儀礼は並行して多様に行

かならなかった。 の結果が現実に判断できることから、密教僧自身の霊験力にほ る場でもある。しかし、その場で先づ問われたのは、祈雨儀礼 教僧の対応の場であり、密教の具体的・現実的性格が表現され た場である。それはまた密教的祈雨儀礼の有り様、そこへの密 意義を担って要請に応じて密教的な儀礼を行い、効験を顕示し た護持僧として、空海の鎮護国家の標榜とその修法以来、その

の効験を発揮できなかったことでもある。

国家と仏教という枠組のなかに彼らが位置した場は、官僧ま

を示している。またそれは、密教特に東密が祈雨に多大の関心 三百年に及ぶ事例をのせており、平安時代の祈雨儀礼の特異性 側の祈雨儀礼を記した一連の『祈雨日記』は、空海の祈雨以後 説話集には空海や天台僧・静観の祈雨がみられるが、当事者

> が集約されているものとして、東密が祈雨儀礼に誇示した請 実に示すものである。そこで平安時代の祈雨儀礼の実態・性格 を示し、密教僧がその儀礼の実践に深く関わっていたことを如

官僧位を辞退して鎮西に行ってしまった祈雨僧もあり、 に終る例もある。この場合には失敗の結果から原因を探り、 祈雨を得意として雨僧上とよばれた仁海とは対極にあって祈雨 づけからもその要因とされ、他方では祈雨僧自身の問題として、 の理由づけがされる。醍醐寺と仁和寺をめぐる祈雨儀礼の意義 確信するという祈雨の成功例に対して、当事者にとっては失敗 もつ蛇を儀礼中に現実に見、あるいは夢に見ることから降雨を でもある。請雨経法の効験に関しては、水と呪術宗教的関係を もみられるように仁海自身の談話であるが、七人の効験の記述 祈雨僧七人に関する記述がある。これは元来、『祈雨日記』 に 経法を中心に、祈雨する密教僧について考えてみる。 頼瑜の『秘鈔問答』には、空海以後の請雨経法による代表的 言わば

反面、 が資料によって多様であり、三井寺で仏像経巻が焼失した災と そには祈雨による現実の降雨という具体性が人々の注目を引く が山岳修行により獲得した霊験力と祈雨の関連性を示唆する。 は那智山に隠れ千日の修行に励んだとされるが、これは密教僧 た勧修寺で請雨経法を修さない理由としている。この後、 いう仏教の受難や範俊と義範の対立として両者の効験競い、ま さらに範俊の永保二年の請雨経法では、その失敗の意味づけ 具体的であるために失敗の結果にも終わりやすく、それ

> 212 (456)

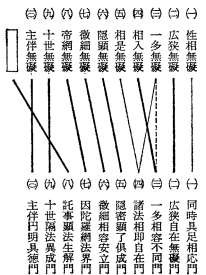
に固定化する方向へと作用したのである。 壇法が整えられるに従って、やがて祈雨儀礼のあり方を決定的降雨の実証性と共に社会の信仰の動向などに影響され、儀軌や将無の大きさに関心が集まったからである。このことは現実のも注目されたのは祈雨儀礼の衝撃さとそれに関連した霊験力のも注目されたのは祈雨儀礼の衝撃さとそれに関連した霊験力の

## 華厳における無礙の教説について

#### 色順心

どの点において、『旨帰』は注目に価いする書である。 十巻に比較すれば略釈の域を出るものではない。しかし『華厳 この書は後に『華厳経』の全体を詳釈した『華厳経探玄記』二 らかにしたい。 配を考察することによって法蔵における無礙の教説の一端を明 相を同じくしている。 されており、 の十種無礙(大正45・五九四a—c)との二度にわたって説示 無礙の思想が仏身の十種無礙(大正45・五九一a)と縁起諸法 経』の教説を自己の教学の内に着実に採り込んでいることや、 『探玄記』の玄談の箇処と相通ずる内容を具有していることな 華厳教学の体成者賢首法蔵(六四二―七一二)には、『華厳 の旨趣を簡明に論述した『華厳経旨帰』一巻の著作がある。 後者の無礙思想は『探玄記』の十玄縁起とその説 今回の発表では、十種無礙と十玄との対 とくに

〔大正45・五九四a~c〕 〔大正35・一二三a~四a〕『華厳経旨帰』の十種無礙 『探玄記』の十玄門



まず性相無礙については、真性に同ずるところの一華葉が一される。これを承けて法蔵は『探玄記』巻一の義理分斉においされる。これを承けて法蔵は『探玄記』巻一の義理分斉においされる。これを承けて法蔵は『探玄記』巻一の義理分斉においされる。これを承けて法蔵は『探玄記』巻一の義理分斉においされる。これを承けて法蔵は『探玄記』巻一の義理分斉においされる。これを承けて法蔵は『探玄記』巻一の義理分斉においされる。これを承けて法蔵は『探玄記』巻一の義理分斉においされる。これを承げて法蔵は『探玄記』巻一の義理分斉においされる。これを承げて法蔵は『探玄記』巻一の義理分斉においされる。本語を探げている一種無礙と

一遍の時衆観について

共通した引用文を載せつつ観点を異にしているのである。て『探玄記』では初門に同時具足相応門を立てる。両者ともにb)と述べて理性と事相との無礙を位置づける。これと異なっと意第八に「縁起無性故得ム有ィ性相無礙義ィ」(大正45・五九五切の事相を礙えずして顕現することを意味する。『旨帰』の釈

考えられる。

考えられる。

、敢て託事門を別立する必要はなかったとされているのだから、敢て託事門を別立する必要はなかったとされているのだから、敢て託事門を別立する必要はなかったとされているのだから、敢て託事顕法生解門を掲げるが十種無礙のにはその項目がない。わずかに第十主伴無礙に付属して解説されるのは、すでに各々が一蓮華葉という事法に託して所説されるのは、すでに各々が一蓮華葉という事法に託して解説されるのだから、敢て託事則を別立する必要はなかったと考えられる。

河 野 潤

一遍智真は時宗の開祖であり、その教団のもととなったのは、一遍智真は時宗の開祖であり、その教団のもととなったのは、大い、教線拡大を目指し道場をもち、各地に門弟を派遣し独住さが、教線拡大を目指し道場をもち、各地に門弟を派遣し独住さいと考えられ、教線拡大の意志が、一遍に率いられていた時の時衆ようになって後のことである。一遍に率いられていた時の時衆ようになって後のことである。一遍に率いられていた時の時衆ようになって後のことである。一遍に率いられていたのか、又一遍にとってどのような意味をもっていたのか。この問題について、一遍から時衆に与えられた形態を通して検討して関について、一遍から時衆に与えられた形態を通して検討して表さい。

の番に受けもたせた。第四には「時衆制誠」、第五には「道具の番に受けもたせた。第四には「時衆制誠」、第五には「道具のである。その厳しさのいくつかを拾い出してみると、第一におり、時衆に加入するに際しても厳しい条件が与えられていたが、第二には時衆を僧尼各四十八人に限り、八人づつ六番に分れ、第二には時衆を僧尼各四十八人に限り、八人づつ六番に分れ、第二には時衆を僧尼各四十八人に限り、八人づつ六番に分れ、第二には時衆を僧尼各四十八人に限り、八人づつ六番に分れ、第二には時衆を僧尼各四十八人に限り、八人づつ六番に分れ、第三には時報者の集団としての「時衆」には一遍が民衆に求める番に受けもたせた。第四には「時衆制誠」、第五には「道具の追しる」という。

以上のように見てくると、

そこに表わされた一遍の時衆に対

する理念は、行為する集団、持戒の集団、帰命者の集団という

のである。
のである。
のである。
のである。
は十八条の内、特に最終条「専守知識教 莫恣任我意」が最も重要な知識帰命の戒とされる。道具秘釈は、阿弥陀仏の別称である十二光仏になぞらえ、時衆の持物を十二の道具に限るものである。時衆制誠においるである。

加えて当然のことながら、時衆は遊行もしなければならない

面を合わせもち、厳しい苦行性を呈する修行集団的性格を現わである。この組織体としての時衆は、帰命、持戒、行という各ととなり、これらを総括するのが「阿弥陀仏」という理念なのととなり、これらを総括するのが「阿弥陀仏」という規範を離え、規範が課せられた事によって、一遍を含めた意味での時衆は、規範が課せられた事によって、一遍を含めた意味での時衆は、規範が課せられた事によって、一遍を含めた意味での時衆は、規範が課せられた事によって、一遍を含めた意味での時衆は、規範が課せられた事によって、一遍を含めた意味での時衆は、規範が課せられるのである。これらののであり、集団としての原点が与えられるのである。これらののであり、集団としての原点が与えられるのである。これらののであり、集団としての原点が与えられるのである。これらの

を隔絶する象徴なのである。

頭としての一遍と体としての時衆が、弥陀の象徴として機能す機能体としての役割を負うことになっていったと理解される。立場が表出するのである。一遍の思想により、阿弥陀仏の法号しようする一遍の意志と、賦算という行為をはさんでの両者のしようする一遍の意志と、賦算という行為をはさんでの両者の通にのみ向けるのであり、その意味に於て、時衆を自らに統合通にのみ向けるのであり、その意味に於て、時衆を自らに統合にようする一遍と体としての時衆が、弥陀の象徴として機能する。このように厳しく枠づけられた時衆は、その故に顔を一れる。このように厳しく枠づけられた時衆は、その故に顔を一れる。このように、

としての社会的集団に変化していったと考えられる。もたされたことによって、時衆は、個人信仰の集団から、教団もたされたことによって、時衆は、個人信仰の集団から、教団もたされたことによって、時衆は、個人信仰の集団から、教団もたされたことによって、時衆は、個人信仰の集団から、教団を率いていたのではないだろうか。

るのである。一遍にとって時衆とは、一遍の個人的信仰の具体

『正法眼蔵随聞記』考

―道元禅師の正師観について―

藤 悦 成

佐

修証の書、始覚門の書としての『随聞記』の性格を考慮すれば、く進めねばならない旨の垂示が、全巻にわたって多数みられる。『正法眼蔵随聞記』には、師の教示により自己の修行を正し

215

てはならないのである。

動としての仏法を学び、それを起点として自覚(自証)しなく来る。道元禅師の仏法は、正師を求め、現実に行われ、生命活参学の人にとって重要なことであると考えていか知ることが出当然のことといえるが、道元禅師がいかに正師に見えることが、

田哉ニ だがと、数寸ニをシカド、皆ム且ト戌リン也(巻一の一例を示すならば次の如くである。 おいては「依法不依人」であり「依法依知識」なのである。そおいては「依法不依人」であり「依法依知識」なのである。そ は法は人という器に、常に過不足なく相続されてゆくのであ

―巻数は長円寺本による―) 知識ニ従ガヒ、教行ニ依シカバ、皆仏祖ト成リシ也(巻一

ある。の正師への参学から「威儀即仏法」の思想も導き出されるのでの正師への参学から「威儀即仏法」の思想も導き出されるのでここから「或従知識、或従経巻」の語も出、更に、道元禅師

正法が現前し、学道の人はそれと知らぬ間に学び取り、仏法をル」という引用文を交えて、仏道を体達した師の日常行為には、として、『潙山警策』よりの「霧ノ中 ヲ 行 ヶ バ、不」覚衣シメとして、『潙山警策』よりの「霧ノ中 ヲ 行 ヶ バ、不」覚衣シメとして、『潙山警策』よりの「霧ノ中 ヲ 行 ヶ バ、不」覚衣シメという内容の垂示に見出すことが出来る。て功夫坐禅すべし、という内容の垂示に見出すことが出来る。

師を介在者として、現象としての身相によるのではなて、身

は仏法を了解するのである。

了ずるというのである。正法が、香の薫りの衣に薫じられる如

て、学人に薫習し、機が熟するによりその種子は現行し、学人

不依人」「威儀即仏法」「或従智識」といえる。相から行為として現われている法によるが故に、正して「依法

いった本書の性格を浮き彫りにしている。一例を示すならば、容を記した垂示が多く、初学の者に対する道元禅師の指導書とい限り、道を誤ることはないのである。『随聞記』にはような内更にいうなら、正師に参学すれば、自分勝手な解釈を加えな不依人」「威儀即仏法」「或従智識」といえる。

に疑いを持たず、無条件に忠実であれと示す。という句を巻二、巻四、巻六に各一回づつ引用して、師の教え

古人ノ云、百尺竿頭ニ、更一歩ヲ進ムベシ(巻六)

如来一期ノ化儀モ、爾前方便ノ権教ハ、実ニ益無ナリ、只といえば、このように無条件で従う学人に対する師の側の態度はどうか

ある。 実教ノミ実ノ益アル也(巻一) に他ならないので師の実教とは、いうまでもなて「只管打坐」に他ならないのでほなて、大に従わしめるべきことを常に念頭に置き、真実のみを説く態度こそ真の指導者たる所以であるとする。ここにおける道元禅度こそ真の指導者たる所以であるとする。ここにおける道元禅度こそ真の指導者たる所以であるとする。ここにおける道元禅度こそ真の指導者たる所以であるとして、人によらず法によるといき表して、方便としての教えは利益のないものとして退け、と示して、方便としての教えは利益のないものとして退け、実教ノミ実ノ益アル也(巻一)

の段階としての自証の問題には触れていない。それは『正法眼となるのである。『随聞記』では、ここまでを強く示し、以後更に学人自らが坐禅功夫するにより、初めて道が開かれること以上の如く、道元禅師の宗教は、正師に随順し、教示を受け、

治承四年 (一一八〇) 以降の早魃、

大飢饉が源平の合戦と重

なって多くの人々が苦しんだ事は史上知られてい る が、こ の

蔵』に述べられるべき事柄故に。

『随聞記』にみる道元禅師の正師観は、正に釈尊最後の説法といえ、正伝の仏法を標榜する、単伝の仏法の面目を余す所なといえ、正伝の仏法を標榜する、単伝の仏法の面目を余す所なといえ、正伝の仏法を標榜する、単伝の仏法の面目を余す所なといえ、正伝の仏法を標榜する、単伝の仏法の前とは、正に釈尊最後の説法

『正法眼蔵随聞記』私考―その9―

「単伝の仏法」「威儀即仏法」語句に凝縮されているといえる。

――「貧ヲ学スベシ」考―4―

中敬信

田

あらず」と云う切迫感のある一文が示されるのであろうか。とまれて、なぜ『辨道話』の巻の中に「いましめすにいとまあらず、なぜ『辨道話』の巻の中に「いましめすにいとまあらず、では、『真に、ない。でででは、『真に、ない。でででででで、この時からが、では、『真に、とまあらず、なば、『正法眼蔵』の『辨道話』の巻の中には、当時の社会環境を『正法眼蔵』の『辨道話』の巻の中には、当時の社会環境を『正法眼蔵』の『辨道話』の巻の中には、当時の社会環境を

災害として有名であり、この社会条件が「いとまあらず」の一 萍寄をこととすれば、いづれの山川をかとぶらはむ。」と表現し れる道元禅師にとって、これはまさに「貧ヲ学スベシ」の時代 餓死ストモ苦カルベカラズ」(巻一―12)の立場にあって生きら 筆録中の天災・飢饉である。仏法に順じられて「一日絶食シテ ったのであるから、深草閑居の時代といわれている『辨道話』 天災飢饉と知られない時代でも建仁寺にあっては、この様であ 物等無リキ。」(巻三―2)等にみられるように、平常であって、 『随聞記』中には「故 建仁寺ノ僧正在世ノ時キ、寺、絶食ス。\_ つの原因となっているのではないかと今回は推論するわけです。 たのかも知れません。これらが全て「いとまあらず」とされた と示されたものと思えるのです。仏法を学ぶ最良の時節とされ この「貧」の中にあっての仏法のありようを、「貧ヲ学スベシ」 禅師の時と、あまり差のない「貧」の時代であったからこそ、 柄が出て来るのも、この時の道元禅師の坐下は、建に寺の栄西 と思えるのです。『随聞記』の中に、 多くの「貧」 に関する事 ているのであって、これが逆に「いとまあらず」の実態である であったと推察するわけです。この様な時を「貧道はいま雲遊 されている為に、「いとま」がなかったと云えるのです。 のだと思うのです。この様な中であったればこそ「端坐正身」 (巻一―12)「故僧正建仁寺ニ御セシ時……房中ニ都テ衣 食 財 『辨道話』筆録中の寛喜二、三年も、治承以来の五十年ぶりの

·いまだ宗旨つたはれ」ない「坐禅辨道」について「端坐修練この様な「いとまあらず」と云われる中にあったればこそ**、** 

しての自然条件、社会環境の事が、言外の言として示されていた、の言葉は、今、ここにこれを残しておかなければならないす」の言葉は、今、ここにこれを残しておかなければならないましてもとどめて」「のこ」そうとしたものが、この『辨道訣をしるしとどめて」「のこ」そうとしたものが、この『辨道訣をしるしとどめて」「のこ」そうとしたものが、この『辨道詩をしるしとどめて」「のこ」そうとしたものが、この『辨道詩をしるしとどめて」「いささか異域の見聞をあつめ、明師の真がはむ哲匠」の為に「いささか異域の見聞をあつめ、明師の真がはいて、一生参学の大事すみやかに究意するに、仏向上の事たちまちあらはれて、一生参学の大事すみ

### 非思量の宗教性

る文字と推察するのです。

野東禅

えられたことになる。

ものでなくては「教育」はなりたたない。
ても、初心者に推理の範囲でもあるていど論理的に納得しうるそれは理解できる境地にならなければ知ることはできないとしいるが、それが初心者に理解されることは困難である。たとえ、いるが、それが初心者に理解されることは困難である。たとえ、いるが、それが初い者に理解されることは困難である。たとえ、必単・冥想において、意識・無意識とはどういうものかが、

やめ、○作仏を図ることなし等である。つづいて知箇の不思量内訳は①不思善悪莫管是非、回心意識の運転と念想観の測量をみると、⇔諸縁放捨、⇔調身、⇔調息、妈調心となり、調心のそこで、坐禅の要件を、道元の普勧坐禅儀を中心に整理して

が要件になっていると見られる。 底を思量せよ、不思量底いかんが思量せん、(パ非思量、の六つ

の段階で、外部の刺戟に"染汚"することが基本的にはのりこの段階で、外部の刺戟に"染汚"することが基本的にはのりこれは頭ののぼせが生理的に下ることを意味している。頭に血がれは頭ののぼせが生理的に下ることを意味している。頭に血がれは頭ののぼせが生理的に下ることを意味している。頭に血がれは頭ののぼせが生理的に下ることを意味している。頭に血がれば頭ののぼせが生理的に下ることを意味している。頭に血がれば頭のが捨、調身、調息は生理的にのぼせを下げることが、調心の段階で、外部の刺戟に"染汚"することが基本的にはのりことである。そして、少くともこの段階で、外部の刺戟に"染汚"することが基本的にはのりこの段階で、外部の刺戟に"染汚"することが基本的にはのりこの段階で、外部の刺戟に"染汚"することが基本的にはのりこの段階で、外部の刺戟に"染汚"することが基本的にはのりこの段階で、外部の刺戟に

不染汚に属するものでなくてはならない。不染汚は、染汚と別を思わず是非を管することなかれという。これは、自己の行為などに対する価値の詮索という染汚をやめて、その次に①善悪となった求めの原点まで立ちもどらせる。つまり染汚する以前向って転換させることであろう。回心意識の運転、念想観の測向って転換させることであろう。回心意識の運転、念想観の測量をやめるとは、それをやめようとさせる別の作用がなくては量をやめるとは、それをやめようとさせる別の作用がなくては量をやめるとは、それをやめようとさせる別の作用がなくてはる。 (普勧坐禅儀自筆本)という。すると念に対して覚を立ている。 (普勧坐禅儀自筆本)という。すると念に対して覚を立ている。 (音勧坐禅儀自筆本)という。すると念に対して覚を立ている。 (音勧坐禅儀自筆本)という。すると念に対して覚を立ている。 れるという宗教性が基本構造をなしているといえる。

意識の問題は、不染汚を求め、不染汚が求め、不染汚を信じら

以上の論考によっていえることは、坐禅における思量という

汚の信)として証明されることになる。

から、非思量にいたって、初発心が本証(本来のさとり=不染

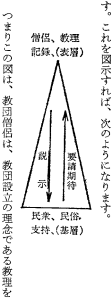
中にあるという、識の反転をうながすものである。 せいらのは、作仏という求めが観念の作業、つまり染汚にないというのは、作仏という求めが観念の作業、つまり染汚にないというのは、作仏という求めが観念の作業、つまり染汚にないというのは、作仏という求めが観念の作業、つまり決汚にないという想定を立てるとまた染汚に転落するわけであせ界のものという想定を立てるとまた染汚に転落するわけであせい。

次に知箇の不思量底を思量するというのは前の思量は染汚の作用を意味するであろうから、不思量とは不染汚すなわち染汚作用を意味するであろうから、不思量とは不染汚するいだろうか。を不染汚いがたしかめ自覚するという作用ではないだろうか。を不染汚する以前の直観的な生命の叫びは一切の存在と共鳴する心である。道元は「非思量とれ山海思量なり」(永平広録)という。そこで穴の非思量とは、染汚以前の生命の叫びにおちつき、そこが信じられることであろう。それゆえ非思量とは、信ずるという宗教的なあり方が基本をなしえているといえる。という宗教的なあり方が基本をなしえているといえる。

中世における禅宗切紙の資料的価値

### 石川力山

く僧侶との交渉は何を媒介としたかということが問題となります。主に地方的展開を遂げた道元下の漕洞宗教団は、南北朝対し、主に地方的展開を遂げた道元下の漕洞宗教団は、南北朝対し、主に地方的展開を遂げた道元下の漕洞宗教団は、南北朝対し、主に地方的展開を遂げた道元下の漕洞宗教団は、南北朝対し、主に地方的展開を遂げた道元下の漕洞宗教団は、南北朝対し、主に地方的展開を遂げた道元下の漕洞宗教団は、南北朝対し、主に地方的展開を遂げた道元下の漕洞宗教団は、南北朝対し、主に地方的展開を遂げた道元下の漕洞宗教団は、南北朝対し、主に地方的展開を遂げた道元下の漕洞宗教団は、南北朝対が国における禅宗、特に京都や鎌倉を中心とする五山派に我が国における禅宗、特に京都や鎌倉を中心とする五山派に



る。しかし、教団構成の大部分を占める、基層部分に関するま民衆側の基層となる部分をいかに把握するかが重要な課題となを決定するとみてよい。従って、その支持が得られるか否かは、あくまでも民俗の立場でこれを受け止め、支持するか否か民衆に説示することを第一義とするが、それを受け入れる民衆

とまった記録は殆んどなく、説示する側にしかその記録は残さ

になる。 愚劣なものという判断がなされている。 よっても、 発生し、宗門の秘訣が秘密裡に師資相承されたものである。 を設定してみた。 教団内の記録から民衆との接点を示唆する資料として、「切紙 れないであろう。筆者は、仏教史の立場から、文献学を通じて こうした状況に対する問題提起、一試論である。 伝承や内容からこれを妄談僻説となし、近代の著名な歴史家に て伝えられることのないように、紙切に書いて伝授したものに 3 2 1 『仏家一大事夜話』(六十種)の内容分類目表を示せば次のよう (一四五種)及び、 所蔵切紙目録」(一六六種)、面山の『洞上室内断紙捒非私記』 中世以来の禅宗の切紙は、 切紙の内容については紙面の関係上割愛し、 次に、「永平寺 教化学的立場から見直されつつあることも事実で、 堂塔・伽藍 仏・菩薩 行履物 叢林行事 従来この切紙に関しては、たとえば面山端方は、その 類 密教や修験道、陰陽道などの迷信を摂取した低俗、 項 B 岐阜県竜泰寺所蔵の中世切紙を集成した 仏教や神道、歌等で、口伝が誤 夜話一大事 2 3 18 10 しかし一方で、 2 2 1 2 1 揀非私記 本論は 宗教学 3 6 2 11 1

り入れ、民衆化、世俗化の方向で教団展開がなされたのとされ 内の問題が中心課題であったのに対し、 習合に関する口伝がいずれの資料にも共通しており、これらの 9 8 6 ているが、さらにいうならば、中世漕洞宗においては叢林の修 このことに関して、一般に中世漕洞宗は、密教的要素を多く取 林における修行生活が極めて重視されていたことが知られる。 とが知られる。一方、この表によれば、 をなす部分とのかかわりをみる極めて、 との接触を持つ最も自然な機会であり、切紙資料が民衆の基層 死者儀礼や神仏習合、神祇信仰を媒介とすることが、一般民衆 11 切紙資料にうかがわれる民衆との接点にこそ注目されるべきで とが、中世における禅宗教団展開の大きな要因であったと思わ 活の中で見事に共存させていたという、二面性を持っていたこ 行生活も極めて充実しており、この自利利他の両面を具体的生 これを一覧すれば明らかなように、 咒術・祈禱 教理(宗旨、公案) 室内(嗣法、三物、 民衆の受用乃至支持という問題は解決しない。 吉凶・卜占 神仏習合 儀礼・儀軌 切紙資料を低俗、愚劣なものであったという視点だけで 、血脈) 2 1 8 2 4 6 教理・儀礼・儀軌、 中世切紙の特徴は、 近世切紙の特徴が、 好都合な資料であるこ 2 21 70 35 8 5 2 14 81 41 室

ある。

資関係を主張されているが、このことは首肯しが たい 〔拙稿

田島博士は、法憧師竜珊或は宅原寺の和尚と月舟との間に師

## 月舟宗胡の宅原寺住山時代 (二)

### 成河峰雄

る。以下、月舟の本師に対する考察をしようと思う。 曹洞宗中興と称されている月 舟宗胡(一六一六一一六九六)は 曹洞宗中興と称されている 月 舟宗胡(一六四八)から明暦元たと述べられている。右三師は、月舟の事蹟を伝える一等史料たと述べられている。右三師は、月舟の事蹟を伝える一等史料たる「月舟行状」において、慶安元年(一六四八)から明暦元たる「月舟行状」において、慶安元年(一六四八)から明暦元たる「月舟行状」において、慶安元年(一六四八)から明暦元に、明峰派の法を連綿と伝えていた加賀大乗寺の白峰玄濱の今日、明峰派の法を連綿と伝えていた加賀大乗寺の白峰玄濱の

「月舟は万安英種(一五九一―一六五四)の会下において大悟し 「日本は万安の法を嗣ごうとも月舟は将来その手腕を発揮し、法化をなおり、また懶禅にはその頃法嗣竜蟠松雲がいたであろうから、疑問となる点である。しかし、すでに万安には法嗣懶禅奔融が疑問となる点である。しかし、すでに万安には法嗣懶禅奔融が疑問となる点である。しかし、すでに万安には法嗣懶禅奔融がにのはむしろ当然だといわなくてはならない。

他にない。

の人であり、長円寺に入院するに際して愚渓の法を嗣いではいである。透関は丹波の永谷山円通院(二十世)を薫した通幻派続いている。このうち、愚渓、透関は「行状」に登場した二師哲、透関未徹、月舟宗胡、恵(慧)明栄哲、方山自円、……と長円寺の初期の歴住は、仙麟長膳(開山)、暉堂宋恵、愚渓膳長円寺の初期の歴住は、仙麟長膳(開山)、暉堂宋恵、愚渓膳

の師資証契は慶安三年(一六五〇)八月以降、同年末までの期 明一方山と続いており、明らかな事実である。そして、愚渓と と考えられ、はたして、 なかった人と思われる。 方山の嗣書を見ると、愚渓―月舟―恵 従って、月舟は愚渓の法を嗣いだもの

間に愚渓の住地、丹波の本光寺においてなされたものと考えら

関の丹波の住地石像寺であったにちがいない。 旧知の尊宿透関を尋ねたものであろう。そして、その場所は透 また、この期間に透関と相見したことは事実であろう。 万安会下において、透関、月舟は先輩、後輩の関係にあり、 それ

十一世)より代附嗣法したのではないかと推察される。 く、おそらく、寛文十一年にはまだ存命していた超山誾越(三) 舟は白峰の法を白峰の大乗寺住山期間に面授嗣法したのではな 乗寺に入院したのであるが、白峰はその前年に寂している。 月舟は、寛文十一年(一六七一)本多政長の招請に応じて大 月

禅仏教における宗教的と美術的の側面

インリッヒ・デュモリン

は宋の時代に特に発達したものであります。この美術的な側面 えられた美術様式も日本に移植されました。この様式は中国で 禅仏教が中国から日本に伝来した時に、禅の精神に霊感を与

> 間に最盛期を迎えました。 知のように、禅の美術ないし「道」は、室町時代と桃山時代の 民性にふさわしく、この国で重きをなすようになりました。周 は、日本人の審美的なものや美術に対する愛好を特色とする国

ています。禅仏教の精神は、傑出した仕方で、 宗教的なもの と美術的なもののからみ合いの中で顕現していて、このからみ て霊感を与えられ、瞑想の体験は美術の中で明らかに表わされ 発言が、極めて密接に結合しています。禅の美術は瞑想によっ 禅仏教においては、瞑想の宗教的精神と美術様式の審美的な

つくせないものであります。人間の言葉が不十分であることか の体験は不可説不可得と見なされていて、言葉では十分に言い 禅の道は宗教的な道として、悟りの体験に通じています。こ す。

合いこそが東洋の霊性の道の特徴を表わしているものでありま

ます。仏教の敬虔な信者の宗教的行為は、仏教美術の作品から ら、仏教のあらゆる形態で象徴が大きな役割を果しています。 強い原動力を受け取っているのであります。 るために、象徴を必要としています。美術的表現の中でこそ、 宗教的な人間は、その本性に則して純粋な宗教的行為を遂行す 人間の宗教的態度が、象徴の援けをかりて直観されるのであり

弟子に、とぎれることなく受けつがれることになっていますか ものであります。禅仏教では、伝統の意識が動機となって、す ぐれた肖像画がうみ出されてきました。禅宗では老師の精神が この関連において禅仏教では、禅僧の肖像画は注目に値する

いて、その前で祭儀が行われるのであります。は、禅宗では釈迦の弟子や羅漢の像と同じように、崇敬されてら、伝統の流れは特に重要なのであります。祖師と禅師の肖像

そうであります。

な多く見られます。例えば、夢窓国師、一休宗純、白隠禅師が、といます。禅の歴史では、同時に書道の達人でもあった禅師が、ています。禅の歴史では、同時に書道の達人でもあった禅師が、しば神の格言や、経文や、あるいは有名な禅師の言葉を表わしています。毛筆で描かれる書体は、しばら一つの側面を表わしています。毛筆で描かれる書体は、しばら一つの側面を表わしています。毛筆で描かれる書体は、しばらいであります。

美術は宗教的なものと結びつくからこそ、超越者への道を開美術は宗教的なものと結びつくからこそ、超越者への道を開美術は宗教的なものと差術的なものとの間に、緊密な結びつきが成り立つのであります。 常してしばしばその表現を、美術や芸術的象徴によって行っているのであります。 そしてしばしばその表現を、美術や芸術的象徴によって行っているのであります。 きさにそれ故に、宗教的なものと美術的なものとの間に、緊密な結びつきが成り立つのであります。 唐の時代の中国のある石仏の碑名に、次のような言葉が書かれています。

最高もの原理には言葉はない。だが全く像がなければ、それが真相だと表す可能性もない。

最高度の真相には像はない。

何によってそれが原理だと明示できようか?」だがそもそも言葉がなければ、

### 日本仏教の課題

### 望月一憲

(拙論「天台大師と聖徳太子と」参照) (拙論「天台大師と聖徳太子と」参照) (拙論「天台大師と聖徳太子と」参照) (批論「天台大師と聖徳太子と」を決定しているのである。 とをもつのであって、聖徳太子の「三経義疏」はこの点をはった千三百年の伝統をもつものである。この日本仏教は、中国仏 教が「理」の仏教であるのに対して、「事」の仏教としての特 をもつのであって、日本仏教にあらず、中国仏教にあら 太子である。日本仏教は、印度仏教にあらず、中国仏教にあら 太子である。日本仏教は、印度仏教にあらず、中国仏教にあら 太子である。日本仏教は、印度仏教にあらず、中国仏教にあら 太子である。日本仏教の開祖は聖徳

五宗派は「一大乗」なる一常上の五指であると指摘することがせたのであるが、なかんずく法然・親鸞・道元・日蓮・一遍の思想として大きく歴史的に展開し、しかも、それは「一大乗」の思想は、政治的に結実して「憲法十七条」となり、宗教的に発展して鎌倉仏教の宗教的百花を繚乱と咲かとなり、宗教的に発展して鎌倉仏教の宗教的百花を繚乱と咲かとなり、宗教的に発展して鎌倉仏教の宗教的百花を繚乱と咲かとなり、宗教的に発展して鎌倉仏教の宗教的百花を繚乱と咲かとなり、宗教的「正宝」という「事」としての仏教――これは日本仏教の本「三宝」という「事」としての仏教――これは日本仏教の本「三宝」という「事」としての仏教――これは日本仏教の本「三宝」という「事」としての仏教――これは日本仏教の本」

え思われるところにも仏跡は歴々としてその跡をのこし、日常そして、その結果は、日本の全国、津々浦々、人跡未踏とさ

できる。(拙著『法華経と聖徳太子』参照)

日本の潜在力となっているのである。を与えており、今日は無力化せりといわれる日本仏教は、実はの生活、言語、人心の氣づかざるところにも、仏教はその影響

指摘されるのである。おって、その大いに成らざるところにこそ新たな歴史的課題があって、その大いに成らざるところあれば、成らざるところありでであろう。但し、成れるところあれば、成らざるところありで史的成果を挙げ得たものとして、これを評傍することができる史的成果を挙げ得たものとして、これを評傍することができる以上、歴史の跡を大観すれば、日本仏教はいちおう美事な歴

存在であった。 存在であった。 存在であった。 日本仏教は何といっても男性中心の仏教であった。 したがって、その缺を補なうべく、今や、新しく、広く大た。 したがって、その缺を補なうべく、今や、新しく、広く大た。 したがって、その缺を補ならべく、 かに、 これはむしろ例外的な が用意せら ない、 がのに、 である。 なお、鎌倉時代に駈入寺東慶寺において といっても男性中心の仏教であっ をであった。

である」といいたい。

て進出し交流すべきである。大きく、東洋の日本より世界に向って、なかんずく西洋に向っ至るまで足一歩も海外に出ていない。今や、日本仏教は、広く第二は、日本仏教は、文字通り日本の仏教であって、明治に

が要請せられるのである。るものでなければならぬ。そこに必然的にキリスト教との対話るものでなければならぬ。そこに必然的にキリスト教との対話を扱い得

いを理解するかということ、そして、彼らによってそれぞれ西ト教という二聖旨の教えを奉ずる人たちが、いかに十分にお互・輸崎正治博士はいった。世界の将来の問題は、仏教とキリス

来の進歩に貢献することができるかということにかかっている、が、いかにお互いに調和し、いかに相共にヒューマニティの将は、と東洋とにおいて別々につちかわれたこの二つの文化の流れり、

宗教の家族に束ねるなけば(the bond)である、と。的愛こそは、異なった高慶の宗教のおのおのを一つの大いなる仏教こそ、宇宙的愛なるものを発表している宗教である。宇宙ドイツのハイラー博士は、大いに賛して次のようにいった。

おのを一つの 大いなる宗教の 家族に束ねる背骨 (the bone)みかえ、「宇宙的愛なる仏教こそ、 異なった高度の宗教のおの私は、この二博士の驥尾に付して、このボンドをボーンと読

大いである。大い世界の宗教を一つの家族に秩序だてる日の、一日も早からり、その上、宇宙的愛なるボンドをもって、不動金縛りのごとり、その上、宇宙的愛なるボンドをもって、不動金縛りのごとをの所を得て、一家団欒の楽しみをもつことができるようになって、本の上、宇宙的愛なるものを背骨にし中心の極として、世界の宗教がおのおの愛なるものを背骨にし中心の極として、正別の宗教がおのおのでは、この宇宙的なこと、これである。

までもない。(望月一憲教授退官記念編集『三経義疏論考』参照)ある自己反省と自己革新とが必然的に要求せられること、いうとである。その為めには、日本仏教それ自体の、深刻にして勇気の歴史的になうところの使命なるものをものの美事に果たすこらば、世界の宗教の大調和・大交響楽の為めに、日本仏教がそらは、世界の宗教の大調和・大交響楽の為めに、日本仏教がそけなわち、今、日本仏教の課題の最大なるものをあげるとな

挙又は言及せる別本疏につき、現流上宮王勝鬘経義疏との異同

の結論として「以上、凝然の勝鬘経疏詳玄記残欠十三巻中に引

分によって、十六の例文をあげて論及せられている。そこから

花山先生は、四天王寺本発見以前のため、十大受章以下の部

五、十七、十八、十九、二十が欠本)が欠けるのみとなった。

## 勝鬘経「太子別本疏」について

を吟味するに、その間の一致は殆んど之を見ることが出来ぬ。

### 水尾現誠

理徳太子の御撰として『勝鬘経義疏』が存在していることは 関知のことであるが、それとは別の「勝鬘経疏」が存在したと 周知のことであるが、それとは別の「勝鬘経疏」が存在したと に、大きの凝然が著わした『勝鬘経疏詳玄記』の中に引かれていて、断片ではあるがその片鱗は見ることがである。 たの「別本疏」は、現在、完本としては見られないが、鎌倉 時代、東大寺の凝然が著わした『勝鬘経疏詳玄記』の中に引かれていて、断片ではあるがその片鱗は見ることができる。 この『詳玄記』は、法隆寺に伝わったもの(法隆寺本と呼ぶ) で、十八巻の中、最初の五巻が欠けていて、第六巻以下(十大 受章より)が、『大日本仏教全書』に収められている。 受章より)が、『大日本仏教全書』に収められている。 近年、四天王寺で、二十巻本の『詳玄記』(四天王寺と呼ぶ) の書写本が発見され、それでもって補うと、所謂、『勝鬘経義疏』が存在していることは

れる。

した。四天王寺本の補いの部分からは、十箇所にわたって見らいた。四天王寺本の補いの部分からは、十箇所にわたって見られていことは云ふ迄もなく、従って現流三経義疏所依の結は早急のように思われる。(以下略)」と、凝然所引の「別とを示し、現流勝鬘経義疏所依の疏とは別の系統に属する一古主疏であったことが知られる。(以下略)」と、凝然所引の「別とを示し、現流勝鬘経義疏所依の疏とは別の系統に属する一古主疏であったことが知られる。(以下略)」と、凝然所引の「別とを示し、現流勝鬘経義疏所依の結びであったことは云ふ迄もなく、従って現流三経義疏を以て聖ものように思われるので、ここで強いて発表疏を以て聖ものでないことは云ふ迄もない。

「偏方不定教」と判釈している。には見られない教判を「別本疏」には説明している。この経はあらざるなり。[偏方独説というのは特異であるが、勝鬘経義疏疏は、「この経を判じて偏方独説と為す。 法は五時次第の教に統に属するものということができるようである。例えば「別本統に属するものということができるようである。例えば「別本統に属するものということができるようである。例えば「別本統にしかに「別本疏」は、現流勝鬘経義疏所依の疏とは別の系

名でいっていると説明している。 具名に従う。」と、勝鬘経義疏は略しているが「別本疏」等は具章と名づく。別本疏の称は即ち名を具足す、諸師目づくる所皆章とれ、 正説の第一の章名の所で、「今疏は略して敷如来真実

本疏は二句互に釈して十悪と為す。」と注釈している。これは勝次に、「心の過悪と身の四種とを降伏して」という偈文を「別

かす。」というのと同様の解釈である。謂う、離いて十悪と為す。三界の内に摂する悪の尽ることを明賞経義疏の「又解す、身とは三悪を謂い、四種とは口の四悪を

次は、「三忍の菩薩」の説明である。「別本疏の中の三忍、二次は、「三忍の菩薩」の説明である。「別本疏の中の三忍、二れは新羅の環興の『無量寿経連義述文賛』巻中に、有ある。これは新羅の環興の『無量寿経連義述文賛』巻中に、有記さして引用している「初は十信に在りて声をたづねて悟記有説として引用している「初は十信に在りて声をたづねて悟記有説として引用している「初は十信に在りて声をたづねて悟記有談として引用している「初は一覧を順忍と為す。初地聖或いは十信位を信忍と為す。地前の三賢を順忍と為す。初地聖或いは十信位を信忍と為す。

問題を綿密に検討して考えるべきであると思われる。 して勝鬘経義疏の別に「別本疏」なる御撰が存在したかどうかして勝鬘経義疏の別に「別本疏」なる御撰が存在したかどうかの面でかなりくわしい解釈であるといえる。聖徳太子の御撰との断片ではあるがそこから窺えることはこの「別本疏」は法相以上凝然がいう「太子別本疏」の全貌はわからないが、ほん以上凝然がいう「太子別本疏」の全貌はわからないが、ほん

維摩経の一研究

高崎正芳

が、以下に記述する経研究の方法も、今迄の場合と同じ一連のこの経典の研究については、既に何回かの発表記述を行って

迄もそりであったが今回も新たな問題をとらえて、考察を進め関係にあるものである。もっとも研究の対象となる部分は、今

英訳「維摩経」、支謙訳の善権品、 鳩摩羅什訳の方便品、 玄 英訳の方便善行品と訳されている、各訳本の第二品においては、 経摩語無垢称の、大乗者としての働きの特色を説いている。そ 4、かの中の一文、鳩摩羅什訳で云うと「若在」、刹利, 利利中尊、教 が、初唇, 」と訳されている一文がある。〈玄奨訳も同文、支謙訳は 以、忍唇, 」と訳されている一文がある。〈玄奨訳も同文、支謙訳は 以、記唇, 」と訳されている、各訳本の第二品においては、 経摩羅什訳の方便・ を記されている、 格訳本の第二品においては、 英訳「維摩経」、 支謙訳の善権品、 鳩摩羅什訳の方便品、 玄 英訳「維摩経」、 支謙訳の善権品、 鳩摩羅什訳の方便品、 玄

利などと漢訳される。 利などと漢訳される。 利などと漢訳される。 一本 で、それは利利とか利帝 記述によると、鳩摩羅什は、自らの訳した訳文について次の様 記述によると、鳩摩羅什は、自らの訳した訳文について次の様 記述によると、鳩摩羅什は、自らの訳した訳文について次の様 記述によると、鳩摩羅什は、自らの訳した訳文について次の様 記述によると、鳩摩羅什は、自らの訳した訳文について次の様 記述によると、鳩摩羅什は、自らの訳した訳文について次の様 記述によると、鳩摩羅什は、自らの訳した訳文について次の様 記述によると、鳩摩羅什の本文「若シ刹利ニ在ツテへ刹利ノ中ノ尊ト 対力の義を解説している事を知り得るのであるが、漢訳語に対 で、それは判利とか刹帝 語 Kṣṣatrya の訳語とされるものである。それは利利ノ中ノ尊ト

注釈を、具体的にどう解釈するかと云うことが問題とされるでところで「注維摩詰経」の「梵音ノ中ニ二義ヲ含ム」と云う

はまた gya nom pa 豊富な、

財勢あるなどと同義とされる。

出せない。 des pa には高貴とか勇敢と云う意味があり、それ

対応するサンスクリット語の一つに Peśala 尊重・自尊・熟練

るか、と云った様な点に注意しなければならないであろう。見るか、あるいは、前後の文体にかかわる意味を云うものと見あろう。そしてそれは、Ksatrya の言語学的な面からの意味と

Kṣatrya と職志について考えてみると、Kṣatrya と忍辱。 たったものが、「身心を平安ならしめざる心作用」に通じるものいて云えば先の Kṣam と対比して Kṣan 害する。破る。と云いて云えば先の Kṣam と対比して Kṣan 害する。破る。と云に云う瞋恚の言語学的な意味関連はよくわからない。ただ強いて云えば先の Kṣam と対比して Kṣatrya と 忍辱。

なる。

「方広大荘厳経」巻一・"Lalitavistara"などの記述が参考に

わされているが、チベット訳の des pa 自尊に当る漢訳語は見である。漢訳の忍辱・チベット訳の bzod pa 忍耐は双方に現ット訳が「忍耐と自尊との力に依止するから」と述べている点るのは、漢訳本文の「教エルニ忍辱ヲ以テス」に相当するチベー次に後者の、文体の意味関連を考えてみる。そこで注意され

語学的な面からの明確な解釈は困難である。

などがある。

そのように理解される。なお鳩摩羅什の説明の解釈についてはの語義内容を解説したわけであるが、「注維摩詰経」の記述はあった言葉で、自らの漢訳本文に表現し得なかった語及び文体的様態を瞋恚と云う言でとらえて、更にそれを「此ノ人大力勢語があったと思われる。その自尊とか勇敢その他の語義の、心語があったと思われる。その自尊とか勇敢その他の語義の、心語があったと思われる。その自尊とか勇敢その他の語義の、心語があったと思われる。なお鳩摩羅什の用いた梵文原典にも、そう云う原語があった。

明治初期仏教における信心箇条の問題

田 英 俊

池

係に論ずることはできない。 「信心」の課題をいかに捉え、入信についての説明理論は、仏教をといであろう。しかも信仰問題についての説明理論は、仏教をとなる形で展開していくかという点から検討されなければならななる形で展開していくかという点から検討されなければならななる形で展開していくかという点から検討されなければならないであろう。しかもに対して、人信についての説明理論をいか「信心」の課題をいかによりにはいる。

答<教化活動の統制>、大教院の廃止(一八七五)と自由信教、八七二)・教導職等級表の制定と十一兼題、十七兼題、十二間、そこでわれわれは、信仰箇条成立の問題を教部省の設立(一

自由布教、

教導職の廃止(一八八四)などのめまぐるしい歴史

に教部省設立前後における教導関係資料は、徹定の「仏教不可的な状況の変遷のなかに探ってみたいと思うのである。ちなみ

宗門内の教導基本問題として受けとめ、 須弥有無・葬式益不・法事弔勤・洋教新古・二教一雙>は、絶 兵・租税賦役・産」物制」物>ならびに十二問答<仁法二教・神 婦・大祓>十七兼題<皇国国体・皇政一新・道不」可」変・制可」 めつつも 「官史の試験場立会検査」 権限を通達している。>を 向する立場、三、十二問答の試験問題へ明治八年十一月教部省 教の反駁は、一、戒律主義を唱える復古的立場、二、仏の 恩 の形成を阻んだ。絶対主義の聖典およびその教化法に対する仏 試験問題であり、仏教者の教化活動の統制を意味し、信仰箇条 体主義体制下における思想善導の聖典ならびに宣教師に対する 仏本道・仏法国益・神明帰処・鑓護国家・生死業感・三世因果・ 心役、形・政体各種・文明開化・律法沿革・国法民法 ・ 富国強 随、時・人異「禽獣」・不」可」不」教・外国交際・権利義務・ 役」 死・神天造化・顕幽分界・愛国・神祭・鎮魂・君臣・父子・夫 理人道・皇上奉載・朝旨遵守>・十一兼題<神徳皇恩・人魂不 るもの六十余を数えることができる。三条教憲八敬神愛国・天 向に改めようとする保守的な立場の三つの傾向に分けられるで 口達では行政上の保護と称し、教導職に対して管長の権限を認 として、十一・十七兼題に関するもの二十余、三条教憲に関す 斥論・十二問答」・大教院教典局編「諸宗説教要義」をはじめ △阿弥陀仏>を主軸とする四恩を唱え仏教の開明と近代化を志 試験問題を宗学的な方

説している。 五は文明開化の内面化によって深められるべきであることを力 は四恩における衆生の恩を基礎づけるものとして捉えている。 心の開化を政教の治ではなく、教法に求めようとしている。四 受く本質」があるとし、二と三では物の開化を学問知識に求め され、一では「本来心性の霊妙なる故に教法(宗教を指す)を 二不可不学、三不可不教、四権利義務、五文明開化……と変更 思想信条によって捉えられた十七項目の順序は、一人異禽獣、 旨に近代的な解釈を施す方向で体系的にまとめている。黙雷の の思想信条によって十七兼題の項目の順序を変更し、 ては、開明思想へ発展する余地は充分に残されていた。 題は絶対主義の聖典とはいえ、受けとめる側の思想信条によっ 第二の立場は開明思想家島地黙雷をもって代表される。 法語」・「人となる道」>から反対の方向に作用する力となった。 は、人が人として存在する基本的な原理の立場へ慈雲の「十善 明治初期の開明思想家の説く社会進化論的愚民教化観に対して 置づけている。また近世以来の排仏に対しては僧幣一洗となり、 峯」、「一得永不失」の主旨によって一心戒を信心箇条として位 は持戒よりもむしろ破戒と懺悔滅罪の観点から「一戒光明金剛 選択している。この戒律主義唱道の歴史的意義は、教化の面で 末法の世にふさわしい信心箇条として戒律のなかから十善戒を あろう。第一の立場は、戒・定・慧三学における戒学を重視し、 『十七論題 しかしながら明治初期の仏教では第一の復古と第 修済通書』(『報四叢誌』二号附録)を著し、自ら 四恩の主 黙雷は

三の開明の両者の立場は、「四恩十善」としてまとめて用いら

提起した一人に曾我量深がある。 彼はいう。「自分が久しい前

べきであろう。

している感がないではない。こうした「宗学」に対して問題を

が、極言すると、いたずらに観念の殼に閉じこもった戯論に堕

れており、教活動における信心箇条の説明理論となって「洞上在 家修証義」の成立をみたのである。 れており、教活動における信心箇条の説明理論を背景に、明治二十年には大内青樹によって「洞上在説明理論を背景に、明治二十年には大内青樹によって捉えなおして纒められたものである。明十二年には辻顕高のて捉えなおして纒められたものである。明十二年には辻顕高のて捉えなおして纒められたものである。明十二年には辻顕高ので捉えなおして纒められたものである。明十二年には辻顕高の『養婦説教大意并指南』が著されている。 まれらの信心箇条の説明理論を背景に、明治二十年には大内青樹によって「洞上在家修証義」の成立をみたのである。

### 現代における真宗学の課題

#### 玄立

堤

性格をもつものであって、煩瑣なまでに微細をつくしてはいるこれらの「宗学」は、訓詁註釈を主とするものであり、護教的派や仏光寺派等でもそれぞれに考究されて今日に至っている。派や仏光寺派等でもそれぞれに考究されて今日に至っている。自宗の「宗学」は江戸時代に勃興し、本願寺派では中央の学真宗の「宗学」は江戸時代に勃興し、本願寺派では中央の学

(『精神界』 大正六)と。 から宗学に 反抗しつ 7、猶且つ到底此を離れ得ないのは常に雪から宗学に 反抗しつ 7、猶且つ到底此を離れ得ないのは常に雪から宗学に 反抗しつ 7、猶且つ到底此を離れ得ないのは常に雪

明治時代になって、西欧における東洋学の研究方法が輸入されることによって、言語学文献学的研究と歴史学的研究が盛んになり、親鸞研究においても、その方法が採用され、宗内の伝になり、親鸞研究においても、その方法が採用され、宗内の伝にされ、第二次大戦後には社会経済史的な研究の進展により、にされ、第二次大戦後には社会経済史的な研究の進展により、にされ、第二次大戦後には社会経済史的な研究の進展により、にされ、第二次大戦後には社会経済史的研究が展れたいまた、書誌学的研究において、各本山等の宝庫に秘蔵されていまた、書誌学的研究においてものが公開され、文献批判が進んだことも、親鸞の思想形成れる、書誌学的研究においても、といえより。

金子の僧籍剝奪、曾我の大各大学辞任を招いたことは、銘記す金子の僧籍剝奪、曾我の大各大学辞任を招いたことは、銘記すとである。こうした中で、祖師親鸞を自己の主体的な問のなかとである。こうした中で、祖師親鸞を自己の主体的な問のなかに再発見しようとするところに、真宗学の新しい課題があった。らによって新しい教学として樹立されたのである。今日では、らによって新しい教学として樹立されたのである。今日では、らによって新しい教学として樹立されたのである。今日では、らによって新しい教学として樹立されたのである。今日では、金子が発表した『浄土の観念』等が教権に違背するものとされ、金子の僧籍剝奪、曾我の大各大学辞任を招いたことは、銘記す金子の僧籍剝奪、曾我の大各大学辞任を招いたことは、銘記する子が発表した『浄土の観察』といる祖師親鸞が、宗門の内にを子のの僧籍剝奪、曾我の大各大学辞任を招いたことは、銘記す金子の僧籍剝奪、曾我の大路大学辞任を招いたことは、銘記す金子の僧籍剝奪、曾我の大路大学辞任を招いたことは、銘記する日間にない。

本願寺派では、大正十二年、龍谷大学の野々村直太郎が『浄土教批判』を発表し、宗学に対する批判と浄土教に対する新解れなにしたことから、教権と衝突し、この問題の経緯のなかの教授の連袂辞職をみたことも特筆すべきである。また、故あって法主を退隠した大谷光瑞が、大正十一年、上海に おいてであるが、これらの先人のすぐれた業績の上に立って、われわであるが、これらの先人のすぐれた業績の上に立って、われわであるが、これらの先人のすぐれた業績の上に立って、われわれが現代の課題を考えなければならないことは言うまでもない。その意味で、われわれが現実をどう捉えるかということが問題その意味で、われわれが現実をどう捉えるかということが問題その意味で、われわれが現実をどう捉えるかということが問題を含べきであるが、しかも真宗学の間は主体的であらねばならず、るべきであるが、しかも真宗学の間は主体的であらればならず、るべきであるが、しかも真宗学の間は主体的であらればならず、とれた、大正十二年、龍谷大学の野々村直太郎が『浄土教批判』を発表し、大正十二年、龍谷大学の野々村直太郎が『浄土教社判』を発表し、大正十二年、龍谷大学の野々村直太郎が『浄土教社判』を発表し、大正十二年、龍谷大学の野々村直太郎が『浄土教授の主にない。

の原像が見失われてきてはいないかということが問題であろう。づけているともいえようが、反面、教団の伝統的解釈の中でそ行・同法(同朋)としての教団の中に、祖師親鸞として生きつこそが問題となる。そして、この親鸞は、一面からいえば、同に遇った「真仏弟子」(『支冀』としての「親鸞一人」(『歎異抄』に遇った「真仏弟子」(『女真』としての「親鸞一人」(『歎異抄』と表が見いた。 しかし、その親鸞は、単な真宗学は、親鸞学を起点とする。しかし、その親鸞は、単な真宗学は、親鸞学を起点とする。しかし、その親鸞は、単な

あろう。