を他の指標、

でみると、後者の意味での社会変動と考えられ、さらに都市化

つまり、それが長期的か短期的かとか、強いか弱

変化が少ない。

たりする。しかし、宗教意識や信仰にかかわる面は、相対的に

この後者の意味で W.E.Moore が宗教を、

----は、それを全体的・全面的か部分的・局部的かという指標

会構造の変動である。都市化――都市的生活様式への変動過程

#### 第一部会

## 社会変動と宗教

---一一漁村の都市化のばあい!

芹 川 博 通

この報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」を「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連のこの報告は、「都市の宗教」や「社会変動と宗教」の関連の

概念であるが、何が変動するかというと、いうまでもなく、社元来、社会変動という概念は包括的、多義的、無定形な一般にある一漁村(佐島)のばあいの報告である。

らない。 該地域社会の都市化による社会変動の程度を理解しなくてはないかとか、急激か徐々にかとかの指標とも関連させながら、当

大に、社会変動と宗教との関連をみるばあい、いくつかの分次に、社会変動と宗教との関連をみるばあい、いくつかの分がに、社会変動を起こさせるばあい。自宗教的諸制度や宗教価値が社会変動を起こさせるばあい。自宗教的諸制度や宗教価値が社会変動を起こさせるばあい。自宗教的諸制度や宗教価値が社会変動を超ささせるばあい。自宗教的諸制度や宗教価値が社会変動を超ささせるばあい。自宗教が変動に着手するばあい(このばあい宗教は独立変数である)。 知宗教が複雑な相互作用の体系の一部であるばあい(これは双方が相互に影響しなが用の体系の一部であるばあい(これは双方が相互に影響しなが用の体系の一部であるばあい(これは双方が相互に影響しなが用の体系の一部であるばあい(これは双方が相互に影響しなが自動を表している。

うとしているものが、都市で復活しようとしているものがあった宗教を、制度、組織、慣習などの面と、儀礼、教義、信仰いの宗教を、制度、組織、慣習などの面と、儀礼、教義、信仰いの宗教を、制度、組織、慣習などの面と、儀礼、教義、信仰いの宗教を、制度、組織、慣習などの面と、儀礼、教義、信仰いの宗教を、制度、組織、慣習などの面と、儀礼、教義、信仰いの宗教を、制度、組織、慣習などの面と、儀礼、教義、信仰いの宗教を、制度、組織、慣習などの面と、儀礼、教義、信仰に宗教を書えるばあるとしているものが、都市で復活しようとしているものがあった。

のかも知れない (See! Social Change, 1963, pp.75~76)。 会変動の中で、相対的に自律的な文化要素の一つにあげている ところで、一般に漁村社会では、年令階級制や経験尊重の傾

れる。 市性、慣習と流行とのズレが農村以上に顕著であることがいわ との直結した近代的経済人であるにもかかわらず、伝統性と都 性、後進性、封鎖性、同質性が強く、漁民が都市的消費や市場 向があり、 老人崇拝的要素があって、 そこには 伝統性、

著しい零細漁村である。 業で、「イチマキ」(一家眷族)的同族集団による階層分化の 世帯数は三〇〇をこえ、餌鰯漁を中心に、揚繰網による近海漁 半島の中では都市化のもっとも遅れた地域の一つで、漁業関係 八人)という小さな漁村で、「陸の孤島」などといわれ、三浦 調査対象地の佐島は、面積一・二歳、世帯数四五六(二〇〇

での都市化(社会変動)と宗教との関連と、宗教の現状をまと 強い影響下にあるため、伝統的な宗教行事や信仰が、一部を除 めると、次のようになる。 いて、これまでにない変容を余儀なくされているが、この地域 しかし、今日、比較的ゆるやかな都市化ではあるが、比較的

- 般的に漁業神の信仰やその祭りの後退を生んでいる。 社会(職業)移動や漁業関係の後継者不足によって、全
- 若衆組の消滅によって、祭りの中心層を欠くことになっ
- $(\equiv)$ 都市的生活構造への進行によって、地域社会の解体過程

体の集団的宗教行事の衰退をまねいているし、 に入り、それも強くはたらいている。従って、 生活構造の 地域社会全

(124) は、漁業それ自体の困難さや衰退が影響を与えないはずは 結合によって、 ますます 強化 されてはいるが、 中高年層との結合によって、さらには血縁・同族意識との や先祖供養は、宗教的指導者の布教とフォーマルな組織や もに今日の佐島住民の宗教意識を代表している。祖先崇拝 堅持され、祖先崇拝や先祖供養が龍宮信仰(亀信仰)とと 変化が屋敷神や民間信仰の急激な消滅を進めている。 一方では、都市化の影響をあまり受けずに、寺檀関係が 龍宮信仰

ャーマンの諸類型について

ないと思われる。

南アジアの事例からし

佐 Þ 木 宏 幹

て必ずしも一致した方向を辿らず、資料も決して十分ではない が可能となるためには、かかる現象が地域・民族・部族等の各 は重要な研究課題であり、現在必要な研究領域でもある。これ 民族または部族レベルにおけるあり方を比較検討してみること ある。もっとも現状はシャーマニズムの学的な規定も種々あっ レベルで分類、整理され、そのモデル、規準が示される必要が シャーマニスティックな宗教現象について世界の諸地域、 諸 soul loss と spirit possession に相当する。アフリカのように

うに、①脱魂型――シャーマンの魂が役割を果たすため身体 sessenheits-Schamane、I・M・ルイスやE・プウルギノンの 型がある。 いるが実際には憑依型が役割を果たす、の二つまたは三つの類 を果たす、以上に加えて、③中間型——脱魂型の観念をもって がシャーマンの呼びだしによって来遊し、身体に憑依して役割 を一時的に離れて他界を巡歴・飛翔する、 視する行き方である。この関わり方には従来指摘されているよ 取りあげる。それはシャーマンが神霊その他に関わる仕方を重 こではシャーマンと他の職能者とを類別する規準として、 の概念が特殊化されていたりで必ずしも十分とはいえない。と が、その手続をめぐって地域的な制約があったり、シャーマン がなされた。これらの類型化はそれぞれ意味と有効 性を もつ 類型化する試み、呪具、服飾品等の種類や有無をめぐる分類等 の入巫過程を指標として真正シャーマンと凝制シャーマンとに 大陸部と島嶼部に分類する行き方、更に一定地域のシャーマン 神)と平地民族型(特定職能者だけの入神)に区分する試み、 方系とに区分する試み、大陸部について山地民族型(集団的入 われてきた。アジアについても全体的特徴からみて北方系と南 もシャーマニスティックな現象を分類整理する試みは種々行な が、現段階における諸制約の上にたつ整理は重要である。 (彼女)がトランスにおいて超自然的存在と直接交渉する点を (1) D・シュレーダーの Wander-Schamane と Be-(2)はそれぞれ、M・エリアーデの ecastsy と (2)憑依型--諸精霊

> 文化によってかなり明瞭な形で見られるように思われる。 ジアに特有の現象として区別する考え方もある。 mediumship の語で当該現象を指し、シャーマニズムをば北 ⑴が欠けているような地 域では R・ファースのように (2)または(3)は地域的にまたは同一地域内の民族・部族や

れる。 に考察することが重要である。 南アジア地域の実態について見ると、次のような結果がえら (1)インドのアッサム地域の諸部族、ナガ族、ダフラ族、

民族の社会組織や文化諸制度といかに関連しているかを分析的 で当面の課題として、これら諸類型を示す現象が、その地域、

て稀薄等である。②中東部インドの未開諸族ではサオラ族、 るがプリーストとシャーマンの未分化、ヒンドゥの影響が極め その文化的特色は明瞭な他界観念の発達、生前でも身体から自 アッパ・タニ族等では圧倒的に脱魂型のシャーマンが見られる。 シャーマンは憑依型が多いので、中間型に分類できる。 ケー型の霊魂観が見られるが、総じてアッサム程に明瞭ではな ストとシャーマンが分化し、ヒンドゥの影響がある。 ルホール族、バイガ族等において脱魂型のシャーマンとプシュ 由に遊離するいわゆるプシュケー型霊魂観の展開、一部ではあ 地域(カースト社会)、セイロン、ネパールでは圧倒的に憑依 ムンダ族その他でも他界観念、霊魂観念は発達しているが、 (3)ヒンド ۲°

依型の霊魂観が濃厚である。プリーストとシャーマンは厳然と

ムや仏教等の教理によって展開され、プシュケー型の代りに憑

型のシャーマンが見られ、他界観念、霊魂観念はヒンドゥイズ

ゥ

に構造・機能的視角から細密に検討されることが必要である。 分化している。以上のような類型論は、文化史的視角からと共

### 仏教宗団の形態論的考察 特に一三宗五六派について――

疋 田 精 俊

派独立したものであるといっても過言でなかろう。そこでこの 一三宗五六派が確立する迄の事情を考察してみたい。 まず一三宗についてであるが、思うに我国において「宗」の 現在の仏教系諸宗団は戦前の所謂一三宗五六派から、更に分

済(191)・一向(22)・曹洞(22)・日蓮(25)・時(26)の六宗 う。然るに平安末期から鎌倉中葉の僅か一世紀間に、浄土・臨 時公認されていた融通念仏宗(エタ)との九宗を示すものであろ 宗九宗」とは、南都六宗に天台、真言を加えた八宗と、更に当 浄土立宗 区別が明瞭になったのは、平安末期以降である。かつて法然が 前の開宗を加えると一五宗成立したことになる。 が矢継早に樹立したことは驚嘆すべき出来事である。従って従 (エビ)の意図を禅勝房へ与えた書簡中に記された「八

之事掟」中にある「八宗九宗」とは、何宗を指したのか不明で

総本山のいずれかの所轄内に入るよう通達することにより解決

新教義樹立即ち立教開宗を厳禁する宗教政策を施した(黄檗禅

降って徳川期においては、幕政上一貫して新寺院の建立及び

(66) はその例外であったが)。慶長十八年(161)「邪宗門吟味

宗名は、天台・真言・浄土・真言律・臨済・曹洞・黄檗・普化 団名は見当らない。更に享和時代(176-175)に役寺の置かれた 勢ふるわずの状態であって、それ故或る時期には傑僧出てその 実際には法相・華厳・融通念仏宗などは、公認されながらも宗 禅・時・日蓮・一向・新義真言、修験の一三宗であった。だが されていて、古宗の華厳・三論・成実・倶舎といった学派的宗

従前の古諸宗の処置については、同五・六年教部省より右七宗 導職管長一宗一人制の設置に際しては、前述の真言及禅宗門の 南都六宗・融通念仏各宗などは除外されている。然も同五年教 の一二宗を列記して、普化禅(同四年廃)・修験(同五年廃)・ 真言・五山派・済家・大徳院派・曹洞・黄檗・日蓮・一向・時 査を試みた。その雛形表紙には、天台・浄土・古義真言・新義 官布達49号を以て本末寺明細帳を提出させ、所謂最初の寺院調 とったことはいう迄もない。そこで政府は明治三年(189)太政 を回避しながらも、徐々に整理統制し仏教宗団変革への方針を て旧幕藩時代の本末関係を或る程度踏襲することによって混乱 く、布告や達書には朝令暮改の傾向がしばしば見られた。従っ 一派的存在を各々一宗に統轄することにより、最初天台・真言 浄土・禅・真(一向)・日蓮・時の七宗を公認した。それ故

天台、真言・浄土・法相・律・日蓮・時・真・禅の九宗が列記

ある。然し例えば、貞享二年(188)の全国寺院調査宗名には、

麋(同九年)の三宗に分離独立して、同三三年(900)八月迄に(同七年)あり、更に禅は臨済(同七年)・曹洞(同七年)・黄浄土宗から華厳(同一九年)が各々独立し、融通念仏宗の特立れて後年、真言宗から法相(同一五年)と律(同三三年)が又しようとした。その結果、各宗門の諸事情に基き徐々に整理さしようとした。

したい。
次に五六派について論述したいが紙数の都合で別の機会に記

所謂一三宗が公認成立したのである。

ければならないであろう。

ければならないであろう。

が出来たことを、改めて認識しな後)一宗団の形成を得ることが出来たことを、改めて認識しな派内部の諸事情などにより幾多の苦難に遭遇しながら、明治末沢南部の諸事情などにより幾多の苦難に遭遇しながら、明治末沢東の諸事情などにより幾多の苦難に遭遇しながら、明治末沢東の諸事情などにより幾多の苦難に遭遇しながら、宗以東の諸事情などにより、一宗五六派といっても、仏教伝来後これらかように一言で一三宗五六派といっても、仏教伝来後これらかように一言で一三宗五六派といっても、仏教伝来後これら

# 多神教より一神教へ

中村満次郎

が多いためであり、そこで、コーランとは何かという課題にとラム研究にはどうしてもコーランを読まないとわからないこと釈学にとり組んできた。その発端というか、研究の動機はイスにと十年と言ってよいであろうか、私は一貫してコーラン解

り組むことにしたのであった。

であろう、と考えたがためであった。

ことは困難であり、またその問題点も重要性も本当に解らない程度まではその対象に肉迫しないかぎり他人の研究を理解するそれらを参考文献として独自のコーラン研究に着手した。ある解釈書を研究対象にしても研究はなりたつわけであるが、私は解釈書を研究対象にしても研究はなりたつわけであるが、私はがよい。大学を表して独自のコーランはイスラム教徒にとり根本理念でであろう、と考えたがためであった。

時間性を見出すわけである。 てみることにした。この啓示の歴史性はメディナ啓示について の社会性」といった課題について、コーランを大局的に考察し きた。そこで「初期メッカ啓示の特質」とか、「メディナ啓示 史性を明らかにすれば、啓示の本質も明白になることも理解で 気づいたのである。「啓示と理性」の問題について、啓示の歴 各章の字句の解釈にさいして、啓示年代学が重要であることに ることが出来たわけであるが、この探索過程の中で、 求してゆくと、アッラーの神性が慈悲、創造、 問題点を設定して各章を読み、注解していった。この課題を探 おいて、アッラーの神性がどのように説かれているかについて はことに顕著であり、メッカ啓示については、その教義の中に そこで、コーラン研究の方法論として、 コーランの各章句 全知全能と数え コーラン

改めて理解された。そして、この唯一性が多神教の否定の中よンの中心的教義というか、その本質が神の唯一性にあることがこのようにコーランの大義について考察してみれば、コーラ

(259)

り生みだされたこともコーランの各章句によって判明した。イスラムといえば、その特質の一つに偶像崇拝の否定があげられスラムといえば、その特質の一つに偶像崇拝の否定があげられてのであり、果せるかな、保守派より予言者は迫害を受けるとになった。予言者ムハンマドの生涯はこの迫害との闘争にあたれたのであり、界せるかな、保守派より予言者は迫害を受けるとになった。予言者ムハンマドの生涯はこの迫害との闘争にあたであり、啓示はこの闘争の中より下ったのであった。そけたのであり、啓示はこの闘争の中より下ったのであった。イスラム宗教共同体は確立したのであった。

命となる。そこで始めて、この神の唯一性というコーランの根のとなる。そこで始めて、この神の唯一性というコーランの根で、アッラーに帰依し、真実に生きることがイスラム教徒の使いう民衆語が用いられることになる。文明は一般民衆のものにいう民衆語が用いられることになる。文明は一般民衆のものにいう民衆語が用いられることになる。文明は一般民衆のものにいう民衆語が用いられることになる。文明は一般民衆のものにとであり、古代の貴族的言語にとってかわって、アラビア語とともにゆがめられて伝わり、世俗化し、その革新性は逆に神とともにゆがめられて伝わり、世俗化し、その革新性は逆に神とともにゆがめられて伝わり、世俗化し、その革新性は逆に神とさる。ここでイスラムが伝幡するにつれて、古代オリエかくして、後世、イスラムが伝幡するにつれて、古代オリエかくして、後世、イスラムが伝幡するにつれて、古代オリエかくして、後世、イスラムが伝幡するにつれて、古代オリエかくして、後世、イスラムが伝幡するにつれて、古代オリエルト社会に対して、

最後に、この積年の研究成果は来年度には上梓出来るみこみ

本理念は時代を超えて生き続けることになろう。

であり、ご期待をこうしだいである。

## 古典と経典

文献学と宗教学――

前田

護郎

経典の研究に寄与しているところは多大である。は明らかである。また、古典研究を主とする文献学が諸宗教のは明らかである。また、古典研究を主とする文献学が諸宗教のい視野による豊富な資料が宗教学の学的価値を高めていること経典ばかりでなく、広く古典が取扱われており、このような広古代の諸宗教の研究資料として、いわゆる宗教的権威を帯びた古代の諸宗教の研究資料として、いわゆる宗教的権威を帯びた古代の諸宗教の研究資料として、いわゆる宗教的権威を帯びた古代の諸宗教の研究に寄り、「大きないのである。

他面、古典研究に際しても、宗教学の研究成果が多くの貢献他面、古典研究に際しての意味もこの角度から新しく評価し思い、また神でもなく動物でもない人間を間接に説明する。にし、また神でもなく動物でもない人間を間接に説明する。とし、また神でもなく動物でもない人間を間接に説明する。というというというというというというのである。

て古典と経典双方の解明に稗益するところが少なくない。神話学、民俗学も広く口碑や習俗などを含めた資料を提供しを広い視野で検討して来た成果と相似るものである。このようなことは比較言語学が古典と経典双方の言語的要素

の問題が活発に論議されている。が経典と経典外の文書とを分別するか、経典成立の経緯如何等れて来たばかりでなく、特に今日はそもそも経典とは何か、何れて来たばかりでなく、特に今日はそもそも経典とは何か、何

という要素もある。
は現代の機械文明の行きづまりに刺戟されて来た古典教育の復権う面もある。自然科学的教育に圧迫されて来た古典教育の復権は現代の機械文明の行きづまりに刺戟された古代への郷愁といか、という古典全体の性格への反省がなされつつある。これにか、という古典全体の性格への反省がなされてつある。とれてか、という要素もある。

に役立つものである。 とろが多い。この点も古典と経典との性格を明らかにするためとろが多い。この点も古典と経典との性格を明らかにするため、経典とくに聖書の概論学は方法論的には文学史と共通すると

古典も経典も文字による文化現象であり、この点で法典、医られるのも、古典と経典との双方から見て重要な課題である。新しい宗教学で宗教における古典性やアーケイズムが取上げ

すれば、文字によって書かれたものが人間の社会生活に如何に達、幼児の文字習得、いわゆる未開社会の無文字文化等を検討典、文典等と同じ部類に属する。古代における文字の発明と発典、文典等と同じ部類に属する。古代における文字の発明と発

大きな役割を果しているかが明らかになる。

されたものが経典化されたのである。
が生れたと同じく、まず信仰や思想が把握されてそれが文字化が生れたと同じく、まず信仰や思想が把握されてそれが文字化を免れて今日に伝わったものである。詩歌や口碑があって古典を持つがゆえに多くの人々に書き写され、天災人災による破壊を持つがゆえに多くの人々に書き写され、天災人災による破壊

る経典教の問題点のひとつがある。とは危険であり、常に批判的態度が必要である。とこにいわゆさを反映するととは否定できない。古典と経典を至上視すると相対的のことであって、あらゆる文化現象と同じく人間性の弱

古典も経典も内容がすぐれているとはいえ、それは比較的、

ギリシアで多くの古典が生れた紀元前数世紀に、

イスラエル

文化を生み、保ち、また進める力となっているものである。 さは古代の遺産としての古典と経典に限らず、現代においても 古典は俗、経典は聖と割切れないことは明らかであるが、両 古典は俗、経典は聖と割切れないことは明らかであるが、両 古典は俗、経典は聖と割切れないことは明らかであるが、両 さいえよう。真の古典は真の経典によって生かされる。この動きいえよう。真の古典と経典が見があるといえよう。真の古典は真の経典によって生みされる。この動きは古代の遺産としての古典と経典が見がある。

# 大学生の宗教観の諸相

安斎

斎 伸

校、六七学部、六千七百九十九人を抽出して大学生の宗教観調新入生推定十三万五千~七千人を対象とし、その中から四十六川、千葉、埼玉各県所在の定時制を除く四年制大学百十八校の昭和四十一年六月、上智大学社会経済研究所は東京都、神奈

査を行なった。

追跡調査で六十四パーセントを得て、結果として有効回答数は 質問表の郵送による調査で五十五パーセントの回答率を得く

の成功であった。 五千四百七十六で八一パーセントの回答率を得たことは予想外

見解十八を混合させ、全く賛成、やや賛成、全く反対、やや反 教に関する具体的見解について、まず肯定的見解十八、否定的 質問事項は第一部、第二部、第三部に分けられ、第三部は宗

対、わからないの五段階で記入してもらった。

調査の結果は男子と 女子別々に 集計されたが、 顕著な 現象

突き放されているのである。

調査結果を綜合してみると、大学生の過半数は宗教の存在意

ではない」「人生に満足していれば別に宗教の必要はない」と いて、「自分に強い自信があれば、宗教はその人にとって必要 七十二、七% 女子七十二、八%)と軽く肩すかしを食い、続 もちがうが、人は自分の肌にあったものを選べばよい」(男子

賛成、反対の比率に同じような型が見られると同時に、肯

定的な見解に対して女子の賛成率がつねに高く、否定的な見解 に対しては女子の反対率が高いということで、ここに女子が男

いることがわかった。 子より宗教に対して好意的な心情を抱いていることが示されて

解は三であって、肯定的見解の方が多くの支持を受けている。 を受けた見解は九、否定的見解で五十%以上の支持を受けた見

見解ごとに見ると肯定的見解で男女ともに五十%以上の支持

・三% 女子七十九・四%)という見解で、以下「宗教は深い て、せめて一度はまじめに研究する必要がある」(男子七十二 肯定的見解で最も賛成率が高かったのは「人は宗 教 に つ い

> り問題にしない。 のく心を慰める宗教の機能面を認めるが、宗教の真理性はあま 彼らの心情は反宗教的というよりは、むしろ宗教に好意的で

との支えとして眺めていると言える。彼らは孤独と不安におの 義は否定してはいないが、宗教を人生に対して自信のない人び

そのような宗教認識によるのではないかと思われる。 仰を表明するものが僅か七パーセントしかないということは、

あるが、さて自分と宗教の関係となると特定の宗教に対して信

この見解に対して、「全く賛成」と同意したものは男子三%、 解の中で宗教と真理の関連に直接ふれた唯一のものであるが、 人間にとって一番大切なものである」という見解は三十六の見 「宗教は最高の真理、最高の善、最高の美を把握させるから

女子六、六%の低率であったことは注目に価いしよう。 学生たちは宗教を直理の問題から切り離して、心情の世界に

望ましいものである」と続いている。

さらに、要約すれば、宗教が大切であり、よい修養になり、

らの救いを与える」「宗教は人間の心のよりどころとして大変 心の落着きを人々に与える」「宗教は人生のはかなさと孤独か

(262)

8

あるという諸見解が解答者の半数以上から支持されている。 現に貢献し、宗教がなくなればそれは人類にとってマイナスで

しかし他面、宗教は「宗教にはいろいろあり、それぞれ立場

人は宗教に理解と尊重の念を持つべきであり、宗教は平和の

に止まったのである。
対して、賛意を表したのは男子三十二、二% 女子三十、二%対して、賛意を表したのは男子三十二、二% 女子三十、二%い。「宗教は科学と理性に矛盾するものである」という見解になったが、との世界を科学や理性と矛盾すると考えるものは多くはな限定していることが、この調査で明らかになったが、この場

の宗教観と宗教態度が見られるのである。しかも、この否定的見解に対して賛意を表した学生の宗教の次元をも否定し去ることはできないという考えを認めることができるのである。しかし、このような態度は他者に対してであって、自己の人生問題、内面的問題の解決を宗教に対してであって、自己の人生問題、内面的問題の解決を宗教に対してであって、自己の人生問題、内面的問題の解決を宗教に求めようとする態度が総じて見られないところに現代大学生の求べてしかも、この否定的見解に対して賛意を表した学生のすべてしか。

# 青少年の宗教意識(Ⅰ)

綜合研究の経過と成果の概要―

藤義道

雲

概要を本学会において発表し報告としたい。した「青少年の宗教意識」についての調査研究の経過と成果の旧和四十五年度科学研究費による綜合研究(A)として実施

養委員会において、綜合研究「現代日本の学校教育における人一、(調査研究の経過) 一九五九年に、日本宗教学会教育教

を実施し、その後の推移変化の跡を究明した。調査」を行なった。さらに一九六八年に、その追跡的研究調査調査」の一環として「全国小中高生徒の生活態度に関する実態生観・世界観・道徳意識等の取扱いに関する理論と実態の研究

る。
総の実態に、さらに深い実証的究明を加えようとするためであい。
の実態に、さらに深い実証的究明を加えようとするためであし、各部間の相関関係を検討することにした。
青少年の宗教意容と方法に新たな検討を加えて、次の如く三部門調査を実施容と方法に新たな検討を加えて、次の如く三部門調査を実施容の内令回の調査研究は、前回の研究成果を継承しつつ、調査の内

第一部 青少年の価値意識の調査

第二部 青少年の宗教意識の調査

第三部 環境調査 (社会的背景の調査)

会」のメンバーを中心として研究スタッフを組織し、増谷文雄二、(調査の実施) 日本宗教学会「宗教と教育に関する委員

泰博・舘熈道・鷹谷俊昭・深川恒喜・藤井正雄・柳川啓一(五委員長の下に、安斉伸・家塚高志・雲藤義道・小池長之・小野

十音順)の十名が調査研究を分担した。

調査表の作製については、まず中学高校の現場教師を中心に で家庭環境に中心をおいて調査することにした。 電査を進めることにした。第三部の環境調査は主とした。 の内容について従来の調査結果をさらに集約し、十四の因子を が内容について従来の調査結果をさらに集約し、十四の因子を の内容について従来の調査結果をさらに集約し、十四の因子を の内容について従来の調査結果をさらに集約して、 の内容について従来の調査を進めることにした。

加え解答者総計五五○九名の調査を実施した。

「八○二名、では、一九七○年十二月より一九七○年十二月より一九七一年二月の期間を設定し、東京地区八学区より中高各一校を選び公立中一六四一、公立高一一六区八さより中高各一校を選び公立中一六四一、公立高一一六四十二月より一九七一年二月の期間を設定し、東京地画を解答者総計五五○九名の調査を実施した。

の調査の成果として概括的に把握されたことは次の 諸 点 で あ明されるならば、貴重な成果が得られるものと確信する。今回各データーのクロス集計の検討によって各部間の相関関係が究討した結果は、各部担当者の報告するところであるが、さらに三、(調査の成果) コンピューター集計のデーターを分析検

(1) 青少年の価値意識において、宗教型・理論型・社会型がる。

(2) 青少年の宗教意識において、生命の尊重、信仰の将来性定的指数が強いこと。 おい、その中で宗教型が最も肯定度が強く、経済型に対する否肯定価値として、審美型・政治型・経済型が否定価値として示す

教の既成概念に違和感をもっていることを示している。が強く示されたこと、さらに「創造神」とか「さとり」等の宗識に肯定が強く、まじない、占い、現世利益(物質的)に否定(科学が進歩しても信仰はなくならない)、自然との一体感の意

義道、家塚高志の発表。 二十八回学術大会紀要 宗教研究第二○二号所収、雲藤註(1) 第二十七回学術大会紀要 宗教研究第一九八号、第

# 青少年の宗教意識(Ⅱ)

小池長之

く賛成、やや賛成、わからない(どちらともいえない)、やや会的(自己犠性的)、審美的(享楽的)の五つの答を設け、全(権力支配的)、宗教的(永遠絶対的)、経済的(打算的)、社はシュプランガーの価値意識の分類に従って、合理的、政治的、先ずその第一部は、青少年の価値意識の調査である。これ

第一部、第二部、

第三部に分かれている。

「宗教と教育」委員会による、青少年の宗教意識の調査は、

反対、全く反対の五段階の反応を調べた。

向になるので、公立校と同列にならべて比較することは困難で有るものと言い得よう。そういった意味で、四、高が多数得るものと言い得よう。そういった意味で、四、高が多数得るものと言い得よう。そういった意味で、公立中、高が多数得るものと言い得よう。そういった意味で、公立中、高が多数得るものと言い得よう。そういった意味で、公立中、高が多数得るものと言い得よう。そういった意味で、公立中、高が多数得るものと言い得よう。そういった意味で、公立中、高が多数

あろう。

うか。

全く賛成と、やや賛成とは、程度の差が不明瞭であるためになってしまうのである。

宗教的な行動をしない者があってもふしぎではないのである。行動規準の調査ではないのだから、宗教的な価値を認めつつ、かる。それに、との調査はあくまで価値意識の調査であって、ひるとは限らない。とれは第三部の集計との相関をみればわなお宗教的なものに強く反応する者が、必ずしも宗教を信じ

少年の価値意識に大きな影響力を持つと言い得るのではなかろめ年の価値意識に大きな影響力を持つと言い得るのではなかろれったような、甘い教育的効果を期待してはならないであるにもせよ、一週一回ぐらいの宗教教育の時間神が宗教的であるにもせよ、一週一回ぐらいの宗教教育の時間神が宗教的であるにもせよ、一週一回ぐらいの宗教教育の時間神が宗教的であるにもせよ、一週一回ぐらいの宗教教育の時間神が宗教的であるにもせよ、一週一回ぐらいの宗教教育の時間神が宗教的であるにもせよ、一週一回ぐらいの宗教教育の時間神が宗教的であるにもせよい。 本語にている私立高が、公立高よりも宗教的な価値にやや高い反応を示してはいるものの、いちじるしい差な価値にやや高い反応を示してはいるものの、いちじるしい差な価値にやや高い反応を示してはいるものの、いちじるしい差な価値にやや高い反応を示してはいる。

のは、当然であると言い得よう。

が象として同じ調査をしたところが、宗教的、社会的の面でい対象として同じ調査をしたところが、宗教的、社会的の面でい対象として同じ調査をしたところが、宗教的、社会的の面でい対象として同じ調査をしたところが、宗教的、社会的の面でい対象として同じ調査をしたところが、宗教的、社会的の面でいいるは、当然であると言い得よう。

青少年の宗教意識(Ⅲ)

塚高志

家

である。昨年度の本学会において、因子分析により抽出した宗「宗教と教育」委員会調査の第二部は、宗教意識に関するもの

現世利益、20占い、30まじない、40自然への畏敬、50創造神、教意識を構成する因子として、次の十四の因子を設定した。10理して、さらにてれにもれたと考えられる因子をつけ加え、宗

教意識の十一の因子について発表した。本調査では、これを整

式

⑴神仏の実在、⑵信仰の未来、

(6) さとり、

(7)祖先崇拝、(8)いのり、(9)霊魂不滅、(10)行事・儀

13いのちの尊重、14罪の意

だけ述べる。調査数及びサンプリングの点から、公立の中学と数の関係でその数値は省略し、集計の結果の主な特徴についてについて平均値及び度数分布を出したのであるが、ことでは紙を-2と数値化した。そして各意識毎に、学校別、男女別、合計の五つの選択肢を与え、(a)を-2、(b)を-1、(c)を-2と数値化した。そして各意識毎に、学校別、男女別、合計の五つの選択肢を与え、(a)を-2、(b)を-1、(c)を-2と数値化した。そして各意識毎に、学校別、(b)やや賛成、(c)わい文章を作製し、それぞれに、(a)全く賛成、(b)やや賛成、(c)わい文章を作製し、それぞれの意識を表わす十四の短

う考え方も、極めて徹底していることがわかる。信仰の未来もう考え方も、極めて徹底していることがわかる。信仰の未来ない。これは科学的な教育が行なわれている現代において当然のい。これは科学的な教育が行なわれている現代において当然のい。これは科学的な教育が行なわれている現代において当然のい。これは科学的な教育が行なわれている現代において当然のい。これは科学的な教育が行なわれている現代において当然のい。これは科学的な教育が行なわれている現代において当然のい。これは科学的な教育が行なわれている。信仰の未来もう考え方も、極めて徹底していることがわかる。信仰の未来もう考え方も、極めて徹底していることがわかる。信仰の未来もう考え方も、極めて徹底していることがわかる。信仰の未来もう考え方も、極めて徹底していることがわかる。信仰の未来もう考え方も、極めて徹底していることがわかる。信仰の未来もう考え方も、極めて徹底していることがおかる。

高校を中心とする。

で、しかも年令と共にそれがふえていることがわかる。仰はなくならないとして、その役割を認めているものが大多数

否定者が僅か10%台で、自分は信仰をもたないにせよ将来も信

多いことは、既成宗教とあまりかかわりがなく、関心も持ってりたなる。創造神、さとり、神仏の実在、罪の意識については、絶対者を表えているものがあることがわかる。創造神より神仏の実在の方が肯定者が多いことは、創造者としてではない神仏の実在を考えているものがあることを示す。また、いのりの肯定実在を考えているものがあることを示す。また、いのりの肯定実在を考えているものがあることがわかる。創造神より神仏の存在を否定しながらも、しかもいのりという気持をもっているものが多い事を示す。行事・儀式については、否定や0回答が多数義的なものとかかわる項目については、否定や0回答が多数表的なとは、既成宗教とあまりかかわりがなく、関心も持って

とができよう。

後というべきものが、青年期にはっきり表われているというと
は対しては肯定が多いという結果が出た。日本的な宗教心の特
に対しては反挠が多く、教義とはかかわりのない伝統的なもの
このように、一般的に呪術的意識は低くまた、教義的なもの

いない一般人の状況を示すといえよう。

意識について、女子の数値が高く、肯定的である。応が多くなっていることがわかる。また男女差では、すべての仰の未来の三つを除いて、年令が高くなるにつれて否定的な反小学・中学・高校と比較すると、自然への畏敬・さとり・信

仏教及びキリスト教の宗教学校については、呪術的意識は公

大きいことを物語っていると見ることが出来る。 でも数値が高いということは、やはり宗教的な零囲気の影響が っきりと高い数値を示している。教義に関するもの以外の項目 立校と大差はないが、その他の項目では、殆どが公立校よりは

び第三部との相関関係の問題が残るが、それについてはことで 述べる余裕がなかった。 詳細は省略し、特徴的な問題の列挙に止めた。なお第一部及

# 青少年の宗教意識(Ⅳ)

藤 井 正 雄

的データとしてとらえることにしたい。 育実施の私立の宗教系学校や、各種学校は公立中・高校の対照 点においても、東京都の公立中・高校を基準とし、他の宗教教 目的として、大きく八項目の質問群からなっている。データは 量的にみても、また各学区から平均して一校づつ選定している れた家庭生活の環境ならびに個人の信仰との相関々係の調査を 前稿にひきつづく第三部は社会的背景、とくに青少年のおか

ている三世代家族が公立中二一・二七%、公立高二〇・二一% れ六三・一%、七一・五八%となっている。②<家の職業>は 持家の有無・種別についてはなかでも自宅に住むものがそれぞ 転居経験のないものがそれぞれ四三・八八%、三六・五六%、 ①<家>について、先ず家族構成は祖父ないし祖母と同居し

> を物語っている。 とみることができ、この調査自体が公立校を基準とする妥当性 数値的に対応していることから、現代の平均的数値がでている られる。以上の事項は①および②を指標とする他の調査結果と 差を示し、私立宗教系学校は自宅通学者がおおい点などがあげ %、転居経験のないもの六四・○%、自宅八九・七一%で地域

校として、たとえば富山の看護学校は三世 代 家 族 三五・四三 勤人が、それぞれ五四・一一%、六三・二七%が目立つ。対照

も高く、また地域差はここではあまりみられない。 仏教系は公立より低く、キリスト教系は高く、男子は女子より を考え合わせると、高学年になるほど関心が低くなり、概して ・○三%、公立校九・六七%、小学校が二六・五七%である点 の他八・七五%である。家の宗教に対する関心度は公立中一一 教七九・五九%、神道七・四三%、キリスト教四・二三%、そ %、公立高四○・六七%、その内訳けは公立中を例にとると仏 ③<家の宗教>について、あるとするもの公立中四一・八○

学を除き、宗教系学校は公立校よりも高率で、とくにキリスト おおく、信じない否定的なものは少ない。また広島の仏教系中 関心とは逆に男子に比して信じているもの、関心をもつものが て、信じないものが増えていく。しかし、女子は家の宗教への 的に高学年になるほど個人の信仰をもつものや関 心 は 減 少し はそれぞれ六・七六%、二四・八三%、四三・四九%で、全体 %、関心をもつ一六・○九%、信じない三三・六四%、公立高 ④<個人の信仰>について、公立中で信じている一○・三○

・○○%、公立高三八・六一%、中・高すべての合計四○・五⑤<神棚>⑥<仏壇>について、神棚の所有率は公立中三九教系学校は高いことが指摘できる。具体的な内訳は省略する。

する。 三八%、拝まない一六・二〇%となり、拝むものは合算して仏 立中全体では一二%のものが拝んでいることになり、公立高に 算するに拝むものは神棚を祀っているものの三一・二三%、公 四〇・一六%、拝まない二七・〇三%、毎日ときどき拝むを合 神棚が併祀されている地域性を示している。拝む度数について と安芸門徒の地域性を反映し、富山の看護学校では神棚八五 くに広島の仏教系高で神棚三六・九一%、仏壇六九・四六%、 四%、仏壇は公立中五二・二九%、公立高五四・二〇%、 仏壇を拝んでいることになり、公立高全体では一五%にダウン なると全体では七%弱にダウンする。仏壇については、公立中 ものは公立中で七・六六%、ときどき二三・五九%、ごくまれ では公立校よりもよく拝むことが指摘される。神棚を毎日拝む なくなり、キリスト教系学校では公立校よりやや低く、仏教系 は神棚・仏壇とも高学年になるほどまた男子は女子よりも拝ま 七一%、仏壇八七・四三%と同じく真宗王国の地盤で、仏壇 高すべての合計五五・五八%で仏壇が神棚より多く祀られ、と 壇所有者のうちの四七・四四%、公立中全体では二四・八%が で毎日一三・五二%、ときどき三三・九二%、ごくまれ三四・

五%、⑧<近親者の死に遭遇したもの>は、公立中六五・五七の<お守り>保持者は公立中四四・一二%、公立高四一・九

これを現代社会に当てはめて考えてみよう。今日、

(1) は時間

く現代の世代を反映している。 %、公立高六二・四一%で、数値的には全体としては大差がな

の基本的因子への反応が強くみいだされる。然の畏敬〉、人いのり〉であり、教義的なものよりも宗教情操のは人いのちの尊重〉、<祖先崇拝〉、<信仰の未来〉、<自のは人いのちの尊重〉、<祖先崇拝〉、<信仰の未来〉、<自として神棚・仏壇を拝むものは十四の因子に対する後に、一例として神棚・仏壇の項目を第二部の十四の宗教

## 青年期と反抗儀礼

小野泰博

K・マンハイムは、「イデオロギーとユートピア」の中で、 れ、(2)強化儀礼、(3)タブーと恣意的な儀礼義務、(4)反抗儀礼で 力ルという概念をかりて、集団の行動、ムード、価値を統制し カルという概念をかりて、集団の行動、ムード、価値を統制し カルという概念をかりて、集団の行動、ムード、価値を統制し カルという概念をかりて、集団の行動、ムード、価値を統制し カルという概念をかりて、集団の行動、ムード、価値を統制し カルという概念をかりて、集団の行動、ムード、価値を統制し カルという概念をかりて、集団の行動、ムード、価値を統制し おることを 社、(2)強化儀礼、(3)タブーと恣意的な儀礼義務、(4)反抗儀礼で もる。 ンの形で、社会的ステータスが一時的に撤去され、裸で触れ合

的通過 **淫わいなものを神聖な場所へはこぶなど、定期的にフィクショ** dalism) や異性のまね、変装、快楽にふけること、贈物の強要、 社会維持には欠かせないものであるが、今日「ことば」のみだ が失われ、ただのレジャーになってしまっている。この儀礼は くは年中行事がこれにあたる。しかし Holiday から、Holy めのものであるが、キリスト教のミサ、日曜朝のサービス、広 のもつ価値や慣習への attachment を想起させ、回復させるた 意味ももっていない。次に強化儀礼をみるに、これはその文化 が、とくにいわれるのは、青年のためのイニシエーションの欠 として知られている。 るように、日頃の欲求不満を吐き出す、儀礼化せるカタルシス るが、これはノーベックが「原始社会の宗教」の中で述べてい れはひどく、また社会道徳の欠如が嘆かれている。社会の潤活 れもいま脱落しつつある。次にタブーと礼儀作法もその文化 いわば社会のエントロピー的傾向を修正するものであるが、こ スが、はじめから、何のケジメもなく無制約に与えられてい 如である。 である。西欧では万節 祭の 宵 祭(10:三0)ニュー・イヤ・イ 油としてのエチケットもこわれつつある。最後に反抗儀礼であ わが国の成人式はもはや過去の元服ないし徴兵検査ほどの 切開にあたる試練も課せられない。今日では性的ライセン (冠婚葬祭) と空間的通過 血を流したり、集団経験的(orgy)入社式もなく割 謝肉祭、 わが国では歌垣、「かがい」、「まつり」 これらにみられることは文化破壊 (羇旅・別離) に分けられる (van-

> の歴史が決定する。) の歴史が決定する。) が単なる反抗儀礼か、ユートピアをめざすものであるかは今後新しい反体制システムをつくり出しているともいえる。(それ踊りも、記念祭・ストームもなくなった現代の学生生活は自ら踊りも、記念祭・ストームもなくなった現代の学生生活は自らより体制社会の中に仮の反体制が組み込まれる仕組である。盆うといったコミュニケーションの場がしつらえられている。つ

れる。 れる。 点でも宗教儀礼に酷似している。また精神分析的には、 号、「あんた」から「貴様」、「手めえ」呼ばわりで始まる一種 め合うといったいわゆる『話し合い』などではなく、罵声と怒 事なのである。 容よりも、なにより教官の特権が剝奪されてゆくその過程が大 いうイメージが剝奪されてゆく過程であって、そこでは話す内 のはいかなる意味をもつであろうか。これは旧来の師弟関係と 日本的甘えの抜け切れないものが残っているようである。 団交には、一面で、教官側に無際限の教育愛を強要するなど、 の個人崇拝にそれを求めようとするものもある。 きる父親イメージを模索して見あたらず、却って社会主義社会 なるものへの反抗ともみられる。つまり青年は自己と同一化で よって代表される体制や権力への反抗ということでは、 の儀礼である。つまり「情報なきコミュニケーション」という 以上のような視点からするとき、今日のいわゆる団交なるも したがって団交ははじめから相手の意見を十分きき、 教師は自己批判という名のザンゲと信仰告白とを強要さ したがってつるし上げを含む演出効果が重視さ しかし今日の 教官に

# ユンクにおける象徴と

## ヌミノーゼの問題

秋 山 達 子

もよばれることがある。

の内容である原型心理である。

の内容である原型心理である。

の内容である原型心理である。

の内容である原型心理である。

の内容である原型心理である。

の内容である原型心理である。

であり、中心であって、自律的に意識と無意識の調和をはかる「自己」の概念は、意識と無意識を含む、常住不変の心の総体数ある原型心理の中心的な存在としてユンクが仮定している

無意識とその中でも特に自己の原型心理は、「客体的精神」とーのいうガンツ・アンデレを強調しているが、このために集合けて述べており、この経験の他者性と拒否性、すなわちオットる強い感動や不安をひきおこす特殊なイメージの存在と関連づる強い感動や不安をひきおこす特殊なイメージの存在と関連づら強い感動や不安をひきおこす特殊なイメージの存在と関連づ意識はこのような超越的な心の総体を「戦慄すべきもの」また意識はこのような超越的な心の総体を「戦慄すべきもの」また意識はこのような超越的な心の総体を「戦慄すべきもの」また

はなく、ユンクは初期には「神とは神のイマーゴを活動させる れは必ずしも神的なものが心に内在することを意味するわけで る過程の体験をヌミノーゼとして考えているわけであるが、こ 越える、より内在的で原初的な人間の無意識内の原型心理によ わるものではない」と言明している。 は神の恵みを運ぶものであるかもしれないが、 ては識別できないもの」とし、最終的には、 のイマーゴの両者は別のものかもしれないが、 無意識の機能である」と述べたこともあるが、 ここでユンクは、オットーの認識論的なヌミノー 「自己の原型心理 心理的経験とし 後には 神そのものに ゼの概念を 「神と神

象徴を彼の無意識の内容である幼児的な願望や志向として生理ものであり、象徴的表現をとるものと考えられる。フロイトはのような超合理的なものの表現は、常にその表現自体を越えるち、ある与えられた超合理的な経験の面からとらえている。ここのようにユンクは宗教を、個人の内面的な経験、すな わ

超越的なはたらきをもつものとして考えられているが、

れて、無意識の内容と意識的な理解の両者にかかわり、その統 学的な要因に還元させているが、 合を可能にするものである。 価値をもつ非還元的で普遍的な存在であって、反復的にあらわ ものに還元し得るものは記号とよばれるべきであり、 未知の多義的で相反的な原型心理内容をもち、それ自体で ユンクによれば、既知のある 象徴と

それが有史以来、人間の文化を促進してきた力であり、ユンク その媒介的機能によってダイナミックな力となって意識化し、 が原初的なパターンに水路づけられて象徴的表現をとる時に、 によれば心的エネルギーの大部分は自然に流出して一般的な生 る。 られた最初の心的エネルギーであり、また宗教的現象も、この 命過程に使われるが、一部は余剰のエネルギーであって、これ ような余剰の心的エネルギーの象徴的な顕現であると考えてい は呪術とはこのような象徴的な構成を通して未開人によって得 精神分析は心的エネルギー論に基づくものであるが、ユンク

す見解である。

家の分離の概念を包有し、両者を統一的に規定していると看做

#### Separation \( \simega \) Neutrality 一教の自由に於ける

冏

部 美 哉

う見解は、 合衆国に於て政教分離が信教の自由を制度的に保証するとい 我国に於て通説となっており、最近名古屋高裁が下

> は、合衆国憲法「修正第一条」は信教の自由とともに教会と国 民主主義に反し、全体主義に連らなるという認識である。 あっても国家と宗教が監督と保護の関係を持つならば、それは を論拠とする。第一は、良心の問題に於る自発性の尊重が民主 した判決にも此のような見解が採用されている。 々義を全体主義から区分するという命題に基づき、例え軽徴で 政教分離と信教の自由を一体と看做す見解は概ね以下の二点

府は、 礼拝施設が設けられ、将校待遇と公給を受ける従軍聖職者がい がって、根本的に政教分離と相容れないにも拘らず、兵営には 意的であることの証査ではなく、国家が宗教及び教会に対して の学生の場合同様に支払う。これらは、政府が宗教に対して好 神学校の学生の授業料や生活費の場合であっても、公私立大学 者の高等教育の費用を、それが教派・教会の経営に係る大学や の場合同様に、免税等の特恵待遇が与えられている。 た教派や教会が経営する慈善事業等にたいしては、他の事業体 て、兵士の宗教行為の機会が官費によって保証されている。ま 生活者の自発的な宗教行為の自由を拘束せざるをえない。した しかし、いずれの見解にも以下のように難点がある。 徴兵制度を施行しているかぎり、厳格な政教分離は、 いわゆる G.I.Bill により政府が負担する兵役義務終了 さらに政 第

は、信教の自由が、政教分離によって制度的に保証されるとは

も非宗教に対しても中立であることの例証である。これら諸例

限らず、中立の原則の実施によって確保されていることを示し

一条」により合衆国憲法「修正第一条」に於る「Establishment で連邦議会の干渉を排除する主旨であったのであり、「修正第一条」により合衆国憲法が州による国教設立を禁止するというをあると言われるが、これが提示された一七八五年当時には、少あると言われるが、これが提示された一七八五年当時には、少あると言われるが、これが提示された一七八五年当時には、少あると言われるが、これが提示された一七八五年当時には、少あると言われるが、これが提示された一七八五年当時には、少あると言われるが、これが提示された一七八五年当時には、少あると言われるが、これが提示された一七八五年当時には、少あると言わるを得して連邦議会の干渉を排除する主旨であったのであり、「修正第一条」により合衆国憲法「修正第一条」に於る「Establishment 禁止」の文言は、州の制度としての国教制度に関し禁止」のと表示を表示を表示というのであり、「修正第一条」に於る「Establishment 本来の意図と矛盾する拡大解釈であると言わざるを得な解釈は本来の意図と矛盾する拡大解釈であると言わざるを得な解釈は本来の意図と矛盾する拡大解釈であると言わざるを得な解析は、合衆国により、「修正第一条」に於る「Establishment はいから、「参加・大解釈にあると言わざるを得な解析は、一般により、「「「「「「」」により、「「「」」により、「「「」」により、「「「」」により、「「「」」により、「「「」」により、「「「」」により、「「「」」により、「「「」」により、「「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「」」により、「「」」により、「」」により、「」により、「」」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」により、「」

な誘因とされることのないよう」戒めている (374 c. s. 203 な誘因とされることのないよう」戒めている (374 c. s. 205 な誘因とされることのないよう」 を判示 (330 c. s. 1 (1946)) して以来、あることを要求する」と判示 (330 c. s. 1 (1946)) して以来、の領域に於てなさるべきであるとは言っていない」と述べ(343 c. s. 306 (1952)), また Goldberg 判事は「国家の宗教に対する態度は中立の態度でなければならない」と言い、さらに「中る態度は中立の態度でなければならない」と言い、さらに「中る態度は中立の態度でなければならない」と言い、さらに「中る態度は中立の態度でなければならない」と言い、さらに「中る態度は中立の態度でなければならない」と言い、さらに「中る態度は中立の影響を指向する深い根源的立の概念が無制限に主張され、世俗主義を指向する深い根源的立の概念が無制限に主張され、世俗主義を指向する深い根源的立の概念が無制限に主張され、世俗主義を指向する深い根源的立の概念が無制限に主張され、世俗主義を指向する深い根源的立の概念が無対しませい。

(1963))°

私は、信教の自由を積極的に保証するための処置が偶々政教私は、信教の自由を積極的に保証するための処置が偶々政教の自由と同一で立い。私は、合衆国における「信教の自由」は「政教分離」に、法制上、政教の分離を信教の自由と同一視することは適当に、法制上、政教の分離を信教の自由と同一視することは適当を必ずしも一致しないのではないか、むしろこれは「中立」のの分離に触れるという理由のみによって、違法であるという見をがずしも一致しないのではないかという疑問を提起したに、法制上、政教の自由を積極的に保証するための処置が偶々政教をは、信教の自由を積極的に保証するための処置が偶々政教

### 人間愛と宗教

藤本一雄

がない」とよく欧米人に云われるが、それは、日本人の人間的がない」とよく欧米人に云われるが、それは、日本人には宗教のである。然しこれは甚だ困る事であって、「日本人には宗教とのとまで入れて、いわゆる御利益を求めるものぐらいに考える人さえ少なくない。「私は無宗教と公言(宗教などは無関係る人さえ少なくない。「私は無宗教と公言(宗教などは無関係のである。然しこれは甚だ困る事であって、「日本人の人間的のである。然しこれは甚だ困る事であって、「日本人の人間的のである。然しこれは甚だ困る事であって、「日本人の人間的のである。然しこれは甚だ困る事であって、「日本人の人間的がない」とよく欧米人に云われるが、それは、日本人の人間的のである。然しているは其の宗教と公言といいに、「日本人の人間的がない」とよく欧米人に云われるが、それは、日本人の人間的がない」とよく欧米人には、日本人の人間的がないい、日本人の人間的がない。」とよくいの人間がない。

会

に不良なし」と断言し、若者のすべての悪戯を前述(四三巻一 を集め、「我が校(英・レインストーン・サンマーヒル学園)

る。 すものと考えられる処の大きな生命の流れに基づくものと思わ しみ・敬虔心(自然の神秘に対する心構え)・責任(報恩感謝 れる前記の愛(大慈悲心・仁)が 最 重 要 であると言い得られ ことを宗教教育と名づけたいものである。この要素の根底をな した。これらを一般教育に織り込んで誰にでも解るようにする ・思索 (聖なるものを思う)・信仰・信頼依拠・愛情の 八つと いう事を、云いたいのである。 そこで宗教を解らせる為に、宗教の分析を試みた。畏れ・慎 それが人間愛である。

精神を日常生活の中(上)に大きく生かすものに外ならないと 研究に志したのである。そして宗教の本質は、結局、人間愛の 的に宗教を理解してもらう必要があると考え始め、宗教教育の るものであると思う。そこで私は、むつかしい事を避けて、端

(社会的)生活の面に、精神的な何かが欠けている事を意味す

実現は不可能になり、そこには虚構の文化しか生れないであろ この愛情が欠けるならば、人間が真の幸福を享受する社会の

社会を作ったと云える。 ハメッドの感得した神の愛が、クリスト教社会・イスラミズム 仏陀の大慈悲心が仏教社会を構成したのであり、イエス・モ

教がある」と公言し、世界中から、あらゆる不良、非行青少年 英国の自由教育家ニイルは、「私の学校には、私の学校の宗

> 教化し、既に六千余人を世界中に送り出している。 〇二頁)通り遊びと呼び、人間愛の立場から、全部を良い子に

れないものが、豊かな愛情である。愛の不足・不満が、あらゆ

人間生活を美しく安らかにするために、一刻もなくてはいら

誠意愛情が欠けたものは、心からありがたく思われないであろ 人の間でもそうである。どのような立派な土産をもらっても、 婦・兄弟姉妹・友人等皆そうであることは言うまでもない。他 が欠けては正しく美しい人間関係は決して生れない。親子・夫 宗教(宗派)を代表するものと言い得るのであると信ずる。 る罪悪の源であると断言できないであろうか。 いう事ができると思う。そして、愛(慈悲・仁)こそ、総ての かようにして、宗教心とは、要するに人間愛の働きであると 人間生活のすべては、愛があって始めて生きるのである。愛

その者を抱擁した訳である。 は大層喜んだと伝えられているが、この大教育家の人間愛が、 ながら大きな温い手で、ガッシリとその者の手を握った処、彼 経)がいかに人々を喜ばすか。ペスタロッヂは、路傍の乞食に 金を乞われ、「生憎一文もないから握手をしよう」と、微笑み 「和言愛語・先意承問 (相手の気持ちを考える)」(大無量寿

害する者への大きな愛であり、その為の祈りであった。 を知らざるが故なり(ルカ、二三―二四)」 と叫んだ。 己れを イエスは、十字架上に、「父よ彼らを赦し給え。そのなす事 (273)

とそ神

の大きさ・深さを極度まで表わした声であった。それ

(仏)のであったのである。

たい心である。 東の愛情とそ人間愛の花である。人間愛を宗教の代表とし教であると、私は言いたいのである。人間愛を宗教の代表とし人間すべての心の奥に必ず秘められているはずであり、それが真の愛情とそ人間愛の花である。こうした愛―無我の愛は、

然が正しい) (正誤記 第四四巻二〇六、一一一頁下段二〇行 当然は法。

宗教的統合の性格に関する研究

村暢清

野

の弱いことをめぐってここでは述べていく。 の弱いことをめぐってここでは述べていく。 の弱いことをめぐってここでは述べていく。 の弱いことをめぐってここでは述べていく。 の弱いことをめぐってここでは述べていく。 の弱いことをめぐってここでは述べていく。 の弱いことをめぐってここでは述べていく。

人々の人格構造の特徴に言及する。地域的な文化 pattern を充

社会的に宗教的であり、

Hs Hy Pt Sc Pa の方向が強く、

先ず地域的宗教集団の中で、宗教的なものを強く支えている

に左右される方である。宗教強の人々は社会的な方向が強く、 のが好きで、クラブや集合に入りたい方で、周囲の人々の習慣 強く社会的な方向を示している。パーティーや寄り合いに出る 人々は神経質な心配性な方向の人々があることが捉えられる。 よく夢をみ、眠りのとぎれがちな方向を示している。宗教強の どよく切れるものや先のとがったものを使うのはこわい方向、 る方で、くよくよ心配し、しなくてもよい心配までし、小刀な anxiety の姿は顕著に異る。宗教強は何かにつけてよく心配す ることが取り出される。更に、宗教++ +及び宗教-- -の る。宗教強が宗教弱より所謂神経質への全般的方向をもってい Hs Hy Pt Sc に関して宗教弱 group よりも高い姿を示してい Schizophrenia, Hypomania の各 Scale,社会向性-及び anxiety Hysteria, Psychopathic Deviate, Paranoia, Psychoasthenia, 析を行う。各 group 毎に Hypochondriasis, Depression, む。この地で宗教度•は殆んどない。 次に MMPI 普通の分 を構成する。 更に宗教 +group と宗教 +groupを構成する。 的なものの最も強い宗教 ++group と最も弱い宗教 --group に関して、各group 毎の平均値を取り出す。宗教強 group は + group は ++group を含み、-group は --group を含 処でこの宗教強の人々は、このような方向と同時に、非常に

分に含みながら、しかし質問に答えうるという条件にもとづい

て、黒崎中学三年の MMPI への結果を材料として使用する。

在が取り出されうる。 る。このような諸事実から不安と宗教的統合とのかかわりの存 anxiety の度合も強いことが取り出される。 宗教的統合を支え るものは社会的な神経質な心配性な人々であることが考えられ

いる。 43.80 22.90 の如く三重神浦に類似し、 カトリック 部落のものは 学一年の場合も非カトリック部落のものは E51.48 I 26.66 M 26.93, M20.25 に対し、その間に狭まれ、キリシタンカトリッ ながら同時に frustration 場面で aggression を外に向けない クという点でのみ異る黒崎では F.43.32 I 32.34 M24.40 で Intropunitive 23.39, impunitive 19.77, 神浦 E52.77, I 各約10名の PF test の結果でも三重 Extrapunitive 56.80. の非キリシタンカトリック村落の条件を整一にしての中学一年 方向をもっている。キリシタンカトリック村落黒崎とその両隣 ある。キリシタンカトリック村落でのEの少なさを 示して い 宗教集団はこのように anxiety と consistent なものを含み 同じに PF test に関し、五島中通島の奈良尾町岩瀬浦中 I 27.30 M27.86 の如くであり黒崎と同様の姿を示して H

とも関係する。このようなおとなしさ、 れうる特徴である。宗教的なものに基いてここのおとなしさが に向けない傾向は inner adjustment 内調整の理論から予見さ あるとする人々も多い。他の諸因子よりしても、この姿はキリ この結果はキリシタンカトリック村落黒崎の人々がおとなし おだやかで、人がよく、消極的であるといわれていること また aggression を外

> 文化統合のもつ中心的性格の一つとして考えること がで きよ シタンカトリックそのものに中心的には基くと考えられる。 上述の諸特徴は宗教的統合の、特にキリシタンカトリック的

# 不安理論の再検討

柳

Ш 啓

の宗教観のなかに貫かれているものであり、 的救済として要求されるもの』と規定しておられるのは、その 理し得られない窮極的不安や挫折に打ちのめされた人々の精神 社会の政治・経済・倫理・文化などの体制や規範によっては処 題』におさめられた「社会不安と民間信仰」において『宗教は という理論である。たとえば堀教授の近著『民間宗教史の諸問 て、 人間あるいは社会集団の危機と緊張の場において、しかもその い、それを減少、あるいは解消するために宗教行動がとられる 一例である。よく知られているように、この理論は、機能主義 標題の意味は、宗教学における不安理論ということ であ 人間の生活活動において何らかの種類の不安が生じたばあ これにもとづいて

るので、キー・タームとして用いるためには、さらに再検討が 多くの生産的な業績があげられている。 必要なように思われる。不安から、退行的にせよ、生産的にせ しかし、「不安」という術語は常識的な意味でもよく使われ 21

をはげしく批判するのも、理由がある。 をはげしく批判するのも、理由がある。 をはげしく批判するのも、理由がある。

の、状況は説明できるが、宗教の内面的把握は十分ではない。 す。この点において、石津教授が『宗教経験の基礎 的 構造』 う。この点において、石津教授が『宗教経験の基礎 的 構造』 である。すなわち、文化人類学における機能主義、精神分析学である。すなわち、文化人類学における機能主義、精神分析学である。すなわち、文化人類学における機能主義、精神分析学である。すなわち、文化人類学における機能主義、精神分析学である。すなわち、文化人類学における機能主義、精神分析学である。すなわち、文化人類学における機能主義、精神分析学である。すなわち、文化人類学における機能主義、精神分析学である。すなわち、文化人類学における機能主義、精神分析学である。 をとりあげておられる。あまりに簡単にまとめては石津教授のように読み取っている。機能主義においては、限られた状況の中における不安理論を終合的にとりあげることが必要となる。であるまたが必要となる。であるまたが必要となる。であるまたが必要となる。であるまたが必要となる。であるまたが必要となる。である。

基礎的な構造上の欠如」にもとずく不安の問題、したがって宗存分析が橋渡しとなって、哲学の立場において、「人間生活の象、逃避としてみる傾向が強い。しかし、精神分析における実比して主体の立場がより多く扱われるが、なお、宗教を退行現比におけるトラウマとの連関における不安を説き、機能主義に精神分析学、精神医学においては、過去との関係、とくに乳幼精神分析学、精神医学においては、過去との関係、とくに乳幼

教の問題も正当に取扱うことができるという論旨である。

機能主義で解決できない問題が、精神分析に持ち込まれ、さ 機能主義で解決できない問題が、精神分析に持ち込まれ、 さ 機能主義で解決できない問題が、精神分析に持ち込まれ、 さ 機能主義で解決できない問題が、精神分析、精神医学、哲学、 さらに宗教の各 ば、不安の問題が、不安感という情緒的次元にとどまらず、 意 ば、不安の問題が、不安感という情緒的次元にとどまらず、 意 ば、不安の問題が、不安感という方法は、 「バラレル方式」と に対して別の見方が可能であるとすれば、 「バラレル方式」と に対して別の見方が可能であるとすれば、 「バラレル方式」と に対して別の見方が可能であるとれば、 「バラレル方式」と に対して別の見方が可能であるとと知ることができるのにおいてすでにとりあげられていることを知ることができるのにおいてすでにとりあげられていることを知ることができるのである。

宗教的表現の暗号性と交わり

沼田隆

表題にいう「暗号」および「交わり」は、

共にヤスパース哲

宗教性のカテゴリー化の試みと、それに対するブーバーの批判的でき起こして来た。その典型的な一例を、オットーにおける内在化しようと試みたりさせたが、一方宗教性の現実からの要求は、そのような知性的固定化、内在化を破開し、認識化しえないものとして宗教的生命を確保しようとする試みを、繰り返れいものとして来た。その典型的な一例を、オットーにおけるで、からに担えようとしたり、あるいは現象学的方法によってしかき起こして来た。その典型的な一例を、オットーにおけるの方には、そのようとは対した。

のである。

さて、上述の場面において、

問題の根本は、宗教的なもの

0

き他者」でもあるが、同時に「全き自者」 でもある、という

(Buber, Werke I, S.131)。もし彼の主張するように、「全き

他者」であり、そのようなものとしてカテゴリー化されている 教性は、すべての合理的なもの、自然的なものに対して「全き リー化もまた、容認しえないものである。オットーにおいて宗 全く拒否するプーバーにとっては、オットーの超越論的カテゴ 要求するものである。しかし、宗教性に対する論理的枠づけを は純客観的なものではなく、「綜合的陳述」として主体的参与を 思われる差異が現われる。オットーにおいても、 ーバーとの間には、それぞれの立場から不可避的に由来すると の ありパラドクシカルであるとされている。にもかかわらず、オ 宗教性は、それの表現に対しては、両者において共に超越的で 的把握を越えたものであるとする点において、共通している。 した形態を、 のうちにみることができる。両者は、宗教性の最も強烈で徹底 のであるが、しかし、ブーバーにとって、神は、たしかに「全 ットーが宗教研究者の立場から、「聖なるもの」として宗教性 カテゴリー化を試みるとき、いわば宗教的実存に定位するブ ヘブライ的神体験に認める点、およびそれが合理 宗教性の陳述

らば、そこでは、いかなる仕方での認識化も許さぬ超越的宗教!のオットー批判が、積極的意味をもつべきである、とするな悟性的形式について言えば自家撞着したものであるこのプーバは、全く不可能である、と言わなければならない。たんにそのは、そのようなものを概念やカテゴリーにおいて把えることをは、そのようなものが同時に「全き自者」でもある、とするなら他者」であるものが同時に「全き自者」でもある、とするなら

なる。 間相互の関係における確認の唯一の場として、可能になると共 て、宗教的な現実から現実への関係としての「交わり」が、人 に宗教性の表現ないし概念化が暗号であるとされることによ れは、宗教的現実に、直接対面することを迫られる。このよう りをより強く表現する――でなければならない。そこでは我わ に不可避的になる。宗教哲学は、このような「交わり」の場と そこでは暗号――との語は象徴よりも主体との自由な関わ

性が、そのまま承認されていなければならない。宗教性の表現

## 宗教比較の視点

るのも、ここに由来するものであろう。

「日本宗教論」 の問題

丸 徳 善

田

とって考察することにしたい。 形で表現されるものであり、また認識できるものなのであろう が、他の宗教と異る特性を有するとすれば、それはどのような この点を最近の日本宗教ないし文化についての論議を例に 歴史的な個性をもった信念や儀礼の体系としての宗教流派

宗教の特徴は、 か が可能であるが、一つの選択は、それを複数的なもの とみる あるいは単数的なものとみるかであると思われる。日本の 般にわが国の宗教を研究するには、いろいろなアプローチ しばしば重層信仰であるとされる。つまり、神

> 道 通の担い手によって保持されてきたという点をのぞけば、互い ば、これら個別の諸宗教は、日本という地域に日本人という共 歴史の総体に外ならないことになる。その場合、極端 にい え 実から出発すれば、日本の宗教史は、それら複数の宗教流派 派が、同時に平行して存在している事実がそれである。 クテュアル・ヒストリーとよべるものがなく、その 中心 的な に共通の地盤をもたないことになろう。時に日本にはインテレ 「座標軸」が欠如しているといわれる(丸山真男氏)ことがあ 仏教、儒教、キリスト教など、系統も性格もちがった諸流

めされているとみられる。 識をもってではないが、日本宗教の統合的な把握への方向がし 1930', 1963') であろう。ここでは、 必ずしも明確な方法的意 崎正治『日本宗教史』(原蓍英文 History of Japanese Religion, あとづけるには至っていないが、その最も早い試みの一つは姉 を考える立場である。このような立場の成立と展開とを十分に を想定しようとする立場がある。いわば単数的な「日本宗教」 事実はみとめながら、しかもこれらの中に共通性が存すること 二、これに対して、日本において異系統の宗教が並存している

教史の任務は、個々の宗教を研究するとともに、それらを「日 は「日本宗教」とよぶべきものしかないのであるから、 堀教授の『日本宗教史研究Ⅰ・Ⅱ』によれば、日本には実際に 近において、とくに有力になりつつあるようにみえる。例えば とのようなアプローチは、その後いくつかの曲折をへて、最 日本宗

は、はじめ哲学的考察のレベルで発想されながら、やがて社会 中から生れた Volksgeist, Kulturstil 等の概念である。これら

人類学などでの類似の概念につながっていく。それらにつ

いる。これに関して示唆的なのは、ヨーロッパでの歴史考察の てそれはいかにして認識されるかとの方法論的問題を含意して 四、以上の考察は、「日本宗教」の自己同一

性とは何か、そし

いての詳細な検討は、ここでは不可能であるが、ただ注意すべ

ととに外ならない。 ば、それは「可能的な日本宗教のプロト・タイプ」を探求する 通性を発見しようとすることにある、といわれる。いいかえれ 本宗教」という統合体の sub-pattern としてとらえ、その共

層文化の中にもとめ、したがって弥生時代以後のものとする傾 肯定的価値を展開させ、「農耕儀礼化」したなどの点はひろく で遡る見方も提示されている(上山春平氏ほか)。 向がつよい。しかし、一部には、それをさらに繩文式文化にま 田国男、石田英一郎氏ほか)は、概してそれを農耕社会的な基 指摘されてきた。第二の背景の点については、従来の諸説 は、そのために適している。例えば仏教がわが国において現実 れることが多い。とくに仏教あるいは儒教などの普 遍 的 体 系 り、その場合、外来思想の受容形態が一つの指標として用いら 第一の論点は、当然、他の宗教との比較の問題をふくんで お 分析の問題であり、他はその発生的歴史的起源の問題である。 その一つは、そのような「日本宗教」の特質はなにかとの現象 三、この見方に立つ時、さらにいくつかの設問が可能となる。

> なく、むしろ機能的なものとして考えられなければならない点 である。またそれは、決して不変ではなく、歴史における変化 きことは、宗教的な自己同一性といっても、 実体的なものでは

をゆるすのである。

# オットーの聖における言語の問題

堀 越 知 巳

当であるかを検討するとともに、≪Das Heilige≫を中心にし 理解されているが、ここでは、かかるオットー把握が果して正 ない、つまり≪言いようのないもの≫である」という形でのみ ではあるが、輪郭の強い一つの主張を示している。今日一般に る。これに関しては、 古く Rudolf Otto が、 極めて暗示的に いのか、更には沈黙も一つの意味であるのか、という問題であ るものが絶対他者である局面で、言葉は沈黙しなければならな る」という一点に収斂している。即ち宗教的言語が語ろうとす 題の方向は多角的であるとしても、その最も基礎的 な 場 面 は をめぐって、さまざまな問題提起と論争とを展開している。 るいは Symbol を、あるいは Metaphor を、あるいは Analogie て如上の問題に対するオットー的視点を明らかにしてみたい。 オットーの立場は、「宗教の核心は非合理であり、概念化され 「宗教的言語は表現できないことを表現しようとする試みであ 宗教的言語の問題は、近時、各領域において関心を集め、 問 あ

> 事態は、いわば「意味の意味」の問題を含んでいる。「意味の る。かくして感情の関係する根源が表現可能になるというこの の合理性の述語を指すと考えてよい。重大な点は、感情の関係 ることと照合するなら、ここでいう「解明しうる感情」とは神 Religionsphilosophie ≫ が神の合理性を手懸りとする究明であ 語化である。この言語化によって規定されるものは、概念の形 発する。 ことであり、対象のもつかかる性格を仮に言語性といえるとす 意味」とは、対象が、みずから意味を荷うものとして現われる 感情の側にではなく、その対象の側に帰せられてい るの で あ する当の対象が、言語化を介して、ここでは「根拠」ない 情の「根拠」となっている。先行著作 ≪ Kantisch-Fries'sche 対象そのものが「言いうる」(D. H. S. 76) ものとなり、この感 で認知された対象であるから、感情の言語化によって、感情の 語は明噺で一義的であればあるほどよい」(D. H. S. 2) 「原因」と考えられていることである。つまり意味的性格は、 しかも根源的感情を解明するのは概念であり、その言 から出

は明らかになってこない。沈黙そのものは無意味である。しかにおいては、その対象が意味の意味であるという直接的な形で語を絶している(D. H. S. 76)。したがって解明されない 感情いう表出方法をとる。この場合、対象は「絶対他者」として言よって測られ、最も端的には、概念の否定としての「沈黙」とよって測られ、最も端的には、感情の解明されない在り方にこれに反し、神の非合理性は、感情の解明されない在り方に

れば、これは正に神のもつ言語性に他ならない。

ットーは先ず一つのテーゼ、

即ち「一切の言語は、それが

言葉からなる以上、主として概念を伝えようとする。そして言

しかしこれによって、神の非合理は「隠れつつ現われ」(D.H. はなく、措定されない感情を、持続的な「しるし」によって食 る。勿論とれらの方法といえども、非合理を合理化するもので い止め、あるいは一定の言語関係につなぎとめるのみである。 (a. a. O.) や Deute-Zeichen (D. H. S. 35) やが浮び上ってく 情の類似関係に基づいた Symbol (D.H.S.22) や Ideogramm 対象との関係において示される。この場面で、具体的には、感 が言えないのであり、沈黙の意味そのものは、沈黙されている 的働きである (D. H. S. 89)。即ち沈黙においても「ある対象」 しそれでも「沈黙」は▲現在せるヌウメン≫という感情の直接

次元にある問題であることを確認しておきたい。 ては別論にゆずりたい。ただととでは、宗教的言語が、意味・ (a.a.O.) がある場合のみに限られるが、 この問題関連につい との間に「人格関係」(D. H. S. 80) ないし「受理者の呼応」 ę 無意味の問題ではなく、 貫している。なお、この主張が生命をもつのは、主観と対象 以上の如くオットーにおいては、神の合理性・内在に関して 神の非合理性・超越に関しても、「神の言語性」の主張が 「意味の意味」と「無意味の意味」の

S. 87)、「無意味の意味」は明示される。

は、

# シェリングにおける悪について

堀 尾 孟

として、繋辞は従って、 結果する (folgen) という意味に於い erleiheit)を意味するのではなく、 主語は畳み込まれ た もの 己定立である。 ているのである。斯る行為の場に於いて弁証法的に見られた同 は、即ち緊辞の行為の場に於いて、同一が成立すると考えられ 主語は主語であり、述語は述語であるが、an und für sich に て、全体が弁証法的に見られるのである。 故に für sich には (implicitum) として、 述語は拡げ出されたもの (explicitum) 立する同一性(Identität)と考えられる。即ち A ist A の繋辞 る。この場合の自己定立とは、主体的、行為的な場に於いて成 題であるが、シェリングに於いて、この問題の核心を成すのは 一性が「同一律の実的意味 (der realle Sinn)」と呼ばれる自 「実在的自己定立」 (realles Selbstsetzen) ということであ 悪の悪としての源に関する事は、一般に根本悪と呼ばれる問 単に主語と述語とが等しい (gleich) という一様性 (Ein-

心点として「今、ここ(hier)」に、具体的統一たる特定の人格 として真に成立する叡知的な場が成立することであり、その中 との定立そのものが、或はそとに於いてはじめて、世界が世界 而も斯る定立は自己の定立として、自覚の成立である。

schliche Freiheit) の場である。従って世界の成立に先立つ、 Gesetz と言われる面である。 然的な行為(Handelung)である。 後者は Identitätgesetz の てあるその Natur (das Wesen in dem Wesen) からして、必 Ich ist ewige Tat)が、同時に他の面、即ち定立の場が場とし その意味で永遠な行為(ewige Tat)としてのこの自己定立は、 れて有る場、換言すれば、真の意味に於ける人間的自由(men-る自己定立の場は、自然を超えている面と同時に、自然的な、 る人間において、全体として自覚的となることである。故に斯 に、自然を踏まえたもの、 つまり自然がその頂点 (Gipfel) た いう性格を有する。超自然的と言っても、人間が肉体を有つ故 成立(第二の創造)であるから、超自然的(übernaturlich)と の成立(第一の創造)ではなく、より高い統一的な自覚の場の つまり全き意味に於いて自己のものとは言えず、ど こ ま で も 一面からは、 自己自身の決断であり、 自己の行為である(das 「貸し与えられてある(geliehen ist)」面とが自覚的に統一さ (精神)が存在するのである。従って、この場は単なる自然界

Eigenheit) としての存在を意味する。 つまりこの事は、上記底でなければならない。併しその事は先ずは我性 (Selbstheit. 底でなければならない。併しその事は先ずは我性 (Selbstheit. 具体の統一としての人格とは、真に für sich selbst ということである。 即ち、自己定立は自己の定立として für sich selbst なする。 即ち、自己定立は自己の定立として für sich selbst なする。 即ち、自己定立は自己の定立として für sich selbst なする。 即ち、自己定立は自己の定立としての人間は、実在的に存在する(自己定立する)といる。

の Identitätgesetz に於いて、実在的なる存在が、Gesetz その Identitätgesetz に於いて、世界との関係を絶つのものを絶離し(losreißen)、従って、世界との関係を絶つろうとする(sich in sich selbst zu verschließen streben)とろうとする(sich in sich selbst zu verschließen streben)と

結びついて現われる」と言われるのである。 おびついて現われる」と言われるのである。 に於いてのみ可能なる事ではない。併し今この事が、上記の自己定立に本質的なるものとして含まれ、「悪は力の卓越とし得る(können)という根は、具体的統一そのものである実在倒として、つまり悪として成立する由縁がある。従って悪を為立するというところに、この行為が自由の濫用、或は根本的転間に於いてのみ可能なる事ではない。併し今この事が、上記の間に於いての弱じ込もりは、単なる統一という面から見れば、人勿論この閉じ込もりは、単なる統一という面から見れば、人

## 宗教と現世

—M. Weber 宗教社会学の一視点——

白井暢明

教的価値が自律化し、固有の価値体系を形成する 局面、第二間の生活行動を第一義的に規定する現世的価値志向の枠外で宗世的価値との諸関連をめぐっている。具体的には、第一に、人サェーバーの宗教社会学の基本的問題領域は宗教的価値と現

28

教的根基を失い、いわば世俗化してゆく局面である。の)局面、第三に、かかる作用を果したこのエートスがその宗への起動力になり得るという(パーソンズのいうbreak throughとの現世否定(拒否)的契機を含む合理的エートスとして合理化に、この宗教的価値が現世的諸価値と原理的緊張関係に立ち、

語が有した意味とその変遷をウェーバーの所論に沿いつつ考察でことでは特に宗教的観念及び行動の源初的段階においてこの「被造物ないし被造性」一般を意味するものと云えよう。そこ々な意味を有するが、最も広義には 「神的でないもの」、即ちウェーバーにおける"Welt"はそのコンテキストにより様

する。

(Wesenheit)の観念、即ち霊信仰へと進み、それが更に魂、悪この観念は更に抽象化によりその事象を背後から規定する本体との観念は更に抽象化によりその事象を背後から規定する本体。、非日常的現象をひき起す力への自然主義的信仰に基ずく。。、非日常的現象をひき起す力への自然主義的信仰に基ずく。過程の考察である。ウェーバーによれば、源初的段階における過程の考察である。ウェーバーによれば、源初的段階における過程の考察である。ウェーバーによれば、源初的段階における。

点に集約される。第一、呪術は一貫して日常的・経済的目的行以上のプロセスに関してウェーバーが強調する特性は次の三に呪術の鬩(Zaubergarten)が成立する。の関係はある意味的連関=象徴として把握されるに至り、ここじて事象と本体とは次第に引き離され、結果的に本体と事象とじて事象と本体とは次第に引き離され、結果的に本体と事象と

神々等の超感性的諸力の観念へと至る。このプロセスを通

の呪術の園においては生活営為全般にわたって呪術的行為の定いるという神秘的・非合理的世界観が基盤にある事。第三、こ二、理解不可能な働き方をする神秘的諸力がこの世界に満ちてずいているという意味で 相対的に 合理的な 行為である事。第為(即ち現世的価値の追求)の枠内にあり、更に経験規則に基

形化(Stereotypierung)が生ずる事、である。

歩)が条件として与えられている場合でさえも、定形化した生あるいは、それに加えて客観的整合合理性(技術的諸条件の進いう、より強度の心理的要因により阻害され(呪術的定形化)、いう、より強度の心理的要因により阻害され(呪術的定形化)、いう、より強度の心理的要因により阻害され(呪術的定形化)、いう、経済的価値志向は本来的に conservative な一面、 つま常的、経済的価値志向は本来的に conservative な一面、 つまかになる。彼においては、現世的価値の追求、ここでは特に日かになる。彼においては、現世的価値の追求、ここでは特に日かになる。

以上のウェーバーの所論から、彼の基本的観点の一端が明ら

統主義的) 現世的価値体系)を付与する事により、生活営為の呪術的 定形化の壁を内部から打破し得る可能性を提供する

は、日常的・経済的利害の枠を超えて内的に一貫した動機 代における伝統主義)という事である。これに対し宗教的理念 活様式全体の合理化への起動力としては一定の限界がある

(超

6

とから、ギリシャの神々と日本の神々は似ているという常識的

のである。

ギリシャの神々と日本の神々

 $\coprod$ 中 元

ギリシャの宗教も日本の宗教もそれぞれの発展過程をもって

は必ずしも明確に解明されていないから、ここでは後者の方法 よって共通の段階と思われるものの諸性質を比較するか、二つ をとる。そしてメルクマールとしては人間的人態的な神の観念 の方法が考えられるであろう。しかし現在それぞれの発展過程 存在する基本的な特質を比較するか、何らかのメルクマールに いるから、両者を比較するには、それぞれの発展過程を通じて

間的人態的であることも今更いうまでもないことといわれるで とは一般の常識であろう。また記紀に登場する主要な神々が人 あろう。この人間的な多くの神々を同様にもっているというこ ホメーロスに描かれた神々がはなはだ人間的人態的であるこ の対象となるであろう。

をとる。するとホメーロスの神々と記紀の神々とが現在の比較

である。 代ギリシャと古代日本の類似性などと共によく挙げられる特性 な知識が生じている。それはまた他界観が明確でないという古 しかしでは人間的人態的である特性においてギリシャと日 本

る。 の神々は全く同様なものであろうか。 まずホメーロスの神々については次のような特質が考えられ

て例えばゼウスは権威というよりは力あるいはそれによる権力 であると同様神々の世界も若く逞ましい力の世界であり、従っ た人間の世界が英雄たちに象徴されるように逞ましい力の世界 の世界と同じような歴史的変化や職能分化が見られること、ま ものをもたないこと、神々が人間的人態的であることによって の神々は明確な存在としてあり、背後に漠然たる神性のような 人間の世界と神々の世界は非異質的類似的であり、従って人間 的人態的であることを基本的な特質としていること、しかもそ いろいろ問題はあるにしてもホメーロスの神々はやはり人間

素であること、それはつまり二つの世界が継時的につながるも には血縁的系譜的関係があるが、しかし同時性の方が主要な要 としての存在であること、また神々の世界と人間の世界との間

のであるよりも、むしろ同時に異なる世界としてあると考えら

なものであり、ここからしてもホメーロスの神々は「現われ がたいものであるとすれば、力ないし権力はそれに対し顕在的 の所有者であること、権威というものが何か漠然たる対象化し

30

うメルクマールで原則的に分たれていること等である。 れたことを示していること、その二つの世界は「老・死」とい

もむしろ権威の所有者である。 ないし神々は、この世的な力あるいは権力の所有者であるより あり、尋常の人の世とは異質なものであろう。従ってまた神性 われ出でざる神性は「尋常ならざる徳のありて可畏きもの」で の神は神のすべてではなく、むしろ本来神は隠れた 神 性 で あ れるように人間的人態的であるにしても、人間的な現象として それに対して日本の神々は、記紀における主要な神々に見ら 人態的な神はその現象態であるように思われる。そして現

られない。 うな「老・死」によって分けられる二つの世界はここには考え は 縁的系譜的関係によって連続している。ホメーロスにおけるよ 神々の世界が人間の世界とは異質なものであるとい うこと しかし両者の間に断絶のあることを意味しない。両者は血

対し、日本の場合は、対象化しがたい隠れた無限の領域に融け 界が考えられる。あるいはホメーロスの場合明確に現われ出で 込んでゆく連続的な世界が考えられるといえようか。 た二つの世界が同時的に考えられ、これ以外には何もないのに ながら連続融合する世界――二つのようでありながら一つの世 二つの世界が考えられるのに対し、日本の場合は異質的であり ホメーロスの場合非異質的でありながら、<br />
同時的に向いあう

## 道元とニーチェ

如実の生とディオニュソス的生

Щ 博

訪

通の問題に彼らが真正面からぶつかり、真摯誠実に道を求め、 と、そしてこの現実の世界にいかに生きるべきかという人間共 ず、実際的に、行為によって人生問題を解決しようと し たこ ことである。 に立脚し、自我の意志によって一切を解決しようとしたという 然法爾に生きることに生の意義を見出し、ニーチェは逆に自我 他方は西の哲学者という違いをもちながらも、共に観念に頼ら の比較を敢えて試みた理由は、まず両者が、一方は東の宗教家、 しかも正反対の答を出したこと、即ち道元は自我を放棄し、自 道元とニーチェという、時代・環境を全く異にする両思想家

られたいのちを「そのまま」に生きる――とれが道元の解脱の げ入れて、仏のかたよりおこなはれて、これに従ひもてゆく」 が悟りとなる。「身をも心をもはなちわすれて、ほとけの家に投 うことは何事によらず迷いであり、自己を離れえたとき、一切 ために仏法を学すべきなり」と道元は言う。自分を中心に行な 離るべし」。「吾我のために仏法を学すること勿れ。ただ仏法の 道元はまず自我の放下を求める。「学道はすべからく吾我を ―それぞれの存在が、それぞれの「法の位」に住して、与え 31

生のあり方を道元は「透脱」「身心脱落」と呼んだ。 道である。つまり「如実の生」「如法の生」である。こうした

ニーチェは道元の説くような無為・無作の生き方を、弱さのにある。ニーチェは道元の説くような無為・無作の生き方を、弱さのである。ニーチェの世界では何よりも自我の確立が求められる。「確乎として自己自身に立脚している強い円熟した堅実なる。「確乎として自己自身に立脚している強い円熟した堅実なる。「確乎として自己自身に立脚している強い円熟した堅実なる。「確乎として自己自身に立脚している強い円熟した堅実なる。「確乎として自己自身に立脚している強い円熟した堅実ないの言葉をニーチェは生涯のモットーとし、自我の確立が求められるでごさると彼は考える。「本来の自己となれ」というピンダロスの言葉をニーチェは生涯のモットーとし、自我の確立が求められるである。ニーチェは直己の道であった。別に誠実な、そして苛酷な道を進んだ。彼の目指した永劫回かに誠実な、そして苛酷な道を進んだ。彼の目指した永劫回れる。ニーチェはこれをディオニューカへの意志を根源とした無目的無意味な生成の世界、無限の自己創造と自己破壊の世界である。ニーチェはこれをディオニュースの言志を根源とした無目的無意味な生成の世界、無限の自己の意志を根源とした無目的無意味な生成の世界である。ニーチェはこれをディオニュースの意志を表しましている。

することをすすめた。 このように彼らは正反対の方向をとったのであったが、両者であると、「独実の生」を掲げたの説く具体的な生き方を較べてみると、「万事万縁をなげすててを勧め、「法」を重くし身を軽くし、「万事万縁をなげすててを勧め、「法」を重くし身を軽くし、「万事万縁をなげすててを勧め、「法」を重くし身を軽くし、「万事万縁をなげすててを勧め、「法」を関いたが、両者にとをすすめた。

他方ニーチェは他に律せられることを徹底的に拒否し、自己

る苦悩をもそのままに肯定し、進んで愛してゆける人間に成長得るように、又回帰の世界に生きるべく没落を意欲し、いかなた。そして自己超克を繰返して自己を強め、独立の力と勇気をの意志によって生き方を選びとり、孤立して生きることを勧め

するようにと説いた。

後際断」とニーチェの「永劫回帰」などを対比すれば一層よく後際断」とニーチェの「永劫回帰」などを対比すれば一層よく「無」に立脚し、非主体的に展開し、一元的、自然主義的立く「無」に立脚し、非主体的に展開し、一元的、自然主義的立え、相対的、人間中心的世界観をもったといえる。道元、ニーえ、相対的、人間中心的世界観をもったといえる。道元、ニーえ、相対的、人間中心的世界観をもったといえる。道元、ニーえ、相対的、人間中心的世界観をもったといえる。道元、ニーテェの場合も、前者は人間的な「我」を全自然の中に投入し、チェの場合も、前者は人間的な「我」を対している。即ち東洋の思惟しながら相反する方向をとるに至ったのは、東洋、西洋の思惟しながら相反する方向をとるに至ったのは、東洋、西洋の思惟しながら相反する方向をとるに至ったのは、東洋、西洋の思惟しながら相反する。

西田哲学とマルティン・ブーバー

理解しうると思う。

山本誠作

ブーバーは現代を形の崩壊した時代と呼び、こうした時代のにおける、個人と社会との問題に、話の焦点をしぼりたい。時間の制約上、ここでは主として、西田先生の『善の研究』

惹起している。 い。こうした形の崩壊は、個人と社会との両方に変質化現象を うのは、伝統的規範であり、権威であり、価値と言って もよ 性格を「神の蝕」という概念で規定している。ここで、形とい

神、人間と人間、人間と事物との間の断絶となって現われる。 肥大は、 ブーバーが 指摘しているように、 必然的に、 人間と たエゴイズムの立場の徹底といってよい。こうしたわれの異状 理がある。マックス・シュティルナーの「唯一者」は、こうし 分一箇の幸福の追求という形をとる。そこに、エゴイズムの倫 また、一般に、「人間の疎外」とも呼ばれている。こうした人 こうした断絶を、ブーバーは「神の蝕」として把える。それは るという方向において考えられる、快楽主義的刹那主義的な自 を道徳的観点から考察すれば、社会にたいする義務を忘れさせ を失って、自己内閉鎖的な孤立主義におちいる。こうした現象 喪失という現象となって現われている。個人は、社会的所属感 まず、個人のレベルに関して言えば、それは社会的連帯性 0

所属感を与え、そういう仕方で、社会的秩序を安定的に維持す 家と個人とが「裸」で衝突し合うことを防ぎ、個々人には社会的 来、こうした社会集団は、国家と個人との緩衝帯に位置し、国 間的社会集団の弱体化、ないし解体化現象を伴っている。 来、そこに所属感をもち安住していた、もろもろの伝統的な中 次に、社会のレベルに関していえば、形の崩壊は、人間が従 従

帯性の喪失、ならびにカオスを導き入れている。

間の疎外態は、現代社会のあらゆる領域にわたって、社会的連

こうした人間のアトム化は、他の反面として、 伴っている。そこに集権主義、画一主義があらわれてくる。 会を解体に導き、人間をそこから疎外させ、アトム的にした。 る機能を果たしていた。しかし、形の崩壊は、 こう考察してくると、形の崩壊した現代社会では、 国家の集権化を こうした中間社 人間は否

応なく、孤立主義的アトム主義か、集団主義的画一主義かの二

元的対立に引き裂かれているといえる。個人と社会とのこうし

ではない。社会に埋没した人間は頽落態にほかならず、人間が てゆく。そこでは、社会は人間にとって、決して「安住の地 不安、退屈、絶望、嘔吐、および、一般に、虚無性へと導かれ ば、世界におけるこうした自分の「頽落」に気づいた個人は、 おける、人間のマス化と切り離しては考えられない。 に抉り出していることは、周知の事柄である。実存哲学によれ ーのいわゆる das man)の頽落性と限界状況を完膚なきまで た分裂と対立は、都市化工業化に随伴して出現した大衆社会に ところで、現代の実存哲学がマス化された人間(ハイデッガ

とする試みであり、本質的に個人主義的といってよい。 人間が社会的埋没性から脱出して、本当に自分が自分であろう 的超越の場になるのである。こう考えてくると、実存哲学は、 埋没から外に出る必要がある。そのさい、虚無は、人間の脱自

本当に自分自身になる――実存――ためには、こうした社会的

集団主義との二者択一的対立におちいることもなく、他方、実 存主義的個人主義におちいることもなく、個人と社会とをその ところで、個人と社会との関係に関して、一方、孤立主義と 33

とであり、社会において他者と関わることは、すなわち自己が 間が個に徹することは、自己が自己の外に出て他者と関わるこ 田哲学とブーバーの思想とは軌を一にしている。そこには、人 相即において把えるような立場がある。この点については、 自己のもとに返ることだ、という考え方がある。 西

# 宗団類型論の一問題

#### 林 恵

小

protestantismes latino-américains. Un modèle typologique. Sociologie des Religions No. 30, 1970 に発表した論文:Les Lalive d'Epinay がフランスの宗教社会学誌 (ラテン・アメリカのプロテスタンティズム、類型論的見本)、 本研究の目的はクリスチァン・ラリーヴ・デピネイ Christian Archives de

著者は、その人口の大部分がカトリック信徒であるラテン・

に示された彼の類型論を検討することにある。

デピネイの論文のあらすじ

どの程度の社会学的類型に纒り得るか、それをアルゼンチンと アメリカ諸国に流入した小集団乱立状態のプロテスタントが、 る特質が、移民国におけるその宗団の発展、適合、土着化の能 の段階で彼は、「母国から持ち込まれた宗団に本来刻まれてい チリの白人移民社会を主たる対象として試みようとした。最初

力を決定する」という仮説を立てる。そして諸宗団の動きを追

え、五つの宗団類型を構築した。すなわち、 象外のものとして外し、残りの四タイプに変数 variable を加 る。インガーの六型のうち、第一のと第六のは当面の研究の対 いながらインガー (M. Yinger)の六類型に従って分類を試み

Type B. Eglises d'immigrants injectées. 欧州からの白人 民のための制度的教会。

Type A. Ecclesia d'immigrants. これはもっぱら白人居留

移民のための教会で外社会への伝導姿勢をもつ制度的教会。

人種に価値をおかない反制度的宗団、地区的小集団とそれらを 移民社会に作られた制度的教会で外社会への伝導姿勢をもつも Type D. Protestantisme de sanctification. Type C. Protestantisme traditionnel. 主として北米からの 出身国の文化、

り始めらる。宗団構造的には Type D と近似。 によってもたらされた熱狂的大衆宗団。カリスマ的指導者によ 管理する宣教師団組織の二重構造をもつ。 Type E. Protestantisme sectaire. 北米から移民、

以上の五類型を記述しつつデピネイは自分の当初の仮説を妥

上記の類型論の問題点

当と結論する。

に A の性質を帯びる。従ってウェーバーの言う如く、構成されるタ イプは何の目的のために作られるか、その目的との関連で決定 いかなる類型もM・ウェーバーのいう 理想型 ideal type 宗団の類型は論理的構成 logical construction であるゆえ でもその特質をもっているが欧州には入れず、特に R. Mehlに

アピネイが大衆滲透宗団としている宗団は発生国の北米

よればフランスでは不成功である。それゆえ宗団を囲む全体社

会構造の類型に触れた記述が求められるべきである。

D・E型に入れられた諸宗団も宗団構造に従って再編成されるの、 この点においては均しくA型(Church type)に入れらるべきであり、 であった。デビネイが採用したインガーの論はインガー自身に とどのような相関々係をもつか」というアプローチに学ぶべき を学的宗団形態を必然的に求めるか、またその形態は全体社会 であった。デビネイが採用したインガーの論はインガー自身に とどのような相関々係をもつか」というアプローチに学ぶべき とどのような相関々係をもつか」というアプローチに学ぶべき であった。デビネイの類型区分の不明瞭さとなって表れてい の、デビネイの目的には必らずしも添わない。この方法論上の であった。デビネイの類型区分の不明瞭さとなって表れてい る。五類型のA・B型の全部およびC型の一部はワッハ的分類 る。前述の彼の仮説からすれば彼は宗団自体のもつ社会学的特 る。前述の彼の仮説からすれば彼は宗団自体のもっ社会学的特 る。がある、その点デビネイの類型はその目的と一致しない 面があ

B インガーにおいてもそうであるが、デビネイにおいても、社会集団としての型をもつまでに至っていないムーブメンも、社会集団としての型をもつまでに至っていないムーブメンも、社会集団としての型をもつまでに至っていないムーブメンも、社会集団としての型をもつまでに至っていないムーブメンも、社会集団としての型をもつまでに至っていないムーブメントのであるが、デビネイにおいてものであるが、デビネイにおいてものであるが、デビネイにおいてものであるが、デビネイにおいてものであるが、デビネイにおいてものであるが、デビネイにおいてものであるが、デビネイにおいてあるが、デビネイにおいてあるが、デビネイにおいてあるが、デビネイにおいてあるが、デビネイにおいてあるが、デビネイにおいてあるがある。

べきである。

## 左手の優越

安元正也

1

る。彼によれば右手の優越は社会的理想であり、さらに左右の とするものである。 るものである。聖と俗との関係様式の一局面を明らかにしよう でありながら特定の人物あるいは状況において左手が優越され は、左手の優越である。一つの文化の中で一般的には右手優越 立のメカニズムによって説明ができる。ここで私が の対応をめぐっている。右手が左手に代わっても同様に聖俗対 とする。しかし、実際の論述は、右と左の価値づけと聖と俗と 始世界観における聖俗二元論の反映として因果的に説明しよう て、右手の優越は所与の事実である。それを宗教的両極性、 と俗、浄と不浄など、価値の両極性を象徴する。エルツにとっ 手は空間的方向を指示する以上に善と悪、生と死、男と女、聖 ・エルツによってすでに『右手の優越』として問題視されてい 右と左の対立とそれに対する価値づけ方の相違は、 扱う問題 ロベール

2

活の全体に左右の対立をめぐる二元的分類カテゴリーが関わっょの場合である。起源神話、クラン間の関係、生産活動など生たとえば、アフリカ、ケニヤのメル社会の宗教的首長ムグウ

場合は右手であり、イメンティのムグウェの左手は、二重の意って、左手が聖なるものとされる。他の下位部族のムグウェの徴である。しかし、下位部族の一つイメンティのムグウェに限位置づけられる。との支配の二元性が、メル社会の制度上の特老が、左カテゴリー群の中に宗教的聖的権威を担うムグウェがている。右カテゴリー群の中に政治的世俗的権力を代表する長

礼的(聖なる)文脈での左手の優越として記述する。 はの「聖なる」文脈での右手の優越、儀きの若い男女に重要な役割を与えよとの託宣を受けるのが常できの若い男女に重要な役割を与えよとの託宣を受けるのが常できの若い男女に重要な役割を与えよとの託宣を受けるのが常できる。 リグビュは、日常的(俗なる)文脈での右手の優越、儀者の、明女には、右利きが社会的に好まれる中央タンザニアのゴーゴ族では、右利きが社会的に好まれる

reversal of values) として捉える。

味で例外である。ニーダムは 「価値の象徴的転換」 (symbolic

である。他の事例は省略する。 である。他の事例は省略する。

聖への移行の十分条件であるが、左手の優越、つまり右手から(reversal)として位置づけることができる。逆転現象は俗から現実の日常性のサカサマが演じられる、 い わ ゆ る 逆 転 現 象と云える。この意味で、社会的カテゴリー間の関係が逆転し、的価値を持った左手は儀礼的状況においてその性格を変える、びつけられた肯定的な価値が左手に与えられ、一般的には否定びつけられた肯定的な価値が左手に与えられ、一般的には否定

(→) Robert Hertz, 1960, Death and the Right Hand (trans. R & C. Needham), Cohen & West. るものと云えよう。

ムにも対応することになり、左手の優越は新しい問題を提示する。かくて、右と左の価値づけ方の相違は聖俗転換のメカニズ

左手への価値の転換は、俗から聖への移行を象徴する と云 え

- (2) Rodney Needham, 1960, The Left Hand of the Mugwe: An Analytical Note on the Structure of the Meru Symbolism, Africa, vol. 30, pp. 20~33,
- (∞) Peter Rigby, 1966, Dual Symbolic Classification among the Gogo of Central Tanzania, Africa, vol. 36, pp. 1~17,
- (4) John Middleton, 1960, Lugbara Religion, Oxford; 1968, Some Categories of Dual Classification among the Lugbara of Uganda, History of Religion, vol. 17, pp. 182~208.

上に報告した事例は、右と左の価値づけに関する限り、

一文

36

化の中での例外的現象である。単純化すれば、普通は右手に結

### "Gefühl" について シュライエルマッヘルにおける

加藤智見

であるとするが、かかる背後には Gefühl の如何なる内的変化であるとするが、かかる背後には Gefühl であるとし Der Abhängigkeitsgefühl 或は Unmittelbares Selbstbewußtsein Abhängigkeitsgefühl すな Unmittelbares Selbstbewußtsein Abhängigkeitsgefühl すな Unmittelbares Selbstbewußtsein と Selbstbewu

せ、Gefühlにも二面の意味を内包さすと思惟される。

「Universum からの隔絶(Entfernung)」(S. 295)を指摘するとでする。即ち例えば「宗教の最高目的は人間性の彼方に人上げてみる。即ち例えば「宗教の最高目的は人間性の彼方に人上げてみる。即ち例えば「宗教の最高目的は人間性の彼方に人上げてみる。即ち例えば「宗教の最高目的は人間性の彼方に人上げてみる。即ち例えば「宗教の最高目的は人間性の問題を取が生ずるかを検討してみたい。

する」(S. 220~221)とし、人間の Anschauung、Gefühl が存する。更にかかる相反する見方は Anschauung と Gefühlが存する。更にかかる相反する見方は Anschauung に移行Anschauung から進んで無限なるものの Anschauung に移行のみとする面と同時に、「人間が有限なものの Anschauung、Gefühl が存する」(S. 220~221)とし、人間の Anschauung、Gefühl がある」(S. 220~221)とし、人間の Anschauung、Gefühl が存する。

Universum に連続し得る面をも生ずる。かかる二面的な見方に実は彼の Religion に対する在り方の特色が考えられる。即ち伝統的教会的見方と、当時の新しい Universum 観、自然的人間観の双方に観点を当てる態度である。因みに一面で教会的な hoberer Realismus(S. 54) を基盤にすれば端的に Universumからの圧倒的な働きを anschauen し、「heilige Gefühle につらぬかれる」(S. 189) のみである。他面自然的人間を主体にすれば「Sinnの鋭さと広さ」(S. 162)が Universumの Anschauung と Gefühl の基になり無限なるものの Anschauung と Gefül に移行し得る。かかる二面の双方に観点を置きつつ、 Gefül に移行し得る。かかる二面の双方に観点を置きつつ、 ロックを表します。

その根底には「現存在全体(Ganzes Dasein)に随伴し Sch-を持たぬ Selbstbewußtsein は、「自己自身の Betrachtung を 媒介を持たぬ Selbstbewußtsein」(§3) であるとする。 即ち はいるものではなく」、「真に を りた。 Dasein)に随伴し Sch-

に Gott が与えられているというのもかかる究極の状況に於ての啓示を vermitteln する」(§94)と選択される。即ち Gefühlの啓示を vermitteln する」(§94)と選択される。即ち Gefühlに於ける Gott の存在の全てと Welt を通しての Gott の全てに於ける Gott の存在の全てと Welt を通しての Gott の全でに於ける Gott がある」(84)とする論理が存し、人間の自然的状態の容示を Vermittell に対しているというのもかかる究極の状況に於て

sein こそ既にそれ自体 ein Bewußtsein schlechthinniger Ab-

lechthinnige Freiheit を拒否 (verneinen) する Selbstbewußt

り立ち得、Reden の二面性が統一されると思念される。 た Schlechthinniges Abhängigkeitsgefül 内に於てのみ共に成 に於てではなく、単に心理的な Gefühl でもなく、それを越え に於てではなく、単に心理的な Gefühl でもなく、それを越え に於てではなく、単に心理的な Gefühl でもなく、それを越え 依の Gefül(Schlechthinniges Abhängigkeitsgefühl)以外にみ vermitteln されることが前提される。そこにひたむきな帰自然的状態を越え観点を Gott に転換させキリストによっての

の可能性は無く、 それはむしろ Reden に於て無神論的教養人さてかかる内的変化からすればそこには端的に Anschauung

醒させられ、転質させられる層位の深みに於てとらえられるを越え自己を無みし、只ひたむきな帰依に依り他者に依って覚た随伴的なものと思惟されるが、Glaubeではその如き Gefüllは一面で sinnlich な且つ Anschauungを索める過程に必要なものであったと思惟される。逆にこの点を

把握とレヴィ・ストロースの問題ベルクソンにおけるトーテミスムの

Gelühl に変化しているのではないかと考えられる。

高橋渉

 のいう自然的な Universum、人間に観点を当てつつ Religion

である。

る流れをを形成することになる。 立そのものを否定的に扱おうとする方向との、大まかに二分すつきさえをも疑問とするような、いわば totémisme 現象の存

H. Bergson における totémisme の把握がその宗教論に対しては極めて消極的であることもこのような流れに即してみるときに了解され得ることになろうが、その宗教論『道徳と宗教のきに了解され得ることになろうが、その宗教論『道徳と宗教の言葉に依れば単に<parenthèse >でしかない。即ち、彼はこの著において totémisme を、但し zoolâtrie にいわば準ずるものとしておさえ、しかもら、但し zoolâtrie にいわば準ずるものとしておさえ、しかもら、但し zoolâtrie にいわば準ずるものとしておさえ、しかもら、但し zoolâtrie にいわば準ずるものとしておさえ、しかもら、但し zoolâtrie にいわば準ずるものとしておさえ、しかもら、但し zoolâtrie にいわば準ずるものとしておさえ、しかもら、但し zoolâtrie にいわば準ずるものとしておさえ、しかもち、但し zoolâtrie にいわば準ずるものとしておさえ、しかもら、但し zoolâtrie にいわば準ずるものとしておさえ、しかもら、但し zoolâtrie にいわば準ずるものとしておさえ、しかもら、他を表示して彼の生の哲学に連接する体をなさしめるのいう根拠を指示して彼の生の哲学に連接する体をなさしめるのいう根拠を指示して彼の生の哲学に連接する体をなさしめるのいう根拠を指示して彼の生の哲学に連接する体をなさしめるのいう根拠を指示して彼の生の方が、その宗教論に対している。

weiser や R. H. Lowie、F. Boas 等を辿ることによってその概して、それ自体の実体を認めない立場をとる。totémisme と称して、それ自体の実体を認めない立場をとる。totémisme と称して、それ自体の実体を認めない立場をとる。totémisme と称明人と区別しようとする人類学者の精神作用の産物であろうと明人と区別しようとする人類学者の精神作用の産物であろうと明人と区別しようという。

の第二の要処が除外され、しかもそれが Bergson においては りの統一的な知的世界を開示する表象の世界となるのである。 に見える未開社会の神話等も、Lévi-Strauss によればそれな は一見 prélogique な loi de participation を成り立たせるか づいて Bergson の仮説を肯定する。L. Lévy-Bruhl において のようにして totem を一種の code と解する彼の立場にもと て、<知的>現象として捉えるのである。 Lévi-Strauss はこ 関係に写して表現された、いわば未開社会の思考法であるとし 従来 totémismeと呼ばれてきたものは自然界のありさまを社会 <食用に適するから>ではなく<思考に適するから>であり、 而して Lévi-Strauss に依れば、動植物を totem とするのは の所説にその本質的把握があるとして賛意を表するのである。 類学系統の A. R. Radcliffe-Brown や E. E. Evans-Prichard 等 学の成果、知識、方法が消去せられていると否み、ただ社会人 要だったのかと断じ、B. Malinowski については、もはや民族 に対してはその結論を出すべくしてあれほどの観察、調査が必 すすめて totémisme の存在の多様性を導びいた A. P. Elkin 念の崩解の歴史が形成されることになるという。詳細な調査を しかしながら如上の Bergson への賛意は先に見た Bergson

これらの事情は、より一般的には、地域的、時間的に限定され教論を展開した E. Durkheim 等については今はふれ得ないが、る。Levi-Strauss の論理の構成や、totémisme に依拠して宗権拠。としての意味をもつ所からすれば、両者は totémismeの第二の要処が終夕され しかもそれか Deigson にまいてにの第二の要処が終夕され しかもそれか Deigson にまいてにの第二の要処が終夕され しかもそれか Deigson にまいてにの第二の要処が終夕され しかもそれか Deigson にないてにの第二の事処が終夕され しかもそれか Deigson にないてに

た調査結果を普遍的に扱おうとすることの困難さ、等を典型的た調査結果を普遍的に扱おうとすることの困難さ、等を典型的であろう。

## トインビーの宗教観について

吉沢五郎

いてであり、また文明教済の可能性についてである。「文明はいてであり、また文明教済の可能性についてある。「文明はろう。事実トインビーの主著である『歴史の研究』執筆の動機ろう。事実トインビーの主著である『歴史の研究』執筆の動機についても、まず人間の世界にはたらく神の創造活動を明らかにするととをあげており、またその第十二巻(再考察、Recon-にするととをあげており、またその第十二巻(再考察、Recon-にするととをあげており、またその第十二巻(再考察、Recon-にするととをあげており、またその第十二巻(再考察、Recon-にするととをあげており、また文明教済の可能性についてである。「文明はいてであり、また文明教済の可能性についてである。「文明はいてであり、また文明教済の可能性についてである。「文明はいてであり、また文明教済の可能性についてである。「文明はいてである。」「文明はいてであり、また文明教済の可能性についてである。「文明はいてであり、また文明教済の可能性についてである。「文明はいていていていると、「文明はいている」といいでは、文明の言葉を表している。「文明はいてである。」「文明は、「文明の世界では、文明の目標についている。」「文明は、「文明ないのでは、文明の目標についてである。「文明はいている」といいている。「文明は、「文明の言葉を表している。」「文明ないないでは、文明の言葉を表している。」「文明は、文明の言葉を表している。」「文明は、「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明は、文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表しいる。」「文明の言葉を表しいる。」「文明の言葉を表しいる。」「文明の言葉を表しいる。」「文明の言葉を表しいる。」「文明の言葉を表しいる。」「文明の言葉を表している。」「文明の言葉を表しいる。」(文明の言葉を表しいる。」(文明の言葉を表しいる。」(文明の言葉を表しいる。」(文明の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。「文明の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言葉を表しいる。」の言

よう。

ている。彼の歴史研究をすすめる上での重要な精神的モティーフをなしそれ自身の力だけで、自らを救うことができるか」との問は、

定によって、学問的水準では一時的承認を得ているものといえたいうでということになるが、そのような文明の宗教に対する破壊的役ということになるが、そのような文明の宗教に対する破壊的役ということになるが、そのような文明の宗教に対する破壊的役ということになるが、そのような文明の宗教に対する破壊的役ということになるが、そのような文明の宗教に対する破壊的役ということになるが、そのような文明の宗教に対する破壊的役ということになるが、そのような文明の宗教に対する破壊的役ということになるが、そのような文明の宗教の勝利。であったギリシア・ローマ文明の衰退は、野蛮と宗教の勝利。であったギリシア・ローマ文明の衰退は、野蛮と宗教の勝利。であっただかっているが、この辺の事情については、すでによって、学問的水準では一時的承認を得ているものといえ、後能と役割をめぐって、文明の比較研究というグローバルな視機能と役割をからって、文明の比較研究というグローバルな視機能と役割をからって、文明の比較研究というグローバルな視機能と役割をから、そのというでは、文明とに対するに対するが、この辺の事情については、すでによって、文明の比較研究というグローバルな視機能と役割を必要をする。

としての教会」Churches as Chrysalises と呼んでいる。このる宗教の役割を、トインビーは生物の繁殖過程になぞらえ「蛹明の交替劇に立ちあい、その空位期にあって両者の橋渡しをすつ文明推進の原動力であるとする見解をとりあげる。新旧両文トインビーは次に、宗教は文明誕生の決定的要因であり、か

三の視点を包摂することが必要であろう。基本的なポイトをあ

となく、正しく理解するためには、

「文明論」についての二、

と宗教に関するこのような考察を、一方的な論難におちいるこ

ずれにしても、宗教偏重に傾くとされるトインピーの文明

も、ほぼ妥当性をもつものといえる。宗教の役割をより説得的に実証している。第二の見解の一般化宗教の役割をより説得的に実証している。第二の見解の一般化をふまえ、原始社会からその後の文明の形成とあゆみにおける見解に関しては、ドーソンにおいても人類学上の広範囲な成果

とれまでみた見解は、宗教およびその具体的表現である教会 これまでみた見解は、宗教およびその具体的表現である。 をれまでみた見解は、宗教の役割は従属的なものとしての仮定ではこが主役であり、宗教の役割は従属的なものとしての仮定ではこが主役であり、宗教の役割は従属的なものとしての仮定ではこが主役である。 とれまでみた見解は、宗教およびその具体的表現である教会とれまでみた見解は、宗教およびその具体的表現である教会

ある。

であるとみるガイルやパーンズの批判がなりた であるとみるガイルやパーンズの批判がなりた 種の神義論。であるとみるガイルやパーンズの批判がなりた 種の神義論。であるとみるガイルやパーンズの批判を大別すれ を語るところからみられる。またここに 大インビー批判の多くがあつまる。トインビー批判を大別すれ であるとみるガイルやパーンズの批判がなりた 種の神義論。であるとみるガイルやパーンズの批判がなりた であるとみるガイルやパーンズの批判がなりた を語るところからみられる。またここに を記していてのドーソンでの批判がなりた。こ

は、宗教の世俗化と世俗の宗教化のサイクルが読みとれるので用することである。文明論的視野からみれば、文明の 律動 に関する理論を、トインビーの考察の基礎におきその展開に援より根本的には、ソローキンやバグビーにみられる文明の変動より根本的には、ソローキンやバグビーにみられる文明の変動より根本的には、ソローキンやバグビーにみられる文明の変動は関するとである。また学技術を中心としてあみだされる近代史学の歴史認識に対し、学技術を中心としてあみだされる近代史学の歴史認識に対し、科げれば、まず文明論の成立は、宗教的な歴史観を世俗化し、科げれば、まず文明論の成立は、宗教的な歴史観を世俗化し、科

罪と悪についてラインホールド・ニーバーにおける

今年六月に亡くなったR・ニーバー博士は、その『知的自敍

田 辺 正 英

えながらも、必ずしも「神と人間の質的断絶」の基本的立場を内実は律法に化している」。「神の恵みがない」などの批判に答われる」と述べたことに似ている。バルトも「バルトの福音の神の律法・怒り、咎め・審きの使信よりも身に迫ったものに思重く考えられるようになり、神の恵みの使信(Botschaft)が、重く考えられるようになり、神の恵みの使信(Botschaft)が、

否定した訳ではなかったのである。

確かである。

ないが、しかし基本的には、人間の断片的な生は、その完成の努力そのものが、罪に落ちこむ契機をもっていることを放への努力そのものが、罪に落ちこむ契機をもっていること全体計画を人間自身の中にもつことはできないのであり、その全体計画を人間自身の中にもつことはできないのであり、その完成への努力をある。その意味で、人間の断片的な生は、その完成のないが、しかし基本的には、人間の断片的な生は、その完成のないが、しかし基本的には、人間の断片的な生は、とっきり限定して、宗教的な罪と道徳的な悪とに峻別して用いては、はっきり限定し

が、ある意味では永遠の秩序と一致するものと看做したり、人

それゆえに神秘主義のように、常に人間の意識の究極の深み

信仰の立場を固執する。なれて、神の手に委ねることを希望する意味で、キリスト教的なれて、神の手に委ねることを希望する意味で、キリスト教的ととを承認するのである。従って最後的には「思い煩い」をは改革も、完成の人間的営為は、罪の限界内におけるものである

要があるとニーバーは考える。

それゆえ、いかなる現実の歴史と思想の上に現れたこの世の

疎外を生み出す社会的矛盾のせいにされているが、どれ一つとか、あるいは自然の調和を乱した為政者のせいか、人間の自己ても、近代人にとっては、人間の悪は、宗教の腐敗させる影響神であり、あるときには、これら二つは一つである。何れにしニーバーによれば、自然と理性とは、近代人にとって二つのニーバーによれば、自然と理性とは、近代人にとって二つの

ならないものをもっているとニーバーは捉えるのである。のたとしても、キリスト教的人間観によって克服されなければいうルターの説にニーバーは同意し、いわゆる近代人の安易ないうルターの説にニーバーは同意し、いわゆる近代人の安易ないうルターの説にニーバーは同意し、いわゆる近代人の安易ないのではないとニーバーは みる(『人に起りえたかを説明するものではないとニーバーは みる(『人に起りえたかを説明するものではないとニーバーは みる(『人に起りえたかを説明するものではないとニーバーは みる(『人に起りえたかを説明するものではないとニーバーは捉えるのである。

それ自体を悪の源泉とみなしているのでない点も強調される必逆に他ならない。しかしキリスト教的人間観は、人間の有限性は、人間が自己が被造物であること、および、神に依存していば神を知ることができると信じることはできない。従って罪とば神を知ることができると信じることはできない。従って罪と間が人間自身の存在の神秘の中に充分に深く浸透してゆくなら間が人間自身の存在の神秘の中に充分に深く浸透してゆくなら

いて生きるものでなければならないとニーバーはみる。それゆは、有限にして、最後的には、その完成を神に委ねる希望にお不安は罪と区別されねばならないという。人間が罪において在不安は罪と区別されねばならないという。人間が罪において在不安は罪と区別されなければならないという。人間が罪において在しかもニーバーは不安は罪ではなく、不安は罪の先行条件でしかもニーバーは不安は罪ではなく、不安は罪の先行条件で

のである。その意味で、個人のみならず集団的エゴイズムが社 あるから、すべては無意味であるという立場はとれないとする おける成果として認めるべきであるし、その限り、すべて罪で えに社会の改革や進歩は、そうした人間の営為の相対的次元に

> 成道徳的勤勉さでもなく、精密さを誇りとする理性 的 自身のいおうとする誠実とは何であるか。それは右のような既

(正しさ) でもない。それは「神は死んだ」と宣言するニーチ

会の中で強く現れるのを批判する立場も、キリスト教的人間観

相対的次元における罪と悪を同一視することは認められないと より出てくるものとみる。 従ってまたバルトの神学のように、絶対的次元における罪と

> そとでニーチェはいう、「あくまで大地に忠実であれ」。 るものであり、超人をして大地の意味たらしめるものである。

すでに述べたように、誠実さはたんに知(Wissen)のそれで

している。かかる意味での誠実さは人を善悪の彼岸へと拉しさ スパースは「ニーチェは誠実を信奉することを告白する」と評 ェがいまや唯一の拠点とするごとき意味での誠実さである。ヤ

# ニーチェにおける「誠実」について

峰 旭 雄

とととろみたい。 態度に多く負っていることを言明している。ここではそのよう そしてヤスパースはその哲学にかんしてニーチェの「誠実」な な関連においてニーチェにおける「誠実」について若干考察を 「ますます意義の増大する二人の哲学者」として挙げている。 スパースは『理性と実存』でニーチェとキルケゴールとを

を「アリのうどめきのような勤勉」としている。ではニーチェ キリスト教的な勤勉さはニーチェの採るところではなく、これ Redlichkeit, wahrhaftig, echt, treu などが挙げられるが、 ニーチェにおいて「誠実」ならびにそれに類する表現として ある。この段階にいたれば、知恵(認識)もまた一種の浄化作 ものであり、そのととによってかえって創造的でありうるので 獲得するシシの段階をへて、大いなる肯定、新しい創造の営み る。ニーチェは精神の三段階の変化について語っているが、生 で昇ってこさせることにほかならない。知恵の営みは生の中へ の「子供」の段階を考えている。「子供」の段階は無邪気その 切って入り、したたる血によって獲得されるごとき もの で あ ぶ。そして「わたしの知恵を学び取れ」と教える。 その 知 恵 たちよ、知者たちよ、きみたちは超人が好んでその裸身に浴び 粋認識」の徒を偽善者と呼ぶ。しかし、ソクラテスにも似て、 はない。ニーチェは「知は窒息させる」といい、いわゆる「純 の重みに耐えるラクダの段階から、新しい創造のための自由を る灼熱せる知恵の陽光から逃避するであろう」とニーチェは呼 ニーチェには知から知恵(Weisheit)への転換がある。「賢者 (認識) とは、一切の深みをしてツァラトゥストラの高みにま

る。 用をおとないうる。ニーチェは認識の聖者について誇り、「き れる。高められた者にとって、魂は悦ばしくなる」といってい みら認識者たちよ、認識する者にとって、一切の衝動は聖化さ

それが知にもとづく学(Wissenschaft)と対照をなすことを認 格をもつのではなく、かえって情熱的でさえある。ニーチェは 「認識の情熱」(Leidenschaft der Erkenntnis) について語り、 このような知恵 (認識)はいわゆる客観的・普遍妥当的な性

めている。

ほかならない。 ジカルな態度(ラジカル・ニヒリズム)は誠実さのあらわれに でいって「わたしは根底まで徹するのだ」というニーチェのラ の人を除いては、なかなか出来ることではない」。そして一言 に、精密に、手きびしく考えることは……ツァラトゥストラそ 誠実さはまた「精神の良心的なもの」としても語ら れて い 「精神の事柄においては、だれにせよ、わたし以上に厳密

ラトゥストラを評している。ヤスパースは、キルケゴールの立 でありながら、あなたの思っている以上に敬虔なのだ」とツァ なのである。ニーチェはみずから「あなたは、こんなに不信仰 えって生の重みに耐えうるのであり、それというのも「あなた うヤスパースの言葉を引用したが、「神が死んだ」今、人はか の内なるある神」がそのようなことを可能ならしめているから さきに、「ニーチェは誠実を信奉することを告白する」とい

場を究極的には信仰の無信仰とよび、ニーチェの右のごとき立

る肯定のうちに生きることになるのである。 越えて、「誠実」のゆえに能動的ニヒリズムとよばれる大いな のゆえにラジカル・ニヒリズムの立場にいたり、 場を究極的には無信仰の信仰と称している。ニーチェは「誠実」 しかしそれを

スピノザの神(二)

彼の聖書解釈を巡って――

玉

実

スピノザの 著作

考慮に入れて彼の聖書解釈の中心点を探求してみよう。 の神学が一体何を意味し、またなぜ区別されたのかその理由も 彼はかような 認識基準から 彼本来の 哲学と、 彼の目指す神学 本質は自然理性の範囲にのみ限定されないであろうか。然るに らすると、たとえ聖書そのものの意義を認めるにしても、その **~90)。** ここに彼の聖書解釈の特質が感ぜられ、かかる立場か 間に本質的矛盾は存在しないと彼は確信している (prae, p.89 ち自然認識によれば、本来次元の異なる聖書そのもの も 実 批判、及びそれの存在意義について述べてみたい。 (ではない) を原理的に区別したが (cap. 15, p. 254~5)、 こ Vioten et J.P.N.Land tomus secundus) より私は彼の聖書の 本書の序文で語る彼の論理方法によると、彼固有の哲学、即 合理的解釈が可能であり、聖書の啓示概念と理性概念との Tractatus Theologico-Politicus ても、

かような倫理性を基準として聖書解釈をなしたものと思

ピノザの神学は哲学と区別された所以があり、

学の一部分となり、 神 学の意 義は消 滅してしまう。

即ち啓示そのものが単なる理性では解決不可能な所に、

象概念こそ予言者を通じて民衆の心に直接感動を与え、彼らの象概念こそ予言者を通じて民衆の心に直接感動を与え、彼らの者共に表象の概念(imaginatio)として規定したが、それらの者共に表象の概念(imaginatio)として規定したが、それらので関して述べてみたい。スピノザの立場からみればこれら両要なものから私は「予言」(prophetia)と「律法」(lex)の二要なものから私は「予言」(prophetia)と「律法」(lex)の二要なものから私は「予言」(prophetia)と「律法」(lex)の二要なものから私は「予言」(prophetia)と「律法」(lex)の二要なものが、その主を概念こそ予言者を通じて民衆の心に直接感動を与え、彼らの象徴の本質が表現している。

実存に多大の影響を及ぼしたことになる。

alis)を目標としていたが、問題は彼が聖書の啓示概念に対しれような宗教的本質として「予言」は理性認識、就中数学的かような宗教的本質として「予言」は理性認識、就中数学的がような宗教的本質として、行き、の知性の人間の受動状態の克ととができよう。なぜならば彼の哲学では人間の受動状態の充ととができよう。なぜならば彼の哲学では人間の受動状態の充ととができよう。なぜならば彼の哲学では人間の受動状態の充ととができよう。なぜならば彼の哲学では人間の受動状態の充ととができよう。なぜならば彼の哲学では人間の受動状態の充まができよう。なぜならば彼の哲学では人間の受動状態の充まができよう。なぜならば彼の哲学では人間の受動状態の充まができよう。なぜならば彼の哲学では人間の受動状態の充まができよう。なぜならば彼の哲学では人間の受動状態の充まができよう。なぜならば彼の哲学では人間の受動状態の充まができよう。なぜならば彼の知性愛(amor Dei intellectu-Bis)を目標としていたが、問題は彼が聖書の啓示概念に対していたが、問題は彼が聖書の啓示概念に対しれる。

うに語っている。 うに語っている。 うに語っている。 うに語っている。 うに語っている。 うに語っている。 うに語っている。 かくしてスピノザが目指す聖書の本質は予言の概念よりも、 かくしてスピノザが目指す聖書の本質は予言の概念よりも、 われる。

cultu Justitiae, et Charitate erga proximum adorare, (cap. 14, p. 247)

この叙述の中に彼の聖書解釈の要旨が記述されていると思う。聖書の端的に意味する所は人間が神への服従の念(obedientia)と隣人への福祉愛(charitas erga proximum)の二dientia)と隣人への福祉愛(charitas erga proximum)の二のに帰せられ、それ以外のものは副次的概念でしかない。

amat, cuique omnes, ut salvi sint, obedire tenetur, eumque

nempe, dari Ens supremum, quod Justitiam et Charitatem

彼の倫理的神学

神学の対

の措定は近世的性格を帯びたものといえよう。

## D・ヒュームの宗教思想(二)

――彼の哲学との対比において――

酒井サヤカ

concerning Human Understanding, X. I.) と言う。 に ヒュームは、宗教における「奇跡」が、彼の言う reason に とっては 信服せられないとして、"Our most holy religion is founded on Faith, not on reason; …" (An Enquiry concerning Human Understanding, X. II.) と言う。

そこから、「われらが至聖の宗教は faith に立脚している」と

彼の言う reason である。 とのような知識ないし信念 belief をもたらすところのものが、体系は、くりかえされる経験によってもたらされるのであり、体系は、くりかえされる経験によってもたらされるのであり、

Religion, 1779.)」にあらわれる彼の信仰論とを対比させて、たは何か、という点を解明するために、reasonの線からする自とは何か、という点を解明するために、reasonの線からする自然理解に関する彼の哲学と、彼の主たる宗教的著作であるところの「自然宗教に関する対話 (Dialogues concerning Natural さて、このかぎりにおいてヒュームは、宗教、特にキリストさて、このかぎりにおいてヒュームは、宗教、特にキリスト

相互に「神秘主義者 mystic」、「神人同形同性論者 anthro-

検討を加えたい。

態度は、要するに同一の基盤に立脚しているのである。 態度は、要するに同一の基盤に立脚しているのである。 態度は、要するに同一の基盤に立脚しているのである。 を信ぜよという、神秘主義的、教条主義的 態度と、不可知論と信ぜよという、神秘主義的、教条主義的 態度と、不可知論と信ぜよという、神秘主義的、教条主義的 態度と、不可知論と信ぜよという、神秘主義的、教条主義的 態度と、不可知論と信ぜよという、神秘主義的、教条主義的 態度と、不可知論と信ぜよという、神秘主義的、教条主義的 態度と、不可知論と信ぜよという、神秘主義的、教条主義的 態度と、不可知論を受け、要するに同一の基盤に立脚しているのである。

いう先のヒュームの言葉が、了承されるであろうが、このこという先のヒュームが、教義と教会とに無条件服従を表明したと考えからヒュームが、教義と教会とに無条件服従を表明したと考えているのである。すなわち、慎重にも、彼の死後の出版にているのである。

ここで、彼の知性論を考慮するに、彼が"…all our distinct existences, and…the mind never perceptions are distinct existences, and…the mind never perceives any real connexion among distinct existences."

(A Treatise of Human Nature, Appendix. イタリック筆者) と言うとき、すでに彼の知性論自体が、いわば reality に関して、human reason の失格を宣言していたのである。

教ないし神に関しての、「信か疑か」の二者択一であろう。とhuman reason のかかるありかたからの、当然の帰結は、宗

言いうるであろう。

であが、「対話」には、さらに第三の人物、"anthropomorphist"が登場しているのである。彼は、human reason 以外に、宗教が登場しているのである。彼は、human reason 以外に、宗教の二者を圧倒している懐疑論者さえも、"…the cause or causes of order in the universe probably bear some remote analogy to human in telligence" (Dialogues. M.) というととを、条件付きながら、認めるに至るのである。

ここから、神に関する「信―疑」の対立においては、「疑」

にそって、神を考えてゆこうとせざるをえなかったのだ、ともらざる「信」を、human reason によって、なんとか獲得しよらざる「信」を、human reason によって、なんとか獲得しよらざる「信」を、human reason によって、なんとか獲得しよるということもできよう。また、彼が、「対話」において、るということもできよう。また、彼が、「対話」において、るということができず、human reason によって、なんとか獲得しよいであることができず、human reason によって、なんとか獲得しよいであることができず、か会的信を拒否しながら一面的な無神論者の影響下にあって、教会的信を担否しながら、さらにそれに止まらず、教義的独断的信なの方をとりながら、さらにそれに止まらず、教義的独断的信なの方をとりながら、さらにそれに止まらず、教義的独断的信なの方をとりながら、さらにそれて止まらず、教養的独断的信なの方をとりながら、さらにそれに止まらず、教養的独断的信なの方をとりながら、さらにそれに出まらず、教養的独断的信なの方をとりなができず、human reason によって、対している。

### について ヤスパースに於ける Zwischensein

神の在り方を廻って一

加藤嘉

夫

定されてあるか、によるであろう。スパースに見るのであるが、かかる所以は人間存在が如何に規スパースに見るのであるが、かかる所以は人間存在が如何に規に存在するのである。仮りに前者をハイデッガーに、後者をヤず神が問題になりながら、その神の在り方が変化する人も現実ず神が問題になりながら、その神の在り方が変化する人も現実

の対象である。而してこの無縁の無はキリスト教がそのバックの対象である。而してこの無縁の無はキリスト教がそのバックの対象である。而してこの無縁の無が不安とは、当初からこのような規定に終止しているのであって、限定及び制約を受けた個さに不安に陥いるのは、蓋しヨーロッパに於いては表面化されない。然合、神は少くともその論理展開に於いては表面化されない。然合、神は少くともその論理展開に於いては表面化されない。然合、神は少くともその論理展開に於いては表面化されない。然合、神は少くともその論理展開に於いては表面化されない。然合、神は少くともその論理展開に於いては表面化されない。然合、神は少くともその論理展開に於いては入間存在が直ちに不安に陥いるのは、蓋しヨーロッパに於いては、出初からこのような場合、人間存在は、ただの人(das man)という無差別である場合、人間存在は、ただの人(das man)という無差別の対象である。而してこの無縁の無はキリスト教がそのバックの対象である。而してこの無縁の無いの対象である。に世界内存在という漠然とした規定だけいれてデッガーの対象である。而してこの無縁の無はキリスト教がそのバックの対象である。而してこの無縁の無はよりに、

他方、関わりから出発するところでは、人間存在は他者とのに厳存して生じたものなのである。従って関わりという。ともあれ、関わりを無視するところからハイデッガーはと存在者、この「と」に一切の説明がないのはハイデッガーにと存在者、この「と」に一切の説明がないのはハイデッガーにとなって当然であろう。ともあれ、関わりを無視するところでは、かかる事情を考慮して初めて、彼の無の出典が知られるのである。無縁の無と慮して初めて、彼の無の出典が知られるのである。無縁の無と慮して初めて、彼の無の出典が知られるのである。従って関わりというものに厳存して生じたものなのである。従って関わりというものに厳存して生じたものなのである。従って関わりというものに厳存して生じたものなのである。従って関わりというものに

それ故に人間イエスへの傾斜が生ずるのである。だからストレスwischensein(へだたり、抵抗)が見られるのであり、同時になのか、ということである。この「と」が、あまりに 人間 的であると感ずるところにヤスパースである。端的に云うならこの関わりである。これがヤスパースである。端的に云うならこの関わりである。これがヤスパースである。端的に云うならこの関わりであると感ずるところにヤスパースである。端的に云うならこの関場合がある。これがヤスパースである。端的に云うならこの関場合がある。これがヤスパースである。端的に云うならこの関場合がある。これがヤスパースである。端的に云うならこの関場合がある。これがヤスパースである。端的に云うならこの関場合がある。これがヤスパースである。端的に云うならこの関場合がある。これがヤスパースである。端的に云うならこの関場合がある。これがマスパースである。端的に云うならこの関

Offenbarung. S. 119)。かくしてヤスパースは Offenbarung のいたして、実存と現存在…の「と」は常につきまとう。時に実存いスト、実存と現存在…の「と」は常につきまとう。時に実存が。かくして「と」は関わり一般となっており、そとに実存の対象限定がない。実存はそこでは課題っており、そとに実存の対象限定がない。実存はそこでは課題っており、そとに実存の対象限定がない。とおさい、ということは現存在となる。その根拠に対しては沈黙しかない、と云うのではあるのではある。その根拠に対しては沈黙しかない、と云うのではあるのではあるのではかない。と云うのではあるのではあるのではかない。と云うのではあるのではあるのではかない。と云うのではあるのではあるのでは対しては沈黙しかない、と云うのではあるのではある。

## 日本人の宗教意識の本質

仁戸田

見地 Angesicht に立つ者であろう。

関わりを持っており、かつまたその両者の包括者が考えられる

日本人の宗教意識については既に現象学的研究が行われ、主日本人の宗教意識についての種の研究は将来性に富むもで、その対象となる宗教も主として近世以降現代に重点がおかれている。しかし、このような研究は必然的に日本以外の宗教についての意識調査に関する外国のデータとの比較研究を無視についての意識調査に関する外国のデータとの比較研究を無視についての意識語でいる。としてアンケートによる調査研究による結果が示されている。としてアンケートによる調査研究による結果が示されている。としてアンケートによる調査研究による結果が示されている。

的にはむしろ形而上学的な解釈学の立場によるものである。強ところが私の研究はかかる調査を伴うものでもあるが、本質

ートに三位一体論と考えてはならないだろう。

ともあれ彼はとの「と」に対して philosophisch であろうと

ある。

って、 ഗ 史的に展開した現実を対象とする以外にかかる研究の対象がな 的方法で研究する場合ですら、 というものは発生しなかった筈である。 であろう。その意味において実証的な現象学的研究から見れば ない。従って実証的で客観的なキメテとなるものは恐らくない  $\sigma$ 国の諸宗教の在り方を念頭におくことも必要である。 可能である。就中、一神教的宗教を主たる存在としている諸外 性を問題にするのでなければ、本研究の核心に触れることは不 同時に日本以外の諸宗教の在り方と関連を持つという意味であ れ異った諸宗教が共存して来ているという歴 史事 前提的課題とするものである。即ちそれは日本においてそれぞ の観念性を前提とせざるを得ない現実にあるのではないか。 )研究はそれをアンケートその他の実証的調査によるものでは )研究を具体化するに際して私自身の発想による一つの情況を 意味において、釈迦なりキリストなりの最も個性的で少くと 種の観念論であって科学性に乏しいといわれるか もし れな のそ当初においては客観性を持っていなかった教祖乃至宗祖 しかし、かかる観念性をすべて無視するならば、凡そ宗教 その可能性の諸条件の基礎を問題にするのである。 的研究はこのことを強くは意識していないだけのことで かかる比較論的関連に立って日本における諸宗教の共存 かかる観念性によって発生し歴 科学的合理主義を実証 実を取りあ しかし私 それは た

宗教

と誤解を避けたいと思う微意によるものである。 たものではない。 ただ形而上学的解釈学を試みる場合の 曲

.ていえば宗教哲学的な研究といえるかもしれない。

そしてと

学界において研究を発表して来たものであるが、近き将来日本 内外の学者に容易に理解されないようである。この問題につい ある方はそれについてご理解とご批判を賜わりたいと思うので において単行本として出版する予定である。詳細は若し関心の ては私は既に屢々国際学界の会議において或いはヨ 神教も共存し得るものであると考えられるが、この仮説は国の ると考えるのが私の仮説である。 の根拠は日本人の宗教意識が常に自然を場としているからであ の理解は得られまい。日本に昔から諸宗教が共存し得る可 かということにもなるが、これは更に詳細に論じなければ一般 の宗教が自然というものに対して如何なる見解と在り方を持つ 自然以外のものとの関連もなく対立もない。端的にいえば一つ に反して古代ギリシャの諸宗教は自然のみを場とするがために 概念は超自然に対してのものであり、またヘーゲルのいう自然 することはできない。例えばヘブライ系の宗教における自 こで自然といってもその内容は種々多様であって、 のを中心として右の課題を解釈しようと試みるものである。 仮りに一つの問題点を取りあげたいと思う。即ち自然というも そこで更に上述の立場に立脚して研究を進める場合、 (Naturreligion) は啓示宗教に対しての自然である。 従って自然に於て一神教も多 簡単に 1 u 今回 ッ パ

ある。

### 「知」の意味に関して

# ---H. Rosemont Jr. 教授の鈴木大拙批判-

伊藤正穏

Henry Rosemont Jr. 教授は、「The meaning is the use: Henry Rosemont Jr. 教授は、「The meaning is the use: Kōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters」とKōan and mondō as linguistic tools of the Zen masters and mondō as linguistic tools of the Zen masters and mondō as linguistic tools of the Zen masters and mondō as linguistic tools of the Zen masters and mondō as linguistic tools of the Zen masters and mondō as linguistic tools of the Zen masters and mondō as linguistic tools of the Zen masters and m

る考えと全く矛盾するものである、としている。すなわち、鈴っちてと全く矛盾するものである、としている。すなわち、鈴っしてこのような知性に対する者え方は、鈴木氏の禅匠に対する考えと全く矛盾するものであり、「禅の最悪の敵」であるが」であるばかりでなく、積極的にその目的に向って前進する対」であるばかりでなく、積極的にその目的に向って前進する対」であるばかりでなく、積極的にその目的に向って前進する対」であるばかりでなく、積極的にその目的に向って前進する対している。また鈴木氏は、い「迷路」におとし入れてしまうからである。とれわれた一層深いる。なぜなら、その理論化というものは有授は概略次の如く示している。ずなわち、鈴ったは、放棄されば、一般である、としている。すなわち、鈴ったのは、一般である、としている。すなわち、鈴っており、放棄されば、一般である。

木氏は禅匠の非知性的愚行が単なる気まぐれから行われるもの本氏は禅匠の非知性的愚行が単なる気まぐれから行われるものでなく、確固たる真理にもとづいているものである。というのは、彼は禅匠たちは愚行をおかしている。一方では神匠の合理的な本質を認めていることは、ながらも、他方では禅匠の合理的な本質を認めていることは、ながらも、他方では禅匠の合理的な本質を認めていることは、ながらも、他方では禅匠の合理的な本質を認めていることは、ながらも、他方では禅匠の言明からは、彼〔鈴木氏〕はジレンマの鈴者の角〔非合理的でない〕に基づいているととはあきらかである。というのは、彼は禅匠たちは愚行をおかしている。というのは、彼は禅匠たちは愚行をおかしているのである。というのは、彼は禅匠たちは愚行をおかしているの選択は困難さを解決するというよりは、むしろ無視しての選択は困難さを解決するというよりは、むしろ無視しての選択は困難さを解決するといる気まぐれから行われるもの本氏は禅匠の非知性的愚行が単なる気まぐれから行われるもの本氏は禅匠の非知性的愚行が単なる気まぐれからである。

あろう。

まって認められているいかなる目的をも導き出しえないでとが真実ならば、禅匠の高度な合理的行動は禅仏教徒にことが真実ならば、禅匠の高度な合理的行動は禅仏教徒にざみのおい茂った迷路以外のどこにも導きえない」という第一の角において、もし知性は「限りなくもつれ合うあ

いる。

他の角において、禅匠の高度な合理的行動を「正しいと」はい。

(304)

ば、Rosemont Jr. 教授が矛盾しているとする鈴木大拙氏の見

以上のことを整理して見ると、

ならば、禅匠たちの高度な合理性をもった行為は不 可 能 で あ 第一に、もし知性が悟りを開くのに有害なものであるとする

るということは成立しない。 った行為が正しいとするならば、知性は悟を開くのに有害であ 第二に、それとは反対に、もし禅匠たちの高度な合理性をも

なるほど、Rosemont Jr. 教授が示す如く、「知」(乃至知性)

か。 を一義的、常識的にのみ理解する場合には、彼の議論は正しい る。しかし、両者における「知」は同じ意味のもので あろう であるならば、鈴木氏の見解はあきらかに矛盾したもので あ がもっている高度な合理性の背後にある「知」とが同一のもの であろう。すなわち、鈴木氏が、排除した「知性」と真の禅匠 鈴木氏によれば、 知乃至知性には、日常的な分別智と悟りの

識・認識・論理」などが可能となる根本的なものでもある。 を基調としたものである。すなわち、彼らは分別智ではなく無 かもその根源的な無分別智により成り立っていること を知れ 分別智に基づいている。しかもこの無分別智は、分別的、「知 のはこの知(乃至智)である。一方禅匠たちの行為は「悟り」 無分別智とがある。分別智は識別、差別、分析をこととする知 (性)であり、鈴木氏が究極的悟りには有害であるとしている 禅匠たちの高度な合理性が、日常的な分別的知性を超え、し

解の正しさが解明されるのである。教授はこの点を混同してい

るようである。

- (¬) Philosophy East & West, Vol. XX, No. 2, 1970, pp. 109~119. April,
- op cit., p. 110.
- (3) 「悟りと公案の意義」(『鈴木大拙全集』、第十八巻、三 四一三五頁)「知」に関する見解は全集の各所に見られ

#### 第 部 会

### 中世宗教詩における愛につい . て

植 田 重 雄

は は 喩となって発展していった歴史を無視するわけにゆかない。む 愛の劇詩であるにもかかわらず、その純粋な愛は、神とイスラ 様の径路も当然考えられることである。しかし他面、キリスト る愛をもって語る以外にはその愛の表わし方を他に知らない。 る愛を予見せしむる。人間は人間らしく自己の感受し、表現す 間の間に成り立つ愛は、そのまま聖なる者と人間の間に存在す 教自身が旧約聖書の中から色濃く継承してきた問題もそこにあ くの文学史家によって各方面から調査され分析されていること それ故、 ったという事実を見逃してはならない。その好例はソロモンの (minne)をかりてくる場合が多い。 ミンネザングの 研究は多 「雅歌」である。羊飼(及至ソロモン)の若者と村の少女の恋 ルの関係の比喩となり、さらにキリストとキリスト教会の比 人間的な愛を聖なる者との愛の比喩として見るとい 周知のことであり、トルバドールの影響といった伝搬と変 宗教における共通の現象である。厳密にいえば、人間と人 ヨーロッパ中世における 宗教詩も、 当 時 の ミン ネ うとと

> 小夜啼鳥の歌きこえ、 魅 惑 の 森の澄みわたる夜に抱かれ、燃 刻みぬ。なんぢはかくもわれを愛し給う」。と歌い、「微風吹き、 をとる。「なんぢがわれを見つめしとき、その眼はわれに美を やされるのを待望し、やがてそれは完成されてゆくという過程 ciones Entre El Alma Y El Esposo) がある。 人間の魂なる 験は実感をともなっていると見るべきである。 (San Juan De La Cruz) の「魂とキリストの間の霊歌」(Can-「花嫁」は、キリストなる「花婿」の愛に傷つき、その愛が医 中世の宗教詩の発展形態の一つとして、十字架の 聖 3 ハ ネ

ている。「たとい、あなたに、神的真理を会得させるスコラ神 はそれぞれの宗教体験をとおして宗教的歓喜をもち得るとのべ 掲詩序)。 さらにヨハネはスコラ学者の道を歩まずとも、 象徴や比喩をもって、その奥義を語ろうとするのである」 は深い意味を平凡な日常の言葉でいい表わせぬために、 もって読まなければ、道理に叶った言葉となり得ない。…聖霊 あふれ出させるのである。これらの比喩は、愛の霊の単純さを 理論的に説明せず、むしろ豊かなる魂の中から神秘的な秘密を 比や比喩を用いて、自己が感じていることを僅かでも暗示し、 うにのべているところがある。「このような霊魂は、 めによって、自ら註解をほどこしている。その中にはつぎのよ の作品が誤解されるのをおそれ、イエズス会のアンナ修母の求 ゆる焰により、苦悩は消えゆく」とも歌っている。ヨハネはこ 象徴や対 各人

合している意味の符節をいうのであるが、実際にはその意味体 ろんここでしばしば「比喩」といっているのは、異る事象を結 「人間の業の空しさ」である。≪考察≫⊖の冒頭で、ベイコン

≪聖なる考察≫(以後 ≪考察≫ と略す) の第一のテーマ は

程については、別の機会にゆずりたい。 ようになるのである。さらに、ミンネの多様の変化と深化の過 粋に内面的な宗教作品となり、神秘体験が確固たる表現をとる ほぼ同じ題材を用いながら、この聖ヨハネの作品に至ると、純 なす。したがって、「ソロモンの雅歌」の相思相愛の抒情詩は、 るのである」(同)。神と人間の出会いについて聖ョハネは、 的真理を知るばかりでなく、さらにこれらを味わうことができ 学の修練に欠けてはいないのだ。後者によって、たんに超自然 「霊的結婚」の階梯を経てキリストと花嫁との対話が生れると 「浄化の道」、「照明の道」、「一致の道」と呼び、「霊的婚約」、

学の修練が欠けているとしても、愛によって教えられる神秘神

は、

# F・ベイコンの宗教的著作について(二)

#### 田 良 仁

住

聖書的背景を考えてみたい。 り上げ、ベイコンにおける「学問」learning「科学」scienceの of Certain Psalms (1624) をそれと関連する限りにおいて取 Meditationes Sacræ (1597) を、その中の二つのテーマを中心 にして、また≪祈祷文≫Prayers及び≪詩篇飜訳≫Translation 今回は、ベイコンの宗教的著作のうちから≪聖なる 考察≫

> ちで人を最も良く導くものは、死に思いをいたすことだ。この 生命の糸を紡ぐのか」とか、第一二節に「あらゆる生き方のういち ≪考察≫国で、人間は人生の短かさ故に明日の生き物ではなく げ、更にそれをパラフレーズして次の様に記している。 とは察せられるのである。 新たなパラフレーズの詩句をつけ加えていることから、そのこ 泡沫の光、この儚い生命を死の時に聖める術を教え給え」と、 いて、第一○節に「何故じたばた足搔いて細々と この か 弱い 的には人間そのものの空しさを意味している様に 思 わ は空しく精神の患いであった」。 この人間の 業の空しさは究極 し人間は己れの手が作り出した業を振り向いて眺めた時、全て 「今日の生き物」である、と言い、≪詩篇飜訳≫第九○篇にお 神の業たる世界が善なることを語った創世記一の三一を掲

て「科学」とは「救いに至る業」である。ネガティヴなものと てその空しい営みから脱却し得る、ということになる。こうし いては自然探究即科学であるから、従って、人間は科学によっ あり、その中で働くとは自然探究に他ならない。ベイコンにお 真の安息が得られる、と言っている。神の業とは自然のことで て、彼は、人間は己れの業を捨て神の業の中で働く場合にのみ の業と如何にして結びつくので あろうか。≪考察≫円におい は今述べたネガティヴな人間観は科学というポジティヴな人間 意味をもった人間の業であることは、周知の事である。それで 宣布」とか「人間による自然征服」という非常にポジティヴな ところで、ベイコンの「科学」が「宇宙に対する人間帝国の

現れ得るのである。しての人間は、科学を通して始めて、ポジティヴなものとして

《考察》第二のテーマは「憐憫」(愛)である。
《考察》第二のテーマは「憐憫」(愛)である。
《考察》第二のテーマは「憐憫」(愛)である。
《考察》第二のテーマは「憐憫」(愛)である。
《考察》第二のテーマは「憐憫」(愛)である。
《考察》
《考察》
(出れいでは人間の愛であい。
が論じられる。
愛してくれるものを愛することは功利の愛であい。
が論じられる。
であったという。
《考察》
(関わらぬ事は何一つなされぬであろう」と、愛としての神を強く語っている。
イエスは怒りや裁きのない、
である。
(出れ)
、
後書である
(出れ)
。
《考察》
(出れ)
(はなくい「神の羊」であったという。
《考察》
(対して)
(はなくい「神の音」である。
(である)
(出れ)
(はなくい「神の音」である。
(とは功利の愛である)
(出れ)
(はなくい「神の音」である。
(とはなくい「神の音」である。
(とはない)
(とは

近代世界の思想的混乱を超克するためという名目で、

カトリッ

しかしその後まもなく、第一ヴァチカン公会議が開催され、

ク思想の統制が強められたり、新トミズムの主知主義的神学や

像を危険にさらすような形で歴史現象を描写したり評価したり圧され、すでに教理神学によって思辨的に確立されている教会的使命を自覚してもり上った教会史学も、その発展の自由を抑教会法学の研究が盛んになったりすると、せっかく偉大な神学

してはならない、教理神学の教える不動の教会像を、いつも歴

「教いに至る業としての科学」、台「施し(愛)の業としての以上二つのテーマは、「学問」「科学」の二つの意味、即ち台し、管理」されねばならぬ、とされているのである。

## カトリック教会史学の確立

科学」を語っているのである。

青 山 玄

な学問的立場が、初めて自覚されたと考えてよい。東証科学であって同時に神学でもあるという、教会史学の独自実証科学であって同時に神学でもあるという、教会史学の独自前世紀にはいってからだと思う。すなわち啓蒙主義者たちのひ前世紀にはいってからだと思う。すなわち啓蒙主義者たちのひ前世紀にはいってからだと思う。すなわち啓蒙主義者たちのひ前世紀にはいってがらだと思う。すなわち啓蒙主義者たちのひ前世紀にはいて非常に多く書かれな学問的立場が、初めて自覚されたと考えてよい。

中からア・ポステリオーリに新しい神学的知識を学びとること

なかろうか。もしそうであるならば、教会史学の本 来の 使 命

教会史についての実証科学的研究を足場にして、教会史の

したがって教会史も、聖書に次いで神学の一つの源泉なのではやいうキリストの神秘体の生命活動について、神学的な評価をというキリストの神秘体の生命活動について、神学的な評価をというキリストの神秘体の生命活動について、神学的な評価をというきとは、許されないのであろうか。古来いく多の偉大なりするととは、許されないのであろうか。古来いく多の偉大なりするととは、許されないのであろうか。古来いく多の偉大なりするとは、許されないのであろうか。古来いく多の偉大なりするとは、許されていない新しい神学の一つの源泉なのではしたがって教会史も、聖書に次いで神学の一つの源泉なのではしたがって教会史も、聖書に次いで神学の一つの源泉なのではしたがって教会史も、聖書に次いで神学の一つの源泉なのではしたがって教会史も、聖書に次いで神学の一つの源泉なのではしたがって教会史者は、果たして実証科学であるにすぎないのしたがって教会史を

第二次世界大戦前後から盛んになった各種の新しい試みや、にあるのではなかろうか。

り、歴史の中に働く神についての理解や新しい教会像の発見にり、歴史の中に働く神についての理解や新しい教会像の発見にである」と主張したJ・ロルツにより、次いでそのロルツの立場を一層徹底させたH・イェディンによって、実証科学であった。ちょうど従来の伝統的カトリック神学も、現代世界に即った。ちょうど従来の伝統的カトリック神学も、現代世界に即応した改革と発展を強要されるようになり、次いでそのロルツの立場を確立させるに至った。ちょうど従来の伝統的カトリック神学も、現代世界に即った。ちょうど従来の伝統的カトリック神学も、次いでそのロルツの立場を開発している。

### privatio としての悪

大いに寄与しているといっても過言ではない。

#### 中英三

田

て問題にしたい。「弁神論」その他の著作では、悪の遠因として、どういう意味をもつかをライプニッツの考えを手懸りにして、どういう意味をもつかをライプニッツの考えを手懸りにして、どういう意味をもつかを見地で自己の思想に組み入れたライプニッ考え方を、近世的な見地で自己の思想に組み入れたライプニップラトニズムや中世の神学に由来する privatio という悪のブラトニズムや中世の神学に由来する privatio という悪の

相因になる点がある。ところで被造物は世界の中に実在するだ れて存在する被造物の有限性が、悪の本質的な在り所として形 ける。そこに神が悪の質料因とされても、なお内的制限に絡ま ま現実へ移す故に、実在化する神の計いが可能物の全構造に及 の計画を媒介とした創造作用も、以上の可能性の状態をそのま の根本になる形而上学的な悪の源泉に他ならない。最善の世界 根源的な不完全性こそが privatio の実態 であり、あらゆる悪 を可能物に表わさせる。これらの対応関係に見られる可能物の て、単なる欠如以上の、有限だということの割れめ、または無 彫りにする徴標となり、逆に後者は前者に、完全性を制限され だが、それを含むことは更に存在根拠をもちえぬ不充分な在り するためにはただ可能的であればよい神に較べて、可能物はど て自己内にもち、絶対的に無を含まぬからである。従って存在 神が最高の必然的存在であるのは、自己の存在根拠を本性とし が、それを満す根拠をもちえぬため自ら存在にはなりえない。 可能物は個有の 完 全 性 に基いて存在に向う要求をもっている ものである。 んでいても、それを受取りえない影の部分を不完全性は残し続 た特有な性格を与える。この第二の事柄は欠如的な部分を通し 方を示すという、両面に係わっている。つまり前者は後者を浮 の性質として内具された一方の完全性に対蹠的な欠如した部分 こまでも不完全性をもつ。この不完全性は、さしあたり可能物 て創造以前の事物ともいうべき可能物の構造が問われている。 この活動性は周知のごとく特に人間の場合、 生きて働くもの、自発的に自己の本質を実現する 世界

> 性的精神がたえず錯雑な表象を混在させているところに現われ 模倣しつつ自己の本質を展開してゆくことと対応して世界の創 造物の根源的な不完全という privatio は、判明に表象しうる理 造が具体化する点に見られる。その場合、悪の源泉であった被 や神を表象するばかりか、神の働きを小宇宙や小さな神として

て来る。

して見られる存在者の、割れめを抱えた存在と働きの真相を示 化され義務づけられる。privatio としての悪は、不完全性を通 れ故にこの不完全さを契機として、判明や善に向う努力が法則 は、表象や自由意志が其自身、決して完全ではなく、逆に誤用 幸福を妨げたり、充分な反省がないと情念が理性を凌駕するの するに違いない。感覚的な快楽や情念が、神との一致に存する 判明の欠如ばかりか、推定の誤り、自発性の誤った発動を意味 心を神の意志を推定することに置くが、その限り錯雑な表象は 在り方からの逸脱である。ライプニッツは各存在者の働きの中 不足や欠如を意味するが、このことは世界の存在者のあるべき 間の働きに潜むことを示す。錯雑は確かに他方の表象の判明の が、善に向うはずなのに悪に向ってしまうのは、善のベールを していることである。更に判明な表象を規定理由に する 意 志 もある。 されたり悪しき意志となる生具的な制限を含むからである。 つけた見かけ上の善が実は悪であるのを見破れない危さが、人 表象は常に判明とは限らぬし、判明が錯雑の見誤りである時 混在とはそういう不安定さや危険性が表象自身に纒綿

すものであった。そして一方では、より判明な表象やより大な

(310)

よんでも意味がとれないようなあいまな世俗的な訳になるよう

N.E.B. 訳の前述のくだりの your eyes をいくら 注意して

て実在的に濃密化させる分岐点に立つものであった。る善へ向う必要を自覚させる役割と、他方では悪を更に悪とし

ついての語法感覚的考察 見られる現代英国のキリスト信仰に The New English Bible の語法に

### 木原範恭

テーマと矛盾N.E.B. (The New English Bible) に見られる聖書の統一

N.E.B. の神話化現象、宗教化現象ということばを更に正確 N.E.B. の神話化現象、宗教化現象ということばを更に正確 はおいまいにしている(下線筆者)。これは心の目が神にのみ向けらることをのべてあるのに、N.E.B. はわざわざ your eyes are sound と訳して意味をあいまいにしている(下線筆者)。 The lamp of your body is the eye (下線筆者)となっている。

一九六四年版の日本聖書協発行の聖書の引照にも次のエペソー九六四年版の日本聖書協発行の聖書の引照にも次のエペソッではなかろうか。その他、単文をわざわざ複文にかえて、べきではなかろうか。その他、単文をわざわざ複文にかえて、べきではなかろうか。その他、単文をわざわざ複文にかえて、べきではなかろうか。その他、単文をわざわざ複文にかえて、かつ key word のもつ独得の強さを強めた一つの事例としてあげることが出来るのは N.E.B. のヨハネ伝第一章一節ではあるまいか。即ち、A.V. では、In the beginning was the Word, and the Word was with God, and the Word was with God, and the word already was, The Word dwelt with God, and What God was, the Word was (下線筆者) といやに気どった複文の副詞節ではじまる文体で、意味をぼかしているあたりは N.E.B. の特徴であろうか。したがって信仰問題にふれる前にかかる世俗化された訳の一番大きな問題点はキリストを生前にかかる世俗化された訳の一番大きな問題点はキリストを生

ける神の子として一貫して記述しようとする新約聖書の統一テ

である。 ーマと矛盾した訳になるために文体にゆるみが生じていること

Gott und das ewige Leben. として力強い単文である。 ギリ R.V. も This is the God and eternal life となって this を and eternal life. (下線筆者) となって原典に近い訳である。 true, even in his Son Jesus Christ. This is the true God, we may know him that is true, and we are in him that is God is come, and hath given us an understanding, that テーマと矛盾した文体の弱点を補うくるしさはあえて this を is the true God, this is eternal life. (下線筆者)。 かかる統 standing to know him who is real, indeed we are in him know that the son of God has come and given us under-り」と訳しているのは名訳ではなかろうか。 を賜ひしを我らは知る。而して我らは真の者に居り、その子イ シャ語原典はいうまでもなく単文である。邦文語訳聖書が、こ にうかがわれる。A. V. では And we know that the Son of くりかえしつけ加えて意味をわざとあいまいにしているところ who is real, since we are in his Son, Jesus Christ. This 五章二○節の N.E.B. 訳をあげることができる。即ち、We エス、キリストに居るなり、彼は真の神にして永遠の生命な のくだりを「また神の子すでに来りて我らに真の者を知る知識 くりかえしていない。 ルターは Dieser ist der wahr haftige かかるゆるみの現象の一つの事例としてヨハネ第一の手紙第

註(1) A Handbook of English Article Usage 大修館書

店 17.40公

- 傍線筆者 (2) 「あなたがたの心の目を明らかにして下さるように」
- (3) 昭和四五年一二月一五日 日本聖書協会初版発行

アウグスティヌスにおける倫理と信仰

---彼の元徳批判を中心として---

稲垣不二麿

Dei, XIX, 4 を中心に考察を進める。 との発表は、ブラトン主義の影響を深く受け、これをキリスとの発表は、ブラトン主義の影響を深く受け、これをキリスとの発表は、ブラトン主義の影響を深く受け、これをキリス

 神の弱さを、そして、克服さるべき欲望の根深さを問題にして

を中心にしてあるべき状態を実現していくところに 人間 の 徳それに親しいものとなるべきである。このように、思惟的部分他の二つの部分は、思惟的部分の語るところ(λότοℓ)に従い、支配関係がみられる。即ち、思惟的部分が支配者として働き、

(=卓越性)がある。(彼は徳を国家についても論じているが

virtus)になりうるための道を求める。が偽の徳(mendax virtus)に堕することなく 真の徳(veraが偽の徳(mendax virtus)に堕することなく 真の徳(veraたついては今はふれない)。

失に他ならない。

間に斗争があるからである。他の徳についても同様である。の」である。節制という徳が必要とされるのは精神と肉欲とのよせ、同意せしめることがないよう肉欲を制御するところのもよせ、同意せしめることがないよう肉欲を制御するところのも争である、ということに注目する。例えば、節制とは「肉欲後は、徳が不断の斗争、内なる自分自身の悪徳との内的斗

ある、とアウグスティヌスは言う。彼は、支配者であるべき精去ることはできないとみる。それができるとみることは傲慢でする」ことを証明する。しかも、徳はそれだけではそういう悪を取り去ることはできない、とアウグスティヌスはみる。例えば、思慮は悪に同意し罪を犯さぬように教え、節制はそのようは、思慮は悪に同意し罪を犯さぬように教え、節制はそのようと、思述なることはできない、とアウグスティヌスはみる。例えを取り去ることはできない、とアウグスティヌスはみる。例えている。

りょう すっぱい ままれる である。

であり、無に近づくことに他ならない。それは本質的な力の喪はなく「自己に従って」あろうとすることは侮慢(Superbia)を、真理、愛である神の現在がなければ 無に帰する 存在である。このような精神がその本来の始源である「神に従って」でる。このような精神がその本来の始源である「神に依っている。 永志の全てに亘って、不断に創造的に 働く神に 依っている。 永春 神は、アウグスティヌスにおいて、どこまでも神によって精神は、アウグスティヌスにおいて、どこまでも神によって

の結果である、と、アウグスティヌスはみている。 
来の始源である神に反逆したという人間の根元的行為(原罪) 
お望や悪徳は精神や理性に反逆する。それが人間の現実の 
る。欲望や悪徳は精神や理性に反逆する。それが人間の現実の 
る。欲望や悪徳は精神や理性に反逆する。それが人間の現実の 
る。欲望や悪徳は精神や理性に反逆する。それが人間の現実の 
は、現々自身の内に巣

対立は、新しい生と旧き生との対立である。る感性的なものであるという関係以上の関係にある。それらのる感性的なものであるという関係以上の関係にある。それらの肉とは、プラトンにおける思惟的部分と欲望的部分とが一方は肉とは、プラトンにおける思惟的部分と欲望、理性と悪徳、霊とアウグスティヌスにおいて、精神と欲望、理性と悪徳、霊と

で、精神をその本来の始源に結びつけること で ある。真の徳べきものとして「敬虔、pietas」を説く。 敬虔とは 傲 慢の 逆看過しない。そして、徳が真の徳となるべく、徳を基礎づける

アウグスティヌスは、現実に徳が偽の徳に堕している事実を

の徳である。

死、復活でなければならない。そういう敬虔に基づいた徳が真死、復活でなければならない。そういう敬虔に基づいた徳が真ある。敬虔は人間の努力の先方に望まれる如きものではなく、は、この敬虔が存する人においてのみ存しうるところのもので

# ドゥラ・エウロポスのミトラス教史料

川英雄

小

て久しい最終報告書はいまだに刊行されず、とりわけ重要な約て久しい最終報告書はいまだに刊行されず、とりわけ重要な約で久しい最終報告書はいまだに刊行されず、とりわけ重要な約で久しい最終報告書はいまだに刊行されず、とりわけ重要な約で久しい最終報告書はいまだに刊行されず、とりわけ重要な約で次しい最終報告書はいまだに刊行されず、とりわけ重要な約で次にしては、重要な結論を下すことが出来ないからに他ならないためであるが、それにもかかわらず、ミトラス教史を取り扱った著作においては必らず、ドゥラの史料に関する言及があり、それ等を通観すれば、ドゥラの史料に関する言及があり、それ等を通観すれば、ドゥラの史料に関する幾つかの異る見解を知ることが出来る。

でで、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先しるからの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先ん名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先を居る神ミトラス」の丸彫像は後世の補修が多いうえ、年代は人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先ん名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も大人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も大人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も大人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も先人名からの推定で、しかも他の遺物の年代から五○年以上も大人名からの世紀では、とりわけ、ミト

seren, CIMRM, I, No. 594; II, No. 594)。 地下倉庫にあるこの作品を閲覧することが出来た。Cf. Verma-ので、同館のでは、 To. 594; II, No. 594)。

2008)。 一般に、 ミトラス教の信徒はローマ軍の将校階級か裕 態については史料が欠けている。恐らく、パルミラのような隊 福な東方系商人の市民であると云われているが、その伝道の実 商都市の出身者の役割を重視すべきであろう。 パルミラ人 による受戒。Cf. Vermaseren, CIMRM, II, No. 活動を行いつつ布教して歩いた (Dacia の Dorstadt における の形成と殆んど同時にこの宗教を知り、ローマ世界各地で貿易 後半)と同時にドゥラにも進出していた。そして、ミトラス教 要な役割を演じていた。彼等は母市パルミラの興隆(前一世紀 教的共通言語」(Rostovtzeff)の有力なにない手として、ローマ セム系パルミラ人であったことに注目すべきである。彼等は前 拙期的傾向を示している。第一に、初期神殿の建立者たちは、 された信徒組織や信仰内容についても又、多くの注目すべき古 ・パルティア二大勢力の境界線に沿って、文化的・経済的に重 一世紀以来、パルティア帝国内セム世界で興った「美術的・宗 ドゥラのミトラス神殿はその年代ばかりでなく、そこに見出

に「原始ミトラス教」が、遅くとも西暦七九年(この 数 字の的・美術的共通言語」とマゴス神官の教えとの強い影響力の下神ミトラス」の思想を中心にした宗教結社がはじまり、「宗教神ミトラス」の思想を中心にした宗教結社がはじまり、「宗教バルミラ人をはじめとするシリア土着の人々の間で、詩人バルミラ人をはじめとするシリア土着の人々の間で、詩人

ローマ化し、古拙的傾向を消し去ったのである。 London, 1963, p.29 参照)前後には形成されたであろう。しかし、Trajanus 帝時代から厳しくなったシリアの軍事情勢、かし、Trajanus 帝時代から厳しくなったシリアの軍事情勢、し意味については、Vermaseren, Mithras, the Secret God,意味については、Vermaseren, Mithras, the Secret God,

"Subjektivität 主体性" についてい・キルケゴールにおける

本净彦

藤

体性」が示唆されている。 標としての、いかにしてキリスト者となるかという、問題、を標としての、いかにしてキリスト者となるかという、問題、を標としての、いかにしてキリスト者となるかという、問題、ををの間の転換点として位置づけ、「この書は全著作活動の目作との間の転換点として位置づけ、「この書は全著作活動の目作との間の転換点として位置づけ、「との書は会話を表している。

る。そして同時に「主体性が育ってくることによって内から生質の内実をかもし出しつつ如実に語られていると思うからであた。すなわち、「主体性とは本質的に情熱 Leidenschaft 定される。すなわち、「主体性とは本質的に情熱 Leidenschaft 定される。すなわち、「主体性とは本質的に情熱 Leidenschaft に対する無限の関心を示す個人的情熱である」と。これら、情然・永遠の幸福・無限の関心を示す、などの用語に注目しなければならない。そこに彼の用いる「主体性」概念が、宗教的特別の内実をかもし出しつつ如実に語られていると思うからである。そして同時に「主体性の問題は次の如くのエレメントにおいて措定される。

こと無限との間のぎりぎりの決断 Entscheidung」たる『飛躍Unsterblichkeitの問題へと接着しゆく中心的思惟の展開を見ぬい。在い方に、その個としての主体性の実現を追求することが宗教的なるもされる意味性と方向性とを、絶対的関係において実現するときされる意味性と方向性とを、絶対的関係において実現するときされる意味性と方向性とを、絶対的関係において実現するときされる意味性と方向性とを、絶対的関係において実現するとうに、その個としての主体はより高次にして深奥なる根拠 Grundに、その個としての主体はより高次にして深奥なる根拠 Grundに、その個としての主体はより高次にして深奥なる根拠 Grundに、その個としての主体性の最高情熱がかけられるところへと向う。根拠において根拠より引き出された主体の思想に、主体性という概念の有する宗教的内容の源泉であるというとになる。すなわち、主体性の最高情熱がかけられるところとになる。すなわち、主体性の最高情熱がかけられるところへと向う。根拠において根拠より引き出された主体の思想に、これに対している。

の、事実的課題と真理に関わる問題とが一なる道程で論構の場となう。また、主体の在り方の根拠へと透明に互入するところでとらえていくという観点にまで昇華する思惟をみることがでない」と指摘される。真理を事実から離れえない自己展開の内ない」と指摘される。真理を事実から離れえない自己展開の内ない」と指摘される。真理を事実から離れえない自己展開の内でとらえていくという観点にまで昇華する思惟をみるととがでとらえていくという観点にまで昇華する思惟をみるととがでとらえていくという観点にまで昇華する思惟をみるととがでとらえていくという観点にまで昇華する思惟をみるととがでとらえていくという観点にます。

を有することに気づく。

Sprung』の概念の内にのみとらえられる。

る」ということばの内にさえ表現されている。

客観的反省 Reflexion にとっては、真理は主体性である。ということになろう。このことは、かの「真理は主体性であるということになる事実として開顕することによってのみ把握できるというに問いとの相違があり、そのゆえに主体が実存に生きるというに問いとの相違があり、そのゆえに主体が実存に生きるというに問いとの相違があり、そのゆえに主体が実存に生きるというに問いとの相違があり、そのゆえに主体が実存に生きるというに問いとの相違があり、そのゆえに主体が実存に生きるの限りにおいて、真理は常に情熱に貫かれた主体の根源的基盤の限りにおいて、真理は常に情熱に貫かれた主体の根源的基盤を実存に生きる事実として開顕することによってのみ把握できるということになろう。このことは、かの「真理は客観的対象的なるを製存に生きる事実として開顕することによってのみ把握できるということになろう。このことは、かの「真理は主体性であるということになろう。このことは、かの「真理は客観的対象的なるを製存に生きる事実として開頭することによってのみ把握できるということになろう。このことは、かの「真理は主体性であるということになろう。このことは、かの「真理は主体性であるということになろう。このことは、かの「真理は主体性であるということになっては、真理は客観的対象的なるというによっては、真理は主体性であるというによっては、真理は主体性であるというによっては、真理は主体性であるというによっては、真理は主体性であるというによっては、真理は主体性であるというによっては、真理は主体性であるというによっては、真理は主体性であるというによっては、真理は主体性であるというによっては、真理は主体性であるというによっては、真理は対象を表します。

強調される世界がここに導出されるのである。が、『宗教的』ということ『信仰の』ということと透入しつつが、『宗教的』ということ、『信仰の』というとと透入しつつある。という終局的結び目に到着するのである。主体性の問題(9)

 $ظ(\mathbf{1})$  『The point of view for my Work as an Author』  $\mathbf{p}$ , 13.

- (\alpha) 『Nachschrift』S. 30
- (3) ibid. S. 164. (4) ibid. S. 95.
- (4) ibid. S. 95. (5) ibid. S. 118
- (6) ibid. S. 194. (7) ibid. S. 189.
- (∞) ibid. S. 194.
- ە) ibid, S. 190

キルケゴールにおける「真理」

大屋憲一

(existieren)というとの事実の上に凡ての注意と自覚とを集中は、みずから欲しようと欲しまいと、自分が現に生きている知るより前に、まず、自己自身を知ることを学ばなければなら知るより前に、まず、自己自身を知ることを学ばなければならかゴールは「私がそのために生き、そして、死ぬことを心からかゴールは「私がそのために生き、そして、死ぬことを心からかゴー八三五年のギーレライの日記にも誌しているように、キルー八三五年のギーレライの日記にも誌しているように、キルー

現実性といえども、さかしらな分別による分析の場で計り得る ことも出来ようし、割り切れるでもあろう。 ように可能性として、謂はば、観想的にみられるところには、 て積極性をもち得るかのようであるが、そうではない。寧ろ、 も「近似的な考察」のみがあり、表象的確実性とも云うべき真 可能性にかえてしまうことである」とも云う。未だ、他人事の ることが出来るが、現実性を止揚することは、まさに現実性を ゴールは「現実性の止揚によってのみ、抽象性は現実を把握す 云えば、逆説の成り立つところにあるのではないのか。キルケ 自己の現実性は論理的、内在的に媒介を許さぬところに、更に かに一見、積極性をもち、その概念的に把握し得る程度に応じ 理がある。そして、そのような思惟による概念的把握は、たし 客観的に「真理」が問われ、認識されるところには、何処まで 誤りがあってはならないということである。彼は云う、若し、 して、その限り第一に顧慮すべきことは、真理を問う問い方に て罪人となる」とも、彼が云っているように、その生くべき方 すべきであり、更に云えば「現存在の中へ歩み出ることによっ 向を見失って絶望のただ中にいる者こそ、真実に生 き 得 る 道 (建徳的な宗教的真理)を求めなくてはならないのである。そ

あると云うことでもあろう。
に云えば、そのことは私の意識に先立って、私の現実の存在がは、主客の形では捉えられ得ないと云うところにある。否、更う者から切り離さるべきものではなく、寧ろ、人生の根本問題

然しながら、キルケゴールの云わんとする真理への問は、

とが出来ず、自己を無にし尽くすには絶望の死は、断え間な 至らず」ということにある。「絶望者は自分自身を食い尽すこ 望」として、みてとるものである。彼がその著「死に至る病」 て、そのような精進(Streben)に現われる「悔い」(Reue)と うその内在性、連続性、発展性なるものを看てとることによっ れる主体性なるものも、彼に於ては、意識一般を依り処とする 理であることを意味するものと云えよう。そのことは、彼の一 る」と云う提言をなしている。然しながら、この両提言は決し うような深淵を知るところにこそ、絶望の現実があるのであろ うとする行為そのものが、愈々絶望そのものを深めていくと云 く、生に転化してしまう」のである。然も、その絶望を超えよ ている。そして、そこに自己の現実の矛盾の根の深さを「絶 いうことでは、常に一歩遅すぎると云う厳しい批判を投げかけ に未だ流れている「想起」的性格に眼を向け、それにつきまと ような近世哲学にみられる理性の問題としてではなくて、実存 て、実存的反省の深さが「背理」の受容の深さに相即するよう 八四九年の日記等にも散見し得るし、このような眼は彼を導い に、宗教(信仰)の立場よりみれば、その真理がそのまま不真 出でない精進による真理の生成は、真理であ りな がら、同時 て切り離されると云うものではなくて、未だ自意識の埓外には に於て述べているように、絶望の相は、まさに「この病は死に の問題として深く捉えられている。然し、彼はその提言の基底 それ故、彼の「主体性は真理である」と云う提言の中にみら キルケゴールは、前の命題とは逆に「主体性は非真理であ

る。な、彼の所謂、絶対的逆説の真理にまで深まるものとなっていな、彼の所謂、絶対的逆説の真理にまで深まるものとなってい

# アーミシュ・パーソナリティの同質性

坂 井 信

生

vertive·submissive·group-dependent の度合いがかなり高い、 く強い宗教性と農村的性格を示し、tender-minded: intro 印象にもとづいて語られるにすぎなかったアーミシュのパーソ を増してきつつある。これらの研究によって、かつては単なる が、主たる課題としてとりあげられてきたアーミシュ研究にお などのパーソナリティ特性が観察されているのである。 居住する農村的環境をもつ非アーミシュ学童と比較して、著し いる。これら諸研究の成果によれば、アーミシュと同一 部外者による接触・観察が容易でないために、これらのパーソ 動」参照)、アーミシュはきわめて強固な閉鎖的集団であり、 八号・一九七一年一〇月・所収の拙稿「アーミシュの自文化運 ナリティ特性が、実証的手続きを経て解明されてきている。 いて、近年、そのパーソナリティ特性に関する研究が徐々に数 ナリティ研究は多くの制約をうけ、学童を主たる被験者として すでにふれたように (『宗教研究』 第四五巻・第一輯・二〇 従来、そのエスニックな文化的特異性ないし社会構造の局

ところで、たしかに非アーミシュとの比較において、

統計的

ても、等しく観察されるところである。 にかかるパーソナリティ特性がとりだされているのであるが、 にかかるパーソナリティの同質性と呼ぶことが許され というすがたがみられることである。パターン化されたパーソ というすがたがみられることである。パターン化されたパーソ というすがたがみられることである。パターン化されたパーソ というすがたがみられるととがある。パターの幅がいたって小さい というすがたがみられるととのものによる調査研究におい にかかるパーソナリティ特性がとりだされているのであるが、

に生ずるべく構築されていると思われるのである。 に生ずるべく構築されていると思われるのである。 また、その成員はかれらの逸脱があれば、直ちのみを用いなければならない。それからの逸脱があれば、直ちのみを用いなければならない。それからの逸脱があれば、直ちの基本的期待の方向性を賦与し、かかる基本的期待に同調するのとによって、アーミシュ共同体は社会構造的に同質的であるとい概して、アーミシュ共同体は社会構造的に同質的であるとい概して、アーミシュ共同体は社会構造的に同質的であるとい

テム、極端な生活空間の限定そし逸脱に対する社会的ベナルテち、両親ととに父親に対する絶対的服従、制約された教育シスち、両親ととに父親に対する絶対関連があると思われる。すなわう。そして、とりわけこのことは、家族あるいは共同体におけう。そして、とりわけこのことは、家族あるいは共同体における共通した幼児期の体験と強い関連があると思われる。すなわる共通した幼児別の体験と強い関連があると思われる。すなわるが、カリティの同質性もかくして、アーミシュにみられるバーソナリティの同質性もかくして、アーミシュにみられるバーソナリティの同質性もかくして、アーミシュにみられるバーソナリティの同質性も

の、アーミシュに共有されている高度に類似した体験が大きくィなど、標準化された訓育・社会化のプロセスの結 果 とし て

関っているのである。

とができるのである。
とができるのである。
とができるのである。
とができるのである。
とができるのである。
とにより、類似した同質的なパターン化シュ成員が経過することにより、類似した同質的なパターン化してからのあらゆる体験における共通領域を、すべてのアーミしてからのあらゆる体験における共通領域を、すべてのアーミをができるのである。

# アウグスティーヌスについての

#### 一考察(1)

における"voluntas"について―― における"voluntas"について――

#### 田

寬

清

することを否定し、万物の創造主である神が非難さるべきであ悪が意志の自由な決断 liberum voluntatis arbitrium に由来語られている旧約聖書を受け入れようとしないマニ教徒達を駁語られている旧約聖書を受け入れようとしないマニ教徒達を駁語の自由な決断 liberum voluntatis arbitrium に由来であるである。 アーダスティーヌスの作品 "De libero arbitrio"は、彼自アウグスティーヌスの作品 "De libero arbitrio"は、彼自

ると主張していた (Retr. I, IX, 2)。そこでこの作品は、「神

っている。いう、アウグスティーヌスの弟子エヴォディウスの言葉で始まいう、アウグスティーヌスの弟子エヴォディウスの言葉で始まが悪の造り主ではないかどうか、どうぞ私に話して下さい」と

正直に生き最高の知慧に達することを求める意志が善い意志で 大な。(De lib. arb. I, xII, 25)、と定義をしている。はb. i arb. I, xII, 25)、と定義をしている。はbid. I, xVI, 31)が、人々各人が何を追求すべくまた寵愛する人とがあり、前者は永遠な法に従い後者は時間的な法に服する(ibid. I, xVI, 34)、としている。そして、悪を行なうとは何か、という問に対して、永遠なものをなおざりにして時間的なものを偉大な驚嘆すべく選び取るかはそれぞれの意志にある(ibid. I, xVI, 34)、と答えてあるかのように追求すること(ibid. I, xVI, 34)、と答えてあるかのように追求すること(ibid. I, xVI, 34)。とらに、どこから悪を行なうのか、という悪の由xVI, 34)。さらに、どこから悪を行なうのか、という悪の由xVI, 34)。さらに、どこから悪を行なうのか、という悪の由xVI, 34)。さらに、どこから悪を行なうのか、という悪の由xVI, 34)。さらに、どこから悪を行なうのか、という悪の由xVI, 34)。さらに、どこから悪を行なう(ibid. I, xVI, 35)とし、悪行即ち罪が自由意志 libera voluntas に由来することを明らかにして、第一巻を閉じている。

うに思われる。 で自由意志という場合の自由の意味とは、少し異なっているよという言葉は、永遠なものを選ぶか時間的なものを選ぶか、そという言葉は、永遠なものを選ぶか時間的なものを選ぶか、そという言葉は、永遠なものを選ぶか時間的なものに自由な」liber

次に第二巻では、神はどうして人に意志の自由な決断を与え

く行ない得ないとすれば自 由 意 志を持たなければならなかっく行ない得ないとすれば自 由 意 志を持たなければならなかっはしないか、という問題が提出される。それに対して次のような解答がなされる。即ち、あらゆる善は神に由来し、あらゆる正しいものは善であり(ibid. II, I, I)、人も神に 由 来 す るな解答がなされる。即ち、あらゆる善は神に由来し、あらゆるを解答がなされる。即ち、あらゆる善はしないが、という問題が提出される。それに対して次のようなのが、もし人がこれを受け取らなかったならば人は罪を

た。この自由意志なしには人は正しく行ない得ないだろう。そ

和故、人が正しく生きるために自由意志が与えられたのであり、れ故、人が正しく生きるためにそれを用いれば神によって 罰 せら れる。意志によって行なわれるのではないもの人が自由意志を持たなければ、罪も褒賞も正しくない (ibid. II, I, 3)。ところで、potentia animi (ibid. II, xix, 50) であるこの自由意志も、それなしには誰も正しく生きることが出来ないのだから、一つの善であり、神の与えたものでなければならない。そして与えるべきではなかったのにと与えた者について言うよりも、むしろこの善を悪く用いる人々の方が罰せら る べき だ (ibid. II, SVIII, 48)、と。そして、その意志の不動な善からの転回と変動的な善への転向が悪であり、この転回と転向は強制されず意志的であり (ibid. II, xix, 53)、自然あるいは必然によって起るのではない、としている。

という悪と罪の起源の問題については、その運動は欠如的な運では、その意志の転回や転向の運動はどこから生ずるのか、

である、と考えている。 力のうちにある (ibid. II, xx, 54)、として、罪の原因は意志 依存するのではない、この欠如は意志的なものだから、我々の 動であり、あらゆる欠如は無に由来しているから、それは神に

peccatum の問題を考察して行きたいと思う。 Deo が、最後の第三巻やまた彼の他の作品において、 人間に れとも避けられない inevitabilis なものと考えられているの か、という問題提起をしながら、今後更にこの voluntas と とって避けられる evitabilis なものと考えられているのか、そ それでは、その意志の神からの転回 aversio voluntatis a

### トマスの神について

—intellectus の特質に関する一考察—

#### 本 夫

igitur ultimum finem universi esse bonum intellectus. Hoc autem est veritas. (I, 1) と記している。 トマスは、Summa Contra Gentiles の冒頭の部分に、Oportet

が、これは後に論証される如く神を指すものである。しかし、 VII':, XII'3, Rom. I'e,,)の用例によっても知られるところで のであり、新約聖書の諸所 (Matth. XV16., XVII13., Marc. 普通 intellectus 或は、intellegere は人間に述語付けられるも 本論に取り上げたいのは、この bonum, intellectus である

> ある。従って、問題は、まず何故トマスがこれを神に述語付け たかという点であろう。

ある。 者を修飾するのは一見奇異の感がしないでもない。しかし、そ bonus は intellectus と範疇を異にするものであり、それが後 としてのトマスの方法論として看過し得ない問題が含まれてい ることからも疑い 得ぬところであろう。 このことは、Summa が念頭にあったことは、彼等をしばしば引き合いに 出して い bonus intellectus 即ち ultimus finis と述べているのは、アヴ し、又周知の如く天使は、Intelligentia と呼ばれている。しか こに中世、特にトマス独自な思惟の構造があると思われるので にあると思われるのである。現代哲学の立場から言うならば、 ると思われる。とすれば問題は、bonus intellectus の bonus るだろう。正に Contra Gentiles であって、ここには護教博士 或は comprehendere が多く用いられていることからも 認め得 Theologica では、神の intellegere に関しては、僅かに二項 ィチェンナやアヴェロエスらの所謂能動知性 Intellectus agens し、トマスが対異教徒大全のテーゼとも言うべき部分で、 (I, XIV, 2, 4) で言及されているのみで、他は cognoscere ところで、これらを神的領域で用いる者がいない訳ではな

(Cont. Gent., II, 87)。だが、何故そうすべきであるかについ をのり越えて第一の原理即ち神に達することだと述 べて いる 完成 ultima perfectio が認識と愛によって 全被 造物の秩序 トマスは、人間の魂の目的 finis animae humanae と究極的 67 (321)

がある。 てはこの書には何の説明もないが、神学大全には次の如き言及

beatificatur. (I, 79, 4) menta, est ipse Deus, qui est creator animae, et in quo solo Sed intellectus separatus secundum nostrae fidei docu-

bonus intellectus ということになり、人間の魂の神への絶対的 依存性を合せ表明していると思われるのである。 solo)至福たり得るのであるからして、 その究極 的 目 的 は、 に於いて最も優れたものではあるが、神の中でのみ(in quo も理解し得るように思れるのである。人間の知性的魂は、下界 と関連を持つものと考えられ、その限りで、 bonus intellectus 私見によれば、bonus は、この in quo solo beatificatur

ないとすれば、「不合理だ」。 quod est incoveniens という時、 agens の名で呼ばれているものであるが、アヴィチェンナやア そこには、何か事実上或は原理上そうだとする語勢が感じられ 於ける論証で、人間が自己の主体的行為者 agens seipsum で のであることを主張するのである。対異教徒大全(II, 76)に ヴェロエスがこれを人間の魂から離存しているものと考えたに と同時に、その能力に関してはこれを人間の魂にも内在するも 反して、トマスは、人間の知性認識の源泉を唯神にのみ認める 離存知性 intelletus separatus は、他に能動知性 intellectus 力の問題を招来することになったのである。 先の引用 文 中の に更にもう一つの重要な側面がある。即ち、人間知性の認識能 しかし、トマスの intellectus には、 この絶対的依存性の外

> は唯神にのみあるのではあるが、それを主体的行為者として自 して特異なものが見られると思われる。即ち、人間の beatitudo るとして、孰れにせよ、ここにはトマスの人間の位置付けに関 ものと認めた理由は種々考えられようが、この問題は後にゆず る。トマスが事実上或は原理上能動知性を人間の魂に内在する

う。 れを意識していることを附記しておかなければならないであろ 最後に、以上の所論と全く異なる見解もあり得るが、 私はそ

ら求めるよう委ねられているという状況である。

## ルターにおける信仰と行為

笠 井 貞

る信仰と行為との関係を考察することによって明ら かにし た 決して「行為」を排除したのではないことを、ここで彼におけ マルティン・ルターは「信仰のみ」を主張して居るが、彼は

行為なのであり、この信仰が直ちに愛・平和・歓喜・希望を齎 所有などではなく、神の契約を受取ること、義の果実を齎らす し、信仰を欠いた行為を排斥するのである。信仰とは、性質・ 中になされなければならない。信仰による正しい善行為を強調 信ずる信仰である。一切の行為は、キリスト信仰と言う行為の ルターによれば、第一の最高・最貴の善行為は、キリストを

68

(322)

て、神の恩恵である信仰は、義認の条件であり、人間のどのよ

信仰だけによって、神は人間を義認する。即ちルターにおい

別はなくなる。行為は、行為そのもののためにではなく、信仰別はなくなる。行為は、行為である。そしてその信仰は、行為があ多く、そして異なって居ても、一切の行為において、一つの数多く、そして異なって居ても、一切の行為において、一つの数多く、そして異なって居ても、一切の行為において、一つの数多く、そして異なって居ても、一切の行為において、一つの数多く、そして異なって居ても、一切の行為において、一つの数多く、そして異なって居ても、一切の行為において、一つの数多く、そして異別なく存在し、生命を与えるからであると自己が感ずる謙遜と自責とが、その行為を神に喜ばれるものとするのである。

ルターが信仰を賛美し、信仰なしに生ずる一切の行為を排斥

見えても、虚偽・偽善・罪である。

らす。この信仰においては、一切の行為は等しく、互に同等に

なる。行為の大小・長短・多少に拘らず、行為の間に一切の区

論、隣人に対する諸徳も出現するのである。

は、彼の時代における修道院・教会・家庭などに満ちてしたのは、彼の時代における修道院・教会・家庭などに満ちてした。ただ祈祷・断食・寄進・懺悔などがなされれば、神の恩恵に善を期待しようとすることを批判して居るのである。信仰がに善を期待しようとすることを批判して居るのである。信仰がに善を期待しようとすることを批判して居るのである。信仰がの一切の善行為を惹起させるのであり、信仰は行為をなし、一切の行為における頭なのである。一切の行為は徹頭徹尾、信仰の下存在する。根本となる神信仰から、神崇 拝や神礼 拝は勿中に存在する。根本となる神信仰から、神崇 拝や神礼 拝は勿中に存在する。根本となる神信仰から、神崇 拝や神礼 拝は勿中に存在する。根本となる神信仰から、神崇 拝や神礼 拝は勿中に存在する。根本となる神信仰から、神崇 拝や神礼 拝は勿中に存在する。根本となる神信仰から、神崇 行為がら、人を居ないる。

ってなされた一切の行為は、たとえ、どのようにそれが立派にな首のの心から解放されて善行為をなす。信仰だけが、人間をな首りの心から解放されて善行為をなす。信仰だけが、人間を表とすることは真実であるが、義とされた後、信仰は、惰眠し義とすることは真実であるが、義とされた後、信仰は、惰眠しく別人にして呉れるので、信仰によって義とされた人は、邪悪く別人にして呉れるので、信仰により、人間を道徳的に浄さなり、不信仰の人の行為は悪行為となり、不信仰の人の行為は悪行為となる。不信仰の人の行為は善行為をなす。信仰に休いて人間を全め、改善しているのである。

真実の生きた信仰こそが、愛によって善行為をなす。人は内面的には、信仰によって神の前に完全なキリスト者であり、外面的には、信仰によって神の前に完全なキリスリ者である。キリストが、その犠牲によって人の前に完全なキリスリ者である。キリストが、その犠牲によって人間を信ずる 者とし、ある。キリストが、その犠牲によって人の前に完全なキリスリ者です。福音である。義であることを行なうのである。即ち信仰の行為が信仰をつくるのでなく、信仰が信仰の行為をなす。人は内真実の生きた信仰こそが、愛によって善行為をなす。人は内真のである。

ではない。こうして彼において、神の愛を深く信ずることを根問題で、行為の方は、どうでもよい問題であると考えているのである。ルターにおいて、人間は信仰を持つと言うことだけが

要するに、キリストを信ずる時、人間の行為の一切は善なの

本とするキリスト教倫理は、 成立して居ると言えるのである。

#### 口 シ ア正教 の諸 相

#### 田 貞 夫

また、 史の表面に出て後者は蔭にかくれ、結局、権力と結びついた官 代ロシア宗教思想であったと思われる。だが、前者はつねに歴 たからだと述べている。上述の言に関連するが、ロシア正教史 引用し、ロシア人民の悲劇は権力者がこの言葉に忠実でなかっ てみよう。 た。この点を考慮にいれて、ロシア正教の多様性について述べ 国に、史上初の反宗教、無神論の社会主義国家ソ連 が ジプト、シリア、パレスチナ伝来の苦行、 て、修道主義は卑下の精神を基とするロシア本来の信仰に、 許正教は政治権力である無神論の政権に屈するに 至 っ た。 あろう。それに対して神を真理の中に求めたのは修道主義と近 において、神が権力とかかわったのは、主に官許正教の場合で ジァエフはその著「ロシア的理念」の中で、聖アレキサンダー ネフスキイの言葉「神は権力ではなく**、**真理の内にある」を ロシア人は本来、宗教的性格の強い民族であるといわれる。 ロシアでは長い間正教を国教として奉じてきた。 祈りなどが加味されて形成され、 ロシアでは元来政治と宗教の関係は深かった。ベル キエフ時代に始 禁欲と、ギリシア型 誕生し かかる ま z

タタール人支配時代にも継承された。

だが、十五世紀末か

7 じ らの中には極端な狂信を行うものも出た。 力に抗しておこした宗教的革命運動であったといえよう。 た。それは、本質的には、比較的進歩的な信者が官許正教の圧 信が盛んとなった。一方、十七世紀半には教 会 分 裂 恐れを強調して民衆を無気力化した。その結果、民衆の間に俗 七世紀に皇帝権に密着し、宗教の形式的面にとらわれ、神への 後者の意を継ぐ官許正教の勃興となった。それは十六、十 前者が後者に敗れ、 修道主義そのものが衰微した。 そ がおこっ かれ

た点は注目される。 信仰をつづけたのでは、 ソロヴィヨフ、ドストエフスキイはともにかれの理念に賛成し 海同胞のキリスト教理念を説き、神人社会の実現を念願した。 明を強く批判する動きでもあった。なかでもフィ 当時の唯物的風潮に対抗し、神を忘れたエゴイズムに基づく文 遍主義が、近代ロシア宗教思想家の間に生じた。それはまた、 て、神人キリスト信仰による世界改造を主張するキリスト教普 のものであったといえよう。これに対して、個人的信仰を越え が、修道主義は根本的には個人の救いに重点をおく消極的性格 づいた。また、二世紀の間消えていた修道主義が復活した。だ 許正教の力は弱まった。しかし、民衆の間に、 十八世紀に入って、ピヨートル一世の宗教抑圧政策により官 そして、 両者は、 神を忘れ、 反キリストの社会が出現すると予見し 或は個人的救いに限定された 俗信、 ヨドロフは四 狂信はつ

敬虔な信仰を守ろうとする派と世俗化した派との間に対立が生

ら十六世紀にかけて、修道院の世俗化にともなって、

内部に、

どがあったことが考えられる。 る点などは注目される。以上から、無神論の革命政権出現に関 興の原因は、歴史的キリスト教の信仰の不徹底によるとしてい 倒錯せる宗教であるとしている。 された状態から解放することを主張した。なお、かれは、 保者として、自由なる神と人間との応答によって、人類を疎外 か かわる官許正教、個人的信仰の域を出なかった修道主義、 連する宗教現象として、直接その打倒の対象となった権力とか による一切の問題の解決を唱えた。そして、神人キリストを仲 いと思われる。革命後ソ連から追放されたベルジァエフも宗教 キリスト信仰に基づく社会改造を唱えた近代ロシア宗教思想な ・マルキシズムはマルキシズム本来の観念的なプロレタリア ト・メシア観と、ロシアの民族的終末観とが合体して生じた れ、個人的な礼拝、信仰に限定された形でしか許されていな ソ連ではかれらの予見の如く、宗教は日蔭の地位にお 以上、 また、一般にマルキシズム勃 ロシア正教の諸相につい 神人 ロシ

基本構造についての一考察 アル・ガザーリーの宗教思想の 一考察である。

への愛を中心としてー

松

本 耿 郎

ガザーリーは神への愛 maḥabbat allāh, douste khodā

の思

うと思う。彼の神への愛の思想はスンニー派神学者の多くがそ を愛する事は不可能とするのである。 ように神が人間の知覚能力を越えた超越者である限り、 致がなければ成立し得ないとし、それ故このコーランの言葉の 礎にし、愛はすべて愛する者とその対象との間に於る相互的 於る「人間の知覚は神を捕えることができぬ」という言葉を基 く述べていないが、略記すればそれは、コーラン六章百三節に り、神こそ愛すべき者であることを証明しようとして展開され れを人間にとり不可能とするのに反対し、神への愛は可能であ 述べているが、その中に彼の宗教思想の基本構造を探ってみよ 想を「宗教的諸学の復活」 Iḥyā ulūm al-Dīn その際、神への愛が否定されている論拠について彼は詳し 等の作品 人が神 の中で

る。

の中にある神的部分で、その意味で神と質的に連続する物と意 Iḥyā, Vol. 3, p. 5, text, babī al-Halaby と述べて人間の心 qalb な物で、 その真相は多くの人間の 理解力を超えた物である。」 妙 al-lațīfa な物であり……不可思議 の解説」の章で rāḥ を「人間に於る認識力と把握力を持つ霊 いられているが、彼は「宗教的諸学の復活」の「心の不思議さ rūḥ の語にその根拠を置く。 コーランでは rūḥ は多義的に用 との説に反論するためにガザーリーはコーランの中に現れる 'ajib'で神的 rabbani

が存在論的観点からは質的断絶があると考えていると指摘した 味づける。この点は前年度の発表でガザーリーが被造物と神と

別的な完成 kamāl があるため、 それより高次の完成へ向おう 中でいう神への愛は、存在者一般には自らでは維持し得ない個 要するのは第三の愛が霊(arwāḥ は rūḥ の複数形)の関係に 愛のいずれも神と人間の間に成立すると考えるのだが、注目を 関係 bi mujarradi tanāsubi al-arwāḥ によって確立している 即ち二者の間に愛がどちらかの美点の故にではなく純粋に霊の ibid, p. 371 と述べている。第三の愛は「愛する者と愛される者 ら獲得される利益の為でなく、 それ自体の故 に物を愛する。」 己の存在の持続への志向と自己の非存在と破滅への嫌悪を持つ 思う。彼は人間に於る愛の様態を分析しそれを凡そ三種に分類 とし、その為「神はその個々の物の内に、それにより普遍的完 ナーが「愛に関する書翰」Risālat fī al-ishq, Mehren 編、の ブン・シーナーの神への愛の思想と比較すると、イブン・シー る。以上のガザーリーの思想をより明確に知るため、これをイ のである。」ibid, p. 373と述べている。 ガザーリーはこれ等の との間に於る神秘的関係 al-munāsabat al-khafīyat がある。 は対象の美点に由来する愛で、これを「人はその物自体の裏か ということである。」ibid, Vol. 3, p. 369 と述べている。 第二 する。その第一は自己愛とし「自己を愛する事はその本性に自 とする普遍的愛 ishq kulliy をさし入れた。」Risālat al-ishq. 全性の発出から得たものを維持し、その普遍的完全性に向おう に於る rūḥ に対するガザーリー的解釈により可能となってい より成立するとしている点である。この思想は前述のコーラン と質的に断絶すると設定して展開されると見ることができると

p.3 としている。かかる普遍的愛が、人間に於ては理性によっかる人間存在の構造的把握がガザーリーの宗教思想の基本構造でがない。これはイブン・シーナーは考える。即ち、イブン・シーナーは存在者一般に於ける愛と人間に於る神への愛とに質的区別を認めていない。これはイブン・シーナーが人間を自然的諸存在と質のに連続すると見なしている事を示すものである。これに反し、ガザーリーは rūh による神への愛とに質的区別を認めているがら、ガザーリーは人間を、神に対しては存在論的に断絶しつつ質的には連続し、他方自然に対しては存在論的には連続しつつ質的には連続し、他方自然に対しては存在論的には連続しつつ質的には連続し、他方自然に対しては存在論的には連続しつつ質的には連続し、他方自然に対しては存在論的には連続しつつ質的には連続し、他方自然に対しては存在論的には連続しつつ質的には連続し、他方自然に対しては存在論的には連続し、対が自然のである。かかる人間存在の構造的把握がガザーリーの宗教思想の基本構造がないない。

ヌマ・エリシュ考

エ

の一になるのではないかと思われる。

藤光一郎

後

わせる。ところがスルタンテペ資料による とこれは Zulum-スパイザーは ⒀ Zulum[mar] を番外にすることにより数を合国の主」に終るこれらは 実は 五一ある。フォン・ゾーデン・ドクを讃えかれの五○の名を唱える。「マルドク」に始り「諸ドクを讃えかれの五○の名を唱える。「マルドク」に始り「諸とのパピロニア天地創造物語の祭儀的意義を考える。

る性質のものであった。

主神が Zulumummu の別名でも呼ばれることを意味する。先行する「次に」 は類例から Mummu という名で表わされるのあとに入った dittography ともとれるが、 Zulumummu にum-[mu] であることがわかる。これは ⒀ Zulum、⒀ Mummu

程になってからである。神統譜のマルドクの名は新年祭として そうであるが、エンリルがこの物語にはじめて現われるのは中 係は神統譜的それではない。シュメール・パンテオンの神々の この物語が用いられる国によってその主神の名に置き替えられ 関係からするとアヌー―エア(=エンキ)――エンリルとなり アヌ――エア――マルドクと続く。従ってエンリルとの父子関 造者かつマルドクの父である。物語のはじめの神統譜によると 地創造以前から存在した原初の海の支配者、シュメール神話で 名「エア」とともに祭儀執行権を与える。エアはマルドクの天 ○」の間 1140~12 ではエアが喜びにあふれマルドクに自分の エンキとして人間創造にあずかった神、この物語でも人間の創 った神で、Ⅶ 36 ではマルドクの父である。「諸国の主」と「五 ルは前第三千年紀にシュメール・パンテオンの実質的主神にな の主」もエンリルの称号の一つであった。周知のようにエンリ そのままエンリル(dEn-lil)の別の表記法になる。また「諸国 ろで楔形文字の「五○」に神格決定詞をつけると (dNINNU) 名は「五〇」ともいうと但書が付されているからである。とこ 主」が余る。五○の数にこだわるのは Ⅷ31~14 にマルドクの Zulumummu をマルドクの五〇の名の一つとすると「諸国 の

> 普通名詞化したエンリルが冠せられるのである。 普通名詞化したエンリルが冠せられるのである。 普通名詞化したエンリルがその主神権をバビロンのマルドクにゆの主神だったエンリルがその主神権をバビロンのマルドクにゆずることを象徴している。したがってこの父子関係は祭儀的主ずることを象徴している。したがってこの父子関係は祭儀的主ずることを象徴している。そこで「諸国の主」は五○の名のあとで主神権譲渡を象徴的につげるクライマクスであり、マの物語が通名詞化したエンリルが冠せられるのである。

神殿で朗詠された。翌第五日には神殿の祓い浄めの祭儀が行わエヌマ・エリシュはパピロンの新年祭第四日の夕方エサギラある(本誌14号の拙論参照)。 でいの子と称し、獲得した王権をオーソライズしているのでおけるエンリルと王の関係にみられる。王者は好んで自分をエおけるエンリルと王の関係にみられる。王者は好んで自分をエ

この祭儀的主神権相続の父子関係は別の形で新シュメール

に

的に使われている。パピロンの新年祭におけるこの物語の朗詠以上、エヌマ・エリシュにおいてエンリルの名がかなり意識かれはあなたの王権を高めるだろう」(紹~48)。「かれはあなたの主権を大ならしめるだろう。……

をなしていると考えられるのである。り、これが前述のような意味で翌日の王権更新に不可欠な前提はエンリルからマルドクに授けられた主神権継承の 再 現 で あ

## 一八世紀のイスラム思想

加賀谷 寛

al-ḥadīthīya)を最高の学問に位置づけ、 問体係のうち、ハディースの 学 ('ilm al-hadīth, al-funūn らかにしようとするものである。同著者はイスラムの宗教的学 25号 pp.29~36) に基づいて、その著作の発想方法と意図を明 らに宗教の学と哲学(falsafa)の綜合・止揚を図る構想を示す 1781) の思想は、異なった対立する諸法学派、スーフィズムの 取挙げられてきた。その思想が本来イスラム的なものと、非イ の「前文」(dībāja)テクストの拙訳 ものであった。今回の研究は、 同著 Hujjatu'llāh al-Bāligha 対立する世界観(waḥdatu'l-wujūd と shahdatu'l-wujūd)、さ 朝衰退期のデリーの人、ワリーウッラー (Wali'u'llāh, 1703~ イスラム思想としてここに取挙げようとするインド・ムガール とする後者を拒否する発想をとったのに対して、その同時代の スラム的要素とを峻別して、主としてスーフィズム思想を内容 ったワッハーブ運動が、復古=改革の思想の代表的潮流として 八世紀イスラム思想としては、アラビア奥地のネジドに興 (『大阪外国語大学学報』 しかもハディースの

比較研究的試論日本における教団組織の

ができる。

管井大果

しかし日本においては、古くから原始宗教的諸要素が宗教のの目的の手段としての組織と混同されてはならない。の目的の手段としての組織と混同されてはならない。をれは他を達成するための集団的人間活動の装置であるから、それは他効にその目的を達成することができる。教団組織は宗教的目的現代は組織(化)の時代で、宗教もその組織造りによって有

直道会で僧侶のみで構成され、門徒は評議員会を構成する。

他

評もある。

「おの教団は基本的に類型化することはできないという批ら、日本の教団は基本的に類型化することはできないという批ら、日本の教団は基本的に類型化することはできないといるかが教団の在り方を複雑にしている。また諸宗教のアカルチュレ形成に微妙に影響することがその体質となっているから、それ形成に微妙に影響することがその体質となっているから、それ

組織は、 長、参務一内局)) 教務所 らの組織化がある。 エラルキーが形成される。 持する。本山、教区、組、 派では法脈により教団の頂点が決定され、 から三位一体は大谷派の特色)をもち、彼は血脈、 主は本山住職だが行政の責任者ではなく、これは他宗派共通だ 谷派では管長、法主、 会に対して安定的、現状維持的に機能する。 はタテの関係を強調して、 日本の教団組織を概括的にみると、 大谷派、監正局—本願寺派)、 立法 (宗議会、 明治政府の管理機構に擬して、頂点に法主、 前者は成立仏教団に典型的に示され、 本山住職の三位一体、本願寺派では、門 ((教区教務所(長))、 頂点の下は、 ヒエラルキー的共同体を形成し、 一般寺院の間には、 上からの組織化と、 行政 伝統的集団体制を維 例えば真宗教団 組長)、 (宗務所 ((宗務総 ピラミッド型ヒ 法脈、他宗 司法 大谷派は それ 下か (大 0

> 法座) に見出される現象である。 傾向も見られる。タテ、ヨコ二重構造は日本の教団組織に共通 をとる。上部官僚組織は、会員による法座、 組織は教会長(専任教師)の下に、支部長(支部) 域ブロック制と親子関係であり、法座組織を基礎とする。 二重構造を認める。例えば立正佼成会の組織の基盤は教会の地 談会等の信者同志のヨコ関係に支えられ、そこにタテ、 の「親子関係」等タテ関係は存在するが、 の関係を重視して連合体を形成する。後者においても指導者と 構成する)。 講は恩を強調して個人を教団に埋没させ、 宗派も同様だが、本願寺派の門徒宗議会は僧侶と門徒の両者で るための機構である。 ルキーを強化する。後者は、新興宗教に典型的に示され、 組長(地名組)班長 しかし会長を頂点とするタテ系組織化 (班)等ヴォランティア信徒が貴 それは必ず法座や座 布教活動を世話す 主任 3 ヒエラ ココの 3

して両者は微妙に絡み合っている。からの組織化を行う。しかも日本的体質を両者の共通の分母とは、上からの組織化を行い、個人の信仰に重点をおくものは下は、上からの組織化を行い、個人の信仰に重点をおくものは下

現代においては人間存在の基礎的場面の機制が探究され、あ

実在の表現たらしめなくてはならない。 るが、組織の悪魔化(自己目的化)を防いで、それを無制約的 者集団がなくては宗教は成立しない。信仰と教団組織は矛盾す

れ或いはこの教団組織への所属は附随的でしかない。しかし信

代化し易い。非僧非俗の実在感覚の上に教団 を 組織 化(近代 的)することが現代の課題である。 性格が強い。新興宗教とキリスト教は個人を対象とするから近 神社組織は地縁、成立仏教団組織は檀家制度により共同体的

#### 第四部会

# 吉野川流域における聖水信仰

当屋神事を中心として-

#### 坂正章

げて神社へ供える。

早

大和の吉野川に、かなり古い時代から聖なる水の信仰が存在大和の吉野川に、かなり古い時代から聖なる水の信仰が存在 大和の吉野川に、かなり古い時代から聖なる水の信仰が存在 大和の吉野川に、かなり古い時代から聖なる水の信仰が存在

持帰る宮座も有り、お仮屋の奉仕に際してその石を首から下げの川や家の風呂等に入れて水垢離をとる。石だけではなく水をり、その地域は字陀郡・桜井市・橋原市に及ぶ。祭に先立ってり、その地域は字陀郡・桜井市・橋原市に及ぶ。祭に先立ってり、その地域は字陀郡・桜井市・橋原市に及ぶ。祭に先立ってり、その地域は字陀郡・桜井市・橋原市に及ぶ。祭に先立ってり、その地域は字陀郡・桜井市・橋原市に及ぶ。祭に先立ってり、その地域は字陀郡・桜井市・橋原市に及ぶ。祭に先立っておしては、吉野町河原屋の潮生淵、ら複数の宮座が訪れる場所としては、吉野町河原屋の潮生淵、吉野郡川上村から五条市に至る吉野川本流に於て、他地域か吉野郡川上村から五条市に至る吉野川本流に於て、他地域か

るが、多くは竹筒にここの水を汲入れ、稲株と共に栗の木に下(御所市)が祭に臨んで行事を行っている。禊をする宮座も有(御所市)が祭に臨んで行事を行っている。禊をする宮座も有見当らない。次に栄山寺の淵であるが、金剛山東側山麓の宮座供える水を汲みに来るのを初めとして、高取町・大淀町の宮座供える水を汲みに来るのを初めとして、高取町・大淀町の宮座で行う所も有る。土田の淵では、畝火山口神社の夏祭に神前にて行う所も有る。土田の淵では、畝火山口神社の夏祭に神前に

来異質のものではなかろうかという問題が提起されてくる。つ来異質のものではなかろうかという問題が提起されてくる。つからそう呼ばれたと解されている。『地方史』等に於ても従ろからそう呼ばれたと解されている。『地方史』等に於ても従ろからそう呼ばれたと解されている。『地方史』等に於ても従ろからそう呼ばれたと解されている。『地方史』等に於ても従ろから極く少数に限られている。現に面して大名持神社(式内事がら極く少数に限られている。現に面して大名持神社(式内事がら極く少数に限られている。別に面して大名持神社(式内事がら極く少数に限られている。別に面して大名持神社(式内事がら極く少数に限られている。別に面して大名持神社(式内事が方をしていない。それに潮生淵へは行っても大名持神社へ参る宮座はていない。それに潮生淵へは行っても大名持神社へ参る宮座はていない。それに潮生淵へは行っても大名持神社へ参る宮座は大字内に於て、淵での行事を行う所は一箇所も見当らないの箇大字内に於て、淵での行事を行う所は一箇所も見当らないの言葉が表している。の問題を取上げながら、以上の当屋神とこで、、大谷

としての伝統的な信仰基盤に基くものと推定される。それは他るものであって、地域的な特性を保ちながらも吉野川流域地帯まり潮生淵での神事は、古来からの吉野川の水の信仰に由来す

位置する地理的条件に注目すると、国中方面の各地域から吉野 共通する点は、沿岸の大字の禊場・水取り場としてではなく、 はなかろうか。 え、そして祭を執行するという神迎えの神事を意味するもので あるが、それは石及水を以て先ず 吉 野 川 の聖なる水の神を迎 淵での神事と同一の信仰に根差すものと考えられる。臆説では しく持帰られたという事であり、石を御神体として迎える潮生 仰形態が見出されるようである。土田の淵、栄山寺の淵から種 ては多少地域的相違を示しているが、一面その基底に共通の信 しかも共に禊等に適した淵をなしていると言える。 川へ至る街道の合流地点、即ち各大字からの最短地点に有り、 共に国中地方の大字との係りを持つ事である。更に各々の淵の の淵での神事との関連に於て認められよう。この三箇所の淵 々の形式で神前に供される水も、 かっては馬や牛の背に乗せ恭 神事につい

> 宮座組織の一 形態

大和神波多神社の神主方と 地僧方について――

金 子 圭

助

神事を営む宮座の中には神仏融合的な宮座の形態・ 行事を行なうものがある。 組織をも

く)という二つの宮座がある。この神主方、 いては、 山辺郡中峰山の神波多神社に神主方と地僧方(持僧方とも書 「相渡申一札」(寛政八年六月付 神波多神社所蔵文 地僧方の由来につ

書)に

滞執行 院山号之草創是也、其砌より社家地僧と相別つ、神務祇式無 御霊夢ニ奉御鎮座、依之而今村名改名して号中峰山、 当社牛頭天皇と申は往古大川石上ニ天降給ふ祖横山峰ネ中任 即善明

という事が、今後の大きな課題であろうと思われる。

た神社の信仰圏に属しながら、しかも附近を流れる 川 を 越 え

何故遥々と吉野川の信仰の連帯の中に生活し続けてきたか

いずれにしても、大和の特定の諸地域の大字がそれぞれ異っ

神社境内地つづきにあり、創建年代、由緒は不明。天正九年織 は神主方・地僧方の株数は如何といえば、神主方は 田信雄の伊賀攻略に堂塔坊舎・古文書類を焼失したという。で と記される。善明院 座候、然ルニ右廿壱人之者共順席ヲ以相進ミ上席之もの共よ 後拾六株ニ相成、当時にては廿壱株与順々相増有之候儀ニ御 此儀当郷大川牛頭天主神主者郷中往古六株ニ御座候へとも其 (新義真言、現在豊山長谷寺末)は神波多 責任をもつ。婚姻関係は現今神主方・地僧方こだわりなく結ば は冠婚葬祭ほか宮座受けにも立ち合い永代その家の相談役たる

なおこの地方には同族共同体組織なる与力制度がある。与力

地僧方

九月 三十 日 九月二十八日 とうかぐら

十月十一日 十月 四

日

十月九日午後より 十月十四· 十五日

座祭り

田楽うち

**御番所様宛文書 享和三年 神波多神社所蔵** り神主之義吉田家江相願許状申受候て神主相勤候 (「乍恐…」

る。長老上六人、下六人の六人坊があり、その下の十三人めを

持僧(次僧)頭と呼ぶ。以下幾人かを持僧(次僧)と呼ぶ。持

仕し、六柱は産宮講(もと人足屋仲間と呼んだ)の最長老が終 戸を数える。神 波 多 神 社は旧県社、郷社であり境内に末社八 中にある。古くは持僧と書き明治期に地僧と書いている。 総代がありそれぞれ神主方二名、地僧方一名ずつ出る。祭礼は 二戸、地僧方十七戸)より構成する。なお別に氏子総代、檀家 柱および産土神六柱神社を祀る。八柱は神主方長老が交替で奉 るという。地僧方については、株数の分かる、資料はない。 「地僧方祭順番帳」(明治三十七年付)一冊が当屋受続文書の 「持僧祭当文講中覚帳」(寛保三年付及び寛政十一年付)二冊 現在中峰山全戸六十四戸中、神主方三十三戸、地僧方三十一 |古は六株、のち十六株、二十一株と順次増加したものであ 清掃や供饌など勤める。産宮講は二十九戸(うち神主方十 ただ

神主方、地僧方別々に執行する。

うに思われる。あるいは神主方が古くからできたのかも知れな 馬場先に馬場姓(神主方)が固まり古道沿いに神主方が多いよ 置図によって神主方・地僧方の所在を見ると混在するも、 善明院も滝倉神社も豊山派長谷寺と関係がある点が共通する。 る訳ではない。持僧、地僧、次僧の由来はなお明確でないが、 僧は一月六日御供搗きの下準備など神事を行なう。寺役を勤め い。併し資料も伝承もないので確証はない。 神主方・地僧方の何れが古く成立したか明確でない。村内配

注(1) る。この敬神社にも持僧(地僧・次僧)という言い方 可分の関係上仏教的影響をうけているものと 解され ・頭家筋(頭筋の事)、随兵頭(本当屋)、払底(一老初瀬町に与喜天満神社の敬神社がある。社長・年番 転訛したもので僧侶のこと、敬神社と長谷寺の密接不 など独自な言い方を用いる。払底は法体から

直毘霊論争について

小 笠 原 春 夫

結ばれ、地僧方もそうである。但し二三の例外もある。 れているが、与力制度は厳然と神主方は神主方同志与力関係が なお持僧という語は奈良県桜井市滝倉の宮座に於いても用い 上げてみたい。というのはこの序文を寄せている人 々を みれ の著書に於て提起された問題の中、ここではその序文に就て取 論争に於ける儒者側の雄ともみられる沼田順義及びその 門

79

られるからである。 人々がいかなる見解のもとに沼田を推していたかが凡そ窺い知ば、沼田一門がいかなる勢力を背景にしていたか、又それらの

八三五)年。「級長戸追風」沼田順義著、天保八(一八三六)三(一八三〇)年。「加倍志廼風弁妄」静斎義雄著、天保七(一論争に関わる著書として、「級長戸風」沼田順義著、文政十

れて然るべき書である。而して序文の面々を挙げると次の様にれて然るべき書である。而して序文の面々を挙げると次の様に沼田著の「国意考弁妄」天保四(一八三三)年、もとの中に入

年、が挙げられるが、更に序文という面から見た場合、等しく

⑴「級長戸風」――培斎主人、入内医官法眼山本宗瑛、幻菴なる。

(3)「加倍志廼風弁妄」――雲龍幻菴、田沢仲、孟斎新藤勝彦斎、道菴崎喩義浩夫(2)「国意考弁妄」――梧南主人林樟、小松原雄、金子祐倫霽

でこの時三十八歳。②の梧南は同じく述斎の第六(或は七)子、注目を惹くものがある。即ち⑴の培斎は林述斎の第三子煌の号右の中、重複を除いて十四名。この場合③を除く筆頭者には(1、7歳の級長戸追風」――蕉軒老人、沼田直道。(二人介元列馬弁系)――薫軒老人、沼田直道。

号は復斎で当時二十四歳。両者夫々大学頭に任ぜられている。

菴)等

年七十三歳で翌年歿している。この様に林家の当主となった人而して仏の蕉軒は外ならぬ右両人の実父述斎その人で序文の当

々、それも親子が交互に序文を寄せていることは、それだけで

たと記すが見落しであろう。又外に述斎ではなく復斎だけとす本朝瞽人伝、国学者伝記集成では述斎のみが毎書に序をものし立ったことが考察される。沼田の得意や思うべしである。(尚、既に林家の厚意が観られると共に、続く儒者の意気昂揚にも役

る解説もあるが何かの誤認であろう。)

の如くである。 次に序文の内容も注目されるので要点を挙げて通観すれば左

(1) 国学の普及に関して

し(金子)庸愚之徒従和」之……其学日熾日多(小松原)学1天下靡然和」之、由」是旧事紀遂廃閣。(及時)虚名一時に躁本居氏之学……至点其目空17一世1……(培斎)独首11唱古事記之

固より老荘の縛粕(金子)世以「荘周「為ト謗「聖人」之尤者」(幻上古之淳寶」(梧南)虚無之説(新藤)楊墨行正道塞(小松原)就」老聃之甕下「竊而食」之(法眼山本)剽」「掠老荘之近似「傅」会

(2)

老荘等の模倣とする批判

(田沢)其心傾僻みて今の大御代公論には非ず……(彦亀)将բ蔑ӷ皇国正統之道1……嗜₁異端之濁酒」(山本)わた く し の 道(3) 正異公私等を以ての批判

(334)

賊(金子)等論1(蕉軒)異端の 根柢深して……世教に 害あらんとするの蟊廃11我皇国大道1以為#飛鳥走獣夷狄之俗4(荆山) 逞11孟浪之私

# 熊本敬神党についての一考察

### 福田篤二

神風連の乱と称せられる事件は、明治九年十月二十四日に、が下されていないように思われる。して、思想的背景の考察があまりなされておらず、正当な評価して、思想的背景の考察があまりなされておらず、正当な評価

台その他を攻撃して敗れた事件をいうのであるが、その旗あげ熊本敬神党の同志百七十余人が、神示を仰いで決起し、熊本鎮

は、その殉教者であった、といえよう。は、その殉教者であった、といえよう。といえように、学者としている。桜園は、大隈三好氏が指摘してのほおられるように、学者としている。桜園は、大隈三好氏が指摘して桜園の門流を主軸としている。桜園は、大隈三好氏が指摘しておられるように、学者としてよりも、教育者、教祖としてのほおられるように、学者としてよりも、教育者、教祖としてのほおられるようとするものであった。

の趣旨は、加屋舞堅の檄文に明らかなように、尊皇攘夷の精神

二、絶対保守主義の立場をとり、非妥協性がきわめて強固で二、絶対保守主義の立場をとり、非妥協性がきわめて強固で集まり、熱烈な国家主義者の集まりであること。

な点が挙げられると思う。

とれらの敬神党の人びとの思想的特徴として、私は次のよう

いうべき存在であること。四、ピューリタニズム。明治初年における日本の清教徒とも三、武士道精神に徹し、ストイシズムに徹していること。

は断じて同調できず、決起の動機も、事の成否は度外視して、業への復古を理想とするかれらは、文明開化の新政府の施策に恐れつつしむととが記されている。神政維新への期待、神武創神前に誓約した文にも、神祇を尊崇し、国体を護持し、神罰をんだ歌の数々、遺した詩文の類があり、一党が新開皇大神宮のんだ歌の数々、遺した詩文の類があり、一党が新開皇大神宮のとれて詠

1 (335)

古代ながらのうけいによって神意を奉じて事を起こしている。 は考えられるのである。

この敬神党の思想は、後世にいろいろな影響を及ぼしているし、塾長影山正治氏が参画した神兵隊事件は神風連の継が、そのひとつに、現存する民族主義団体の大東塾がある。大が、そのひとつに、現存する民族主義団体の大東塾がある。大京学の流れ、故松永材氏の日本主義哲学の流れ、頭山満、内田良平とかいう大アジア主義の流れ、という四つの方面から論じたことがある(神道史学会)が、それともうひとつ、神風連の影響も見めがすことができない。大東塾は、大戦末期に帯刀令を主張しているし、塾長影山正治氏が参画した神兵隊事件は神風連の継承であり、その神兵隊の失敗を回復しようとした 七・五 事件がであり、その神兵隊の失敗を回復しようとした 七・五 事件が、大東塾の起としたものであった。

連の事蹟を調査し、あたかも、神風連のごとく、「弈馬」の飯理を描いており、三島氏自身、異常なまでの熱意をもって神風部「弈馬」は、神風連を昭和に再現しようとする青年の行動原また、作家三島由紀夫氏のライフワーク「豊饒の海」の第二

間で大峯伝灯一三回、大峯授職八回、三部習合葛城伝灯二回計

もって完成したという見解も成り立とう。 沿青年のごとく、その最期を遂げている。三島美学は神風連を

に留めて、そのくわしい解明は今後に譲りたいと思う。値するものと思うのであるが、ここでは問題提起といった程度として、日本の宗教思想史の上に、特異なものとして、注目に以上述べたごとく、熊本敬神党は、その行動の是非善悪は別

### 宝満山の峯入

中野幡能

福岡県太宰府町の竈門山は宝満山ともいわれ幕末までは修験

は天暦六年(九五二)より長保二年(一〇〇〇)までの四八年は天暦六年(九五二)より長保二年(一〇〇〇)までの四八年の山であった。 真偽の考証は別にして案入史料として珍した。 大宝元年(七〇一) まで四五年間に大峯伝灯一〇回、三部習合六回計一六回が行われ、行者組織として伝灯行一、瀬頂一が記されている。 第二節れ、行者組織として伝灯行一、瀬頂一が記されている。 第二節れ、行者組織として伝灯行一、瀬頂一が記されている。 第二節れ、行者組織として伝灯行一、瀬頂一が記されている。 第二節れ、行者組織として伝灯行一、瀬頂一が記されている。 第二節れ、行者組織として伝灯行一、瀬頂一が記されている。 第二節れ、行者組織として伝灯行一、瀬頂一が記されている。 第二節は大峯伝灯一〇回、三部習合六回計一六回が行われている。 第二節は大峯伝灯一〇回、三部習合六回計一六回が記されている。 第二節 は、 第二節 は、

あるが、道筋は筑前一国の有名社寺だけで、胎蔵界儀軌も宝満

山で授与している(叶院文書)。

このようにみると 享保十一年

で、 一五回が行われ、行者組織は伝灯大先達一、初先達三、修行先 一五回が行われ、行者組織は伝灯大先達一、初先達三、修行先

之事』によると、この峯入は春峯であるから彦山駈がある筈でる。佐々木文書安政七年(一八六〇)三月『葛城峯中日割道筋の、元禄九年(一六九六)和議が行われ彦山末に戻った(続筑り、元禄九年(一六九六)和議が行われ彦山末に戻った(続筑り、元禄九年(一六九六)和議が行われ彦山末に戻った(続筑り、元禄九年(一六九六)和議が行われ彦山末に戻った(続筑り、元禄九年(一六九六)和議が行われ彦山太に戻った(続筑り、元禄九年(一六九六)和議が行われ彦山末に戻った(続筑り、元禄九年(一六九六)一七三)に宝満山は聖護院末に な実真覚文年間(一六六一―七三)に宝満山は聖護院末に な

できたことが判る。から再度彦山を離れ聖護院末として筑前一国の道筋(社寺)

が

ようである。 単に峯入といっても、例えば近世になると四国八十八ヶ所と る。これらの点は山の本末関係とか、経済的基盤とか、 をもつ越中立山とは異るし、春秋入峯も羽黒山とは異る。 事など、大和大峯行の形態をそのままとっているが、 城峯入『大峯行』とあり、大和大峯が「深仙」を界としている である点が異っている。又第四期中世までの峯入をみると「葛 五期は叡山の回峯に近い点のある豊後六郷山に近いが、道者系 中国の大山、四国の石槌、東国の男体榛名の峯入とは異り、第 又第四期迄の峯入を他の山に比較すると九州の阿蘇祖母霧島、 離し、峯入というよりは道者の巡礼に近い修行になっている。 文禄以後は道者もいるかと思われ、五期享保以後は彦山から分 区分をすることができ、三期までは行者だけの峯入であるが、 である なければならない点などの如く見逃してはならないものがある か、西国三十三番などの巡礼の修行がもつ意味と合せて考察し の歴史的な事情、または政治・社会そのものの変化もあって、 合と登拝形態も、修行の意味なども可成りの変化が行われてい ように峯入は時代により行者組織・春秋の入峯・両界・三部習 以上佐々木氏記録によると宝満の峯入は一期より五期に時代 (本研究は太宰府天満宮文化研究所の研究の一部 金胎両部 山成立 この

# 近郊一農村の墓制の変遷

### 黒川弘賢

五四二番地、二〇坪(詣リ墓、Ⅰ) 同五五三番地、一一坪(詣リ

1)とあり、埋メ墓二、詣り墓三の墓地がある。 これらの

県道ぞいの田圃が造成され卸団地(昭和三十九年十月に栃木卸

代になって道路拡張の為に半分以上を失う。◎西坪の埋メ墓の 0、と昭和三十年代にはいって土葬から火葬へと移行しつつあ 年二(1)、同42年二(2)、同43年一(1)、同45年0、同46年十月迄 36年三、同37年二⑴、同38年二、同39年二⑴、同40年二、同41 和31年三、同42年三⑴、同33年一、同34年五⑴、同35年一、同 と下記の通で( )はその数のうち火葬を行った数である。昭 ると火葬がはじまってくる。昭和三十年からの死者の数を記す 戦災(東京であう)四人は土葬でない。更に昭和三十年代にな 迄)四一九。うち子供一三一で明治四十年~昭和十年迄が非常 治よりあるのでそれを集計すると(明治元―昭和四十六年十月 19、毛塚6、生井3、不明4、合計28である。寺の過去帳は明 れすべて猿山である。猿山40、不明14、合計54、西坪Ⅱ、猿山 不明22、、合計14、西坪Ⅰは寛文、慶安年代の宝篋印塔もみら 村44、石川21、石生田14、神田16、別井1、猿山1、法印7、 察される。菩提寺が徳川末期に火災にあって過去帳が焼失して に多い。四一九のうち昭和十七年に戦死した四人、昭和二十年 照合できぬのが残念である。墓石を姓別に分類すると東坪は田 西坪から十数年後の万治元戊(一六五八) が最古である。 斯 寛永十四年丁丑(一六三七)が最古で次いで西坪里の慶安元戌子 様に三百年以前にすでに第二次墓地の石塔が現出したことが推 (一六四八) と西坪1の慶安四辛卯 (一六五一) である。 詣り墓の石塔群から現在判読できる年代を溯上すると西坪Ⅱの 火葬化の要因を求明すると、<br />
◎西坪の埋メ墓は昭和四十年 東坪は

変化は部落民にも多大の影響を及ぼしている。 で先がけ市民は火葬料を無料とした。斯様な有形無形の環境のに先がけ市民は火葬料を無料とした。断様な有形無形の環境のに先がで一晩かかり二日がかりの葬式であったが昭和二十九年に上ので一晩かかり二日がかりの葬式であったが昭和二十九年に団移転をした)が出来た。⑥栃木市の火葬は従来薪で行ってい団移転をした)が出来た。⑥栃木市の火葬は従来薪で行ってい団移転をした)が出来た。⑥栃木市の火葬は従来薪で行っていて集

い。
の調査を行いその資料との照合による究明は今後の課題としたの調査を行いその資料との照合による究明は今後の課題とした両墓制、現行の墓制諸般についていかなる意識をもっているか断様な基礎資料を基に部落民が現在の時点で崩壊しつつある

沢諭吉の仏教に対する態度

岡田栄照

る。

に最第一の要なり」(貧富論)「凡そ宗旨を無用など云ふは心事している。「宗教を奨励して人心を和するは小民の軽挙を防ぐすが、日本の仏法は「唯是れ文盲世界の一器械にして最愚最陋の人心を緩和するの方便たるのみ…」(文明論之概略)と看做の人心を緩和するの方便たるのみ…」(文明論之概略)と看做の人心を緩和するの方便たるのみ…」(文明論之概略)と看做の人心を殺和するの方便たるのみ…」(文明論之概略)と看して、もも他の制御を受けず、亳も他の力に依頼せずして、世にて、第も自由最も独立し

可し」(徳風を厚くするには宗教に依頼すべし)と、述べてい事うものあるが如くなれども、我輩に於ては正邪云々の如き一切とれを問はず只人心を感化し社会の安寧を維持するの効能如切とれを問はず只人心を感化し社会の安寧を維持するの効能如切とれを問はず只人心を感化し社会の安寧を維持するの効能如切とれを問はず只人心を感化し社会の安寧を維持するの効能如切とれた。相互に比較したらんには宗教の功徳能く民心を和して法外に逸することなからしむるの事実を発見することある。

を獲得しようとする末法の坊主共(清僧大に奮発すべし)であ教師の真似をして柄にもない慈善事業を企画し、帝室の恩賜金教の蔓延は国体の基礎を損傷するものであるから之を排斥すべ教の蔓延は国体の基礎を損傷するものであるから之を排斥すべ致と宗教の画然たる分離を力説していた福沢にとって排斥政治と宗教の画然たる分離を力説していた福沢にとって排斥

った。

を受け、自営自活の道を設け、人の財に依らず、己れの財に依 学、農業技術、彫刻、絵画など、種々の芸能によって人の尊敬 あった(教法の盛衰は世の不景気に係わる筈なし)。 り、世の力を恃まず、宗教者自身の力を恃むことのできる人で 福沢に於ける僧侶の理想像は、 自教の奥旨に通ずる外に、医

ず、一般風俗の情に於ては之を何と見るべきや」(僧侶の兵役 殺生戒の立場からみても僧侶が一旦有事の際に銃剣を執り殺人 上の義務である兵役の義務を免除すべきが当然であると論じ、 免除)と問題提起した。 を行うことがあっては「其身に取りて心苦しき限り のみなら の権利である参政権を与えないことに賛意を表した彼は、政治 政治と宗教の相互の干渉を防止する立場から、僧侶に政治上

慮すべき事態を惹起することがあれば、明治政府の富国強兵政 堕落の模様を徹底的に罵倒するが、その腐敗を心底から非難し た 策の推進に一役買っていた福沢の立場がなくなる から で あっ 能を発揮し得ざることを危惧し、富豪の安全保障の面に於て憂 ているのではなく、僧侶が社会的信用を失墜し、大衆教化の機 彼は浩瀚なる論説の随所に於て、当時の仏教界、僧侶の腐敗

業の計画にもまして社寺の復興は緊急を要することであると提 破損は経世上の用心を欠如したものなる故に、 言している(社寺の保存法等閑にす可らず) 偶像崇拝を否定した彼ではあるが、 (福翁自伝)神社仏閣の (神仏を論じて林 軍備の拡張、実

画大成人名辞典』などが彼の伝を記載しているが、『画工便覧』

画人伝では『画工便覧』『古画備考』『増補考古画譜』『日本

ぼしている。諸本の記述はわずかであるが、注目すべき点は、 がもっとも早く、『古画備考』とともに、他の諸本に影響を及 政に及ぶ)等。

安心するのみ」(肉食妻帯論・文集二編巻一)に告白せられる 以来の寺を頼み、 ように、伝統的な仏事を継承することに安心立命していた。 福沢一個人としては「余が流儀は何宗をも信向せず、 ……親を葬り、……子を埋め、世間並にして 唯先祖

# 日蓮聖人画像の作者大蔵について

輪 宣 敬

坂

華経寺(中山)の宝塔図、妙法華寺(玉沢)の絵像本尊、三十 ついて、画人伝、宗門史書、中山・玉沢の古文書の四点から考 番神、宝塔絵像などが、古記録に記されているが、この大蔵に 者藤原親安と双璧であろう。本稿では大蔵を検討してみたい。 でありながら所伝の詳らかでない点に於て、波木井の御影の作 要法寺(京都)の各画像の作者に擬せられている大蔵は、著名 れらの絵師のうちでも、浄永寺(小田原)、妙法華寺(玉沢)、 察してゆきたい。 聖人画像以外の彼の作として、沼津妙海寺の天照八幡図、法 日蓮聖人画像の作者については、あまり知られていない。そ そうした観点からも、十分考えられる。

宗門史書をみよう。『身延鑑』は、狩野大蔵が七面天女影嚮る。最後の点は、法華経寺の資料との関連を示している。にくわしく、妙法華寺の画像について記述を欠くこと、等であ大蔵卿であること、相陽の人とすること、法華経寺所蔵の絵像

宗門史書をみよう。『貞英鑑』に「茶里犬繭が七百尹女景巻の姿を描いたと述べている。これに対し、『身延鑑』が大蔵を狩野氏としたのは誤りであると訂正しは、『身延鑑』が大蔵を狩野氏としたのは誤りであると訂正しは、『身延鑑』が大蔵を狩野氏としたのは誤りであると訂正しは、『身延鑑』が大蔵を狩野氏としたのは誤りであると訂正した。『身延鑑』が大蔵がである。これに対し、『本化高祖年譜考異』の姿を描いたと述べている。これに対し、『本化高祖年譜考異』の姿を描いたと述べている。これに対し、『本化高祖年譜考異』の姿を描いたと述べている。これに対し、『本化高祖年譜考異』の姿を描いたと述べている。これに対し、『本化高祖年譜考異』の姿を描いたと述べている。

のものを指す)と思われるが、大蔵が相模の人であることは、含めて、四点を大蔵の筆としているが、その四点すべてに宗祖含めて、四点を大蔵の筆としているが、その四点すべてに宗祖含めて、四点を大蔵の筆としているが、その四点すべてに宗祖さいことをあげれば十分であろう。しかし、そのことは大蔵に関する記録にとくに影響を及ぼすものではない。日昭譲状に疑問する記録にとくに影響を及ぼすものではない。日昭譲状に疑問する記録にとくに影響を及ぼすものではない。日昭譲状に疑問する記録にとくに影響を及ぼすものではない。日昭譲状に疑問する記録にとくに影響を及ぼすものではない。日昭譲状に疑問することは、筆者のみにかぎるのものを指す)と思われるが、大蔵が相模の人であることは、電力のものを指す)と思われるが、大蔵が相模の人であることは、

最後に同名異人と思われる何人かの大蔵についてふれておき卿」の表現が生れたのであろう。

たい。

の関連を指摘することは困難である。中山の古記録にみられる大蔵卿阿闍梨。彼についても、今直接呼永叔(主信)。彼は享保四年法眼に叙せられ、大蔵卿と称し、野永叔(主信)。彼は享保四年法眼に叙せられ、大蔵卿と称し、育師と誤解されかねない書状が存するが、彼は絵師ではない。狩師部家文書にみられる京都在住の江戸時代の人、角大蔵。絵南部家文書にみられる京都在住の江戸時代の人、角大蔵。絵

べきところが多い。できところが多い。できとったかどうか、妙法華寺の画像と画風を異にする要法寺のをとったかどうか、妙法華寺の画像と画風を異にする要法寺の家、行宗、隆博などの名が知られている。これらの人々が絵筆家、行宗、隆博などの名が知られている。これらの人々が絵筆

引用文献は省略させていただいた。

## 宗教の語をめぐって

# 禅籍に見える用例を中心に

#### 長 谷 部 好

周到、 ものであることを明らかにされた。 つて宗教およびレリジョンの両語について、その語源を探り、 あるように見受けられる。これに対して川田熊太郎博士は、か 相当語として登場したものであるというような見解が一般的で つつあった際に作られた多くの訳語のひとつで、レリジョンの 宗教」の語は、近世に入って欧米の文化が紹介導入せられ かつ綿密な論証を試みられ、宗教の語が仏教に淵源する

たことを誌しておきたい。 ここでは特に禅籍に見える宗教の語の用例を中心に若干気づ

みがなされた。明宗と判教とはまさに相依相補の関係にあり、 の宗を明かし、同時にそれを仏教教学全体の中に位置づける試 握する必要性が痛感され、五重玄義、十門等の分科を立てて経 団においては、それぞれ経の核心をなす主題を探り、宗要を把 て形成せられつつあった特定の経論を中心とする講読研学の集 大きな課題として意識に上るに至った。南北朝から隋代にかけ それらを系統立て、統一的に再組織することが中国仏教学者の な地域でいわば不統一なままに翻訳され受持されたが、やがて 中国ではインドから将来せられた経論が長年月に亙り、広衍

> 所としたが、やがて理長為宗というように、不特定多数の経典 を取捨選択して巧みに採り入れ、やがてこれを揚棄して不立文 教悟宗」の立場をとり、楞伽、金剛般若等、特定の経論を拠り ていくところに、仏教の宗・教そして宗教への展開がある。 の位置や相互の関係を確認しながら、現実にこれを機能せしめ にし、同時に異った方向、立場を予想し、また容認して、 て無量の法門、仏陀の教説を後学が主体的、実践的 に 受 けと 不可分一体のものとして捉えられる。後にこの宗と教とが結び を随意に依用しつつ、禅定体験を中核として、これら諸経の説 っては、涅槃衆、維摩衆その他の修業伝道の集団と同様に め、宗とすべきものを選択し、自らの依って立つ根拠を明らか は既に当初から存在したといわなければならない。多様なそし つけられ、熟語の形で使われることになるが、その内在的根拠 菩提達摩の法を伝える禅の一流は、その教団の形成過程にあ

を超えるものとみて、教と禅とを縦の、上下の関係において眺 宗は一応並列的な関係にあるが、「宗門」の語には禅がむしろ教 ところの宗門であるというのである。従つて禅は教門とは別な を仏心そのものに見るわけであるから、禅門は仏心を標榜する るところから、仏心宗、心宗と呼ばれた。そこでは宗乃至宗旨 な学道法が打ち出された。禅は仏心の体現を志向するものであ る。かくて経の中に宗を見出す方向から転じて、仏陀の体験の 字の方向を打ち出した。そこに如来禅から祖師禅への発展があ レベルにおける教判を打ち出したことになる。教宗に対して禅 世界へ参入し、親しく仏祖に見え、仏心に契当するという独自

う。実際に宗旨は、祖師の体験の表出としての、ひいては仏心 ところから、経典を蔑視し、あるいはこれを否定するものであ 教宗的諸要素が導入されることになる。ここに宗と教、 家の失権回復の運動によって教禅融合の気運が生まれ、禅門に 代禅匠の有したような気魄も失われ、宗教的生命が枯渇に瀕す 確信に支えられているといえようが、公案学道が形骸化し、唐 になった。それは身命を賭しての厳しい修行によって到達し得 の消息を伝えるところの祖師の言教そのものに求められること めるのを宗旨とし、宗の教を、言教を第二義的なものとみなす の合一が論ぜられ、禅籍中にも宗教の語が頻出するに至るので るに及んで、禅宗側から教宗への接近の動きが現われ、また教 になり、経教の修習よりは公案による学道が重視せられること るかの如き印象を与えることがあったのは否めない事実であろ めようとする含みがあるように思われる。禅が仏祖意をあきら 自己の精神的境地が仏の覚証と同一であるとする祖師達の 禅と教

## 本居宣長の死後観

豫美国と山室山について---

松 本 滋

ある。一方において彼は古伝説に基き、人間は死ねば皆暗く汚宣長の死後観には、一見相矛盾するかに見える二つの側面が

なのであろうか。

「豫美国」へ行かねばならぬとした。しかし他方、死去のであろうか。それは宣長晩年における思想の変化と見るべき身とはなけかしよ千代のすみかをもとめえつれば」という歌を身とはなけかしよ千代のすみかをもとめえつれば」という歌を身とはなけかしよ千代のすみかをもとめえつれば」という歌を身とはなけかしよ千代のすみかをもとめえつれば」という歌を存のであろうか。それは宣長晩年における思想の変化と見るべきのであろうか。それは宣長晩年における思想の変化と見るべきなのであろうか。

わり合っていたのであろうか。
明しうる。では、宣長の心において、豫美と山室とはいかに関いの否定の上に、山室の墓所を設定したのであろうか。否であいる。宣長の豫美国観が終生変わらなかったことは、資料的に証めて解したものと言えないだろうか。はたして宣長は、豫美つけて解したものと言えないだろうか。はたして宣長は、豫美しかし、この篤胤の解釈は、自分自身の霊魂観に宣長をひきしかし、この篤胤の解釈は、自分自身の霊魂観に宣長をひき

関係のようなものである。「彼っ本っ火を他処へ将去往に、其,此、世にも残る」というのは、たとえて言えば火とその光とのどに随ひて」区別がある。このように「夜見,国に去れる魂のとに随ひて」区別がある。このように「夜見,国に去れる魂のり残る程度は「其人の位の尊卑き、心の智愚なる、強弱きなり残る程度は「其人の位の尊卑き、心の智愚なる、強弱きなりで、福をも、禍をも」なしうる。ただその留ま、世にも留まりて、福をも、神だり

けうることになろう。宣長はその具体的な例として倭建命のこれを切に思い続けるならば、魂は此世に永くつながりを保ち続たるというのであるから、此世に強く心の残るものがあり、そその魂の留り残る程度は、当人の位の尊卑、心の智愚、強弱にに永久に残り留ることも可能であるという(古事記伝三十)。に永久に残り留ることも可能であるという(古事記伝三十)。になり消えてしまう。しかし、火が大きいと本の跡へ及ぶ光も盛魂も消えてしまう。しかし、火が大きいと本の跡へ及ぶ光も盛れたり消えてゆくように、多くの年月が経つと、此世に残った

とを考えていた。

此,御大刀に留まり坐"ほど知られて、いとも~~あはれに難有御気の、たゆみ坐"ざるほど、又此,御子の御心の、永世までに、万をとめの、とこのべに、わがおきし、つるぎのたち、そのたちはや」と歌うのであった。古事記のこの条を注して、宣長は次のように言う。「抑御病今々となり坐る際にも、なほ此,御大次のように言う。「抑御病今々となり坐る際にも、なほ此,御大次のように言う。「抑御病今々となりとる際にも、なほ此,御大次のように言う。「抑御病今々となり坐る際にも、なほ此,御大次のように残し置い。

め」と詠む宣長であった。

「うせぬともあかぬ心をとゝめおきてなき世の春も花をこそ見

山室山の墓に生き続ける山桜の木は、そうした宣長の心の留

つりそ」(古事記伝二十八)。大刀に留まり坐ってとを思ひて、熱田、社をなほざりに忽思ひま、大刀に留まり坐ってとを思ひて、熱田、社をなほざりに忽思ひましき御歌なりかし。」また「此、御子の御霊は、とこしへに 此、御

倭建命の場合、死ぬ間際まで深く心にかけた草那芸剣に魂が

に、此世のものに纒綿とまつわる心の深さ強さによって可能にで持続的な火から発せられる光がいつまでも遠くに及ぶようるようであるが、宣長にとっては矛盾でなかった。それは強力がら、しかもなお此世に留まり残るというととは、一見矛盾す永久に留まっていると宣長は解した。かく、魂が豫美に去りな

なる、と宣長は信じていたようである。

ち去る火が遠ざかるにつれて、本の跡に及ぶ光がだん~~微か光はなほ本の跡へも及びて、しばしは明きがどとし。」その も

なからちよも八千世も見てしかな桜もちらす我もしなすて」で豫美国へ赴いても、心は強く桜の上に留まり続ける。「かくで豫美国へ赴いても、心は強く桜の上に留まり続ける。「かく倭建命の剣のようなものであった。宣長は千代も八千代も此世味が、一層明らかになってくる。宣長は千代も八千代も此世味が、一層明らかになってくる。宣長にとって、正に桜こそ、味が、一層明らかになってくる。宣長の墓所の意味、とくこういう『黙希』において考えると、宣長の墓所の意味、とくこういう『黙希』において考えると、宣長の墓所の意味、とく

えよう。 そ、此世に魂の残り留まる方途として求めたものであったと言のでなく、むしろその穢なく暗い豫美国という見方の 故に こまる拠所であり象徴である。それは彼の豫美国観と矛盾するもまる拠所であり象徴である。

## 賀茂祭の祭祀構成

### 沼 部 春 友

神事(祭)と称し、下鴨では、御蔭祭と称している。十二日には、神迎えの神事があり、これを上賀茂では、御阿礼朴二日には、神迎えの神事があり、これを上賀茂では、御阿礼勅祭の一つである。この勅祭賀茂祭の行なわれる三日前の五月勅祭の一つである。京都の賀茂御祖神社(下鴨)と賀茂別雷神社行なわれている、京都の賀茂御祖神社(下鴨)と賀茂別雷神社賀茂祭は、別名葵祭とも称され、現在では毎年五月十五日に賀茂祭は、別名葵祭とも称され、現在では毎年五月十五日に

る。 
あ祭祀であるかのようにも思われるようであら、両者は一連の祭祀であるかのようにも思われるようであ祭祀であったが、こんにちでは、祭日も接近しているところか祭賀茂祭と神迎えの神事とは、その起源においては別個の

う。 徐祀構成の面から、直会の位置づけについて触れてみたいと思 祭祀構成の面から、直会の位置づけについて触れてみたいと思 べたいと思うが、その歴史的背景や祀職団の構成は別にして、 とこではそれらのうち、御阿礼神事と勅祭實茂祭について述

するのである。 切が行なわれ、五本の榊に神霊をお迎えして、本社の方へ神幸りが行なわれ、五本の榊に神霊をお迎えして、本社の方へ神幸四方の特殊な神籬を設け、ここを御阿礼所(御生所)として祭明行の御阿礼神事は、神社の北方五百米程のところに、四間

現行の式次第によると、宮司以下祭員は、手水をつかっての

御料)のあったことが知られる。 御料)のあったことが知られる。 御料)のあったことが知られる。 御料)のあったことが知られる。 御料)のあったことが知られる。 御料)のあったことが知られる。。 御料)のあったことが知られる。。

る直前に、勧盃の儀が行なわれるのは、御阿礼神事で、神迎え だ、ここでは直会という言葉は用いていないが、社頭へ参向す 中行事』『嘉永年中行事』などによって知ることができ、しか 釈できないということになる。祭りの前の直会とあとの直会、 よう。本居宣長が説いたように、直会は解斎の意味のみでは解 れるのであるから、直会が祭りの前後にあるとみることができ できるのではないか。しかも還立の儀においても勧盃が行なわ の直前に摑みの御料をいただく直会と同型のものとみることが 寮供饌行酒」とあるのをはじめ、『西宮記』『江家次第』『建武年 単に勧盃だけでなく、この折に求子の舞も行なわれる。た 勧盃の儀のあることである。このことは『儀式』に「内蔵

## 神道護摩について

これが祭祀の古型であったように思われる。

加 藤 章

れると云うことである。

なり、いつか神仏両者は相互に交渉をもつようになった。ここ 修行されていることが目につく。このことはまことに奇異にも ることもなかった行事であるが、近時各地の神社で神事として に取上げた神道護摩のごときもそれで、分離後は全然省みられ 宗教として公認されると神社も独立して運営されねばならなく して全く交渉をもたなかった。然るに新憲法下になり、神道も 神仏分離後の神道と仏教はこれまでの一切の習合関係を断絶

> 感ぜられるのであるが、以下とれらの事例を通して問題を考え てみたい。

現柴灯大護摩供厳修、その右には年月日と熊野修験管領某、左 修行している。この行法は不動明王を本尊として行われ、礼殿 とを書いており、この日は修験者を呼んで旧社地で柴灯護摩を 毎年四月十四日恒例行事として神道護摩の神事を行っているこ とを公示していることが目につく。即ち本宮ではその案内にも られるが、檀木は毎月二十八日の権現講の際、神殿内で焚焼さ で奉賓者に供している。この場合線香はそのまま香炉にくらべ ばに線香や檀木をおいてこれを護摩線香とか神道護摩木とよん には天下泰平国家安穏、熊野本宮大社宮司某と書かれてある。 に掲げられている護摩札は不動明王を種子として奉修熊野大権 示し、中でも本宮や那智では神道護摩の神事を修行しているこ を神道化していた官社であるが、戦後は何れも熊野大権現を標 後は本宮と新宮は官幣大社、那智は官幣中社として全ての行事 また那智大社では神殿の前に大きな石の香炉をおき、そのそ 紀伊の熊野三山として有名な本宮、新宮、那智の各社は分離

り、毎年六月七日には蓮華会と云って数百人の修験者を集めて 戦後は神官自ら醍醐寺で得度、僧職をかねることになり、その 転法輪寺を復興し、本堂に法起菩薩・不動明王・蔵王権現を祀 こには転法輪寺があったが、分離後は廃絶されていた。然るに 上には式内社で名大社である葛木坐一言主神社がある。もとこ 大和の葛城山は古来役行者の修行地として有名であるが、山

(346)

柴灯護摩を修行している。

常陸の加波山頂には加波山神社中宮社と加波山三枝祇神社親常陸の加波山頂には加波山神社中宮社と加波山三枝様現の信仰を構成している。この山では古来廻峯行が行われており、これを禅定とよんでいたが、分離後は神窟拝が行われており、これを禅定とよんでいたが、分離後は神窟拝がり、夏期には禅定祭等も行われ、多くの修行者が参集していなり、夏期には禅定祭等も行われ、多くの修行者が参集していなが、三枝祇神社では修験者を呼んで柴灯護摩を修行し、そのるが、三枝祇神社では修験者を呼んで柴灯護摩を修行し、そのるが、三枝祇神社では後は神経現の信仰を構成している。

た。 毎月二十八日には神社内に於て修行されると云う こと で あっ仰者を募り、護摩の神事を修行していることを掲示しており、仰者を募り、護摩の神事を修行していることを掲示しており、社となっているが、戦後の今日では同様に檀木等を用意して信あったが、神仏分離後は全く仏教的様式を捨てて県下有数の神相模の箱根神社も曽ては箱根大権現として神仏習合の霊山で

が残されているように思うのである。

が残されているように思うのである。

が残されているように思うのである。

が残されているように思うのである。

が残されているように思うのである。

が残されているように思うのである。

#### 二つの生死観

――病間録と病牀録

松本晧

が先行してあることを諒承されたい。
れぞれ梁川・独歩についての宗教的人間研究というモノグラフれぞれ梁川・独歩についての宗教的人間研究というモノグラフ観の相異点を明らかにしようとするものであるが、本論にはそ島梁川)と「病牀録」(国木田独歩)を取り上げ、両者の生死上較宗教人間学と言う方向を志す一環として「病間録」(綱

梁川と独歩は殆んど同時代人であり、互いに書簡をかわしたあっては、それへの関係の枠組み設定が問題となる。 を充分期待し得るためには、比較対象相互の間に何らかの脈絡を充分期待し得るためには、比較対象相互の間に何らかの脈絡を充分期待し得るためには、比較対象相互の間に何らかの脈絡を充め関係が伏在していなければならない。特に「個人の宗とと言う極めて内的な諸過程が重視される場合の比較考察に出し、互いに書簡をかわしたと、

御風は明治三七年の秋、大久保余丁の自宅に療養中の梁川をうけたと言う相馬御風(1883~1950)を取り上げる。

体をもっているのであるが、ここでは一つの便法として、

つき類似する点が少なくない。されば既に当事者間に比較の媒とともあり、又その生活経験、社会的境遇、身体的状況などに

に共通するパイプとして梁川と独歩に生前面会し強烈な印象を

既に明らかにしたモノグラフでの両バーソナリティと大差ないの『新潮』に載せているが、これを約言すると、同じ病床の人の『新潮』に載せているが、これを約言すると、同じ病床の人ながら梁川は「静寂清崇な病人」であるのに対し、独歩は「熱の人」であり、前者が「高く澄んだ空や静止した大地」を「人の人」であり、前者が「高く澄んだ空や静止した大地」を「人の人」であり、前者が「高く澄んだ空や静止した大地」を「人の人」であり、前者が「高く澄んだ空や静止した大地」を「人の人」であり、前者が「高く澄んだ空や静止した大地」を「人の人」であり、前者が「高く澄んだ空や静止した大地」を「人の人」であり、前者が「急人を追し、好んで自己を語ったとしている。また梁川が「霊の人」ならば 独 歩は 「人の人」であり、前者が「急人であるのに対し、独歩は「熱感じさせる内観の「秋」である等と対比的な類型化をしている。当時外向的な「初夏」である等と対比的な類型化がどれ程事実にの御風は二五歳、この若い詩人の直観的類型化がどれ程事実にがは、後者は「陽にないといる。また梁川が「霊」といる。

ことが判明する。御風が言うように、現実の自己が露出していたする独歩の行動傾向が、死を前にしてもなお強く働いているは、自意識が強く常に功名心に富んで積極的に新しいものに反なり積極的対抗的なものであったと言わねばならない。ここになり積極的対抗的なものであったと言わねばならない。ここになり積極的対抗的なものであったと言わねばならない。ここになり積極的対抗的なものであったと言わればならない。これが明らかに梁川の「見神の実験」を意識したものであることは、前らかに梁川の「見神の実験」を意識したものであることは、前らかに梁川の「見神の実験」を高さいます。

るのである。

という人格の危機を前にして、いかなる役割りと意味をもってという人格の危機を前にして、いかなる役割りと意味をもってと限開したのに対し、『病床録』は死に臨んで有限者としてのと展開したのに対し、『病床録』は死に臨んで有限者としてのと展開したのに対し、『病床録』は死に臨んで有限者としてのと展開したのに対し、『病床録』は深川の倫理と宗夫ィの特色をみることができる。『病間録』は梁川の倫理と宗教の対立の破綻を止揚したところから始っている。梁川において上の深浅高低を問うのでなく、これら主観的体験の境地が、死上の深浅高低を問うのでなく、これら主観的体験の境地が、死上の深浅高低を問うのでなく、これら主観的体験の境地が、死亡を信仰を表している。

# 明治知識人の思想と宗教

いるかを明らかにしたいと思う。

——石川啄木——

ものである。

高木きよ子

た思想の中に宗教的要素があるのではないか。したが、その啄木の生き方の根柢にあり、彼の文学を支えていしたが、その啄木の生き方の根柢にあり、彼の文学を支えていという事例として石川啄木についてとりあげたい。明治時代の知識人が、宗教についてどのように考えていたか明治時代の知識人が、宗教についてどのように考えていたか

て、明治政府による近代国家確立の道を辿っていたが、そこに

啄木の生きた明治後半期は、維新による新旧交替の時期を経

94

は、 て国家主義の展開がみられた時代である。 急速な勢で西洋文化吸収がおこなわれるとともに、それに対し 日清、 日露両戦役後の資本主義社会の形成があり、一方、

孤独の詩人の姿があったのである。 に家族ともども病魔におかされるという人間の問題に直面した 啄木の栄光の影には、故郷を追われ、借金に苦しみ、挙句の果 に苦難にみちた失意の面があった。華かな浪漫派詩人としての として世にみとめられた得意の時期の裏には、経済的、 十年に過ぎない。しかもこの十年間は、明暗交々であり、歌人 は平坦ではなかった。啄木が社会人として活動したのはわずか が、その思想形成に大きな影響をあたえている。一方彼の人生 かえって知識欲をそそり、西洋の学問に対する情熱的な取組み 啄木は、青年に達するまでを東北の僻地にあったが、それが 身体的

思想の根柢にあり、それぞれの時代の現実に応じて、さまざま のあらわれ方をしている。 ものは何か、それを彼の作品を通してみると、 「自己拡張と自他融合」の理念が浮び上ってくる。これが彼の とのような人生において、啄木がその精神的支えとしていた 啄木のいわゆる

もので、無窮の宇宙につながりをもっている。即ち宇宙我とよ は、宇宙の中心に根ざす人間の霊性である。個の差別をこえた るとしている。人間は、常にこの宇宙我の実現を求めるが、そ ぶもので、啄木はこのあらわれを、神、仏、根本意志などであ 物我(肉体我)と神我(本来我 啄木は、人間存在の根本として自我の存在を考えた。それを 霊我)の二つにわける。

> 融合されたのが、人間の理想の境地であり、宇宙我にむかって れは、 偉大な人格であるとしているのである。 人間の真の姿があり、物我と神我の両面を具有している人とそ こと、そこに理想の境地があるとする。この理想追求の過程に 自己を拡張し発展してゆき、究極的に宇宙我と融合一体となる 自己と宇宙との融合にあるという、そして、 この自他の

ある。 宙我との融合とそ究極の境地であり、そとへ向けて自己を拡張 あるといっているのである。即ち、啄木においては、自己と宇 我が生命である」などと述べて、自分にとってはこれが信仰で 彼は、自らの詩の中に、「自他融合」を実現しようとしたので いるのがワグナーの楽劇であるとしている。それにならって、 はみ出した部分は「自他融合」にあり、「自他融合」を果して て紹介されていたニーチェの思想である。啄木がニーチェから 想であり、更にその背後にあるのは、当時、 「私は詩神の奴隷としてこの世に生まれたと信じている。詩は この思想の基盤にあるのは、直接的には、 との状態を、彼は、「詩より神にゆき神より詩にゆく」 姉崎隣風等によっ R・ワグナーの思

けているが、心の中では、以上のようなかたちで「宗教的な」 共鳴して烈しい議論を吐くが、これらは、啄木の理 になびかなかった啄木は既成宗教に対して厳しい批判の眼を向 が、現実社会に即して変化していったものといえよう。 禅寺に生まれ乍ら仏教を顧みず、キリスト教を学び乍らこれ

してゆくところに宗教的なものを求めたのである。

晩年の啄木は、個人主義、自然主義に傾き、また社会主義に

想 の 追

## 人の煩悩と社会の煩悩

#### 小 田 切 瑞 穂

渉によって、念、を生ずる。然る時は第一図に示す如く、因四 が、先ず一個の人間の場合、その環境との間に於ける潜態的干 諦的潜態と因念的潜態との間に於ける干渉により、煩悩を生ず 四諦と六波羅蜜の潜態観的統一に関しては既に之を 説い た

の四者であり、 "<苦一念>、 \*<集一念>、 其等が上記の順番に夫々い わゆる /貪欲 / <念一苦>
、 

</ <念一集>◢ "<滅一念>、 <念 | 滅>ォ

図 第 う。玆に<念一念>が するのが妥 当で あろ る。従って、四惑と称 せて四種の煩悩であ 三惑及び〝迷惶〟 "念"であることは云 "愚痴" "、"瞋恚" . の併 の

さて既に 説い 人間共同体が、そ た 如 う迄もない。

ある。 よう。社会的煩悩或は人間共同体的煩悩の由来を表わすもので 煩悩となったものであるから、之を〝謂〟と称することも出来 とその環境の間に潜体的干渉があり、 ばならない。この場合も上記個人の場合の如く、各人間共同体 の安定成立のために各々その四諦と六波羅蜜を統一的に持たね 流布せられて生ずるものであり、それに属する人々の間主観的 個人の場合の "念" に相当するものであり、一人間共同体内に \*想\*を生ずる。これは

るであろう。 態との間に四種の社会的煩悩即ち社会的四惑を生ずることを知 個の人間共同体の因四諦的潜態とその場合に於ける因謂的潜 その間の潜態観的考察を第二図に示しておく。図に於いて、

"<款一謂>、 < 謂一款>/< "<徇一謂>、<謂一徇>"

**\***<聚一謂>、

△謂

一聚//

**/**/ 散

謂〉、

/謂

一散>/

款〉 詢 第 図

番に

"国利主義"、

ば、上記四者はその順 場合をとり上げるなら

義、であると云えよ "国家破壊乃至亡国主 **/**反乱戦 "敵愾鎖 争 国 主 主

あるが、例えば国家の の四者が之である。 人間共同体にも様々

人間共同体にあっては、

謂"

の存するためであるから、

であ

る『無念無想』が煩悩を無くする根本原理であることが理解出念をなくし、想を忘ずれば、煩悩の消滅は必然である。いわゆ

何れにもせよ、煩悩の根本は、個人にあっては ^念\*

り、互に語り合いつつ、何時しか国民的思想ともなり、果せたり、互に語り合いつつ、何時しか国民的思想ともなり、果せたものであって、ただ等しく上記の意味に於ける国民的煩悩に属ものであって、ただ等しく上記の意味に於ける国民的煩悩に属するものでなくてはならない。即ち此際の主義とは、国家なる人間共同体の構成員或は『共産主義』等と呼ばれる特種の主主義』のことであり、互に語り合いつつ、何時しか国民的思想ともなり、果せたり、互に語り合いつつ、何時しか国民的思想ともなり、果せたり、互に語り合いつつ、何時しか国民的思想ともなり、果せたり、互に語り合いのでは、対している。

 もの或は国民の間主観的現象なのである。

うする。 であっても、或る国は自由主義と名付けられる主義主又現代にあっても、或る国は自由主義と名付けられるは、夫々その国家自身と環境の関係に於いてこそ見受けられる張の下に国家を置き、他の或る国が社会主義体制を 取る こと

用せられるものと同一であるや否やは別問題である。来るであろう。但し、とこに云う『無想』が、従来慣習的に

## 後鳥羽上皇の信仰

鎌

田

純

論の目的である。のように位置づけすべきか、一つの試みをしようとするのが本のように位置づけすべきか、一つの試みをしようとするのが本てて観察し、その性格をみて、上皇方の熊野崇敬史の上に、ど後鳥羽上皇の信仰と題したが、殊にその熊野信仰に焦点をあ

力を有し、水無瀬、宇治に壮麗な離宮を有し、性格濶達、自由力を有し、水無瀬、宇治に壮麗な離宮を有し、性格濶達、自由力を有し、水無瀬、宇治に壮麗な離宮を有し、性格濶達、自由力を有し、水無瀬、宇治に壮麗な離宮を有し、大な御領、財力治頭期も、その信仰形成に関係ある時期とみられよう。上皇の治により五歳で即位、それより十四年間、建久九年(一二三間院政をなされ、そのあと隠岐へ流され、延 応 元 年(一二三間院政をなされ、そのあと隠岐へ流され、延 応 元 年(一二三間院政をなされ、そのあと隠岐へ流され、延 応 元 年(一二三間院政をなされ、そのあと隠岐へ流され、延 応 元 年(一二三十三年計算数を表して、上皇の信仰形成期は、主として院政をなされていた間、また天皇としての間の平家滅亡のあと、後白河法一八四)平家が安徳天皇を奉じて西海に走ったあと、後白河法一八四)平家が安徳天皇を奉じて西海に走ったあと、後白河法一八四)中家が安徳天皇を奉じて西海に走ったあと、後白河法一八四)中家が安徳天皇を奉じて西海に走った。

な境遇よりして、上皇となられてよりは月に一度は社寺へ御幸

それまでの上皇方とかなり差のあるものである。一方、上皇 るが、一般にそれは物見遊山的にみられたようである。それは、 月記でその御幸を評して、「極善政也」と云ったことがみられ のある信仰、そしてその旅景が偲ばれるのである。かくて、明 暗さはみられず、明るい信仰、宇多法皇の場合などと著しく差 あって、そこには深い信仰がみられない。また上皇の御歌にも 御幸記」にみえる定家以下の歌でも、専ら風物をめでるそれで れることが知られる。而して、そこでの歌は「建仁元年熊野山 もに、定家・家隆らが供奉し、往還の所々で和歌会をして居ら どにみられるが、そこに険峻の道を難儀して行かれる様相とと て、比較的恵まれて御幸されたその様子は「熊野山御幸記」な 幕府はその御幸の路次の雑事負担を国々に命じてい る。 かく な時代的背景もあった。また吾妻鏡などより知られるように、 なく、源平の争乱も治まり、若い上皇が自由に御幸できたよう 多く行かれたこととなるのである。そこには、藤原氏の圧力も ない。しかし、院に居られた年数との関連よりすれば、上皇が みられるが、その二十八回は、後白河法皇の三十四回よりは少 八度御幸になっている。百練抄、明月記、玉葉などよりそれが ている。これ上皇としての新例である。その上皇は熊野へ二十 野三山社殿またその御正躰を画かせられて、それをかけ拝され をよせられたことが知られるが、殊にその熊野に関しては、熊 院房記」をみると、上皇はとくに神宮と熊野とに格別の崇敬心 の神宮・賀茂に対する御態度であるが、神宮に対しての斎宮を

> またずとも、熊野信仰を異質とさせられたのであり、一方賀茂 的なそれと評すこともしなければならぬのであり、承久の変を された宇多法皇のそれなどとかなり異質であり、後白河法皇に る。以上よりすれば、後鳥羽上皇の信仰は、同じく熊野御幸を にもとづくというよりも、北条氏追討の準備のため、熊野の勢 る。また、その承久の変近くの熊野御幸をみると、それは信仰 まりその程度の信仰しか持たれなかったことがみられるのであ のち、絶えてしまったところに、上皇の賀茂に対する崇敬、つ 定なく、土御門天皇のとき、上皇の女礼子内親王が定められて 絶やすことはなかったが、賀茂の斎院は後鳥羽天皇のときに卜 の斎院を中絶させられたのである。かかる点で、上皇方の熊野 比しても、その境遇、時代的背景の差もあって、形式的、娯楽 力を配下に入れられるためのものであったともみられるのであ

老荘思想の宗教的性格

られるのである。

御幸史、崇敬史の上で一終末期を作られるそれであったともみ

Ξ 宅 渓

や、仏教の伝来、その受容について大きな役割を果たした事、 難しい問題であると思われる。 老荘が道教という中国独自の宗教を生み出す要因となった事 「老荘思想の宗教的性格」という問題は、きわめて重要且つ になり、法会をいとなみ、ときに参籠しておられる。「後鳥羽

(352)

われるが、洋の東西を問わず、そこに宗教の一つの特色といっからざるものにも、雨を降らし給う」とキリストは言ったといはきわめて宗教的な表現である。「天は正しきものにも、正し

を表示教性の稀薄さがうかがわれると思う。 との宗教性の稀薄さがうかがわれると思う。 とその宗教性の稀薄であって、儒教を宗教に非ずと断定して了う事には、 との中に宗教的性格が強く流れていると考えられよう。中国に、 とが、老荘をして宗教的思想と規定すれば儒教性格が稀薄であって、儒教を宗教に非ずと断定して了う事には、 は倫理的思想であると規定しえよう。「未だ生を知らず、焉ん は倫理的思想であると規定しえよう。「未だ生を知らず、焉ん は倫理的思想であると規定しえよう。「未だ生を知らず、焉ん で死を知らんや」とか、「怪力乱神を語らず」との表現の中に を死を知らんや」とか、「怪力乱神を語らず」との表現の中に を死を知らんや」とか、「怪力乱神を語らず」との表現の中に を死を知らんや」とか、「怪力乱神を語らず」との表現の中に を死を知らんや」とか、「怪力乱神を語らず」との表現の中に を死を知らんや」とか、「怪力乱神を語らず」との表現の中に

して況んや悪人をや」と言ったのは余りにも有名であるがこれるで況んや悪人をや」と言ったのは余りにも有名であるがこれにて況んや悪人をや」と言ったのはまもて往生をとぐ。ままの相異が見出される。親鸞が「善人と同じく愛し、これをもな、倫理とか道徳が理性的良心的にして、且つ厳格であり、善き、倫理とか道徳が理性的良心的にして、且つ厳格であり、善き、倫理とか道徳が理性的良心的にして、且つ厳格であり、善き、倫理とか道徳が理性的良心的にして、且つ厳格であり、善き、倫理とか道徳が理性的良心的にして、且つ厳格であり、善き、倫理とか道徳が理性的良心的にして、且つ厳格であり、善き、倫理とからにあるがこれのに余りにも有名であるがこれのに対して況んや悪人をや」と言ったのは余りにも有名であるがこれのに対して況んや悪人をや」と言ったのは余りにも有名であるがこれのに対して況んや悪人をや」と言ったのは余りにも有名であるがこれのに対して況んや悪人をや」と言ったのは余りにも有名であるがこれがいる。

よう。

する儒教の行き方は宗教的とは言い難い。小人を徹底的に排撃小人を立て、君子を限りなく礼讃しつつ、小人を徹底的に排撃たものがうかがわれると思う。かかる点より考える時、君子と

う。倫理は善人のみを愛すが、宗教は人間の全部を愛すといえのであると思われ、老荘の宗教性とつながりをもつものであると思われ、老荘の宗教性とつながりをもつものであると思われ、老荘の宗教性とつながりをもつものであると思われ、老荘の宗教性とつながりをもつものであると思われ、老荘の宗教性とつながりをもつものであると人の保せらるる所なり」とあるがかかる着想は宗教的であると人の保せらるる所なり」とあるがかかる着想は宗教的であると人の保せらるる所なり」とあるがかかる着想は宗教的であると人の保せらるる所なり、実存は善悪ない。

哲学と宗教と言う問題について考えて見ても、絶対者を認識哲学と宗教と言う問題について考えて見ても、絶対者を認識をなす一面をもつが、宗教の方は知性の他に情、意の面が重きをなす一面をもつが、宗教の方は知性の他に情、意の面が重きをなす一面をもつが、宗教の方は知性の他に情、意の面が重きをなす一面をもつが、宗教の方は知性の他に情、意の面が重きをなす一面をもつが、宗教の方は知性の他に情、意の面が強い様である。

心主義的傾向が著しく、自然、動物といった非人間的存在へのる。西洋の宗教はこれをキリスト教に限定して見る時、人間中宗教と言っても東洋と西洋の間には幾多の相異点が見出され

独自の宗教的性格をもつものであると言える。 東洋義的と言えよう。老荘の宗教性は非キリスト教的であり、東洋て、人間存在をその中の一部分と見なす。ここにおいて主体性て、人間存在をその中の一部分と見なす。ここにおいて主体性は人間よいう一点に集中して注がれている感がある。こ れに 対し人間の優位が認められ、極端な表現を用いれば救いの対象は人人間の優位が認められ、極端な表現を用いれば救いの対象は人人間の優位が認められ、極端な表現を用いれば救いの対象は人人間の優位が認められ、極端な表現を用いれば救いの対象は人人間の優位が認められ、極端な表現を用いれば救いの対象は人人間の優位が認められ、極端な表現を用いれば救いの対象は人人間の優位が認められ、極端な表現を用いれば救いの対象は人人間の優にない。

## 親祭の政治宗教的意義

---日本書紀を中心として-

野孝国

平

回、日本書紀における、天皇祭祀例中の神々を分析し、国前回、日本書紀における、天皇祭祀例中の神々を分析し、国前回、日本書紀における、天皇祭祀例中の神々を分析し、国前回、日本書紀における、天皇祭祀例中の神々を分析し、国前回、日本書紀における、天皇祭祀例中の神々を分析し、国前回、日本書紀における、天皇祭祀例中の神々を分析し、国前回、日本書紀における、天皇祭祀例中の神々を分析し、国前回、日本書紀における、天皇祭祀例中の神々を分析し、国

神が天皇の祭を求めたか。天皇の祭をうけることは、奉祀部族

二国郡ト定の事は大甞祭に限らず、新甞祭にも行われたこと。

皇女が天照大神の司祭者となることに問題はないが、なぜ国

地位を高める過程を窺えまいか。

・天皇に対する神の要求という形をとりながら、当該部族がた。天皇に対する神の要求という形をとりながら、当該部族がは、書紀編纂時代を中心とする記述法である。大物主・大国魂は、書紀編纂時代を中心とする記述法である。大物主・大国魂の栄誉につながる事柄ではなかったか。これと併せ 考う べきの栄誉につながる事柄ではなかったか。これと併せ 考う べき

Ļ のが、「大甞」の初見である。以後、天武二年、大甞に仕えた二年紀に、「大甞供奉之料」をうけとる勅使が遺されたとある(四八) 置は別表の通りである。以上から、次のように推定される。日 は、大甞祭の記事、ユキ・スキの国名が平行している。 国山田郡、次を丹波国訶沙郡に卜定すとある。 元正 天 皇 以 後 やはり天武紀が充実している。新甞の国郡として、斎忌を尾張 ある。顕宗・用明・舒明・皇極紀における若干の記録以外は、 見える。新甞の記事は、神代巻を除くと、仁徳天皇紀が初見で 関連記事はない。天武以降は即位に次いで、必ず大甞の記事が 神官、播磨・丹波両国司等に対する賜禄の記録が現われるまで それ故、大甞の起原と意義を考察しなければならぬ。清寧天皇 る。ただし、古の皇位は即位のみによって継承されたらしい。 単なる皇族以上の存在となられる機会は、即位と大 甞 祭 で あ の特殊な地位を明らかにして、はじめて理解しえよう。天皇が も、恐らくユキ・スキに相当する。京都を中心にした両国の位 しかし、国神が末裔ならざる天皇の祭を求める所以は、 元正紀から推測して、これ以前、大甞祭に現われた 国 天皇 名 か

#### 第四部会

(表 [ )

ユキ・スキ国郡の位置一覧

| 京東 | 都を西 |   | とす | る別 | 天   |   | 皇 | ュ  | +  | ス  | +  | 備考                 |
|----|-----|---|----|----|-----|---|---|----|----|----|----|--------------------|
| A. | ٤   | ŧ | 17 | 西  | 40. | 天 | 武 | 播  | 磨  | 丹  | 波  | ユキ・スキの表記なし         |
|    |     |   |    |    | 41. | 持 | 統 | 播  | 磨  | 因  | 幡  | <b>"</b> .         |
|    |     |   |    |    | 45. | 聖 | 武 | 備  | 前  | 播  | 磨  | "                  |
|    |     |   |    |    | 47. | 淳 | 仁 | 丹  | 波  | 播  | 磨  | "                  |
| В. | ٤   | 4 | 15 | 東  | 42. | 文 | 武 | 尾  | 張  | 美  | 濃  | "                  |
|    |     |   |    |    | 48. | 称 | 徳 | 美  | 濃  | 越  | 随  | "                  |
| c. | 東   | 西 | 倒  | 置  | 46. | 孝 | 謙 | 因  | 幡  | 美  | 濃  | 由機・須岐とあり           |
| D. | 東   | 西 | 正  | 置  | 43. | 元 | 明 | 遠  | 江  | 但  | 馬  | ユキ・スキの表記なし         |
|    |     |   |    |    | 44. | 元 | 正 | 遠  | 江  | 但  | 馬  | 由機・須機とあり           |
|    |     |   |    |    | 49. | 光 | 仁 | 参  | 河  | 因  | 幡  | 以後すべて狂いなし          |
|    |     |   |    |    | 60. | 醍 | 醐 | 近  | 江  | 丹  | 波  | 以後:ユキ近江            |
|    |     |   |    |    |     |   |   |    |    |    |    | スキ:丹波・播磨・備<br>中に固定 |
| E. | 特   |   |    | 例  | 53. | 淳 | 和 | 宮P | 勺省 | 中形 | 务省 | 悠紀所・主基とあり          |

#### (表Ⅱ) 天武天皇祭祀例

|    | 祭神                 | 祭祀数 |
|----|--------------------|-----|
| 1. | 天照大神・伊勢大神<br>・皇祖御魂 | 4   |
| 2. | 広瀬・龍田の神            | 16  |
| 3. | 諸神祇・天神地祇           | 6   |
| 4. | その他                | 6   |
|    | 計                  | 32  |

述べたことがあるが、さらに、天皇の政事に臨まれる姿勢につ (註2) 二国により天下を代表せしめうる思想については、既に卑見を を治めて農業を成就させ、以て天下を平定すべしとの思想を窺 れている。とりわけ広瀬・龍田の神に対する異例の祭は、風水(素11) ると、皇祖の祭四例を除き、おしなべて天神地祇の諸神を祀ら められたものと考える。天武紀における豊富な祭祀例を分類す 朝廷を倒した天武天皇も、この祭天治国家の理念を以て国を治 いても、十分理解しなければなるまい。智略と武力により近江

ず、二国であることにむしろ意義が感ぜられること。 11ユキ・スキの位置が定形化する以前は必ずしも東 西 国郡卜定の意義を窺う資料の一つは、孝徳紀、大化元年七月 K 限

B

議言政事こ」と奏上し、尾張・美濃に幣を課する使が遺された。

庚辰条である。蘇我石川麻呂大臣が、「先以祭ハ鎮神祇「然後応」

天皇即位における宣命の発想も、このような天皇の政治宗教思御事蹟も、この期における有力氏族の伝承に基いている。文武は確立されていた政治思想でもあろう。ハツクニシラス天皇のは確立されていた政治思想でもあろう。ハツクニシラス天皇のは確立されていた政治思想でもあろう。その結果、天皇には宗教し、玉体に斎いこめる儀式と考える。その結果、天皇には宗教し、玉体に斎いこめる儀式と考える。その結果、天皇には宗教し、玉体に斎ける宣命の発想も、このような天皇の政治宗教思知事蹟も、このおうな天皇の政治宗教思知事蹟も、このような天皇の政治宗教思知事蹟も、このような天皇の政治宗教思知事蹟も、このような天皇の政治宗教思知を献上、大智祭は元来、二国の稲により代表される全国の国魂を献上大智祭は元来、二国の稲により代表される全国の国魂を献上

想に立って、はじめて理解しうるものと考える。 註(1) 平野孝国「天皇の祀りたまう神」宗教研究 昭和四 主(2) Takakuni Hirano: Structural Understanding of Ohname Festival. Proceedings VIII th International Congress of Anthropological and Eth-

nological Sciences, Tokyo 1968, Vol. II, pp. 118-

(356) 102

ここでの苦は全く説明されるととがない。 もっとも この 教 説説かれる無常・苦・無我説は、それ故に貴重な教説であるが、

無常と無我という仏教における重要な概念と関連されて苦が

#### 第五部会

# 原始仏教における苦について

章司

森

言うまでもなく苦は、釈尊の教説の中心課題であったはずで いったと言わなければならない。

歩としてみたい。 が用いられている例のみを対象にして、その思想的考察の第一が用いられている例のみを対象にして、その思想的考察の第一握されているかということを、明確に苦(dukkha)という言葉接されているかということを、明確に苦(dukkha)という言葉我説と四諦説および縁起説の中で苦がどのように表現され、把我説と四諦説および縁起説の中で苦がどのように表現され、把

というととになるであろう。したがって苦についてとれを要約すれば『五取蘊は苦である』とかがって苦についてとれを要約すれば『五取蘊は苦である』苦・無我教説について』 印仏研究 第十九巻 第二号 参照)、最も典型的な形であり(拙論『ハカーヤ・阿含における無常・

は、五取蘊について無常であり、無常であるものは苦であり、

無常・苦にして変易法なるものは無我であると説かれるものが

四諦説における苦は様々に説明されており、私の収集しえた四諦説における苦は様々に説明されており、私の収集しえたのう文字通りの結論になる。とがって四諦における苦も要約すれば、『五取蘊は苦である』とがって四諦における苦も要約すれば、『五取蘊は苦である』とがって四諦における苦は様々に説明されており、私の収集しえたのう文字通りの結論になる。

c型化された段階での支縁起としての縁起説においては生と定型化された段階での支縁起としての縁起説において定型的に苦という語が用いられるのとない。縁起説において定型的に苦という語が用いられるのどない。縁起説において定型的に苦という語が用いられるのとはほとんどない。縁起説において定型的に苦と表現することはほとんぞ死を生苦・老死苦として明らかに苦と表現することはほとんを変しての縁起説においては生と

といってもよく(字井伯寿『印哲研究』第二、二九九頁参照)、 憂悩を指すと解するのが自然であろう(もっとも慣用的に生を khadomanassupāyāsā sambhavanti)」という文章を受けるも まとめることができる。 したがって縁起説においても苦を "五取蘊は苦である" ととり されるのであって、ここでの苦蘊は五取蘊と同様の意味を持つ されていると解釈することができ、この五取蘊が苦と価値判断 するように、縁起説は五取蘊(世間・友情)の集と滅が問題と てはめられることもあり、また後世支縁起を有情数縁起と呼称 しながら、この苦蘊にあたる所に五蘊とか世間という言葉があ も含めて生老病死愁悲苦憂悩を苦蘊という 場合もある)。 しか したがって文章上からはこの苦蘊という語は老(病)死愁悲苦 のであり(筆者の収集した 定型句六十五例のうち 六十二例)、 悲苦憂悩生ず (jātipaccayā jarāmaraṅaṁ sokaparidevaduk とする場合であるが、この定型句は「生に縁って老 (病)

きな意味を持つものであると考える。

い、これが原始仏教における苦を思想的に考察していく上で大たがってこの五取蘊苦の内容がいかなるものかが次の課題となたがってこの五取蘊苦の内容がいかなるものかが次の課題となが主題となっているのであって、その苦の根源はいずれも、五が主題となっているのであると考える。

# グプタ時代仏教史研究の問題点

沢浩祐

仲

職業について検討する。 和る僧伽・教団の名称、闫寄進物と所在地、阿寄進者の身分・相る僧伽・教団の名称、闫寄進物と所在地、阿寄進者の身分、目的とする。以下、闩世親年代論と仏教史の関係、臼碑文に現理することによって、同期の仏教史研究の視点を見出すことをこの小論はグプタ王朝期の仏教碑銘を中心とした問題点を整

る。(静谷目録によった)を①僧伽・教団の名称、②寄進者、③身分・職業、④寄進物、⑤所在について表示すれば次の如くであ(静谷目録によった)を①僧伽・教団の名称、②寄進者、③身次に臼―――について、グプタ期の碑銘中、関係の資料二十四

(358)

(5) 3 同 1 Kura (Pañjāb)、〔Z〕 Mallār 村出土銅板銘文一① 出土石板銘文一① 丘僧伽、 出土仏小像銘文—① 不明 ③ Srīdhāraṇa Rāta 王の官吏 3 Bodh-Gayā 文―① 四方来住の聖比丘僧伽 ② Subandhu ③ 大王 ④ 一村 比丘僧 板銘文―① 聖僧伽 ② Aśaṅkita ③ 大王 ④ 一村 ⑤ ポムベ [a]vaivarttika-bhikṣusa[n]gha) @ Vainyagupta @ 大王 ④ [G] Devnī Morī 村出土舎利容器銘文—① 僧伽 ② Mahāsena 三百頭の牛・燈明の永代寄進証文・貯 水 池 イ、Kanara 県、〔**亅**〕 Kailan 村出土銅板銘文―① 土銅板銘文|① 大乗の 不 退 転 者 の 比丘僧伽 (Mahāyānika-Vīrasena ® Bhaṭṭi-mahara の今 � No. 22 僧伽 [A] Ajaṇṭā No. 10 窟銘文—① Cetika ② Cetiyayarika ③ 釈種比丘 Deswāliā に比定、〔E〕Bihārkotra 出土刻文一① 釈種比丘 加 (5) 聖比丘僧伽 ②~④ 不明 ⑤ Kusinagara、[M] Kura @ Varāhadeva ③ 大臣 窟銘文一① 大乗者(Mahāyāna[-yāinaḥ])② 不明 ? • 化地部 東ベンガル、Tippera 県、[Ⅰ] Hire Gutti 出土銅 出土欄楯笠石銘文—① 聖比丘僧伽 ④ 窟院 舎利容器 ⑤ Gujarāt' [H] Guṇāighar 村出 仏陀を上首とする四方の 窟院 ⊚ Roţa-Siddhavṛddhi ⊗ [L] Kasiā 出土粘土製印章銘文—① 比丘僧伽 ② Suvīra ⑤ Ajaṇṭā、〔D〕 Bāgh 仏教窟院銅板銘 ⑤ Ajaṇṭā' [B] 同 ④ 窟院 45不明、 ③ 釈種比丘 水槽 ⑤ 不明、[F] 比丘僧 寺主 Bodh-Gayā' Θ Ajanţā´ [O] No. 16 窟銘文— ②③ 不明 ④ [K] Kasiā 4 伽 聖僧伽 四方の聖 比丘僧伽 精舍 四方の 4 (5) 仏 2

> 同上 Dharasena I ③ 大王 ④ 二村 ⑤ 同上、 [X] 同上—①~③ 聖比丘僧伽 聖なる比丘僧伽 ②~⑤ 同上、〔V〕同上—① 十八部に属する Kathiāwar (Valabhī)、〔U〕同上—① 十八部に属する釈迦の 比丘僧伽 kara) (4) 部の四方の比丘僧伽 ② Buddhadāsa ③ dīnāras ⑤ Sāncī'、〔S〕Shorkot 出土銅釜銘文一① 説一切有 同上一① Amrakārdava ③ 王臣 ④ 一村、25 dīnāras ⑤ Sāñcī、〔R〕 明等 ⑤ Nālandā、 [Q] Sāncī 出土石刻銘文—① ⊕ Mālāda 
> ⊚ 出土石刻刻文一① kşita 外 ③ 商人達 県、〔〇〕Mathurā 出土石板銘文—① Kakaṭika ② Buddhara-比丘僧伽 ④ 一村 ⑤ 同上、 銅釜 ⑤ Sialcot、〔T〕Walā 出土銅板銘文—① 四方の聖僧伽 ⊚ Mahāśivagupta ② Duḍḍā ③ Dhruvasena 王の姪 ② ~ ⑤ 大王 僧伽、 ④ 調理用台石 ⑤ Mathurā、[P] Nālandā 同上、 (11) 2 比丘僧伽、 大臣の子 Harisvāminī (9) (W) 同上—① 3 大王 4 聖僧伽 ② 4 (H) 執事 ([Vai]yābritya 仏堂 一村 聖比丘僧伽 優婆夷 ⊗ Bālāditya (11) (5) 聖僧伽 香水・燈 (5) 2

五部会

Mathurā そして Valabhī を結ぶ東西に拡がっている。 よるものが十六と圧倒的に多く、分布状況は Nālandā, Sāñcī, と大半を占め、これらの寄進は大王・その親族・大臣及び臣に 各進物の内容を見ると、窟院・精舎・仏堂が八、村・土地が七 初めて『大乗者の僧伽』のあった例証が見られることである。

考究することは極めて必要であると考えられる。 考究することは極めて必要であると考えられる。 考究することは極めて必要であると考えられる。

### 仏教の真理

玉城康四郎

表的なものは天台智顗・華厳法蔵のものといえよう。何れも、 ばアン・ウント・フュールジッヒのかかわり方にあったといえ という形で示されている。 インドにもその 原 型 は 起っている 改めて反省されねばならない。第二は、仏教の真理とは何かと は何か、いいかえれば仏教自体の真理とは何か、ということが 久しい。この時点において、各細胞にこめられた共通の生命と 展してきた。しかるにその生命体が分裂しなくなって時すでに 裂した細胞のなかに新しい生命がたたえられるという仕方で進 ざまな諸要素への細胞分裂という形で行なわれてきており、分 の発展は、仏教という一つの生命体のそれを構成しているさま 程はこのような事情を表わしている。そうしてみると仏教思想 ドの原始仏教から、中国を経て日本の鎌倉に至るまでの発展過 作られ、それらの経論にもとづく大乗の学派が成立した。イン 神に帰って無数の大乗経典が産み出され、かつ経典に依る論が そのなかに盛られている諸観念を検討し究明するという形で部 る。そこに教相判釈が育ったのである。その歴史は古いが、代 己の目覚めにかかわるが故に)究明せねばならなかった。い の真理を対象的に(他国の文化なるが故に)かつ主体的に(自 してアン・ジッヒの在り方にある。これに対して中国は、 が、インドは何分仏教自身を産み出した国土であり、仏教に関 いうことは、すでに過去にも洞察されてきた。それは教相判釈 派仏教が展開し、さらにそこには尽されていないゴータマの精

仏教の真理を考え直すという 現 時 点 において、少くとも二

展過程を回顧してみると、まず無数の原始経典にもとづいて、

つの差し迫った理由が挙げられる。その第一は、仏教思想の発

散談されており、ナーガー

ルジュナも「中論」に簡潔にこれを

述べている。この二つの諦の関係を推しつめると、

究極真理と

しての第一義諦は、言葉も思想も絶え果てたものとなる。

ように、仏教の 真 理 認 知に基礎づけられていなければならな教相の判釈ではなく、判釈の根拠が、天台・華厳の場合と同じをれの教相の判定も不確実であり皮相的である場合が多い。こでにおいて現時点での教相判釈が要請される。それはたんなるの歴史的事実として確認されたものはすべて架空であり、それの歴史的事実として確認された、教相判真理認知に裏づけられ、歴史的事実として確認された、教相判

る。 でいえば、「大般若経」に世俗諦と第一義諦とが種々な関係で 形においても教理にはないということを確認しなければならな 真理は、 に関係がない。倶舎と摂論、 がある。これらのものは互いに独立し、教理組織としては相互 論・地論・空・唯識・天台・華厳その他の多くの諸宗・諸学派 る立場という仏教の特徴である。たとえば仏教には、俱舎・摂 ために、いくつかの近接の視点が必要である。 唯識・天台・華厳それぞれを考察してみよう。まず空の立場 さて仏教の真理とは何であるか。 その教理はたがいに無関係である。そうしてみると仏教の 第二に、そこからさらに進んで、具体的な実例として、空 われわれは、この第一の視点から、仏教の真理はいかなる 各学派に共通な教理に求めることはもはや不可能であ 唯識と天台などを比較 対 この問題を明かにしていく 第一に、 照して 多様な

> ればならない。 たどのように現われていないか、そうした問題が検討されなけ らぬ意味で別箇の考察が必要である。そして第四の のこの主体性の方面は、それ自体の独立した体系を持たねばな 見定めることである。この時点から真理の確認は、展開してき が、ゴータマにおいてどのように現われているかということを 台・華厳などで言葉と思想を越えていると考えられている真理 視点はおのずから明かになってくる。すなわち、空・唯識・天 成した法蔵も、果分不可説と称して究極の真理はそこには表わ 界が最後の世界観と考えられているが、しかし華厳の体系を完 れらの表詮を越えて実相を追求している。 千・三諦円融などといわれるが、智顗の諸法実相観はつね わされないこととなる。天台の根本立場は、十界互具・一念三 なければならないとすれば、ここでも真理は言葉や思想では表 の唯識の体系の根源はアーラヤ識であるが、真理はそれを越え て、このような真理が各学派にどのように現われているか、 自己自身の実存の問題としての主体性が要求される。真理確認 た仏教資料に対する対象性と同時に、その対象性と絡み合って されていないと信じていた。以上のように見てくると、第三の 以上が現時点における教相判釈の原理的視点で 華厳では事事 視 点とし

# 真諦訳における阿陀那識と末那識

武内紹晃

述べ、次に第二の異名としての阿陀那識の体の経証と名義が述 経』の偈の世親釈の「心意識相品」の文は勿論、阿陀那識の名 く体裁を取らねばならなくなった。しかし内容的には『解深密 釈する節の世親釈においてアーラヤに対して、異名阿陀那を説 深密経』の偈が執蔵義の経証として位置づけられ、次の名義を 出す。このことから他訳ではアーダーナ識の 体証 である『解 世親釈中にアーラヤ識を縁ずる我執の識として阿陀那識の名を の体と名についての経証があげられ、つづいてラヤの三蔵義を 那識が並べられている。即ちその衆名章のはじめにアーラヤ識 であるが、執識の別名とされるのは真諦訳の特異な思想である 名とされている。阿陀那識はアーラヤ識の異名であるのが一般 のように真諦訳では続いた箇処において阿陀那識の意味が二転 二の有染汚意 <kliṣṭa-manas> が阿陀那識であると言う。こ るにあたって、意・識に及ぶが、その意について二種をあげ第 の識ではない。ところがまたそれにつづく第三の異名心を述べ 義を釈する節も、阿陀那識はアーラヤ識の異名であって、我執 べられる。それが真諦訳だけはまずラヤの三蔵の最後執蔵義の ーラヤ識の異名としての阿陀那識と、執識の別名としての阿陀 ことは周知の通りである。『世親釈摂大乗論』の真諦訳ではア 真諦の飜訳書においては阿陀那識が第七執識(末那識) の別

> 不可解である。 で可解である。 では大乗論』自身の阿陀那識と二つが重なっていることは全くのづいた箇処に何のことわりもなく述べられている。それが引また有染汚意と。 つまり前後は真諦独特の阿陀那識、中間 はしている。初めは我執の識、次にはアーラヤ識の異名、終りにしている。初めは我執の識、次にはアーラヤ識の異名、終りに

多い。『中辺分別論』にも三ケ処あるし、特に『決定蔵論』で 諦の特に初期の翻訳においては心と意とが全く同一視されて翻 意と訳されることの方が少いという状態である。このように真 離<yid kyi rnam par śes pa> も心識と訳されて、manasが あるところがほとんどと言ってよいほど心と訳されている。意 は『瑜伽論』で意と漢訳された箇処、またチベット訳で yid と れる程度である。しかし逆に manas を心と訳した例は非常に を意と訳した例が出たが、この例は『決定蔵論』に一ケ処見ら の釈では第一識を質多 <citta>と名づく」と言う。いま citta ある)では心が第二識、意が第一識と述べながら、すぐ次の節 であったと考えられる処を意と訳し、その世親釈(真諦訳のみ の、はじめを真諦は「是故阿梨邪識成就為」意」と、原語が citta ことを成就する。一切種子識より意と識とが生ずる」との論文 らない。例をあげると心の最後に「アーラヤ識が心の体となる を述べようと書き出されてはいるが、内容は心・意について一 manas が全く区別されずに心とも意とも訳されたことによる。 々の節では区別されていても、全体としては錯綜して区別にな 真諦訳世親釈で前記の心の説述に当って、心・意・識の異相 このような結果が生じた理由の一つが、真諦訳では citta と

たものであろう。 にアーラヤ識の異名としての阿陀那識と、マナスの異名として 名であれば、意もまた同じように考えられ、そして前述のよう 訳されたことが、『世親摂論』において、心がアーラヤ識の異 論』で阿陀那識は末那識の異名という独特の考え方が強くなっ がもととなってその後の翻訳と考えられる『転識論』や『顕識 の阿陀那識が並べられる結果を生じたものと考えられる。それ

えられる。その一つはアーダーナの名義釈の変化である。この 題の起る理由としては完全ではない。なおいくつかの理由が考 と有染汚意を明瞭に区別しているので、これだけではじめの問 ことは manas が心と訳される詳例と共に別の機会にゆずる。 しかし『摂論釈』の真諦訳においても内容的にはアーラヤ識

法華経における発菩提心の意味と性格

田 上 太 秀

### 法華経の発心の意味

る表現を採録し法華経の発心の意味を考えることにしたい。ま 提心の定型句を、あるいは菩提心の術語を襲用するのでなく、 ろが発菩提心に類同する表現語は多い。法華経はすなわち発菩 種々の意味に布衍して使用している。そこで発菩提心に類同す **偈頌と二二五頁の長文との二個所だけにしか見当らない。とこ** 法華経では「菩提心」(bodhicitta)の用語が梵文一三○頁の

ず発心の対象について描出してみよう。

る。これが発心の対象とされるのは般若経に多く、純粋に仏陀心・大乗意などの訳出で、正品では無上正真道で統一されてい のさとりを求めることに発心の意味を附していた。 べて長文中にある。妙品・添品では無上菩提・菩提心・無上道 ① anuttara-samyaksaṃbodhi この類例は一六例 あり、す

道・三乗・禅定・菩堤・菩堤道・無上道・大悲心・無上心など 道などで道を殆んど訳出のベースにしておる。妙品では仏道・ 仏道義・道・大道・仏・無上正真道意・菩薩道・正覚道・尊仏 は原文に相当しない意訳である。 道をベースにしているが訳語が種々で三乗・禅定・大悲心など bodhi 用例は十六例ある。正品では、道意・覚・仏道・

(2)

乗・正覚の訳、正品で大道の訳が各々あるが意訳である。 前者では agra の訳がなく後者では尊と訳出する。妙品で最上 は殆んど仏道と訳出、正品では尊仏道が基本訳のようである。 (3) agra-bodhi 用例は九例ある。 みな偈頌に出る。

慧・通慧・通慧・己功徳・通慧・仏上道と訳す。 buddha-jñāna などである。 妙品では順次に仏智慧・一切智・ jñāna, sarvajñatā-citta, svayambhū-jñāna, sarvajñatva 一切智心・自然智・一切種智慧・仏慧と訳し、正品では如来聖 jñāna 用例は六例ある。tathāgatānāṃ jñāna, sarvajña-

sattva-yāna などと表現される。yāna は妙品では意・道心と訳 し、正品では意・道・無上正真 (bodhisattva-yāna の訳)・乗 yāna 用例は四例あり、nava-yāna, eka-yāna, bodhi-

と訳し最後の乗以外原意にない訳出である。

個々の対象は法華経以外にも説かれるが、法華経はそれらを総は菩薩地と訳し、後者について妙品正品は相当の訳語がない。以上六種の例を発心の対象として挙げた。法華経は①23の以上六種の例を発心の対象として説くが、④では仏のえた智に的なしかも定型的なあり方として説くが、④では仏のえた智に的なしかも定型的なあり方として説くが、④では仏のえた智に的なしかも定型的なあり方として説くが、④では仏のえた智にのなように、発心の対象も具体的に示されている。このようないるように、発心の対象も具体的に示されている。このようないるように、発心の対象も具体的に示されている。このようないるように、発心の対象も具体的に示されている。この対象となって対象となり、60では仏や菩薩の境界、安住の場が対象となっているように、発心の対象は法華経以外にも説かれるが、法華経はそれらを総いるように、発心の対象となって対象とないが、法華経はそれらを総いるように、発心の対象となっている。この対象となっている。

では発心の発に相当する語はどうであろうか。(山upādayati, (2) ākankṣati, (3) abhikānkṣati, (4) pariṇāmayati, (5) arthate, (6) pratiṣṭhati, (7) janati, (8) chandam, (9) pārthayate, (10) spṛhayati, (11) gaveṣate, (12) ghaṭate, (3) samanvāharati, (4) pariṇāmayati, (4) pariṇāmayati, (4) pariṇāmayati, (4) pariṇāmayati, (4) pariṇāmayati, (5) arthate, (6) pratiṣṭhati, (7) janati, (8) chandam, (9) pārthayate, (10) samanvāharati, (4) pariṇāmayati, (5) arthate, (10) pārthayate, (10) samanvāharati, (4) pariṇāmayati, (5) arthate, (10) pārthayate, (10) pārthayate, (10) pārthayate, (10) pārthayati, (4) pariṇāmayati, (5) arthate, (10) pārthayati, (10) pārthayati,

意味する。 る。一面では仏のさとりは自由選択の中におかれていることを選択すべきであること、それは自己の選択の良否にかかってい

側の心理的行為の種々相によって種々描写しようとしている。のの心理的行為の種々相によって種々描写しまうとするよびある。いずれにしても法華経は発心を具体的表現ら逃避しようとする心がまえ。「ブツダのさとりへの原因を生起ら逃避しようとする心がまえ。「ブツダのさとりへの原因を生起以上のほかに発菩提心に類同するものに「ヨーガ に 専 念 す以上のほかに発菩提心に類同するものに「ヨーガ に 専 念 す

## ウダヤナによる現世派批判

説している。

村俊彦

木

釈すべきである。例えば、Saṃyutta-Nikāya Ⅺ, Sutta 48 で

参照〕からはどのような問題を持っていたのだろう。

第三十五巻第四号「学界展望――正理、勝論学派神論の研究」現世派は、それでは正理、勝論学派の神学の立場〔雑誌「文化.

に把われない独自の存在論を内容としている。イナ・アーガマにも紹介されるそれらは、ヴェーダ的伝統宗教る限り、宇宙論(lokāyatam)である」。ウバニシャッドやジャなる。同経の要約を援引すれば、「外境に向う分別に心を努めとは、当時の六十二見でもあり、入楞迦経所引の三十一見とも挙げられる所の 「世界論(lokāyatam=lokakkhāyikakathā)」

nāstika)は、卑しむべき論理家(haituka)と言う。 (vitaṇḍavāda, hetuvāda) に長じていた。叙事詩やマヌ法典では、このようにヴェーダを 批判する否定論者(vedanindaka, nāstika)は、卑しむべき論理家(haituka)と言う。

否定した。従って輪廻は否定され、現世のみ有とされる。この不定した。そこでは地・水・火・風の四元素のみ存在原理(tattva)した。そこでは地・水・火・風の四元素のみ存在原理(tattva)した。そこでは地・水・火・風の四元素のみ存在原理(tattva)した。そこでは地・水・火・風の四元素のみ存在原理(tattva)した。そこでは地・水・火・風の四元素のみ存在原理(tattva)した。そこでは地・水・火・風の四元素のみ存在原理(tattva)した。そこでは地・水・火・風の四元素のみ存在原理(tattva)した。そこでは地・水・火・風の四元素のみ存在原理(tattva)した。そこでは地・水・火・風の四元素のみ存在原理(tattva)した。どって輪廻は否定され、現世のみ有とされる。このやがてこの中から特定の体系を持った Cāru=Bṛhaspati のやがてこの中から特定の体系を持った Cāru=Bṛhaspati のやがてこの中から特定の体系を持った Cāru=Bṛhaspati の

の起り得ないことなどを指摘する。

ている。

Nyāyakusumāñjali〉がこの派とかなり対論しるウダヤナの<Nyāyakusumāñjali〉がこの派とかなり対論しるウダヤナの<Nyāyakusumāñjali〉がこの派とかなり対論している。

でいる。

謬論証」。 で、成長による身体の変異との矛盾などを導びいて見せる〔帰薫 (vāsanā) は身体の滅後には残らないとする。 これに対して、成長による身体の滅後には残らないとする。 これに対しの見解に反論している。現世派は心作用 (caitanya) も身体のの見解に反論している。現世派は心作用 (caitanya) も身体のの見解に反論している。現世派は心作用 (caitanya) も身体のの見解に反論している。現世派は心作用 (caitanya) も身体のの見解に反論している。

次に第三章で、不知覚は非存在を意味するとの現世派の認識

知覚だから、免角の如き非存在ではないと。(yogyānupalabdhi)(の新証相とするこの最高我は元来不であると説いて、神の不知覚が神の非存在を意味するものでは(yogyānupalabdhi)(ダルマキールティの言うdṛśyānupalabdhi)形而上説に対して、非存在を知らしめる認識は可能的 不 知 覚

# ストゥーパ(Stūpa)信仰流布の一側面

エールーカ (Eḍūka) について---

料の一つとして挙げることが出来よう。

杉本卓洲

いられるのは、仏典においてのみの如くである。されるが、火葬後の遺骨を納めた墳墓を意味するものとして用されるが、火葬後の遺骨を納めた墳墓を意味するものとして用ストゥーパなる言葉は、すでに古くヴェーダ文献中にも散見

素朴な形としては、ジャータカ文献に見られるものがあげら、いことを示すものとして注目すべきであろう。

本されたことを示すものとして注目すべきであろう。

本されたことを示すものとして注目すべきであろう。

本されたことを示すものとして注目すべきであろう。

本されたことを示すものとして注目すべきであろう。

のそれであろう。周知の如く、仏陀の遺骨は八分され、それぞしかし、何といってもストゥーパ建立の代表的な例は、仏陀

仰に関して、仏典以外の文献、例えば叙事詩やプラーナ等が何

ところで、ともかくもこのように流布した筈のストゥーパ信

献上では、玄奘の大唐西域記がその間の事情を伝える重要な資ストゥーバの遺跡の検討が、必須なる作業と言えよう。が、文言うまでもなく、現在考古学上の調査によって発見されているに増大されたと伝えられている。

事実は、仏教信仰の基層を知る上で注目すべきであろう。 事実は、仏教信仰の基層を知る上で注目すべきであろう。 事実は、仏教信仰の基層を知る上で注目すべきであろう。 事実は、仏教信仰の基層を知る上で注目すべきであろう。 事実は、仏教信仰の基層を知る上で注目すべきであろう。 れにストゥーパが建立され供養(pūjā)を受けたといわれるが、

従来、

諸宗に説く第一義諦は世俗諦と合して、二諦として説

とを対立させている型で、

般泥洹経上(大正)、に説かれてい

と見てもよいようである。

らふれるところがないのは不思議という他はない。今マハーバ 困難である。 ーラタを見るに、 ストゥーパなる言葉を見い出すことは極めて

**~66**)。」というのである。 いであろう。それが宇宙期の終末時の特徴である(Ⅲ. 188, 64 よって標示され、神殿(devagṛha)によって飾られることがな チャイティヤ、ナーガ達の住所において、地上はエールーカに う。大仙達の庵、バラモン達の住所、神の住所(devasthāna)、 るであろう。シュードラは再生族に奉仕することがないであろ には、この世界は逆になるであろう。下のものが上になり、人 々はエールーカ(Eḍūka)を供養し、神々はないがしろにされ しかし、次の記事は注目に価する。 即ち、「宇宙期の終末時

させている型である。

ものとも解されよう。 け取れると同時に、 中におけるストゥーパ信仰の位置を如実に伝えているものと受 ように思われる。したがって、 (=天祠)と対置関係にあり、仏教のストゥーパを指している ことでは明らかにエールーカは悪い意味に用いられ、 ストゥ l パ信仰流布の事実を示唆している 右の記述はインドの主流文化の 神殿

第 義諦の断 面

福 原 蓮 月

> 二は真諦と妄言とを対立させている型、第三は第一義空と俗数 ることに就いては、論究する学者が多くない。併し宗学院論集 法とを対立させている型、第四は世俗常数と第一之義とを対立 の型を挙げる。第一は世俗と出世間とを対立させている型、第 には後世の所謂二諦の先駆思想とも見られ得るものとして四種 料が精細に掲示され論究されていることは注目に値する。そこ 第十輯に佐藤哲英教授に依って、阿含に現われた二諦関係の資 かれ、それぞれに特色があるが、その淵源が阿含や尼柯耶にあ

とを発見して、興味を覚えた次第である。上記の四種の型につ 果を得しめると説くが、真諦と他とを一見したところ併列に説 は真諦と其他とを合して五支とし、五支は正見であり、 浄土教において考えられる二諦の先駆思想の如きものがあると の型のあることが判明した。これら十二種の型の中には、 蔵経にみられる後期成立の経釈・論典の中には上記のほか三種 く検討したところ、その他に五種の型があること、また南伝大 中に第一義も四種法の第二義も摂められるとは言え、勝義の正 いても、第一義と第二義とであることは明了で、たとい正見の いる型で、大拘絺羅経 (thila) に説かれている。その経文で いては省略して、第五は真諦と戒・博聞・止・観とを対立させて ところで私が阿含部の経典や南伝大蔵経の尼柯耶などを委し

ているのである。を虚妄とはせず、仮有として扱い、その存在に一の意味を認めるが、この事は必らずしも虚妄とは言えない。大乗仏教でも事る。この考え方が進展すれば、理と事との対立ということになる。この考え方が進展すれば、理と事との対立ということにな

えられる。またこの種のものに、大義釈 (南伝四三・) のつぎの 求めないものに対立させられていることが判り、第九の型と考 る勢いが見られ、それが涅槃とされているから、これは涅槃を に雑阿含経七(メホニロ・)には、第一義般涅槃と、そうでないも と、そうでないものとを対立させている型であるが、この種の られる。これと同様のことは中阿含経三四所収の世間経 (大四五 や小義釈(宮元七頁・)に、八正道の如きものを第一義としてい いものの中に注意すべきものがある。それは大義釈(mgogi) のを対立させる勢いが窺われる。また成立が上記の経典より遅 央拠は多い。これは雑阿含経三四 (大匹二・) に出ている。つぎ と愚痴者とを対立させている。第八は真諦即ち涅槃に向うもの これに類するものに箭喩経(九一七)があるが、そこでは真諦 b) にも出ている。また南伝大蔵経の経集 (nkclm) にも同じ 聖諦経に見られる。その中では、真諦は不虚・非顚倒・審実と いる型である。すなわち四諦経(トーロ゚)にそれが見られる。 いることを知るのである。第八は賢者諦と愚者とを対立させて 断ずるという。したがって繋縛即ち虚妄が第一義に対せられて 趣意のものがみられるが、そこでは第一義を見たものは繋縛を なすが、おのずから其の反対の虚妄・顕倒・不実が対立せしめ 第七は真諦と虚妄とを対立させている型であり、これは分別

・家・車・荷車・男・人・方・時・坑・窟・遍相などを対立さは) 自義にせよ、他義にせよ、……第一義と施設即ち地・山型(南宮大郎) である。第十二は、第一義と施設即ち地・山型(南宮大郎) である。第十一は真諦即ち真実有とそうでないものとを対立させている第十一は真諦即ち真実有とそうでないものとを対立させている第十一は真諦即ち真実有とそうでないものとを対立させている型(大義釈、南伝)、は第一義の利と世俗の利とを対立させている型(大義釈、南伝)、は第一義の利と世俗の利とを対立させている型(茂田県道際 義宗) がある。「あらゆる知らるべき、知るべき所のものあらば、(そ文がある。「あらゆる知らるべき、知るべき所のものあらば、(そ文がある。「あらゆる知らるべき、知るべき所のものあらば、(そ文がある。「あらゆる知らるべき、知るべき所のものあらば、(そ文がある。「あらゆる知らないまた。」

譬喩表現の宗教味

せているもの(瓦正)である。

---華厳経を中心として-

原亮厳

福

の求道譚の如きもの以外に、約二百六十の短文譬喩があり、私此経には私の見るところ、入法界品に説かれる長文の善財童子ものを少し拾っても、法華経七喩・組仏三昧経六喩・仁王経八喩・大集経七喩・浄名経七喩・涅槃経八喩等がある。しかし各経典と集経七喩・浄名経七喩・涅槃経八喩等がある。しかし各経典と集経七喩・浄名経七喩・涅槃経八喩等がある。しかし各経典と集経七喩・浄名経七喩・とは野喩表現が豊富で、古来知られている有名な仏教の経典には譬喩表現が豊富で、古来知られている有名なの求道譚の如きもの以外に、約二百六十の短文譬喩があり、私

れることを感じるのである。
は、真理が直ちに我われの心の琴線に触れるように譬喩が説か乃ち了する」ところ心受と私は解するのであり、仏教においてで唯だ分別によりてのみ転ぜしめんと欲するもの」、「推尋してて まず宗教味とは婆沙論一一五に説く如く、「実の境界無くしはそれをいかに扱うべきかを検べてみることにする。

華厳に見られる二百六十の譬喩には、分類すれば(1)動物(2)植華厳に見られる二百六十の譬喩には、分類すれば(1)動物(2)植った。これらの中で(9)物象には種々あるが、宗教研究第四四巻第一輯に坂部明氏の「臂喩表現よりみた空(śūnyatā)の概念について」という論文中の十種、譬喩の如きものもあるが、そのほかに地・水・火・風・雷・大船・木人・諸種の宝・座・金・旋香鬘・伽化薬・化人・化身・音声・文字・画像・海などもある。そして(0)理法に関するものに三世性・過去未来現在・未る。そして(0)理法に関するものに三世性・過去未来現在・未る。そして(0)理法に関するものに三世性・過去未来現在・未る。そして(0)理法に関するものに三世性・過去未来現在・未る。そして(0)理法に関するものに三世性・過去未来現在・未る。そして(0)理法に関するものに三世性・過去未来現在・大郎では、分類すれば(1)動物(2)植華厳には、分類すれば(1)動物(2)植華厳には、分類すれば(1)動物(2)植華厳には、分類すれば(1)動物(2)植華厳に見られる二百六十の譬喩には、分類すれば(1)動物(2)植華厳に見られる二百六十の譬喩には、分類すれば(1)動物(2)植華厳に見られる二百六十の譬喩には、分類すれば(1)動物(2)植物(2)

を使用しながらもそれを越えることを人びとに体解させようとず」と。要するに華厳に譬喩をなすことが多いが、それは譬喩の語言道も亦是の如く、語言の道を遠離し、譬喩を為すべからのは、譬喩表現の宗教味の研究に大いに考えさせるものをもっのは、譬喩表現の宗教味の研究に大いに考えさせるものをもっのは、譬喩表現の宗教味の研究に大いに考えさせるものをもっのは、譬喩表現の宗教味の研究に大いに考えさせるものをもっのは、譬喩表現の宗教味の研究に大いに考えさせるものをもっている。

場では、自縁を離るる故不可説であるが、縁に就かば可説とな えている。「譬えようがない」と言って、そのものの 無きが如し。如来の音声も亦た復た是の如し。一切処に於いて 七二)に、「一切の語言の数……一切の世間出世間に入りて所住 文字と言って人びとをつきはすものとも異なり、経の三五 (九・ れたものである。又この経の立場は但空とは異なるが、又不立 は有部の名無辺際・義不可説の立場よりも大いに前進したすぐ て解せしめる故可説であるが直詮は不速と説くのであり、これ し、10自相は不可説であるが共相は可説といい、10 遮詮を以っ の考えは、有部論書などに存しなかったものである。華厳の立 念を碍ず」という文に示されている。この法界因果・雙融俱離 に、「視聴を超ゆる法は恒に見聞に通じ、思議を絶する法は言 しかし両者全同なのではない。それは『探玄記』(トハioc・) が、これは華厳経に「不可為譬喩」という考えと似通っている。 すばらしいことを示すのである。 第二世紀成立の婆 沙 論 一 五 しているものと私は考える。唯真実なるものは言語の限界をこ (・・ヒ四a) には、名無辺際・義不可説という有部の正義を説く 真価 の

るも、亦た復た是の如し。一切の文字・一切の語言もて説くとくとも尽す可からざるが如し。如来応供等正覚の正法輪を転ず入らざる所無し」とか、「譬へば文字は無量無数劫に於いて説

のように表現されたことを示すようであり、仏教の哲学的宗教 味を湛えるものと考えるのである。 たものとは言いがたく、仏教の経論が或る程度発達した後にこ ような言語表現の甚深の源底に徹した経説は、一朝にして成っ って、不可説といわないところに華厳の立場が知られる。この

Karmāvaraṇaviśuddhi じついて Karmāvaraṇapratipraśrabdhi ム

特に懺悔を中心として---

釈 舎 幸 紀

ながら、犯した罪は清められると説いているのである。

訳では経部に編入し、 漢訳では 律部に 編入する。 この両経典 と Karmāvaraṇaviśuddhi(障清浄経)の二経典は、 チベット にスポットをあてて考えてみたいのである (以下前者を Kp. 後者を Kv. と略す)を confession (懺悔) Karmāvaraṇapratipraśrabdhi (業障の相続を 断滅する経)

懺悔は、仏像の面前で昼夜三回悔過行として行なわれる。その の理由を Kp. では、一切の存在は縁起であって、 三世にわた ある。それが犯した罪障から清浄になる方法であるという。そ って業障は存在するのではないと、空観の立場から懺悔によっ 悔過行は、自分の犯した業障を懺悔し、犯した罪をすべて過去 未来・現在の諸仏に告白して、再び犯すまいと決心するので Kp. は無上菩提を得るために四悔過を説く。 その中で 特に

> sion は、 自発的なものであっても、 他から強制された 場合で 業障は清められるという。したがって、空観的な立場をふまえ 観的な色彩が強く、一切法は本来清浄の知見によって、犯した ると説く。それは Kv. によると一層明らかになる。Kv. は空 は、あらゆる業障に対する懺悔は意業を中心としておこなわれ あっても、身口の二業に関するものである。しかるに Kp. で この confession は、声聞戒のそれとは異る。声聞戒の confes などに、ほとんどそのままの形式で引用されている。しかも、 リ所問経(決定毘尼経)・フルナ所問経・シクシャサムチャヤ て清浄になれると説述している。 この形式は、般若経や維摩経にその遠因が求められ、 ウパー

はない」と諭している。 と清浄なのに、業障に束縛されて悩むものは、法を知るもので 別しないから悪道に堕すのである。物事は空であって、もとも とへ行く。仏は、「一切の法は本来清浄であるのに、正しく分 犯すのであるが、この比丘は戒を破ったことを悔いて、仏のも 丘の因縁を説く。無垢光比丘が婬女に呪薬を飲まされて婬戒を Kv. に説かれる内容は三部分に分かれる。第一には無垢光比

のである。 れるのではなく、業障に束縛されて悩むことをいましめている にサンガから追放される。しかし、Kv. ではサンガから追放さ 第二は障礙と無障礙とを説く。障礙はものに執着してとらわ これは、声聞戒と異なる。声聞戒では波羅夷となり、 無条件

えつつ、意業による confession を強調し、

無上菩提へあるい

この教理が「秘義」「密語」「究竟論」と考えられ、自負されて と「一切衆生悉有仏性 (=如来蔵)」を説く経といわれるが、 示していると思われる。すなわち、『涅槃経』は「如来常住」

これは言語上正確とはいえないが、教理的には一つの真実を

声聞戒の懺悔とは異なっておる。両経典は空観的な立場をふま

以上、Kp. Kv. に説かれる懺悔——業障が除かれる——は、

の高慢なることを除くといっている。 し、持戒によって他の破戒者をみることなく、忍辱によって他 い六波羅蜜行即ち、布施によって他人が慳恪することをみない 無相などの想に染着することをあげ、無障礙の例として、正し しては、ボサツ行としての六波羅蜜だけでなく、仏法僧、空、 れることであり、無障礙は執着のないことである。障礙の例と

障の徹底的な浄化が必要であると説く。 とを説き、すべての障礙から脱して無障礙となるためには、業 ここでは、業障に束縛されて悩む者に対して、障礙と無障礙

『涅槃経』(大乗) は自ら、 その経もしくは教義内容に関し

高

崎 直 道

るから、業障を除き解脱慧に入ることを説示したといえる。 く。そして、Kv. の最後に Kv. を受持すれば無量の功徳があ わらず、その業障すら空無所有の体得によって浄化されると説 して犯しうる極端な悪罪としてあげられている。それにもかか として追放される。しかも先の無垢光比丘の因縁よりも、人と て、勇施比丘は悟りを得て宝月如来となったと説示している。 法は幻のごとく、その本性は寂静である」と説いたの を聞い 悔いて悩み、鼻揉多羅菩薩に救いを求める。彼の菩薩が、「諸 に恋慕され、彼女の夫を毒殺してしまう。後に毒殺したことを これは、声聞戒でいえば殺生戒を犯したことになり、 波羅夷 第三の部分は勇施比丘の因縁を説く。勇施比丘は、長者の女 「諸法無障礙の慧に入らしめる」と名付けるともいってい

> sion は諸法無障礙の慧へとつながっている。 は罪業の汚れを浄化するということを示している。 意業に対する confes-

### 如来微密之蔵

密蔵」「~微密蔵」「~秘密宝蔵」「~微妙之相」等を「如来蔵 と性格づけている。曇無讖訳『大般涅槃経』はそれら に 対 し して截然たる区別がみられない。 paḥi tshig)、「秘方」「秘義」「最為究竟」(rgyud phyi ma 語」「密教」「秘蔵真実義」「秘密蔵義」「如来微密蔵」(dgoṅs maḥi yan phyi ma=\* uttamatantra, \* uttarottaratantra) 對 tshig=sandhāvacana) \*究竟論、(rgyud phyi ma, rgyud phyi て \*秘密\* (gsan ba=guhya) [ḥi yaṅ phyi ma]) 等の訳語を与えているが、 さらに如来蔵 「仏性」と併用している。その訳語はとれらの四つの概念に関 (tathāgatagarbha)の訳としても、「如来秘密蔵」「~秘蔵」「~ 「如来微密之蔵」「~微密教」「秘密深奥蔵門」(gsan ba)、「密 『密語』(密意)(dgons paḥi

『大雲経(大方等無想経)』(如来微密之教 ldem poḥi ṅag)『央 秘密之教 dgons te gsuns pa)にもあり、いずれも如来蔵説と 掘魔羅経』(密教・秘密之蔵)『大乗十法経』(如来密処、 ~\*guhyasthāna、深密之法 ldem po dag dgons te bstan pa) いるということである。同じような考えは『大法豉経』(諸仏 隠覆之説)『大薩遮尼乾子経』(如来深秘密蔵=如来密処 如来

関連して主張されている。

と関連があるように思われる。 ntra)と称するのは、 さきの『涅槃経』 の 'rgyud phyi ma' か。 槃経』等にあるところに伺われる一種の危機感に由来するもの こに理由があるか。「<br />
一闡提」の<br />
観念がこれら<br />
三経になく、<br />
『涅 理の根本をすえる『宝性論』が密語とか秘密といわないのはど ら『如来蔵経巪不増不減経巪勝鬘経』およびこの三経に特に教 界であるという見解による。しかし、同じ如来蔵説を述べなが の菩薩などにも理解不可能な、ただ如来のみの知る不思議な境 点があるので)ただし『宝性論』が自ら「究竟論」(uttarata-この理由は、第一に如来蔵説が、凡夫二乗のみならず、新学 あるいは「大我」の強調に基くのか。 (無我説と觝触する

buddharahasya)」とよんでいることに求められる。この二つは 性起品』が如来性起の十相を「如来の秘密(如来蔵)」とよんで 如来蔵説形成の不可欠の要因である。 いること、第二に『法華経』が一乗説を「諸仏の秘要 如来蔵説が秘説であるということの源泉は一つには 『華厳経 (sarva

さらに一般的背景を考えると、この「密語」「密意」(sandhi)

とることである。 ので、『涅槃経』や『解深密経』などに共通している立場は、 代の教説を意識して、それをのりこえようとする意図に出るも であること疑いないもの、という意である。これは明らかに前 つて顕了の相をもって説かれてはいないが、しかし如来の教え いるわけで、換言すれば、密語、密意等とよぶのは、いまだか の内容がそこに既に説かれている以上、同時に「解深密」して は『解深密経』も説くことである。自ら秘説とよぶことは、 『般若経』などの空説(śūnya vāda)の背後にある意図をよみ ここにいわゆる第二期経典の特色をみること

を超えるという側面が推測されるのである。 教があるが、この展開には如来蔵説が根柢にありながら、それ の第三の段階としては、如来の三密に立場をおく、いわゆる密 は「甚深」という形容詞であったと思われる。他方、大乗仏教 に対してもっていた主張を見逃せない。それを示す代表的な語 しかし、前代の立場を批判する点では大乗自体が部派の教説 が出来よう。

仏教的要素 アショーカ王詔勅刻文における

春 日 井 真 也

教主義によるインド統治によって世界史に輝く人間像を確立し 周知のごとくマウリヤ王朝第三代を継いだアショー カ王は仏

らない方法をもって究明しようと考えた 方 法 論 の一部分であ なっている。本研究においては、伝説的資料を充分にふまえな した事実を伝えている。とのようなアショーカ王における史料 同時に、 極めて豊富なアショーカ王研究の何れの研究書にも現われて居 がら、現実のアショーカ王の治世における仏教的要素を従来の の二面性はインド宗教文化の理解における極めて重要な資料と 他方では多くの伝説にとりかこまれた神話的偶像と化

ている。それは一方では治世の現実を伝える詔勅刻文を残すと

父母長老に対する従順のすすめを内容としている。これは従来 土のものは灌頂十年の事実として、生物の殺害に対する規正と 崖詔勅との二種であるといってよいであろう。カンダハール出 並訳された小摩崖詔勅とベナレスに近いアフラウラ出土の小摩 おける新資料はカンダハール出土のギリシャ語とアラメア語に アショーカ王の詔勅刻文に関する宇井伯寿博士の研究以後に

priyo piyadasirājā evam āha)という形式はアカイメネース ならないことを意味している。 ルシャに仰いだことを意味している詔勅刻文冒頭の 語 で ある 「神々に愛せられた温容ある王はかくの如く告げる」(devānam またアショーカ王が統一国家を経営するにあたって、範をペ

にも上ることの事実の上に、新らしい究明が行なわれなければ

あることに対比して、ダルマを用いた合成語形が三百二十三例 カ王詔勅刻文全体の語彙の上で、ダルマの活用形が五十五例で 仏教的傾斜が見とどけられることになる。そのことをアショー ここにアショーカ王の灌頂十年より二十六年に亘る政治内容の bahu kayāne dayā dāne sace socaye) としていることは、六

「少漏と衆善と慈怒と布施と真理と清浄とである」(apāsinave

章法勅全体が灌頂二十六年に刻せられたものと考えるならば、

して次いで「法とは何か」(Kiyaṃ cu dhaṃme ti)と続けて

の六章法勅第二章に、法は善である(dhamme sādhū)

る。そこでは先づ法 dharma という語がギリシャ語の evoreßera である。このような新資料を用いて本稿の基盤が形成されてい される。法についてのアショーカ王詔勅自体においては、石柱 しめて理解すべきことを明らかにした決定的な意味をもつもの 小摩崖法勅の二百五十六という数詞が「仏陀の舎利」と関連せ に相当する語として 用いられていることが注意

う。またアフラウラ出土のものは、従来意味不明とされていた

関係が明らかでなかったアショーカ王のカリンガ攻略とアショ

カ王の仏教入信との関係を解明する資料となるもの であろ

第五部

会

問題の解明が先行しなければならないであろう。そこでは摩崖 カ王自身における宗教的開眼の問題と密接にかかわりあった諸 ければならないことになる。これの背景をなすものはアショ mamā)の語の意味する政治意識の確立の問題究明に努力しな られる「一切の人は皆これ朕の子である」(save munise pajā 勅のうちカリンガの旧地に刻文せられた二種類のもののみに見 においてはイランの如く絶対専制君主主義ではなくて、摩崖詔 形をもっているにもかかわらず、アショーカ王自身の政治意識 王朝のペルシャ諸王の発布した詔勅の場合とまったく一致した

公本的要素として看過し得ない重要性をもつものである。 仏教的要素として看過し得ない重要性をもつものである。 仏教的要素として看過し得ない重要性をもつものである。 仏教的要素として看過し得ない重要性をもつものである。 が、後世は活用形として十五例、合成語として五十九例 三十八例、後世は活用形として十五例、合成語として五十九例 三十八例、後世は活用形として十五例、合成語として五十九例 三十八例、後世は活用形として十五例、合成語として五十九例 三十八例、後世は活用形として十五例、合成語として五十九例

### 解放(解脱)の問題

#### 山口恵照

放」を指向するものである。 mokṣa(Pāli, mokkha)を意味し、現代のいわゆる「人間の解してに解脱というのは、インド思想が 伝 える モー クシャ

て日本の思想の歴史に大きな影響を及ぼしてきた。仏教はそのインド思想が伝えるモークシャは周知のように、仏教を通じ

遍性をもたないことを意味するのではない。却って、 これはモークシャがインド思想にのみ特殊的であって世界的普 とはインド思想の将来の特色をも予想させる。とはいっても、 みならず、インドのもろもろの思想の中心的な位置を占めて、 ないのであろうか? それはとにかく、モークシャは、仏教の る。仏教の解脱は人間の解放に対して積極的な役割を果たしえ 現代の思想の状況は異なる。現代においては、人間の解放のた インド思想の展開に当って重要な役割を果たしてきた。このこ 制度の打破を主張して仏教の解脱を必要としないかのようであ めに社会体制の変革が叫ばれ、歴史的宗教がきずき上げた社会 の展開に当って、永い間、指導的な役割を果たしてきた。尤も 槃)に対応させて、その思想の中心にすえ、日本の思想の歴史 経典においてモークシャを解脱とあらわし、ニルヴァーナ 体の解放を果たそうとするものであることを意味す るの で あ \*が宇宙的次元において広く生きものの解放を、従って人間全 モークシ

を知らしめると同時に、衆生をして苦なる現実存在から苦滅なすように、衆生に対して苦なる現実存在と苦滅なる理想存在といる。二重の因果関係とは、衆生すべての苦なる現実存在を明かす因果関係と、苦の滅、すなわち苦滅なる理想存在を明を明かす因果関係と、苦の滅、すなわち苦滅なる理想存在を明を明かす因果関係と、苦の滅、すなわち苦滅なる理想存在を明を明かすとりの知恵において成立し、「転迷開悟」の趣旨が示か知るべき根本真実は二重の因果関係をもって体系的にまとまが知るべき根本真実は二重の因果関係をもって体系的にまとまが知るべき根本真実は二重の因果関係をもって体系的にまとまが知るべき根本真実は一つにいる。

法勅の十四章のうち第七章に見られるごとく、アショーカ王の

滅の理想存在に到ることはないであろう。 ら自身を解放しようとする切実な発願を前提とする。もしこの かし実践するところに成立するが、どこまでも苦と苦の因とか の解脱を目的とする。この場合、衆生の解脱は、苦滅の道を明 る理想存在に到らしめようとするものであって、 ような発願がなければ、苦と苦の因と苦滅の道とを明かして苦 明らかに衆生

本真実が開かれたのであるから、衆生の発願は、結局、 の知恵の意志が発動して、無私(無我)の托鉢・説法があり根 仏陀のさとりの知恵に基因する。衆生の苦滅・解脱 を 目 的 と が、根本真実-衆生の苦滅・解脱への発願であることにおいて えているのである。根本真実の伝統は、この発願によってはじ さとりの知恵の意志、つまり、衆生に対して解脱への発願を廻 衆生をして解脱を成就させずば止まないという、仏陀のさとり めて、われわれ衆生の不滅の光明(無上導師)となる。この場 の発願であって、この発願が、根本真実(四聖諦)の教えを支 重要なのは、衆生の苦滅への発願、すなわち、衆生の解脱 衆生の発願といったのは、文字どおり、衆生の発願である 衆生をして苦滅に到らしめなければ止まない、どこまでも 廻向発願心」というものに依るのである。 仏陀の

る。

#### 仏教思想について R. Tagore "Sādhanā" に現わ 'n

橋 本

芳 契

年に出た詩集"Gītañjali"であったが、受賞のその年招かれて よせた。一九一三年にノーベル賞を受けた直接の対象はその前 深い理解をもち、他方伝統思想としての仏教にも大きな関心を 的復古を図ったに対し、子のラビーンドラは欧米思想を学び、 りであるが、父が専らウパニシャッドに依りその範囲内で民族 体がブラフマ・サマージ(梵教会)であったことは周知のとお トで第三十二代である。父のデーヴェンドラが所属した宗教団 が明らかな旧家で、デーベンドラの長兄ドヴィジェンドラナー 詩と文化の方面でインド人には忘れがたいひとになったのであ 在でもインドでガンジーと並べて絶大な尊敬を受けている。ガ インドでは仏教が衰えはじめた時期の西紀九百年頃からの家系 五)の第七男にして末子であるが、タゴール家(Thākura)は ンジーが政治と愛国の方面で名をなしたとすれば、タゴール 一方では父と相違してキリスト教―実際にはキリスト―に対し ラピーンドラナート・タゴール(一八六一—一九四一) 詩人タゴールはデーヴェンドラナート(一八一七─一九○ は現

演する、

それをまとめて同年マクミラン書店から"Sādhanā" ハーバード大学で数回にわたりインド思想の核心を講 心ある高次の人間に感化向上されていくことを根本命題としてての人間が形而下的繋縛や拘束から解放され、しだいにボダイの引用が最も多いのは、仏教そのものが本来、地上的存在としの引用が最も多いのは、仏教そのものが本来、地上的存在とした「無明」(Avidya)の思想や観念にラビーンドラを大きく注在として「悪」(Evil)のあることの問題は、やがて仏教でい

のかも知れないのである。総じて『サーダナー』はウパニシャッ

えるのであろう。「心霊」我がほとんど自性清浄としての如来ラは深く仏教的立場に対し理解を示し、且それに接近したとい覚」(bodhi) の問題として論じられている。そこにラビーンドとして示され、「心意識」(Soul Consciousness) つまり「自であるが、それに対して我(アートマン)は 「心霊」(Soul)

い。この「心霊」「個体」両我の中間媒介的もしくは背景的存(Self) は煩悩に染まった 有限可滅の エゴを 意味したにすぎな蔵あるいは仏性にひとしいものをさしたとすれば、「個体」我

を直接且つ具体的に知らそうとつとめているが、ただその章だ 仏陀を忘れずに指摘しているのである。『サーダナー』にはい 者との結合」を実現したことに他ならず、そこに「我々の真の し、「自身の個人生活以上のもの」「自分の国、ヒューマニテ とでなく、自己より大なるものに自身を与えることである」と が、そのまま最後の一句で、「人の永久な幸福は、物を得るこ かに如実な「生の実現」(Realization of Life)を望んだこと て進んで学びとりながら、すでに仏教での「知慧」と「慈悲」 ではないか。このボダイ心の保持者が大乗仏教でいう菩薩で、 いた事情が『サーダナー』の著者にくるいなくくみとられたの しいあり方について仏教が今日欠如するものを示唆する一段な けには仏説からの引用はほとんどない。そしてそれが逆に新ら そタゴールの意図する「生の実現」が何を所期の目的としたか とく、単に知ってもこれを行じなくては無意味であるとし、凡 楽に代表させて「歌」と「歌うこと」とが不可分の一事であるご ま一章「美の実現」(Realization in Beauty) があり、とくに音 ド古来の詩聖たち (all our great prophets) やキリストと共に ドラは、そうした人生理想を最も明確に掲げ得た人としてイン 自由と満足がある」と示し得たゆえんであると見る。ラピーン ィ、神の理想」に身を捧げ得たならば、「その限り自身と無限 両行の趣意にもこれを会通させ、そういう宗教的行事実践のな (Love) と「行為」(Action) は梵教会でも最も強調した所とし 『サーダナー』には生なことばで「ボサツ」は出ないが、「愛」

編であるが、最後の「無限者の実現」に至るまでの全文脈には、

詩人の愛と真実の心が一貫して流露している。ラビーンドラが

「無限者」(the Infinite) というのは梵(ブラフマン) のこと

りをもって愛読された。その構成について一言すれば 最初 に

「著者の序言」があり、本文は「宇宙に対する個人」以下の八

しながらも縦横に仏教やキリスト教説をも織りこんで教証としLife'と副題したこの書も内容的にはウパニシャッドを本筋と

れから社会活動に向かおうとする時で、'The Realization ofの書名で出した。これを成したときよわいまさに四十二、こ

て活用しているものであるため、インド以外にも世界的な広が

sannapadā の中で、 idam satyābhiniveśa (Skt. p. 44) といわ

ここにいう「諦執・satya-grāha」とは、月称の中論釈 Pra-

れているその satyābhiniveśa ということであり、「〔これは〕

る。 に成思想の実義を考えてその普遍化を図る必要があるのであ 大のmar Roy は一九一五年に "Rabindranath Tagore"を出 ものが限りなく深くそれに負うていたからであろう。 Basanta し、すでにその中で『サーダナー』を推賞しておかなかった。 し、すでにその中で『サーダナー』を推賞しておかなかった。 し、すでにその中で『サーダナー』を推賞しておかなかった。 とのが限りなく深くそれに負うていたからであろう。 Basanta を出

# ー―ツ\*ンカパの「諦執」について――中観仏教における現実肯定と否定

小川一乗

中観学派 Mādhyamika の中に、清弁 Bhāvauiveka に代表される Svātantrika 中観派と月称 Candrakīrti に代表されるされる Svātantrika 中観派と月称 Candrakīrti に代表されるされる Svātantrika 中観派と月称 Candrakīrti に代表されるする註釈の中で、ツォンカバ Tsoń-kha-pa が提 起し ているする註釈の中で、ツォンカバ Tsoń-kha-pa が提 起し ている、論執・bden-hdzin=satya-grāha、の問題によって探ってみ、論執・bden-hdzin=satya-grāha、の問題によって探ってみなが、

satya-grāha→satya-abhiniveśa」、 satya-grāha→satya-abhiniveśa」、 には、諸法が「諦(勝義)として実有である」という 意味の 「諦有・勝義有(satya-sat・paramārtha-sat)」という背景が あり、この「諦有」に伴って生起するのが、共生の「諦執」で あり、この「諦有」に伴って生起するのが、共生の「諦執」で あり、この「諦有」に伴って生起するのが、共生の「諦執」で

と定めている。 と定めている。 を定めている。 では無明によって成り立っているのであり、その無明によって、別すンカパは、先の如くに、Svātantrika の上でいわれ我執我所執されているあり方をもって諦執と見なすのである。我執我所執されているあり方をもって諦執と見なすのである。 では無明によって成り立っているのであり、その無明によって視のあり方のすべてを諦執と見なす。すなわち現実世俗のすべ

教の上に大きな変革をもたらした事実には興味深い もの が あ 後者 Prāsaṅgika をもって仏教の正統と見きわめ、チベット仏 するといえよう。このような二学派の中から、ツォンカパが、 俗をあくまでも無明による否定媒介としていくという方向を有 虚誑性を明らかにしていくという方向を有し、後者は、 換言すれば、前者は、現実世俗を世俗有として肯定しつつその 宗教的であったといえるとの二傾向に基因すると考えられる。 根源的なところで問題を見ていこうとしたことにおいて、より を論破せんとする歴史的使命において、より論理的であったと られるのは、一方 Svātantrika が、勝義有を主張する反対論者 のである。 著(苦悩)の根拠である諸法の実在性を排除しようとしている いえるし、他方 Prāsaṅgika が、自己の我執我所執というより って任じ、畢竟空を説き、われわれ人間の現実世俗における執 ともかく、この二学派がともに、大乗仏教の般若中観説をも しかも「諦執」という問題を通してそこに相違が見 現実世

### 三諦

偈

田中順照

ことが縁起せるものにいつしかおきかえられている。従ってこ うことであると言われる時、その縁起は縁起することであって り自性をもたず、ただ車という名だけがあるように、縁起せる とは同義である。たとえば、車は車輪、車軸などの部分からな の説明は不整合である。 縁起せるものではない。ところが車の譬えにおいては縁起する 起であることは空ということであり、空ということは縁起とい **傷では空が仮説であって空なる車が仮説であるのではない。縁** て仮説されるものは車であって車の空ではない。しかし第十八 ものは自性なくただ名あるだけであるという。この譬えにおい あるという。縁起であることは空ということであり、空と仮説 は自ら明らかである。論者は縁起・空・仮説・中道は同義語で による生起を意味している。観因縁品を虚心に読む時、この事 互依存を意味すると論者は言う。しかし中論において縁起は縁 を三論では三是偈と呼び天台では三諦偈と呼ぶ。この縁起は相 説即是空 亦為是仮名 亦是中道義)(中論四諦品第十八偶) 待の仮説である。とれが正しく中道である」(衆因縁生法 「縁起であるものを凡て吾々は空であると説く、その空は その空は仮説であると言うならば何ら不整合はない。第十 縁起で あることは空ということであ

る 異する。変異するものは有りということができない、即ち無で は く。 る。存在の根底に無が認められる時、それは有の否定でありつ あり断見の空である。仮説とはかかる悪取空の絶 対 否 定 であ との否定が仮説である。存在の根底に立てられた無は悪取空で 固定化の否定が仮説である。存在の根底に無を対象的に見るこ であるか。吾人の意識は対象化をその特質とする。その対象化 の意味以外に「がない」の意味がある。第十八偈はこの「がな 因待の不可得によって示される「でない」の意味がある。「でな 無と解することは誤りであり、空は不空に対し無は 有に 対す ある。これが縁起せるものは空であるの意である。論者は空を もの」である。自性のないものは他によって作られ、従って変 性の意味である。自性とは「作られないもの、他に因待しない 有胃一法不以從1因縁1生量)と説かれるところから知られる。 縁 九偈で「如何なる法も非縁起なものは認められな い(未贈法 否定される時、 い」の意味の空を説く。その空が仮説であるとは如何なる意味 い」の意味の空は有無を超えている。しかし空には「でない」 起せるものは空であるとは如何なる意味であるか。空とは無自 八偈は文字通りには縁起であることは空であることであると説 とれを示すものが仮説である。次にこれが中道であるとは 空は有無の対立を超えたものであると言う。勿論、 種の有でありそれに執する自己を残している。かかる無が 縁起せるものが空であることを意味する。このことは第十 しかし縁起であることは空ということであるとい うこと 自己や事物を実在と見る意識の場が 超 えら れ 空には

→空、(空←仮説)=中道である。

八偈においては縁起=空=仮説=中道であるのではない。縁起れれるものは縁起であるか空であるか仮説であるか。論者は縁われるものは縁起であると言う。有無の二辺を離れて有起が中道であり空が中道であると言う。有無の二辺を離れて有る。従って中道の観念も相互依存を認めて言い得ると ころで あるとして二者の間に相互依存を認めて言い得ると ころで あるるとして二者の間に相互依存を認めて言い得ると ころで あるるとして二者の間に相互依存を認めて言い得ると ころで あるるとして二者の間に相互依存を認めて言い得ると ころで あるのでなく、我々の思惟の自己矛盾を示すものであると解する。さてこれが中道であると言うれば仮説が中道であると解する。とれに対して私は相依はものの真実のあり方を示すものでなく、我々の思惟の自己矛盾を示すものであると解する。となると解する。しからば中道といろのにないては縁起=空=仮説=中道であるのではない。縁起われるものは縁起であると言う。 ていると言う。この方ち私は仮説が中道であると解する。 しからば中道といろのを強いては縁起=空=仮説=中道であるのではない。縁起われるものは表記であるか仮説であると解する。 しからば中道といろのと言いないではない。縁起

去れば中も亦捨つと云う。ここに空とは絶対否定であるとするよれば中も亦捨つと云う。ここに空とは絶対否定であるとは因縁に表によって生ぜるものを有とする考えを斥けそれが無であることによって生ぜるものを有とする考えを斥けそれが無であることを中道義とは無の仮たることを知らず、空は有に即し有は空に即するという考えに対して空の仮たることが中道であることを示す。しかも中を説くのは中をかりて二を斥ける為であり、二年の一般、大説即是空とは因縁によって生ぜるものを有とする考えを斥け、我説即是空とは因縁によって生ぜるものを有とするとするとするとするという考には、一般に対して一般病漸捨の義に就ての解釈、「一般に対して一般病漸捨の義に就ての解釈、「一般病漸捨の義に就ての解釈、「一般病漸捨の義に就ての解釈、「一般病漸捨の義に就ての解釈、」

理解である。 味の空による解釈であるに対して「でない」の意味の空による味の空による解釈であるに対して「でない」の意味の空による解釈は17が無の意嘉祥の考えが端的に示されている。17と目の解釈は17が無の意

即仮即中という。

#### 第 六 部 숲

がある。続伝にみえる法凝はこの例であろう。

# 六朝仏教における捨身について

岡 本 天 晴

景、或は、シナ個有の焼身と比較すること等により、六朝仏教 われたか、次に捨身に対する人々の受けとり方、その思想的背 における捨身の思想史的意味を考えてみたい。 六朝において、出家者の捨身が、如何なる理由や目的で行な

第六には、禅定の強さと捨身の結びついていると思われるもの 弘の捨身は、浄土信仰者の安養を願っての捨身と考えられる。 である。第五には、浄土信仰者の捨身がある。梁伝にみえる曇 ある。弘賛法華伝第四によれば、梁の僧明による焼身はこの例 がみえている。第三には、見仏のための捨身がある。梁伝によ 羽、慧昭、僧瑜、慧益等がおり、また、続高僧伝には、僧崖等 法華経第六薬王菩薩本事品 による 捨身がある。 梁伝には、 法 梁の高僧伝に、曇称、法進、僧富等がみえている。第二には、 ろう。第一には、仏本生譚によると推測される捨身としては、 は焼身をしているのである。第四には、弥勒信仰による捨身が れば、僧度は、仏に見んことを願って、まず三指を捨て、末に すなわ、捨身の理由や目的を分類すれば次のようになるであ

> 二七の僧崖伝に「時人同号以為」僧崖菩薩。」とあるように、今 財宝を布施している。そして捨身の後には、塔が建てられてい う如き一般人には到底出来ない宗教的烈行がなされたのである 知られる。 教にあっては、捨身は民衆と強い結びつきを示していることが の菩薩として尊崇していたことが知られる。このように六朝仏 ることも注意される。また、人々は、捨身僧に対して、続伝巻 さらに、このような場合、斎会が設けられ、人々は、捨身僧に れにより福徳が得られると人々に考えられていたのであろう。 の場所に居合せることが、仏供養の因縁を結ぶこととなり、そ 並稽首作」礼、願」結1因縁2」とあるように、捨身に際して、そ る。例えば、梁伝巻一二の僧瑜について「道俗知者奔赴弥」山、 から、その反響の大きかったことは、僧伝に数多く みえて い ったであろうが、捨身は、衆目の前で、焼身とか肉を切るとい 仏教の難解な教理や戒律は、民衆には簡単には理解されなか

る。すなわち、六朝仏教において、捨身の盛んに行なわれ始め といい、出家の菩薩の捨身を戒律上から肯定してい るので あ 焼、臂焼、指。若不ト焼ィ「身臂指」供+養諸仏ム、非ハ出家菩薩?……」 と考えられている梵網経には「応m如法為説ii一切苦行º若焼」身 これに対し、劉宋の元嘉八年から南斉の建元ころに選述された 仏教では、破羅夷もしくは偸蘭遮にあたると非難されている。 戒。」と論ずる如く、 戒律の点では大小乗共通とみていたシナ さて、 このような 捨身は、 慧皎が梁伝巻一二に 「失在」違」 127

た時期が、梵網経の成立と、ほぼ時を同じくしている点は注意

される。

最後に、六朝に盛行した捨身が、全く仏教の思想のみによった。 一大の意識の下に捨身しているのは、その例であろり。 一大の一大の意識の下に捨身しているのは、その例である共に菩薩としての意識の下に捨身しているのは、その例であるように、があると考えてよいであろうが、一方では、論語の衛霊公に「志士仁人、無」求」生以害」に、身命をなげ捨てるというようなとまた、からば、独古に、がずしも仏教のみのことではないであろう。しからば、独古になみえる封の自焚が、六朝の捨身と同じ性質のものかというと決してそうではない。前者には請雨という 呪術 的 な面がうと決してそうではない。前者には請雨という 呪術 的 な面がらと決してそうではない。前者には請雨という 呪術 的 な面がらと決してそうではない。 一方では、必ずしも仏教のみにようなが、全く仏教の思想のみによっな。

### 道元における聖と俗(二)

#### 西山広宣

道元における聖と俗を考える上でその二つの概念を規定する。

ている。ここに諸仏諸祖をして修行せしめ聞教せしめ証果せし る。この問題についてまず示唆を与えてくれるものは正法眼蔵 えられる聖と俗を考える上で大きな基点になるものと考えられ 基本的条件に善と悪を考えることはその宗教の宗教的条件と考 自主自律的仏教道徳の原動力以上のものに理解される意を見る 自覚をもった自主的な道徳への展開をみるのである。 考えられる。この領域に於いて業報思想による他律的な道徳は の道元の理解によってまさしく宗教の領域に入ってくるものと をすればごくありふれた倫理道徳の域を脱しないものが、以上 元によっては理解されている。すなわちこの偈は普通の読み方 る。すなわち是諸仏教ということと一元的関係にあるものと道 という根本概念であり、このことから自 浄 其 意が現 出してく は諸悪であり、奉行は衆善であり、これを受けているのは無生 ことは別に悪と善という二元的見解をしているのではなく莫作 の面目の基点を道元によっては莫作と規定せられている。 をして修行せしむる道著があると考えられる。この因果の本来 むる諸仏諸祖の教行証をして染那せしむることのない善因善果 めて諸悪莫作の真実義発露する時節を感得できるととらえられ の善悪は無生ととらえられ無上正等正覚を通ずることにより始 悪を考慮する上での基点と考えられている。道元に於いてはこ これらは前仏より後仏に正伝されるものと考えられ分別上の善 諸悪莫作の巻の劈頭にある七仏通戒偈である。道元に於いては いわゆる

以上の善悪の原点はそれ自体では不十分なのであって時間的

る。 立する社会の共同責任の範囲は次第に拡大され個人だけの三世 聖への道程として導かれることが知られる。すなわち邪見を除 ち仏教的聖へ導かれるためには正しい理 想 意 識が確 立し理想 感ぜられ煩悩が煩悩として正しく認められるためには、すなわ り俗へ導く指標となると考えられる。したがって苦が苦として 総称して煩悩と考えられ、したがって煩悩は苦の原因理由とな るものと考えられるからこの理想に反した誤った考えや行為を 方への開展への基点であると窺うことができる。 さらにこのこ わち道元においては善へ致る道が因果をあきらむることにより や真理に対する標準が正しく認識されなければならない。すな より業と報との連鎖は連体的責任をもつ団体の上にも考えられ にわたる関係だけでなく周囲の社会との密接な関係と影響とに とは社会生活が有機的に密接となるにしたがって個をもとに成 くことが善へ導くすなわち聖への展開として全く方向の違う両 したがって業報説は合理的に拡大してゆけば必然的に縁起

> となることが知られる。 然生じる。つまり業報説や縁起説は倫理道徳や慈悲の基礎理論道徳の思想も、社会の善導救済のための慈悲愛護の思想も、当からわれわれが社会に対しても義務と責任を負い、そこに倫理 放ら考えられる。以上の重々無尽の縁起による連帯責任の考え

## "景徳伝燈録』の問と答(二)

る。

ち因果業報の道理が善悪の根本原理となっていることが知られえられ、これこそ仏教における俗の極みと考えられる。すなわ知らず善悪の業報を明らめず、これを否定することは邪見と考業の巻や、深信因果の巻では三世にわたる因果の連続の道理を兼と三時業、すなわち報との関係が問題になる。正法眼蔵三時系列の中に生きる人間の行為を考える時、善悪の行為は業の存系列の中に生きる人間の行為を考える時、善悪の行為は業の存

苦の原因理由として無明と行があり、無明と濁愛は誤った

考えられる。苦悩は誤った欲求や執着のある行為行動から起と考えや欲求であって苦の起とる根本原因であり又直接原因とも

石井修道

考えているからである。

考えているからである。

考えているからである。

の問題のねらいは、中国禅僧の思惟構造を問答をとにする。この問題のねらいは、中国禅僧の思惟構造を問答をとにする。この問題のねらいは、中国禅僧の思惟構造を問答をとにする。この問題のねらいは、中国禅僧の思惟構造を問答を

○僧問、諸法寂滅相不可以言宣、如何是寂滅相。師曰、問答俱問と答をいかにみているかをみる。入る前に禅問答は、他の問答とは異るので、「如何是」の中で、今年は答を中心として問答の特色をみてみた。まずとの課題に 中年は「如何是」の問を中心として、その分析を試みたが、昨年は「如何是」の問を中心として、その分析を試みたが、

○問、本来則不問、如何是今日事。師曰、師兄這問大好。曰、(仲奥条)

備。

僧曰、恁麽即真如法界無自無他。

師曰、

特地令人愁。

(383)

学人不会時如何。師曰、謾得即得。

問 ○僧問、如何是第一義。師曰、如何是第一義。 如何是第一句。 師日、問問。 (弘瑫条) Ħ 学人請益、

Ħ 師何以倒問学人。師曰、汝適来請益什麼。 汝謂之倒問耶。(玄応条) Ħ 第一義。 師

○問、

如何是石門境。

師曰、徧界黄金無異色、

往来遊子罷

追

尋。

○問、如何是仏。師曰、問。僧曰、 如何是祖。 師日、 答。 守

する現実性の中から、禅の問と答えは生まれてくるのである。 この二、三の例からもわかるように、問答の論理性よりも、問答 如何是」に対する問答は、約千七百回あるが、そのうち一

問

示すとともに、さらに追求しない非論理性を意味している。と

一答は七百八十三回あるが、このことは禅の問答の簡潔性を

えるが、その答えが五言、七言で表現された場合、全体として らに問が対をなす場合、たとえば禅と道、菩提と仏、大乗と小 が多いことはそれをよく表わしている。「如何是」の問答のう 逆に師の質問の形となるもの、五言二句、七言二句の詩的表現 回、六言二句が五回となって多くは詩的表現をとっている。さ つもの百十四回、一字の表現が四十三回、四言二句 が七 十五 一問一答のうち、答は、動作で具体的に示されるもの、答が 師の答えが動作で示されたもの七十八回、逆に疑問詞をも 有漏と無漏、法身と法眼、仏と法、境と境中人等多くを数 五言二句が百七回、七言二句が五十九回、三言 二 句 が 七

如何是和尚家風。師曰、

南山起雲、北山下雨。(縁密条)

詩的表現となる。たとえば、

○僧問、 如何是相伝底事。 師日、 龍吐長生水、 魚吞無尽温。

桐泉山条

○問、如何是西来意。 間。 (崇慧条) 師日、 白猿抱子来青嶂、 蜂蝶銜華緑

蹤由。(献条) 日、如何是境中人。師日、 無相不居凡聖位、経行鳥道没

如何是道。

師曰、

○問、如何是禅。師曰、今年旱去年。僧曰、

冬田半折耗。(志端条)

実性の諸法のあり方をうたいあげたものであり、 決している」現実的問答をよくあらわしているといえよう。 である。これは禅の答えの中に、永遠性・普遍性・日常性・現 これらの詩的表現は問答としては完全をしめすものといえるの 「解決なし」の禅の問答も、常に禅者の生活上、事実上に「解 論理的には

れる「如何是」の問答の、「麻三斤」「聖諦第一義」「汝是慧超」 をうかがうことができるのである。 答に限ってみても)中国人の生活の場をいかに反映しているか 「廬陵米作麼価」などを通してみても(たとえ「如何是」の問 『景徳伝燈録』の問と答は、後世、碧巌録や従容録にあらわ る視点より、

特に眼蔵に於ける臨済批判の問題を中心として、

想を、変化・進展する形態として捉える思想史的解 明

その制作年時に従って眼蔵の説相――

道元禅師の宗教思

『正法眼蔵』の真義に契うかという問題である。

最近にも斯か

也」 (随聞記三)——つまり、

、方法が

ワロシト思フトモ、

理ダニモキコヘタラバ、

道ノ為 ニ ハ

#### 『正法眼蔵』 の世界(一)

河 村 孝 道

験そのものの境界、或は他の諸思想との対比に依り眼蔵の世界 がその本意である。 に就いて、その成立史的観点より聊か管見を述べたいというの 観の独自性を明かすというが如き大きな問題につい て で は な 正法眼蔵に対する場合の基本的視点・立場ともいうべき事 本題目の意図する所は、『正法眼蔵』九十五巻撰述の原体

的立場を顧みるよすがとしたい点は、道元禅師が「身心脱落」 て、徒らに或る思想的論理的概念でもって眼蔵に関わり、 が、その至極当然な基本的姿勢が、眼蔵参究に当って看却され して帰朝後、正法眼蔵撰述の過程に思想的変化・展開があった が拠る立場に眼蔵を致同せしめて佳しとするむきが見受けられ いてである。換言すれば、眼蔵九十五巻を道元禅師編輯のもの という大方の観方と主張が、果して妥当か否かという問題に就 そこで先ず当面の問題として取り挙げ、もって眼蔵の基本 曽て或る先人は「眼蔵の文字は眼蔵の眼で読め」と言った 自ら

開と思想的変化の種々相は、 むしろそれは如浄下の 『身 心 脱 あり方の相違に基因するものと言えよう。眼蔵に於ける内的展あっての事で、謂者それは『正法眼蔵』に関わる姿勢・視点の 思想的変化は思想的円熟とこそ見る可きであろう。宗教真理体 其処に「道元の思想的展開」があったと論ずる一書が刊行され 図的に編輯順列されている。然もその各巻は「語言文章ハ如 巻、十二巻本があり、これは制作年時順を無視してその上に されたもので、禅師には別に自らが親しく編輯された 七十 五 九十五巻の正法眼蔵は道元禅師寂後、後人の法孫に依って編輯 眼蔵成立に関する編輯論的考察が勘案されねばならない。即ち 法」示衆の完結態としての円環的展相とみるか―― 時順に思想発展の流れとして直線的展相とみるか、各巻が「正 に於ける真理の験証はありえないと言わねばならない。 於いて規定せんとするならば、最早や吾々に於いて眼蔵の世界 験の境界に於ける斯かる深まりをも思想的変化・進展の尺度に の確立であったのであり、従って内的展開は内的深化であり、 て仰々しく論ぜず守黙しているのはそこにはそれだけの理由 より宗学者間に於いて論議され来っている処で、然も表面だっ ニモアレ、思フママノ理ヲツブツブト書キタラバ、後来モ文章 は「人ニ瞞ゼラレルコトナキ」「正法」そのものへの視座 眼蔵に於ける臨済評価の問題に就いては既に江戸時代 是処に正法

儘に卒直に端的に表顕したものが眼蔵の巻々である事を示すも

称揚の一法究尽であり、破斥すべきは徹底破斥の究尽である説 ではなく、一巻一巻の完結態として前後際断して称揚すべきは 知られるであろう。九十五巻全体を通して表わされる『正法』 る事を見れば、眼蔵の説相が如何なる立場に立つものかが自ら 仏』と尊称される洞山の五位すら『正法』の立場から批判され は是とし非は非とする眼蔵の表顕示衆があったのである。プ古 →六祖→如浄→道元禅師へと単伝する"正法』を基準として是 従って、臨済に於ける評価の問題も、関説諸巻の主題に応じて 相こそ、正法眼蔵の性格を語るものと言うべきである。 の後の法孫による行業の不純性を鋭く撞くという、釈尊→達磨 て放行面なき所行や教外別伝思想の徹底、機関禅への墜在、そ 或時はその行業の純一性を称揚し、或時は把住面のみ熾烈にし との関り合いに於いて、そこに肯定・否定との真意と筆致とを て、その時その時の各巻々の主題点が何であるかというテーマ のである。従って一巻一巻が完結せる"正法"の説示であっ 看て取ることこそ、眼蔵の真意に契うものというべきである。

無住における密教の諸相

和田悌

といった問題を含んでいる訳である。日本における臨済禅が、ところは、無住における仏教の密教化への基盤、もしくは要因無住における密教の諸相と題してはいるが、その意図とする

は一体であり、大日に帰一することを主張しているのである。

さらには、密教の胎蔵界曼荼羅からすると、弥陀、

観音、

ず明示し、さらに栄西の口伝とされる「地不ノ決」という秘書 は、 し、その信仰の例証を数多く挙げ、又地蔵看病給事 において 年頃迄に書き進められた巻第五迄に限った場合、いっそう顕著 概観してみると、この書が無住の思想を媒介として成立してい 法華経開題の一節を引用し、観音と弥陀とは一体であること、 との親近関係を説く傾向にあったというが、こういった傾向は ず、その反面、地蔵信仰を主とする立場のものは、弥陀や観音 仰の由来、その信仰の核心について説いているのである。そし により「地蔵ハ大日ノ柔軟ノ方便ノ至極云々」と述べ、地蔵信 である。巻第二の地蔵菩薩種々利益事には、地蔵霊験記を参照 地蔵について、最も多くの紙面を費やしている。それは弘安二 ることは明らかであるが、彼は仏菩薩の信仰について、中でも 筆者の気付いた諸点を挙げてみたい。最初に、沙石集について とである。そして同じ流れをくむ無住についても、従来、その 沙石集にもあらわれており、巻第四において、無住は、 て、地蔵信仰史上、当時、浄土門徒からは、地蔵信仰は好まれ った問題の結論はさておき、無住における密教受容に関して、 は、無住の基本的立場が禅にあるのか、又密教にあるのかとい れを密教の宥和の思想にもとめるものがいる。しかし今ここで 基本的立場を禅におくもの、又反面、大隅和雄氏のように、そ その創立当初より、禅密双修の形をとっていたことは周知のこ 密教の教えによれば、弥陀と地蔵とは一体であることをま

侍へり云々」と、彼自身の陀羅尼信仰の一端をうかがわせてい

との真言陀羅尼に対する信仰も、 やはり無住にお

る。

従って、

られた訳である。そういった意味で、この地蔵信仰は、無住にられた訳である。そういった意味で、この地蔵信仰は、無住には「今ハ俱緩ノ身ナレハ悪趣逃カタシ、地蔵菩薩ノ悲願ヲ深には「今ハ俱緩ノ身ナレハ悪趣逃カタシ、地蔵菩薩ノ悲願ヲ深には「今ハ俱緩ノ身ナレハ悪趣逃カタシ、地蔵菩薩ノ悲願ヲ深には「今ハ俱緩ノ身ナレハ悪趣逃カタシ、地蔵菩薩ノ悲願ヲ深には「今ハ俱緩ノ身ナレハ悪趣逃カタシ、地蔵菩薩ノ悲願ヲ深には「今ハ俱緩ノ身ナレハ悪趣逃カタシ、地蔵菩薩ノ悲願ヲ深には「全により、地蔵は、沙下集のみなこうした無住の地蔵に対する少なからぬ関心は、沙石集のみなこうした無住の地蔵に対する少なからぬ関心は、沙石集のみなこうした無住の地蔵に対する少なからぬ関心は、沙石集のみなこうした無住の地蔵に対する少なからぬ関心は、沙石集のみなこうした無住の地蔵に対する少なからぬ関心は、独談集のとは、

て、無住における仏教が密教化せざるを得なかった諸要因ともさらに大隅氏によって指摘された真言密教の宥和性と 相 俟っの接点にあった彼にとっては無視できない諸要素であったし、が、そのいずれにせよ、彼自身の信仰と同時に、晩年、民衆と無住における地蔵信仰と陀羅尼信仰とについて概略 して き たける密教受容にあたり重要な一要素ではないかと思う。以上、ける密教受容にあたり重要な一要素ではないかと思う。以上、

# 「観念法門」の両三昧について

思われる。

おける密教受容にあたり、無視できない一要素であろう。

#### 八 本 実 円

慮に入れねばならぬが、今は省略したい。
は会別である。観念法門の研究にあたっては、当時の宗教社会の事情を考めしい問題が、善導において巧みに綜合されていると思われいるのと、よき対象である。俗に理論と実践の解決というむずいるのと、よき対象である。俗に理論と実践の解決というむずいるのと、よき対象である。俗に理論と実践体系の根本をなして、また観観念法門は善導教学における実践体系の基本をなし、また観点に入れねばならぬが、今は省略したい。

昧では、依観経と言いながら観仏経をもって助成し、一応、中の説相において、疏とは大いに異ると言わねばならぬ。観仏三を開示して、悟入せしめんとするにある。かかる意味では、そ

して往生を得る、という如何なる機類にも応じられる行法の門解説をなさず、ただちに行法を示して、善悪の凡夫が廻心起行

観念法門には、疏のどとく定散・要弘その他の重要な教理

れたのであろう。

三昧の行法を簡潔に示し、観経の定散文中の念仏は流通に至っ 分とである。定善義に真身観の念仏三昧について、観に因って である。 なすと共に、諸師の誤謬を正すという重要な課題をもつところ は仏自開と解釈し、この二請は定散料簡の依って起こる発端を 我観於清浄業処と教我思惟正受を二請とし、二請は定善、 量を思惟に、別請十六観とする。善導は玄義の定散料簡に、 とある二請である。浄影は通別二請、その通請は三浄業散心思 告,|韋提,…下至,|十三観,|已来、総答,|上韋提二請,|以為,|明証,| る。紙数の都合上、一例をあぐると、証生縁に「又下経云。仏 功徳分には、疏を前提としなければ理解しがたい文も幾つかあ は し、五縁功徳分・結 勧 修 行 分とを独立した一巻と 見 た 場 合 成は観経の縮図であり、疏とも密接な関係をもつと考える。 出せられたところに深甚の意が窺える。要するに観念法門の構 て念観廃立にかけられるのであるが、今は念仏三昧法として別 たがって行相分の念観両三昧は、観経に説かれる十六観の観仏 仏三昧をうるのであるから、両経の内容は全く同一である。 悉在前立と名づけられ、観益において当念我名の弥陀報言の念 とを得る、という観益を説いている。般舟経の三昧も十方諸仏 十方諸仏を見、諸仏を見ることによって念仏三昧を結成するこ 上韋提二請1」と簡単に断言しえたであろうか。 翻って、観経に念仏三昧を説くのは第八・第九観および流通 観経に同致せしめることはできないであろう。また、五縁 故にかかる疏の理解なくして「下十三観已来、 散善

あるように見受けられる。

(388) 134

# 法華経における信の構造について

森
正
行

gavato bhāsitaṃ)、世尊の所説の法(te dharma bhāsitaṃ)に havyūharājapūrvayoga。)…1 である。 羅什訳では大半は信・ りのままに(tathā)無異(ananyathā)に語る」と世尊の所説 師品(Dharmabhānaka。)…3・安楽行品(Sukhavihāra。)…3 信解品(Adhimukti。)…2・化城喩品(Pūrvayoga。)…1・法 (Upāyakauśalya-parivarta)…3・彎喩品(Aupamya。)…5・ 頼・信心)は経には三六箇所にみられる。その内訳は、方便品 仏与仏」で普通一般の経験的領域を越えているからである。こ おかれる。 そして信の理由として 「世尊は真実(bhūta)をあ prāṇīna sahasrakọtayo ye śraddhāsyanti te dharma bhāsitam bhāṣitaṃ śraddhāsyanti (聞川仏所説)・則能敬信)・santīha 信受に相当する。 最も多くみられる方便 品 に は、 bhagavato ・分別功徳品(Puṇyaparyāya。)…1・妙荘厳王本事品(Sub· • 従地涌出品 (Bodhisattva-pṛthivivivara-samudgama°)…7 から信の対象・意図する事柄を考察する。⑴ śraddhā(信・信 こでは信に関する 言語 (śraddhā, abhiśraddhā, adhimukti) の姿勢に顕著に現われている。これは仏(覚者)の立場は「唯 (是会無量衆 能敬」信此法」)と信の対象は世尊の所説 (bha: 法華経において信の重要性は智慧第一の舎利弗の「以信得入」

> śraddhā adhimukti が、信の対象は前者では法の立場に後者で である。以上、述べた如く迹門では śraddhā が本門では abhi-説の法門(tathāgatāyuṣ-pramaṇa-nirdeśaṃ dharma paryāye) 如μ是。乃能生11一念信解1)と信の対象は如来の寿命の長さの所 cittōtpādikāpy-adhimuktir utpāditā(其有;)衆生。聞;)仏寿命長遠 pramāṇa-nirdeśa-dharma-paryāye nirdiśyamāne sattvair eka: は信解に相当する。 分別功徳品には、 asmims tathāgatāyuṣ-…1・分別功徳品(Puṇyaparyāya。)…6 である。 羅什 訳 で 信の構造に関するものは七箇所である。内訳は序品(Nidāna。) (3) adhimukti(傾向・信・確信)は経には三○数箇所みられるが bhūtaṃ vācaṃ vyāharataḥ) となり、śraddhā と同様である。 bhūtaṃ vācaṃ vyāharataḥ(諸善男子 汝等当」信,解如来誠 …2・如来寿量品(Tathāgatāyuṣpramāṇa。)…6・分別功徳品 が真理の法に立脚するが故に信が強調される。(2) abhiśraddhā 分別功徳品においては一念信解・受持などによって空極的には 解)はただ絶対的信のみを意味するものではない。何故ならば は人格的仏の立場におかれた。本門にみられる adhimukti(信 諦之語」)と信の対象は如来の真実を語る言葉 (tathāgatasya する。寿量品には、kulaputrāḥ abhiśradhadhvaṃ tathāgatasya (Punyaparyāya。)…2・である。羅什訳では信受・信解に相当 (信受)は経に一○箇所みられる。内訳は、譬喩品 (Aupamya。)

仏智に至ることが理想とされているからである。それ故にこれ

扱わなければならない。即ち、本門における信はその出発点で

は信的心理作用を媒介としてその事柄の意図を理解する意味に

化することはなく、常に有るものであるからである。寿量品 味する信的姿勢が強調される。具体的には信解は受持すること それ自体にとどまるものでなく、信じる事柄の真意・意図を吟 法の永遠性を基盤として主張せられている』と述べられている 以上、信の構造から、本門も一切衆生救済の為、非常に宗教的 信の意図する事柄は実存の場所において求められるのである。 仏智に至ると考えられる。何故ならば真実の法は不生不滅で変 によりてより一層、深さを増し、確かなものとなり究極的には は久遠実成の常住不滅の仏への絶対的帰依が必要とされるが、 の研究で平川彰博士は『法華経においては、仏陀の永遠性は正 色彩の強い久遠実成の仏をたてるがその根底には迹門と同様に (dharma)の立場を蹴踏していると考えられる。 仏塔信仰

註(1) 81, 117, 145, 172, 173, 186, 187, 188, 200, 261, No. 6, p. 24, 26, 29, 40, 41, 42, 50, 65, 67, 78, Saddharmapuņḍarīkasūtra Buddhist Sanskrit Texts ことは注目すべき点でおる。

- 2 ibid. p55, 65, 189, 199
- 3 ibid. p. 17, 200, 201, 203
- 「初期大乗仏教の研究」平川彰著 p.789

### 末法思想について

宝地房証真の末法観を中心に

源

弘

之

るのである。 関係づけられ、世の終末に対する不安と恐怖を呼びおこしてく 設定し、それ以後の末法思想は現実の社会に深刻な形において 法到来の気運は、永承七年(一〇五二)をもって末法第一年と 単なる思想としての意味から社会に広まるのである。しかし末 日本において末法思想は、すでに奈良時代からあるが、ただ

記』にその基盤を置いていること、また新宗派を樹立した法然 うものであるとの位置づけを行なっている。その際『末法灯明 いずれも自己の教義こそ時機相応の教であり、現代の危機を救 の危機意識の上に達成されたものであり、新仏教の創始者達は 天台の学匠として著名な証真を取りあげて、彼の末法観を中心 従って今回は法然、栄西と殆んど同時代に叡山で活躍し、中古 てどのような考えを持っていたかを明らかにする必要がある。 という点に注目する時、当時の叡山仏教自体、末法到来に対し (一一三三—一二一二)、栄西 (一一四一—一二一五)、親鸞 (一二二二—一二八二)等はいずれも叡山出身の学僧であった (一一七三一一二六二)、道元 (一二〇〇一一二五二)、 この平安から鎌倉時代への仏教界の歴史的転換は、末法到来 日蓮

因上 と述べて念仏往生を認めている。 また栄西は『興禅護国

に論究したい。

(1) (1) 会談 (1) というによっていたかを知ることは重ない。 さらには総学頭の職にあって学問を奨励した時代である。 義との二潮流があり、観心主義が天下を風靡した時代である。 も三大部その他の論著を註釈して堂々たる学績を世に公にした台三大部その他の論著を註釈して堂々たる学績を世に公にした学者である。時あたかも慈円(一一五五一一二二五)が天台座学者である。時あたかも慈円(一一五五一一二二五)が天台座学者である。時あたかも慈円(一一五五一一二二五)が天台座学者である。時あたかも慈円(一一五五一一二二五)が天台座学者である。時あたかも慈円(一一五五一一二二五)が天台座学者である。時あたかも慈円(一一五五一一二二五)が天台座学者である。時あたかも慈円(一一五五一一二二五)が天台座学者である。時あたかも慈円(一一五五一一二二五)が天台座学者である。時あたかも慈門(一一五五一一二十四年と推定、当時報山におけるから、観心に表が表し、これに、というの職にあって学問を奨励した時代である。

必由n戒。或因ii念仏及 施福等i 如i, 九品業°如i, 生li人天i戒為#通 の大と推測されるのであり、貞慶(一一五五一一二一三)や高 が、『法華玄義私記』六(仏全、二三五)には、むしろ「問若戒 が、『法華玄義和記』六(仏全、二三五)には、むしろ「問若戒 はない。 は、おは、藤原兼実、慈

用するも、彼が『末法灯明記』にふれていない点も注意したいるが、証真は栄西の主張する禅宗を『天台真言二宗同異章』に対しても『法華文句私記』一(仏全、三九三)に「問難提想に対しても『法華文句私記』一(仏全、三九三)に「問難提想に対しても『法華文句私記』一(仏全、三九三)に「問難提想に対しても『法華文句私記』一(仏全、三九三)に「問難提想に対しても『法華文句私記』一(仏全、三九三)に「問難提想に対しても『法華文句私記』一(仏全、三九三)に「問難提想に対しても『法華文句私記』一(仏全、三九三)に「問難提想に対しても『法華文句私記』一(仏全、三九三)に「問難提想に対しても『法華文句私記』一(仏全、三九三)に「問難提力で、正文は大きく立場を見つめ、その危機を救わんとして下山し、あるいは唐土に法を求めやがて新宗派を樹立した開祖達と大きく立場を異にするところである。また証真はその著述で伝大きく立場を異にするところである。また証真はその著述で伝大きく立場を異にするところである。また証真はその著述で伝大きく立場を異にするところである。また証真はその著述を対して『正像末記』や『顕仏滅後年代述記』は引教大師の著述として『正像末記』や『顕仏滅後年代述記』は引力に表述を消極的に批判しているが、『末法灯報と言いて、記述とは、記述とは、記述とは、記述といる。

(2) 小寺文頴「宝地房証真の密教観」(天台学報十二)

### 大乗義章の構成について

吉津宜英

インドで成立した仏教が中国に伝来し中国人の宗教として定であった。

四義は冒頭で明確にその義の出典を明記する。それ以外の諸義察が百三十三義で、合計二百二十二義より成る。その中で百十衆が百三十三義で、合計二百二十二義とり成る。その中で百十まない。と思うのである。そこで『大乗義章』の構成、いずけてみたいと思うのである。そこで『大乗義章』の構成、いずけてみたいと思うのである。そこで『大乗義章』の構成、いずけてみたいと思うのである。そこで『大乗義章』の構成、いずけてみたいと思うのである。そこで『大乗義章』の構成、いずけてみたいと思うのである。それ以外の諸義と歌が百三十三義で、合計二百二十二義と明記する。それ以外の諸義と歌が百三十三義に関する。それ以外の諸義と歌が百三十三義に関する。それ以外の諸義と関係を明記する。それ以外の諸義と歌が百三十三義に関係を明記する。それ以外の諸義と歌が百三十三義に関係した。

頭で『四巻楞伽経』に出づとしながらも、『起信論』や『摂論』 分独自の解釈をほどこしたもの、の三種ぐらいに分類できる。 なる経律論からの抜萃、(2)経論の内容に大部分よりながら、そ ど約七十の経律論による。その経律論の扱い方としては、⑴単 体相・大小・真妄・依持・重習・迷悟・修捨などのテーマは経 の教理によって議論を進めるが、その十門分別の内容である、 分別には経論に拠らない独創性がある。例えば『八識義』は冒 創的なものは直接的にはないが、それぞれの義門における諸門 れにコメントを加えたもの、(3)経論にヒントを得ながらも大部 論』『阿毘曇毘婆沙論』『雑阿毘曇心論』『地持論』『成実論』な 経』『雑阿含経』『大品般若経』『仁王経』『華厳経』『勝鬘経 は「諸経論多出」であって、種々の経論によって分別解釈する。 『大乗義章』の性格からして、経論に典拠を求められぬ程に独 『大乗義章』所引の経律論をまとめると、『長阿含経』『中阿含 『相続解脱経』『四分律』『大智度論』『金剛般若経論』『十地経 『涅槃経』『遺教経』『奮迅王問経』『維摩経』『四巻楞伽経』

では地論学はもちろん、智度論学、涅槃学、更に新しい摂論学り、『成実論』は梁の三大法師などによって深く研究され、大乗り、『成実論』は梁の三大法師などによって深く研究され、大乗り、『成実論』は梁の三大法師などに注目したい。すなわち、慧遠が、このそれぞれが、南北朝仏教諸学派の反映であり、また慧が、このそれぞれが、南北朝仏教諸学派の反映であり、また慧が、このそれぞれが、南北朝仏教諸学派の反映であり、また慧さに内容面での構成の特色としては、先述の諸 経論 の中さらに内容面での構成の特色としては、先述の諸 経論 の中

論の内容を超えた独自性を持っている。

南北朝仏教学研究には欠かせぬ面を持っている。ではあるが、南北朝仏教学の集大成ともいうべきであり、逆にの内容に結びついている。それ故、『大乗義章』は一見辞書的など、種々の大乗教学が開華し、それらがすべて『大乗義章』

以上のことから、インド伝来の経律論を注釈する副産物としてがら研究を進めてゆきたい。

体と宗について

池田魯参

重玄義の意義を考えてみると、特に、体と宗の分化が注意されは彼の経典解釈学における独自な方法として知られる。今、五句を釈する因縁・約教・本迹・観心の四種釈とあわせて、それ智顗は経題釈として、名体宗用教の五重玄義を構成した。文

かったから、なおのことである。 る。彼以前には、体と宗はそれほど明快に区分されたことがな

あり、『玄論』などは勿論未分である。 の『仁王疏』は五重玄義を依用している の で あ る (T33 314 る差異を指摘する灌頂の見識に注意しなければならない。吉蔵 であるから、ここでははむしろ、智顗と吉蔵の、法華学におけ す十三家に拠っているのであり、殊に、悟のみを宗とする一師 (T33 794 c-)。 しかし、 この体宗を明す諸家説は、吉蔵の を、⑩有は万善中の無漏を、⑪一師は悟のみを、宗としている を、⑦ある師は妙法蓮華の名を、⑧有師は常住を、⑨有は万善 ④印師は一乗境智を、⑤光宅は一乗因果を、⑥有人は権実二智 序は会三帰一・慧覚成満・滅影澄神を乗の始・盛・終と示し、 779 a —)。①遠師は一乗を、②龍師は果を宗とし、③慧観の 果に通じ、果は万徳を、因は万善を、体とすると説く (T33 には、宗を明す十一家を掲げている。①北地師は一 乗を 体と b-) が、彼は体と宗の分化を不可欠のものとは考えないので とは、吉蔵その人の立場を指すのに他ならない(381 a―)の し、②有解は真諦を、③有解は一乗因果を、④有人は乗体は因 『法華玄論』巻二・弁宗段(T34 379 bー)に記す、 『法華玄義』顕体の釈段には、体を説く四家を、明宗の釈 宗を明 段

る。体がもし二なら体ではなく、体が不二なら宗ではない。だらず、因果であれば二体であり、非因非果なら体は 不二 で あ

と考えた。彼はいう。宗と体は同じというが、宗は因果に他な

しかるに、智顗は体と宗は厳密に区分されなければならない

ればならないのだと説明している (T33 794 b-)。 であり、非因非果、不二の体において、因果の宗が明されなけ 資つものである。かくして、宗と体は、不異にして異なるもの ある。だから宗と体は別としても、孤調のものではなく、相い の宗は邪倒無印であり、宗家の体でなければ、その体は偏狭で り、体は宗家の体であるわけで、もし顕体の宗でなければ、そ から体と宗は同一ではない。しかし、その宗は顕体の 宗で あ

**雲は、諸経の宗旨は、①因を宗とするもの、②果を宗とするも** のであろうか。この点について、私は次のように考えている。 智顗は、法雲の『義記』を批判的に超克したのであるが、法 それでは、智顗において、体と宗の分化はなぜ必要であった

らであるという。「前段を因とし、後段を果とし、因果雙説す るのは、安楽行品までに因義を、涌出品以降に果義を表わすか 鬘のごときは因を、涅槃のごときは果を、法華のごときは因果 るを経の正体とす也 (T33 575 b)」と説明する。 を宗とするものである (T33 574 b-)。 法華が因果を宗とす の、③因果を宗とするもの、の三種に概要できると考える。勝

的に把え、法雲ではいまだ明らかでなかった、因果 義 を 解 放 るのである。本迹義はもと羅什門下に始まるものであるが、僧 法雲の科文のたて方には賛成していない (T34 1 c)。そして 本迹の意味構造を、理と事ないしは今と已の六義によって重層 法雲がたてた因果二門の大科に換えて、智顗は本迹二門をたて 智顗は、法雲の法華学を高く評価した (T33 691 c) 僧叡あるいは道融、などが依用した。しかるに、智顗は、 が、

> る教理論的な基盤であったと思うのである。 り、綱維ないしは観照軌としての、宗は、観心釈などが成立す 念は、体を具体化する方法論的な課題として自覚されたのであ ある。したがって、仏自行の因果として規定された智顗の宗観 し、不二の辺について体を、二の辺について宗を指示するので (394)

大乗涅槃経にもられた諸部派の思想

村 孝 照

河

一、問題の所在

扱われているところの一つである。 なかでも迦葉品における二十一種諍論などはそれが顕著に取り 点をとりあげてこれを紹介しているところが数箇所ある。その 大乗涅槃経には、経典出現時代に教界の問題となっていた諸

る。 者、分別論者などの主張するところの諍論であるといわれてい られており、これらは有部、大衆部、法蔵部、化地部、 論、無我論、心性論など、教理の中心的な題目がおおくかかげ これら諍論の論題は、 涅槃論、仏身論、十二因縁論、中有 如是説

ると説く有部と、如来に畢竟して涅槃せずと説く大衆部、法蔵 わかる。例えば涅槃不涅槃論において、如来に畢竟して涅槃す れにも加担することなくこれを批評的に取り扱っていることが さて、これら諍論に対する涅槃経の態度をみると諍論のいず

如きである。 て如来はついに畢竟して涅槃に入らずと説く」といっているが るが故に如来は畢竟して涅槃すと説き、またわが意を解せずし 部との諍論において経は、「わが諸の弟子は、わが意を解せざ

れば具体的にどの教説と類似点をもち、どの教説と 相 異 する たくかかわりのないものであろうか、またかかわりがあるとす か、などという問題点を検討しておく必要があると思う。 こうした涅槃経の態度から、涅槃経の教説は部派教理とまっ

#### 二、研究の方法

れを検討することと、いま一つは、部派の教説とまったく相反 経中、部派教理と関連をもつと考えられる諸事項を摘出してこ 討を試みることによって推進することができると考えられる。 派教理との関連の上に考察することができるか、などという検 する教理について、それは涅槃経独自の教説か、あるいはまた部 この検討を進めるにあたっての方法の一つとして、まず涅槃

なものの一部をあげてみればつぎのようである。 右のような方法をもって、経中指摘しうる諸事項のうち、主

三、涅槃経教説の吟味

一、常楽我浄説について

る。一方、経は声聞教は常楽浄を説くといい、これは婆沙浄巻 八に涅槃は常住であり楽であり清浄であると説くところと相応 槃経はこれを無常、苦、無我説に対する勝の三修法 として い 常楽我浄説は如来蔵経典の特徴ある教説の一つであるが、涅 小乗教を大乗に展開せしめたものと解することのできる一

例である。

一、無我説について

習を成立せしめるために法有を説く有部とも関連をもち、第一 だから実は無我であるが衆生の為に我を説くという。これは修 涅槃経は、無我といえば持戒、破戒の差別が無きに等しい、

義の故に無我、世諦の故に有我と説く成実論の所説とも相応す

一、心性本浄説について

成実論の心性本浄説批判と相応する。 涅槃経は、心に浄性・不浄性有りと定説せずという。 これは

一、十二因縁について 涅槃経は三世両重の因果説を説く。これは有部および成実論

と趣旨を同じくする。

一、中有の有無について

の問題をいくつか指摘することができる。 が、成実論とは相応しない。このほかにも法相上の相応不相応 涅槃経は中有の存在を認める。 これは有部の説と 相 応する

浄説に対して批判的であり、三世両重の因果を説いたり、中有 もあることがわかった。また涅槃経が大乗といいながら心性本 とができた。しかし、いずれの部派によったともいえない事例 有部ないし成実論の教理と相応する点のおおいことを認めるこ とかなり相応するところがおおいことがわかった。なかでも、 部派教理を批判的に取り扱った涅槃経が、かえって部派教理

141 (395)

### 永明延寿の禅浄観

#### 光 地 英 学

遍に及んだという。

仏四料揀によって、彼の禅浄思想を考察してみる。 る。このうち特に、自行録、万善同帰集、受菩薩戒法、参禅念 注、受菩薩戒法、参禅念仏四料揀、万善同帰集、自行録等であ 書名が記載されている。このうち著明なものは、宗録録、心賦 自行録)の百八仏事の第百八に、自撰六十一本、百九十七巻の 永明延寿(カヤロロー)の自行録(委しくは慧日永明寺智覚禅師

外、華厳、天台・真言・法華等諸宗の信仰に立ち、その崇拝帰 係面を探ってみたいと思う。 体何であるかを疑いたい程である。このうち彼の禅と浄土の関 いいうるし、他面、雑信仰ともいいうる。その信仰の焦点は一 陀・薬師・兜率のそれである。従って大乗仏教全体の信仰とも 依の対象は諸仏から天部に及んでいる。その願生の浄土は、弥 の最終的信仰のものの如くである。 これによれば、禅・浄以 その百八仏事は彼延寿の晩年のものとみられる。これが延寿

次に禅の実践としては、修行時代、天台山天柱峯のもとで九旬 又、「自行録」百八仏事に自心を悟することを宣示している。 想・唯心思想・見性思想或いは一心の証解等の表 闡 が ある。

行のみに専念すればよいであろうのに、何故禅を共に修習する

先ず禅についての思想をみる。「万善同帰集」に即心是仏思

である。 の禅の行修については、延寿の自言によっても窺いうるところ とろである。事実又、延寿は日日弥陀の名号を称すること十万 延寿の浄土思想と行業は、特に百八仏事に闡明されていると

禅定を修し、後、法眼宗の第二祖天台徳韶に嗣法している。

次に禅浄双修については、百八仏事の次の語の示す如くであ

輪廻を出ることができる。要するに仏道成就のためであるとい 彼土なる浄土に往生するためである。何故浄土往生を願うので 悟自心'成'1妙浄土?」(第二十一)「黄昏時、 普為:1尽十 方面衆 る。「午時礼!帰依主安楽世界阿弥陀仏? 普願一切法界衆生、頓! のに対し、他力は成就し易いからである。それでは専ら浄土の いうる。しかも浄土の行業は、末法悪時には自力の難行である あるかというに、浄土に往生すれば菩薩位に入り、煩悩を断じ いえば延寿は同一のものであると考えていたものと思われる。 い。が、「唯心仏土者了」心方生。(中略)識心方生に唯心浄土に 想がある。 この両浄土の関係については特に説述は し て い な いても軌を一にしていいうるので、彼にはこの両方の浄土の思 指方立相浄土(就中、西方浄土)がある。このことは延寿につ (後略)。」(第六十九)。 禅と浄土教の問題の一に、 唯心禅土と 生°繁炉焚香、念ı阿弥陀仏心真言°悉願証ı悟仏心í同生n安養 (「万善同帰集」巻二) としていることなどからして、 概して いうまでもなく禅は此土にて自心を悟るのであり、浄土教は

なわち延寿によれば、禅浄双修こそ現当二世一貫、最上の仏教 は最下で、永遠に得道から漏れるものであるとなしている。す 祖となるとまで賛嘆している。これに反し第四句の無禅無浄土 三句の有禅有浄土は最上で、今生には人師となり、来生には仏 る。第一句の有禅無浄土は十人のうち九人までが道を錯る。第 習を四句に分別しているのが、「参禅念仏四料揀」の四偈であ 根のものは受戒習禅し、往生して菩薩初地を証する。尤も上根 要があるのかという問題が生じてくる。これに関して特に委説 往生して弥陀を見て生死を出離しうる点、万に一失もない。第 二句の無禅有浄土は、たとい今生に開悟しなくても悉く浄土に のではないかと考えられる。かかる証果を背景として、禅浄修 れているが、浄業のみを修するものは得益が劣るというにある 劣るものの如くである。つまり禅浄双修のものは往生得益が優 は習禅のみではなくして、菩薩戒を受けるということ が必 明解はされてはいない。が「受菩薩戒法」に就いてみるに、上 は、仏戒を信ぜずただ念仏する、が往生の得益は上根のものに いう点を重視しているのであるが。 これに対し中下 根 の も の で、延寿のここでの主張は習禅よりもむしろ菩薩戒を受けると 一行修であるということに帰する。

三昧発得について

藤 吉 慈 海

ゆる定中の見仏といって、好相や尊像を定中に感見することで も心眼による見仏は、精神が統一して三昧の境に入ると、いわ 教実践において重視せられるが、肉眼による見仏は幻覚として すぎたように思う。好相感見とか見仏ということは瞑想的な宗 感見と解するところから、これを特殊な宗教体験として取扱い 中国日本の浄土教者は三昧発得を重視し、これを見仏とか好相 発得を見仏によって特色づけることに問題があるように思う。 とであるという。心理学的にはその通りであると思うが、三昧 体として浮び出て、更にそれが活動し交渉すると意識する」こ を唱え、識閾下にそれが充満している人はそこに仏の尊像が実 であり、肉眼の見仏とは「心理学的には幻覚であり、末梢神経 乃至具象化を期して、寂静裡に仏の尊像を見たと感ずること」 している。心眼による見仏とは「おのれの抱く心象の 客 観(1) 色とするところから、心眼の見仏と肉眼の見仏とに二分して解 定中見仏の体験をもつ人を尊敬することになるが、そのような ある。そのような体験をすることはなかなか容易でないから、 の特殊状態のもたらす現象」であって、「常に仏を想い、称名 三昧発得についての心理学的な研究は、見仏をもってその特

心情を強く持っていたと思われる法然は、意図的に尊像を感見

らんと大誓願を起てし念仏三昧に入ることを強調するが、その後は見仏を目あてとして、口に名号を称え必ず仏を見たてまつ後は見仏でいるが、弟子たちが言っているように「見仏の思いにと言っているが、弟子たちが言っているように「見仏の思いにと言っているが、弟子たちが言っているように「見仏の思いにと言っているが、弟子たちが言っているように「見仏の思いにと言っているが、弟子たちが言っているように「見仏の思いにと言っているが、弟子たちが言っているように「見仏の思いにと言っているが、弟子たちが言っているように「見仏の思いにと言っているが、弟子たちが言っているとを強調するが、そのの母を離るべからざるが如し、一般選択下)と述べている。別時念は見仏を担っている。別時念しようとするような観想的念仏を却って否定している。別時念しようとするような観想的念仏を却って否定している。別時念しようとない。

栄(一八五九―一九二〇)の上にも顕著にあらわれている。 は日常生活化されて仏と寸時も離れない生活のことであり、そは日常生活化されて仏と寸時も離れない生活のことは現代にると言っている。これは浄土教神秘主義が次第に日常生活の面ると言っている。これは浄土教神秘主義が次第に日常生活の面ると言っている。これは浄土教神秘主義が次第に日常生活の面ると言っている。ころに、それ発得は観仏ではなくして光明を見ることである。さらに、それ発得は観仏ではなくして光明を見ることである。さらに、それえば、一八五九―一九二〇)の上にも顕著にあらわれている。

よって人格が霊化せられることを信じ、称名念仏して光明生活光明生活と言うようになったと伝えられている。如来の光明にう宗教体験につき誤解を生じたので、見仏を強調するかわりに弥陀仏の尊像等を画いている。しかし晩年にいたって見仏とい著作集や書簡集を見ると、見仏を説き、自ら定中に見仏した阿著作集や書簡集を見ると、見仏を説き、自ら定中に見仏した阿山崎弁栄は三昧発得の聖者として尊敬せられているが、その山崎弁栄は三昧発得の聖者として尊敬せられているが、その

簡ぶ所ではない」ということを第一に強調している。念仏三昧力を通じては就衆生の大道を辿らんとするもの、国境も民族も大を重視せず、同信協力して念仏者の共同社会ともいうべき共七一)の共生会運動では、三昧発得というような個人的宗教体七一)の共生会運動では、三昧発得というような個人的宗教体・同じ法然の念仏の系列の上にある椎尾弁匡(一八七六―一九に入ることが光明主義信仰運動の目的であるとしている。

九輯) 竹中信常「浄土教心理学」(大正大学研究紀要第四

ものがある。

念仏し、仕事に三昧になることを説いたこの運動に注目すべき発得というようなととが、ととまで展開して日常業務のなかに

(2) 拙著「浄土教思想研究」六八頁—六九頁。

### 初期曹洞教団の性格

原田弘道

と見る。これは王道、覇道の指導原理としての要素の極めて少語の検討は紙幅の関係で省略)の実践原理としての意味を持つ元禅は、思想的にも実践的にも宗教的共同体社会(とれらの用の社会での指導原理、実践原理としての意義と役割を持ち、道的社会での指導原理、実践原理としての意義と役割を持ち、道的社会での指導原理、実践原理としての意義と役割を持ち、道に公案禅の不管打坐、修証不二、本証妙修の仏法は、宋朝禅特

格を規定する上での重要な要素でもある。ないことを意味する。そしてまたこれは後の曹洞宗の歴史的性

その性格について概観して見よう。
て初期の大慈寺と大乗寺の両教団に如何にあらわれているか、の中での本証妙修の実践と規定できよう。これらを考慮においの中での本証妙修の実践と規定できよう。これらを考慮においの問題であるが、これは結論的に云えば、出家学道は宗教的共の問題であるが、これは結論的に云えば、出家学道と在家学道次に初期曹洞教団で無視できないのは、出家学道と在家学道

制的共同社会であり、住持と同参同輩との関係が緊張関係を維の立前からでもあるが、教団の性格が住持を中心とした家父長ては諸見解が示されているが、禅宗の人格を通しての師資相承われた徹通義介の開山第一世になる寺である。三代相論についた乗寺は周知の如く、三代相論によって弘安五年永平寺を追

事件の背景として考慮に入れる必要があろう。心が教団内部に向き深刻になり易いということ、以上の諸点もいなと、かつ思想的にも時期尚早の感があったこと、従って関が盛んであって、道元禅の受け入れ態勢が一般に充分でなかっ持し易いこと、しかも当時北越においては、天台真言の旧仏教

大乗寺成立の事情からして、また臨済宗法燈派の心地覚心ら大乗寺成立の事情からして、また臨済宗法燈派の心地覚心ら大乗寺成立の事情からして、また臨済宗法燈派の心地覚心ら大乗寺成立の事情からして、また臨済宗法燈派の心地覚心ら大乗寺成立の事情からして、また臨済宗法燈派の心地覚心ら大乗寺成立の事情からして、また臨済宗法燈派の心地覚心ら大乗寺成立の事情からして、また臨済宗法燈派の心地覚心ら大乗寺成立の事情からして、また臨済宗法燈派の心地覚心ら大乗寺成立の事情からして、また臨済宗法燈派の心地覚心ら

管打坐、本証妙修の宗旨が理念としてばかりでなく、実践的に管打坐、本証妙修の宗旨が理念としてばかりでなく、実践的に初期曹洞教団においても明確に見られるものであり、そして只人衆的自治的立場をとってきていること、(4) 大衆的自治的立場をとってきていること、(4) 大衆的自治的立場をとってきていること、(5) 大衆的自治的立場をとってきていること、(5) 大衆的自治的立場をとってきていること、(5) 大衆的自治的立場をとってきていること、(5) 大衆的自治的立場をとってきていること、(5) 大衆的自治の立場を表して、(5) 大衆的自治の政治単位を全く別にするような分派行動がとられる如き宗門的政治単位を全く別にするような分派行動がという。

において見たのである。(註略) も共同体社会の指導原理の意義と役割を持っていることを本稿

## 親鸞の教学形成の宗教的意義

石 田 充 之

に再編成されて示されてくることが注目される。それは、 などと極めて近似した位置づけにおいて見出されてくる。かよ 月に亘る遍歴を通して、極めて奥深く所謂親鸞的な特異性の中 である。それだけに、親鸞の宗教的自覚の内容は、その長い年 内面的に深く充塞し、徹底化した内容をもって打出してくるの くるように、親鸞は、その教学において、法然の新興浄土教を うな意味で、道元が新生の禅を徹底化した内容をもって示して ることにおいて 形成されてくる。 その点、 態勢的には、 栄西 その革新の最先駆者である法然(一一三三—一二一二)を承け の整備とか、解釈の充実とかに重点をおかず、その全生命を通 (一一四一一一二一五)を承ける道元(一二〇〇一一二五三) 親鸞(一一七三―一二九二)の教学は鎌倉仏教を背景とし、 理論

> 的立場を主軸とする自力的実践態勢をとるものである。 つものであるとはいえ、究極的には生仏不二なる人間絶対肯定 る。それは或意味で、絶対的否定を媒介とする実践的立場に立 確信する所謂生仏不二なる実践的立場に立つことが 考 えら れ 即して直ちに是心是仏と証悟の仏を見出してゆくことの可能を 的立場に立つものである。それは、迷妄の衆生としての現身に の絶対的無我円融縁起の場に、自発的に超越せしめてゆく実践 無相尅無相反(一者)即相尅相反(多者)なる一即多・多即一 その儘に直ちに、相尅相反 者との関係において相尅相反を極める我欲中心的自己存在を、 ・一心三観の実践体験にあったことが推測される。それは、他 的理念を自己の一心中に主体的に観念してゆく、所謂三諦円融 を立場とするものであり、即空即仮即中なる三諦円融の存在論 係(逆修説法など)の問題などより逆推すれば叡山の天台教学 の著作の用語(円融の用語など)、 その思想、 或は法然との関 の域を出でないであるが、『恵信尼文書』や『伝絵』、親鸞自体 (多者)即無相対無相反(一者)・

人間絶対否定的立場を赤裸々に表面に押出す実践態勢であると 非ずとする所謂生仏二(生仏分離)なる選択本願力他力中心の る。かような他力的な実践態勢が衆生は仏に非ず、仏は衆生に を確信せしめられる他力的実践態勢に大転回せしられるのであ 選択本願力他力の念仏専修によってのみ成仏の可能であること す」(教行信証の後書き)と特に回顧するように、阿弥陀仏の しかるに、法然への出合いは、後に「雑行を棄てて本願に帰

らに、『和讚』『唯信鈔文意』『自然法爾』の文などへの展開の

の『観経弥陀経集註』の抜書より、『教行信証』への整備、さ めて生命的に主体的に形成される。その具体的な内容は、現存 しての絶対否定的体験の連続といった宗教的な実践を以て、極

跡を辿れば容易に理解しうる。

親鸞の宗教体験の第一歩が如何様であったのか、それは推測

#### 第六部会

も見なされうる。

教を他力中心態勢の仏教へと主体的に再編成していったものと

る。 限的な相反的応対の緊張関係の中に、 語ることなどによって、その教義上に積極的に打出しつつ、し 開内容に注意する場合、生仏二中心の実践態勢を他力廻向義を どを引用する辺りにも、その片鱗を窺わしめられうるのである 弥陀仏の根源性として位置づけられる。 不二的な立場に注目していることが注意される。勿論、それは せられる。しかるになお且、そこには、仏教者善導として持出 間の罪業性・人間絶対否定性の強調に注目しているかに注意さ や涅槃経などの意向によって裏付け拡充強化して、なお且、そ かも、そこに、生仏不二的な理念の内容を、善導は勿論、曇鸞 あることが理解される。生仏不二の場(縁起・無我の場)は阿 生仏二中心なる実践的立場を主軸とする生仏不二的場の受容で す、その観経疏などの「真如広大なり……蠢々の心を出でず」 心的な絶対他力救済の教学体系を確立してゆくことが注目され れを名号願力救済性の中に融化統摂して、親鸞独自の生仏二中 かようにして、既に『集註』に名号救済を力説する元照疏な (玄義分)とか或はその法界身釈(定善義)とかに示す生仏 爾後の『教行信証』『唯信文意』『自然法爾』の文などの展 それは、絶対超越的にして、しかも絶対内在的な仏との極 法然の偏ぱら依った善導疏の指示などによって、特別に人 自力中心的実践態勢の仏

推定される『観経弥陀経集註』の抜書きなどによ れば、 如 何とはいうまでもなかろう。その初期の教学の傾向性を示すとも

#### 第七部会

## 宗教教育論

――仏教教育の理念とその展開を求めて――

### 石上智康

から、 る。 することなく、教育の思想は、思想なりに指令としての立場と 練に引きずられて思想としての独自の指令的性格をあいまいに 選択に迫られている。つまり教育の思想が科学化への不毛な未 る。教育思想の本来からすれば、教育の目標、内容、方法につ 状況から教育思想と呼びうるものを検出し創出する 原 液 で あ 革と児童への情熱及び教育愛の三要素が、人間の多様な思想的 る理解が、教育学でどう考えられているかを、立論の前提とす おける教育の思想の必然性とその本質的な機能及び性格に関す 役割についての試論的な考察である。まずその際、教育現象に に発して、それに対する変革の情熱に支えられて成立する。変 いて常に何を児童の将来にふさわしいものとして選ぶかという 本論の主題は今日的教育上の課題をふまえた教育哲学的視点 教育の思想は教育の現実に対して「問題」を感ずるところ 宗教教育、特に仏教の真理観がはたし得る教育理念上の

役割を自覚し、教育の科学は、科学なりに知識としての立場と

か等々の問題)。 えば「差別のないよりよい社会を実現しようとする 態度の 導要領にみえる個別的な課題(道徳教育の能力のわく内で、例 な知的選別の非教育的システム化と人間形成の著しい歪みの生 地獄を頂点とするテストという極めて限定的な尺度による強引 側面を問題にしたい。一現行公教育の一般的な荒廃現象 教教育的関心の視点に立って、限定的に、一応ここでは三つの 現象に於ける「行きづまり」と教育上の「問題」とは何か。 成」等が可能か。教育上、自己を実現する能力を育てるとは何 義的選別の合理化の 危険性と全人教育論の不在)。 闫新学習指 育を排し、 産過程)。 口新学習指導要領に内在する一般的課題 教育活動のより確実な展開が期待される。しからば現実の教育 役割を自覚し、相互の十分な自覚と協同の作業によってのみ、 生徒の特性に応じた教育の多様化に付随する能力主 (画一的教

思想と人間の罪業の自覚ということが基本になると思う。ここ思想と人間の罪業の自覚というるとした場合、縁起、空のの上にあるべきということ)に留意して仏教の真理観から教育の上にあるべきということ)に留意して仏教の真理観から教育の上にあるべきということ)に留意して仏教の真理観から教育という場合の「宗教」に対する理割だが、本論にいう宗教教育という場合の「宗教」に対する理割だが、本論にいう宗教教育という場合の「宗教」に対する理別との様な教育の現実的課題をふまえての宗教の教育上の役以上の様な教育の現実的課題をふまえての宗教の教育上の役以上の様な教育の現実的課題をふまえての宗教の教育上の役以上の様な教育の現実的課題を

の育成、⑤主体的に誠実に限りなく努力する精神の育成と行為 性が与えられている自覚の中でののびやかな個性開発へ自律性 限定にもとづく価値体系の虚妄性の自覚の育成、④無限の可能 成、③ダルマの下にすべて平等であり、現実の種々なる人間的 中で生きていることの自覚、自己独善の否定、生かされている えず排してありのままに事物をみ、うけとめ実践する精神の育 で仏教の教育では人間がどういうふうな者になるかについて、 更に進んで、教育の場で「空を創る」といってもその思想が現 ない。宗教教育の理念の下で、どういう人間を創るかというこ 己実現への持続的姿勢なくして、仏教教育は本質的には成立し 自己の発見、強制でない連帯と思いやりと感謝の念の自然的育 成、②独りで生きているのではなく、すべて相互依存の関係の 試論的に一応の目標化を行なってみたい。①ひとりよがりを絶 観化された具体性をもつ理念として、自ら主張できない。そこ った教育目標化がなされなければ、仏教は教育の思想として客 実の教育の場に展開されていく為の、一応の方向性と枠組をも っての問題であるということが、まず先にあると知るべきだ。 とについては、どういう人間になるかということが、教師にと が第一義的に要請される。このような教育者の側の、不断の自 がぬきさしならぬミクロな教育実践の場にひきつけて、自らの が教育の思想として自らを肉化しようとする場合にも、教育者 して又、実践に移す為の理論という性格を持つことから、仏教 で重要なことは仏教は精密な理論を説くがそれは実践の基礎と 「空を創り出す」という真摯にして血のにじむ努力の積み重

を異にした人間形成の最も根源的な領域にかかわる活力と能力や技能の学習に関する教授訓練指導などの分野とは、全く本質育実践上、大切な留意は「師弟同根」という認識である。知識の困難さと空にもとずく罪業の自覚。これらの目標の下での教の結果に対するとらわれの虚妄性の自覚、⑥これらの目標実現の結果に対するとらわれの虚妄性の自覚、⑥これらの目標実現

# 江戸時代における鎌倉大仏殿の復興

育成の問題だからである。

藤 行 信

佐

行西尾隠岐守宛の訴状によると、前述の宝永元年(一七○四A D・)の関東大地震による破損と、これを復興した 祐 天 および、これを助力した東京浅草の野島新左衛門泰祐の 働 き で あび、これを助力した東京浅草の野島新左衛門泰祐の 働 き で あが三尺あまり傾下する程であった。高徳院略記によると、正徳が三尺あまり傾下する程であった。高徳院略記によると、正徳が三尺あまり傾下する程であった。高徳院略記によると、正徳が三尺あまり傾下する程であった。高徳院略記によると、正徳が三尺あまり傾下する程であった。高徳院略記によると、正徳が三尺あまり傾下する程であった。高徳院略記によると、正徳が三尺から、これを関東大地震によると、前述の宝永元年(一七○三A・九戸代の鎌倉大仏殿の歴史は、元禄十六年(一七○三A・江戸時代の鎌倉大仏殿の歴史は、元禄十六年(一七〇三A・江戸時代の鎌倉大仏殿の歴史は、元禄十六年(一七〇四A

努力したことが記されている。なお当時の大仏殿は、台座際ま二A・D・)に、祐天により応急の修理ならびに維持方法まで

・D・)の訴状が差し出されてより九年目の正徳二年(一七一

うようにし、高徳院と名づけ長谷寺の支配下から、あらたに増 本・D・)八月田畑売渡証文によると、祐天の復興を助けた野 島氏が、長谷村坂の下、百姓久蔵以下二十人より、天領の田島 島氏が、長谷村坂の下、百姓久蔵以下二十人より、天領の田島 島氏が、長谷村坂の下、百姓久蔵以下二十人より、天領の田島 島氏が、長谷村坂の下、百姓久蔵以下二十人より、天領の田島 島氏が、長谷村坂の下、百姓久蔵以下二十人より、天領の田島 島氏が、長谷村坂の下、百姓久蔵以下二十人より、天領の田島 は下、新造せんとする鎌倉大仏の念仏堂、寺地屋敷となすと記している。また前述の享保十九年(一七三四A・D・)の訴状に でいる。また前述の享保十九年(一七三四A・D・)の訴状に も、祐天が往昔、伽藍の礎石があった田畑の分を百姓より買い まめて、境内を整備して一字の精舎を建立して不断念仏を行な なったいる。また前述の享保十九年(一七三四A・D・)の訴状に も、祐天が往昔、伽藍の礎石があった田畑の中に安置する有様で、 で百姓の田畑となり、大仏は全く田畑の中に安置する有様で、

の国葛西領牛島の草庵に隠居されていた時、鎌倉大仏を参詣

(一七一一A・D・)以前の修理がこれに当たる。 (一七〇四A・D・) 以前の修理がこれに当たる 正徳元年た部分と台座を修理した。前述の高徳院略記による 正徳元年建立して永く香華を供養することを誓った。そして宝永元年建立して永く香華を供養することを誓った。祐天は他日寺坊をれ、門倒れ、廊仆き、荒れた状態であった。祐天は他日寺坊をれ、門倒れ、廊仆き、荒れた状態であった。祐天は他日寺坊を

天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。天の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。大の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。大の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。大の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。大の努力により江戸時代の復興がすすめられたのである。大の野は、神田・大の東には、大の関係を関係を表していた。大の野は、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には、大の野には

上寺と同じ浄土宗の鎌倉光明寺の末となった。

た。

その当時の様子は、大仏殿縁起によると、殿朽ち、

ものが罪穢であるとする思想が然らしめているものと云える。

## 女人往生について

坂博

早

生伝」巻上)などと吐露され自からの宿業的罪障汚穢を強く意識女「持遺往)、五障の身(尼蓮妙(本朝新修往生伝))、多子多罪(京し生極系記)、五障の身(尼瀬面(統本朝往生伝))、多子多罪(京良 更には女人禁制の霊山、霊処の存在した事実は女人の存在その 識においては濁穢の罪 のように女性に対する痛烈な罪穢の観念さえ伝えられている。 である。 に窺う限り他の願生者の行業と特に大きな違は認められないの のように罪障深く五障ありとされた女人願生者の行業も往生伝 はまさに法華平等一乗主義の立場を示すものである。しかしこ 捨てらるるが故に我れ一人能く救護を為す」(『法権肝要略』) に「濁悪末世の女人五障三従殊更に重きが故に又諸仏諸菩薩に に至って一大乗思想の立場より女人救済が打ち出された。 しいものであるとして身に着けなかった相応和尚 た指を切断して燈し、三宝を供養し六根を懺悔した 定 昭 されているものも伝えられている。 また他方では女 性に 触 れ において、法器にあらざる存在であった。しかるに「法華経 、伝」巻上) や女人の手によって縫い上げられた衣類は穢らわ、「拾遺往生) や女人の手によって縫い上げられた衣類は穢らわ 罪障煩悩とくに深い存在とされた女性は法華以前の小乗仏教 しかしそれにも拘わらず罪障汚穢に対する主体的な意 (姉(日本往生極楽記)) 臭 穢の 罪(氏彦真妻(尼某甲大僧都寛忠同産) 臭 穢の 罪(女仏子伴 (伝」巻下 ( ) 僧 ゆえ 都

> 価値をもつものであることを意味している。 価値をもつものであることを意味している。 に法華験記」を除いて他の往生伝における女人願生者より重信仰に対応する宗教実践が問題となる。いま霊験霊益を収録した『法華験記」を除いて他の往生伝における女人願生者より重信仰に対応する宗教実践が問題となる。いま霊験霊益を収録した『法華験記」を除いて他の往生伝における女人願生者より重に諸行兼修乃至は法華・念仏併修者十三名がみえている。念仏兼修者十四名。 に諸行兼修乃至は法華・念仏併修者十三名がみえている。念仏 兼修者十四名。 に法華・念仏併修者十三名がみえている。 を選けた四十三名の実際的行業から大別すると 一次としましているのである。 であることを意味している。

そしてそれはまた逆に仏名のもつ滅罪の思想が諸行往生思想る。

殆んどが念仏に対応しているのである。来迎は垢穢の除去や滅迎乃至往生の瑞相を伝えるものが実に九割以上もみえ、しかも瞭に示されている。特に四十三名の女人願生者のうち臨終に来がら、ただ臨終に来迎を願うために実践された念仏の方向が明がら、ただ臨終に来迎を願うために実践された念仏の方向が明しかもその念仏は観仏・念仏三昧へと志向される面を残しな

勿論、在来の伝統にある観念による滅罪も「観経」「阿弥陀罪と来迎へと集中されていることを示すものと考えられる。罪などを前提条件とするものであるから女人願生者の信仰が滅

経」などによって 知られるところである。 このことは 善導が

れたのである。観念から口称念仏へと着実に展開した弥陀信仰 める要素があったのである。だから授受された経典においても 荷うものであるとする思想は根強く底流しながら、ここに念仏 ことがこれを示している。このように観念自体が滅罪の機能を 益因縁を上げているが、その最初に滅罪増上縁をかかげている し、或は「阿弥陀経」を誦すところの利益について五種増上利 造り、称揚礼拝し、香華供養により日夜観想して仏 名を 専 念 されて行ったものと思われる。 のである。このようにして弥陀信仰は念仏のもつ滅罪という呪 生者の信仰実践に特徴的に認めらるようである。かくて必然的 のと思われる。それは特に汚穢罪障の深い存在とされた女人願 の背景に大きな契機となったのが滅罪と来迎の思想であったも 力的な信仰から来迎というまさに救済教としての信仰へと志向 に仏名自体の価値が滅罪と来迎という実践的面から昇華された 一行のみによって「一生之間偏修念仏」した願生者を輩出せし 「観念法門」(ハニトロ) に菩提心を起して願生し、阿弥陀像を 「無量寿経」はみえず実践的性格と滅罪思 想 を 説 く「観経 「阿弥陀経」が「法華経」と同様に女人願生者によって授受さ

# アイヌのイナウ (INau) について

### 出口栄二

で種々説があるが一定していない。とアイヌは信じている。イナウの意味目的などに就いて今日まてられ祭られる。イナウは神に供えるもので、神の喜ぶものだ幣である。幣の復数はヌササンと呼ばれアイヌの家の東側にた\*\*

Kamuy)、「ニット\*、カムイ」(Nitne-Kamuy)と呼ばれた。(1)それ自体を御神体とする説―しかし御幣が神体となったのはどく近代のこととされる。(2)神と人とを仲介するものとする説―をおりには余り古くない。(4)供犠の意味とする説―既東門がには余り古くない。(4)供犠の意味とする説―明夷生計図説、中山外説。(6)イナウは稲穂から来たとする説―蝦夷生計図説、中山外説。(6)イナウは稲穂から来たとする説―蝦夷生計図説、中山か説。(6)イナウは稲穂から来たとする説―蝦夷生計図説、中山か説。(6)イナウは稲穂から来たとする説―蝦夷生計図説、中山か説。(6)イナウは稲穂から来たとする説―明恵とする説―アイヌは「神」をカムイと云うが「カムイ」の語は古く魔を意味する場合が多く、神観念の発展に従い次第に「カムイ」は専らる場合が多く、神観念の発展に従い次第に「カムイ」は専らる場合が多く、神観念の発展に従い次第に「カムイ」は専ら神をさし、「魔」を意味する場合は「ウェンカムイ」(Wen-Ramuy)、「ニット\*、カムイ」(Nitne-Kamuy)と呼ばれた。

るに大切なる物とす。」と述べている。 また今日もアイヌ風俗

―一八二二)に「イナウは本邦に云幣帛の類なるにや、…カモ

イノミを行ふにはかならず此イナウを用ゆる事ゆへ、神明を祭

あり」と述べている。また「北夷談」(松田伝十郎、

をなす。しかれども祭祀のしなによりて形を異にす。各その名 削りて作る。形は此方のさひばに似て我が神にささぐる幣の用

たがって「魔」を払う捧としてのイナウ(シュットイナウ) 様化装飾の発達ととにイナウの複雑化が見られる。 上げる。このマキリ(の小刀)の到来(続繩文時代)と神事の多 されない。古老達が祭事に当り身を潔めてマキリで叮重に作り されるもので、アイヌの女性は原則としてこれを作ることは許 の発達がなされたと思われる。イナウは神に捧げる最も神聖視 起源をうかがう事が出来る。とともに、そこから種々なイナウ 「魔」の観念から神への神観念の発展が見られると思われ、

期 島筆記(最上徳内、文化五年、一八○八年)に「イナオは木を 活と宗教の実態を観察して述べている。 イナウに関する記録 じめ諸種の旅行、見聞記が出版され、その記録中にアイヌの生 ると国内外の諸状勢の影響を反映し、幕府による調査記録をは きもの墓にたてまつる。日本の幣帛のことし……」と述べ、渡 イナウに関する記録について、 .が、古く万葉(十四、東歌、常陸歌)に見られ、また平安末 アイヌは元来文字を持たずしたがってアイヌ自身の記録はな 東遊記(立松東蒙、天明四年。一七八四年)に「削掛の如 尾張守親隆朝臣の「夫木集」に見られるが 江 戸 時 代に入

> げたのを嚆矢とするが其の後余り関心は払われていない。 にいたり坪井正五郎博士が明治二十年東京人類学雑誌にとり上 書の白眉といわれる「蝦夷生計図説」にも画かれている。 イナウの種類について 明治

等である。 主として柳ミズキ、ハシトイ、エンジュ、カシワ、ナナカマド たいものはヌササンに立てるか燃やして拾う。イナウの材料は ナウは所により異なり名称も違う。イナウは祭りごとに新造し ウは北海道のそれらと趣を異にし象形的なものが多い。 がある。以上は主に北海道アイヌのイナウであるが樺太のイナ ナウ、(7)ピンネアベシャマウシイナウ (マチネアベシャマウシ ウに、(4)ハシイナウ、(5)チカップイナウ、(6)アベシヤマウシイ ケパルセ(KiKe-ParSe-iNau)、パアロ=撚る。セ=助語、 キケチノエイナウ(kike-chi NOEiNau) 削り掛けイナウ、(2)キ イナウ)8ハルケイナウ、9イコシラツケイナウ等沢山の種類 ユトイナウ (SHut-iNau) であるが、その外に用いられるイナ アイヌの祭事に当り最も広く一般的に使用されるものに、 またィ (3) シ (1)

秩父市上町会における祭りの構造

赤

池 憲 昭

町会では毎年三つの祭りがおこなわれている。 上町会は埼玉県秩父市の中央地区に属する一町会である。 七月の秩父神社 Ŀ

> 153 (407)

するのが、 十二月におこなわれる秩父神社例大祭の付け祭り(「冬祭り」)、 本題の狙いである。

摂社日御碕宮例大祭の付け祭り(「夏祭り」と略称、以下同じ)、

を中心とする本会役員が町会行政を掌握するが、これに顧問と 上町会の町会組織は第一表のとおりである。組織上は町会長

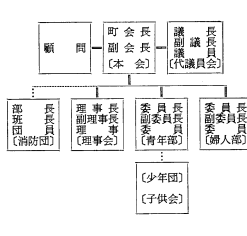
の階層が、祭りの担い手とどのような対応関係にあるかを一考 関係をもつことがわかる。町会組織を土台に構成される上町会 担い手の側面から考察すると、 上町会における Status と相関 三月の秋葉神社例大祭(「秋葉祭り」)である。これらの祭りを

顕在化する。 「夏祭り」は笠鉾曳行を軸とする祭りである。囃子手 (山車

し、いずれも祭りを機会に上町会の階層を構成する集団として 少年団・子供会は正式には町 会 組織に直属していない。 の役割はなく祭り行事などの台所役を受けもつ。消防団および 者と化している。青年部員は「夏祭り」を担当、婦人部は独自 を中心とする祭り行事の要であった。現在は「冬祭り」の専従

行の責任を受けもつ。「夏祭り」は子供(象徴役)と青年部員 のひき立たせ役は上町在住の子供達である。青年部員が祭り執 子木(揃い衣裳で柏子木をならし進行を調整する役)など祭り 員と理事の組合せでおさえることができる。 象徴役も「夏祭り」ほど明確ではないが、囃子手には主に青年 発揚する場である。したがって町ぐるみの動員がおこなわれ、 町は祭りの代表格であり、上町会もその一員として町の威信を 祭り行事の中核となる。全六十二町会が参加するなかで六屋台 する場面である。江戸時代からの伝統と伝えられる屋台奉曳が の前面に立ち独特の襦袢を着用し誘導の身振りをする役)や拍 が選抜されて入社儀礼を兼ねる。「冬祭り」の担い手は青年部 (実務役)のセットでおこなわれる。「冬祭り」は理事の活躍 「秋葉祭り」は夏

#### 上町会町会組織 第1表



代議員会幹部を加えた小集団が主導権を握っている。代議員は

則にしたがい、代議員は祭りにはタッチしない。理事は嘗ては 列の上では第二位に位する。予算作成者は予算を執行せずの原 祭り行事に重点をおく町会予算の作成が主な役割で、町会の序

「行司」 と呼ばれ町会行政の 執行部であり、 また 「冬祭り」

第2表 上町会の階層と祭りの役割

|     | ·    |        |      |       |  |
|-----|------|--------|------|-------|--|
| 町会の | の階層  | 年 齢    | 象徵役  | 実務役   |  |
| 秋葉  | 生幹 事 | 60歳~   |      | 秋葉祭り  |  |
| 代記  | 義 員  | 50~60歳 |      |       |  |
| 理   | 事    | 40~50歳 |      | 冬祭り   |  |
| 消防  | 団 員  | 30~40歳 | 秋葉祭り |       |  |
| 青年  | 部員   | 15~30歳 | 冬祭り  | 夏 祭 り |  |
| 子   | 供    | 7~15歳  | 夏祭り  |       |  |

の外で警備にあたる消防団員は、「秋葉祭り」では賓客待遇を、秋葉の順境内の一隅で飲食に時を過ごす。夏・冬の祭りには興奮の渦巻いたあたる役割を消防団員が果している。彼等は正装に身を固め、町会組織りのエネルギーを凝集する象徴物のない祭りであるが、象徴役第二表りのエネルギーを凝集する象徴物のない祭りであるが、象徴役第二表りのエネルギーを凝集する象徴物のない祭りであるが、象徴役第二表りのエネルギーを凝集する象徴物のない祭りであるが、象徴役第二表と異なり上町会全衛の祭りであるが先にのべた町会行政の安全をである。名目上は町民全員の祭りであるが先にのべた町会行政の安全をである。名目上は町民全員の祭りであるが先にのべた町会行政の安全をである。名目上は町民全員の祭りであるが先にのべた町会行政の安全をである。名目上は町民全員の祭りであるが先にのべた町会主催の祭り、受ける。

幹事の組み合せが「秋葉祭り」である。者になるための必須条件と考えられている。消防団員-秋葉社の安全を守る役柄であり、団員としての貢献は将来の町会指導受ける。消防団は秩父市に属し、他町の団員と競合しながら町

第二表は町会の階層と祭りの役割を対照したものである。 第二表は町会の階層と祭りの町としての上町の体現者であ 最高責任者であり、同時に祭りの町としての上町の体現者であ 集している。実務役は一つおきに配置され、祭りを通じての経 集中され、若者のなかから将来の町会指導層を選別する機能を 集している。実務役は一つおきに配置され、祭りを通じての経 集している。実務役は一つおきに配置され、祭りを通じての経 集している。実務役は一つおきに配置され、祭りの 経 歴 が 町会組織を層化する基礎条件は年齢であるが、祭りの 経 歴 が 町会組織を層であり、同時に祭りの町としての上町の体現者であ 最高責任者であり、同時に祭りの町としての上町の体現者であ また。

平家物語における人間観

舘

凞道

この物語の作者と性格

主慈鎮和尚慈円の扶持を受けた人であり、物語の語り手の生仏野守中山行長であるとみるべきである。との中山行長は天台座異説はあるが、行長とはこの物語中に出てくる中山行隆の子下を盲目の琵琶法師生仏に語らしめたものである。作者について

流布している覚一本(十二巻と灌頂の巻)に成長したのでありものの台本として成立し、それが語りつぐ過程において現在いものとみねばならぬ。しかし、この物語のもとの原平家は語然なことであり、行長は父行隆を通じ平家一門との関係が深か然なことであり、行長は父行隆を通じ平家一門との関係が深かれてい行長のいた大懺法院にいたもので、両者の結びつきは自

平家物語の原初的なものであるが、その六巻の原平家といわれ 語られ、「語り」から「何か」が聞きとられ、この物語はその れども、この物語りが平家の亡びの運命の悲劇を通じて、人間 の盛衰を、その没落の哀史に焦点をあててみつめようとする。 頼朝の死に至る三十余年の源平興亡であり、とくに平家の運命 る事柄は、清盛が太政大臣になった仁安二年(一一六七)から 年(一三七一)に筆録が完成したのである。この物語の内容とな あろうが、現存流布本(覚一本 足利義満将軍の頃)は応安四 加えが行われた。原平家の成立は頼朝死去から三十年位の間で るものが、その後、聞き手、語り手の共感と反響によって書き いたのである。しかも、三者の反響感応のうちにあって何かが ことに語り手の中に聞き手という時代の大衆的人間が共在して る。従って、書き手の心の中には、語り手も聞き手もいたし、 の心が互に反響し合いながら書かれ、語られ、聞かれたのであ き手なしにはあり得ないから、書き手、語り手、聞き手の三者 「何か」についての説得性を持っているのである。治承物語が この物語りを叙事詩的合戦記とみることもできるであろうけ この物語は書き手、語り手によって成ったが、語りものは聞

そのものの悲劇として語る所の音楽的なる抒情詩物 語 り で あば、この物語は人の運命を平家という特定の人々でなく、人間勇ましくともむしろ悲劇の象徴として描かれている。いうならの運命をみつめようとしているために、合戦の場面も、いかに

## 二 人間の運命と宗教

る。

との物語には「運命」又は「運」という言葉が、前者は十二との物語には「運命」又は「運」という言葉が、前者は十二との物語には「運命」の悲しさをうけって語られるので、人間は否応なしに実存開示的なる精神状況に立つことになる。この物語りが歴史回顧談風に、又は何程か演立つことになる。この物語りが歴史回顧談風に、又は何程か演立つことになる。この物語りが歴史回顧談風に、又は何程か演立つことになる。この物語りが歴史回顧談風に、又は何程か演立つことになる。この物語りが歴史回顧談風に、又は何程か演立のことになる。この物語りがとってはなさぬもの、どんためにおどろき、人間は否応なしに実存開示的なる精神状況に立つことになる。この物語のは間を対していることを意味している。人間のさいで、人間一般の物語のとしてではなく、一人々々あるが、講談風、説教風に置きを対していることを意味している。人間のである。

か」とは、人間の運命である。人間の運命は死によって閉ざさる。この流転の過程において、この物語りの語りたかった「何にいたる過程が平家物語の生成流転史であるということができなり、それが、灌頂の巻において結実したのであり、この結実

この意味において、平家物語では冒頭の一節が全篇の底流と

において、仏教が説かれることになる。している。この物語では、人間が死に直面するという精神状況「往生浄土」の道として、死を越えて仏果菩提への希望を提示れているのを、人間精神に仏教を定着する ことに よって死を

仏教において、人間は運命から解放されるのであって、この

間が死を越えて彼の土に生れて仏果を得ることを願う意味でこ りながら、源平の何れにも傾斜しないで、人間性の深底に悲劇 うべきである。その意味で、この物語は、死に直面した姿の美 物語りは教学理論的には、さまざまな不整合がありながら、人 教」が定着することを物語っている。 明らかに示しながら、人間の死的状況のなかで最も鮮明に「宗 物語のフィナーレであると同時に、この物語りの人間観を最も 華の夢を捨てて仏道に入った建礼門院との寂光院の対話は平家 ども、権謀術数を極めた後白河法皇と、一族の亡びのあとに栄 ながら、物語りにおいてはあまり重要な位置で登場しないけれ 的運命を凝視しようとしている。その興亡の歴史の背後にあり しさから人間批判を試みている。この物語は、源平の興亡を語 よりもむしろ、源信和尚の往生要集的にうけとられているとい であって、とくに浄土教については法然上人の選択集的である に理解されているのでなく、情緒的心情的に理解されているの の物語の仏教は浄土教的である。この物語では仏教は教理論的

## 曹洞禅の国際性

医際性

小笠原隆

元

曹洞禅の導入紹介者である道元禅師の禅風が曹洞禅であり、 国に於て大宋国時代の曹洞禅の伝承がないとすれば、 性を持たせるようになってから約二世紀が過ぎ、以前には大学 目指す教理史的な仏教との二面性があったと言える。 からの教会発展史的な仏教と、教学、教理、学術面での浸透を れる。この事実を歴史的に概観するならば、伝道と信仰的な面 開始して半世紀以上経過した事態も仏教東漸の表われと理解さ この中で五門の宗名を法眼宗・潙仰宗・曹洞宗・雲門宗・臨済 隆盛であった事が主著、正法眼蔵の弁道話中に示されている。 洞禅と道元禅とは同一のものと考えるのが妥当とされている。 意しつつ曹洞禅の場合に関連して述べることにする。 勿論このような速断的観察には多大の問題を残している事に留 て仏教が国際的宗教になりつつある段階に入ったと言えよう。 れた段階からようやくヨーロッパ、南北アメリカ等を中心にし での研究対象としての仏教、一部専門家達の趣味的仏教と言わ って仏教がアジア地域から他の諸国へとその普遍的性格に国際 教伝来の場合、さらに日本の各宗宗派仏教が海外に伝道活動を 仏教には従来より東漸思想があり、インドから日本までの仏 |二||三年に道元が求法入宋した時、中国では五派の禅宗が 日本への 現在の中 近代にな

考えられる。一八六八年の明治維新以来の国策の展開に沿って 異にしているのは当然であり、大いなる特色となって来た。古 近せず、深山幽谷の山中で一箇半個の接得に専念し、広く正伝 期の鎌倉時代に師天童如浄の訓戒を守り世俗的名利や権門に接 が、そこに日本的展開を試みたのであると言われて来た。激動 て我国に招来したのであった。宋朝禅の日本への移入である に直結するとの信念を持って只管打坐の仏法を正伝の仏法とし の只管打坐から面授、師資相承等が全て釈尊の正覚成就の体験 立宗的立場としているが、道元禅師の場合は師天童如浄の下で 禅では特に「正伝の仏法」を標榜し、これは他の宗派でもその が多く、正に破邪顕正の意気込みが強く感じられる。また道元 あり、正法眼蔵の中でも宋朝禅の批判と是正の為に論ずる個所 家ことなれども、ただ一仏心印なりと宗名を用いているが、道 宗と列挙した後、現在大宋には臨済宗のみ天下にあまねし、 来曹洞禅と臨済禅の両者は言葉上の相異や禅風の相異からやや 法是宗旨の考え方により、見性悟道を目指す臨済禅とは方法を 曹洞禅が確立されたのである。この禅に於ては威儀即仏法・作 実践が綿密なるを眼目とした新しい「行の仏法」たる道元禅、 の立場からの無所得の坐禅、只管打坐を強調して、日常の行持 離れて求道の志気で真実に生き、信に基く本証妙修、修証不二 の仏法を宣揚し、常に全一の仏法の立場を堅持して我欲我執を 元自身は宗名を用いる点を強く否定した事はよく知られる所で が日本から他国に進出する際にも不必要な誤解を誘発する事が もすると対立的に理解されて来たという難点があり、この両者

> らの地域に明治三十年頃から積極的に進出したが、歴史的に見 地域へ逆輸出の形で台湾・朝鮮半島・中国大陸・南 洋 日本の宗派仏教教団は互いに先陣争いをするかの如くにアジア へ、さらにハワイ・アメリカ地区へと伝道活動を進めた。 曹洞禅を標榜する曹洞宗教団と臨済禅の臨済宗系教団もこれ 諸 島 158 (412)

としているのである。先の大戦の影響で現在ではアジア地域で るのである。 て内外からその国際的視野からの解明と正しき宣揚が期待され と教理史的な禅の両面での理解が現在日本以外の地域で進みつ 国際性が論ぜられる所以であり、先に述べた教会発展史的な禅 パ地域に禅院・禅道場が開かれる傾向が近年顕著であり、 人を主な対象にして、ハワイ・南北アメリカ、さらにヨーロッ て、他地域からは後退したままであるが、その反面、在外日系 の日本仏教の活動はインドに於てわずかに見られるのみであっ 理由があろうが、道元禅の国際的理解促進の為に打開策を必要 の後塵を拝す結果となった事は否定出来ない。これには種々の て日本の宗団中、曹洞禅の海外伝道は不本意ながら、 つある現状である。かくて正伝の仏法を標榜する曹洞禅に対し 他の宗団 禅の

中世浄土宗と融通念仏

伊 藤 唯

真

「順次往生の正業」(炭集)「速疾往生の勝因」(燥量)た

浄土宗寺院もかかる時期には、かなり融通念仏を行なってい

の結衆には神々が加わると唱導され、その利益の広大が喧伝さ 的高潮に乗じて、融通念仏が諸天神祇から讃歎され、融通念仏 執行が死者追善儀礼化したことと、元冦以後の神祇信仰の社会 目されるのは、この念仏が除災・追福の機能をもち、その念仏 その興隆の理由については種々考えられるであろうが、特に注 わけ融通念仏縁起がつくられる前後の十四、五世紀であろう。 きな高まりをみせたのは十三世紀から十五世紀にかけて、とり る融通念仏を標榜して活躍した念仏聖によって、その教化が大

れたととである。

凡夫の望はうとうとし」(本朝祖師)といわれる如く批判的な面 経書写、廿五三昧一座、四十八日礼讃一座、七箇日別時念仏十 が、忌日の浄土宗的修善にも卒都婆面浄土三部経書写、阿弥陀 ば応安の頃になると「融通念仏百万遍」なる語が熟してくる られるようになる十三世紀後半から十四、五世紀になると浄土 もあったが、浄土宗における葬祭宗教化と神祇への接近が認め 万遍などに加えて、融通念仏百万遍の誦唱が行なわれて いる 宗資料の中に融通念仏関係のものがみられるようになる。例え (巻七四)。 また 「自中葉而成浄宗」った会津の融通教寺の三、本朝文集)。 また 「自中葉而成浄宗」った会津の融通教寺の三 |融海が寂したのは応永十七年であった (連門精舎)。 浄土宗は融通念仏に対して、「神祇冥道にはすすめ給ども、

> 永享二年十一月十五日)である。 西福寺縁起」と浄鎮寄進状二通(応永三十二年十二月十五日) 福寺三十五世となった道残(突線三) が古本を再写した「大原山

為二融通念仏

る。このうち主題に関する史料は、清浄華院三十二世にして西

後身」との伝承を伝えている。清凉寺の融通大念仏は聖徳太子 之法門、十念即十界、十界即一念、一念即一心、一心即一仏」 興味深い。また良如は融通讃をつくり、「夫十界互具、百界千如 る。縁起はまた「良忍上人聖徳太子御再誕、良如上人良忍上人 像が安置されたというが、前者は現に阿弥陀堂にまつられてい れている。西福寺縁起によれば、仏殿には毘舎門天と聖徳太子 曼陀羅前で大衆が通夜した、と永亨二年の寄進状には書かれて 仏殿には六人の定供僧が置かれ、辰から戌刻まで結番称名し、 之来縁1」とあり、西福寺が開山良如の融通念仏勧進によって 納;;奉加之貴賤道俗之遺骨,以;;念仏誦経之回向;被¸資;;往生極楽 勧進イ以ハ一紙半銭奉加イ被ム建ハ立西福寺」畢、 其後 立ハ此 惣塔イ 承にも融通念仏における太子信仰と念仏信仰の結合が窺われて の夢告をうけて道御上人が始行したというが、西福寺のこの伝 いる。また「昼夜十二時、為」融通常行三昧1之道場」とも述べら より西福寺は「当寺不思議霊場、上下円融之勝地」と云われ、 いたことがわかる。良如はまさしく融通念仏聖であった。 建てられ、結縁者の納骨塔が立てられ、追善回向が行なわれて 応永三十二年の浄鎮寄進状に「当時開山上人、

る清浄華院末寺であり、開創以来の古文書類を数多く蔵してい たと思われるが、いま越前の西福寺 (敦質)の場合を 考 えて み 西福寺は京都清浄華院八世敬法に嗣法した良如を開山とす の弟子良信も「融通之妙法」を統持した。 の口伝を顕わしたという (鎮流祖伝)。 鎮流祖伝によれば 良如

念仏の混融如何の検討をもっと進めるべきであると思われる。 さ仏の混融如何の検討をもっと進めるべきであると思われる。 は密接であるから、浄土宗における教義、儀礼等各面での融通 しているが、浄土宗に顕著なる百万遍念仏常行三昧道場であった。この西福寺における融通念仏の執行を認めざるをえなかった。この西福寺における融通念仏が宗祖相伝のものではないため、たのではないては、納骨・追善の融通念仏常行三昧道場であった。この西福寺における融通念仏の執行を認めざるをえなかった。この古代、浄土宗に顕著なる百万遍念仏が「一日合修」の融良如らは現世護念仏の勧進によって姿を現わし、また奉加の応安のころ、融通念仏の勧進によって姿を現わし、また奉加の応安のころ、融通念仏の勧進によって姿を現わし、また奉加の応安のころに、浄土宗寺院西福寺は、融通念仏が高潮に達したこの公司を表示している。

## 明治十五年の曹洞宗大学林

原田克己

をて同じであった。

東河宗の宗侶教育機関というにはほど遠い存在であったことは、専門学本校本校が発足している。しかしこれらはいずれも宗立の完全なる本校が発足している。しかしこれらはいずれも宗立の完全なる本校が発足している。しかしては、大本山の本山僧堂があり、曹洞宗の宗侶教育機関としては、大本山の本山僧堂があり、曹洞宗の宗侶教育機関としては、大本山の本山僧堂があり、

形式的にはたしかに専門学本校は宗門独立経営ないしは直轄

宗乗を中心としただけの教授内容をもったものとなってしまったが発足した翌年の九年にはカリキュラムは大巾に縮少され、といってよい。とくに内典、外典さらには典外を網羅したカリといってよい。とくに内典、外典さらには典外を網羅したカリといってよい。とくに内典、外典さらには典外を網羅したカリといってよい。とくに内典、外典さらには典外を網羅したカリといってよい。とくに内典、外典さらには典外を網羅したカリといってよい。とくに内典、外典さらには典外を網羅したカリといってよい。

はないが、宗務行政上きわめて大きな意味をもつもの で あっった大学林も、 教 育 史 的にはあまり大きな意味をもつものであらためられた。この駒込から日ケ窪へ移転して名もあらたま代的洋風の学舎を建設して名も「曹洞宗大学林専門学本校」とそして明治十五(一六八二)年、麻布日ケ窪にあたらしい近

「別で打して、こと、こので引きられているでは、ことである。 海宗の宗名を使うことを認め、両宗それぞれ別に管長を設ける ことを許した。 
明治七(一八七四)年、教部省は布達を発して、それまで曹明治七(一八七四)年、教部省は布達を発して、それまで曹

所を曹洞宗務局と改称するとともに、各地に存在した録所は曹れたのを機会に、それまでの永平寺・総持寺両大本山東京出張曹洞教団においては、この曹洞宗の宗名呼称が正式に認めら

の教育機関であることにはちがいないのであるが、学舎や校地

洞宗務支局に再編成されることになった。

宗務局および宗務支局の誕生は近代教団として宗務行政機構宗務局および宗務支局の延生は近代教団として宗務支局および末派寺院を一本化することができた。かくし系にわかれていた末派寺院を一本化することができた。かくし系にわかれていた末派寺院を一本化することができた。かくし系にわかれていた末派寺院を一本化するととができた。かくし系にわかれるとととなった。

たのである。 とのようにして発足した宗務局が宗政機構の整備のつぎにととっては教学・宗侶養成の面でも放置しえない問題をもっていら、能山系の吉祥寺に仮住いする曹洞宗専門学本校は、越山にら、能山系の吉祥寺に仮住いする曹洞宗専門学本校は、越山にら、能山系の吉祥寺に仮住いする曹洞宗専門学本校は、越山にら、能山系の吉祥寺に仮住いする曹洞宗専門学本校は、越山にとっては教学・宗侶養成の面でも放置しえない問題をあっている。

ととを許されたい。

研究紀要』第二号 註(1) 拙稿「草創期における曹洞宗専門学本校」『曹洞宗

究の一部である。 附記 本稿は昭和四十六年度文部省科学研究費補助による研研究紀要』第二号

## 中世西域人士の宗教生活

小笠原宣秀

少しく述べてみたいのであるが、広汎であるから若干点描するたか、ということを従来西域研究の仕事をしている私として、々の人達の中、宗教信仰にあつい者がどのような在り方をなしており、この時代に当って西域すなわちシルクロード地域の国ことに中世というは、中国では六朝から隋唐時代までを指し

唐代の祇教研究はすでに諸大家によって完成されたが、就意書をはじめ北朝系統の西域志中の高昌国伝に、民俗に触れて、俗事天神。兼信仏法」と云っていると思う。それは古域人士の宗教生活を物語る基盤になったが、いずれにしても彼に自ら諸族が血を交えて雑多にはなったが、いずれにしても彼に自ら諸族が血を交えて雑多にはなったが、いずれにしても彼に自ら諸族が血を交えて雑多にはなったが、いずれにしても彼に自ら諸族が血を交えて雑多にはなっていると思う。それは古域人士の宗教生活を物語る基盤になっていると思う。それは古域人士の宗教生活を物語る基盤になって完成されたが、就無数すなわちゾロアスター教を範囲内に入れたいのである。

「教書をはじめ北朝系統の西域志中の高昌国伝に、民俗に触れ魏書をはじめ北朝系統の西域志中の高昌国伝に、民俗に触れ

に述べられたように、長安城をはじめ敦煌地域に諸祇廟が建て中、那波利貞博士の「祇廟祭祀小攷」(昭三一年、史窓一○号)

ているので、マニ寺等についても今は贅しくない。マニ教についても羽田亨博士等によって幾多の資料が紹介され聖地に向って礼拝したことに対比して興味がある。また勿論、聖地に向って礼拝したことに対比して興味がある。また勿論、ら西域諸地域にも考えられることであって、後世回教徒が西方られ、参詣者が東方に向って礼拝する風習があったことは、自

#### \_

していたのである。

にあやかる、斎会献灯の行事は、西域出土古文書には屢々見らにあやかる、斎会献灯の行事は、西域出土古文書には屢々見ら史壇五〇)西域地方に流行した『賢愚経』所説の貧女一灯献灯に亘って論及したように(拙稿唐代西州における浄土教の港流会献灯・印仏行業等に把握したが、それは単に浄土教のみで添会献灯・印仏行業等に把握したが、それは単に浄土教のみで流くて、一般的な仏教徒の行業でありえたのである。既に数度に亘って論及したように(拙稿唐代西州における浄土教土教の人を対している。 「世魯番浄の仏教生活の在り方をみようとするに、例えば拙稿「吐魯番浄の仏教生活の在り方をみようとするに、例えば拙稿「吐魯番浄の仏教生活の本質が表演を表演といる。」

土の古文書の中には、「寺奴」とか、単なる「奴」とかが列名といる行像や五年に一度行われる大斎会なども仏教生活の上かている行像や五年に一度行われる大斎会なども仏教生活の上からは顕著な行事であったといいうる。 らは顕著な行事であったといいうる。 らは顕著な行事であったといいうる。 らは顕著な行事であったといいうる。 ちば顕著な行事であったといいうる。 ちば顕著な行事であったとかられる大斎会なども仏教生活の上からは顕著な行事であったといいうる。

沖縄の権現信仰

れるわけである。

されたような場合があり、之が献灯等に参加したことは類推さ

家準

宮

で、いかなる契機から受容され、沖繩の基層宗教とどのようなのぼっている。それでは沖繩における権現社はどのようなもの沖繩で権現と呼ばれていたものは琉球八社を含めて二十三例に一社である八幡社も権現と呼ばれていた。その他私の調査では五世紀から一六世紀にかけて勧請された熊野権現である。他の沖繩では琉球八社といわれる主要な神社のうち七社迄が、一沖繩では琉球八社といわれる主要な神社のうち七社迄が、一

形で習合しているのであろうか、それは何故であろうか。こう

の一部がとり入れられている。このように他界からの漂流物 類のものが最も数が多く、また他の種類の話にもこのモチイフ

以上の勧請譚を見ると、海上から寄ってきた石や木が光を発

熊野権現であるといったのでこれを祭ったという第一の種

したい。 れている場所)、勧請譚、 した問題を私が調査した二十三の事例にもとづいて神地 他界観に焦点を置いて考えることに (祭ら

ゃ

龍宮神などの他界神をまつるという勧請譚が多くなってい

常世か

ど他界神の性格が与えられたり、これと別に窟内に他界と関係 の前に拝殿が作られている。洞窟内には、骨、火の神、ビジル ビジルを祭っただけのものもある。 上に勧請されたり、安里・和仁屋・津覇などのように祠の中に した神を祭ることも多い。もっとも、波上権現のように岩石の (石)などとくにビジルがまつられる。またビジルに龍宮神な 沖繩の権現社は多くの場合、海岸近くの洞窟を本殿とし、そ

から寄ってきた石や木が光を発し、霊感をあらわし、熊野権現 に権現をまつったというもので金武の権現や国吉のティラグン で末吉権現がこれである。第四は洞窟に大蛇を封じこめてそこ し、権現として祭られたもので普天間権現、識名権 現 等 が であるといったのでこれを祭ったという 類のもので、 波 上 (八幡、宮古・八重山の権現)。 ・ンがある。第五は政治的な意図から勧請されたもの で ある 権現の勧請譚は大きく五つの種類に分けられる。 沖権現をはじめ七例ある。第二は古来の拝所の 神 が 示 第三は僧侶が光り物などに熊野権現を感得して祭ったもの 第一は海上 あ 現 権

> ら寄ってきた朽木が光を発し、権現として示現したものである 同の崇拝対象となった所とされている。沖繩の他界 観 とし て ティラは洞窟墓またはビジルをまつった祠、ミヤは平地墓が共 ラ、ミヤなどがある。一般にグスクは骨神を祭った共同葬所、 先神的性格を持つ地域社会の守護神をまつった所で、 神地と他界観を簡単に紹介することにしたい。 れ得たのであろうか。との問題を解する為に沖繩の基層宗教の し、その際に何故紀州熊野権現の勧請譚がほぼそのまま受容さ ることになる。それでは権現社は沖繩の基層宗教の 何と 習合 は紀州の熊野権現の勧請譚をほぼそのままの形で受け入れてい という勧請譚が広く信じられていた。とすると、沖繩の権現社 るのである。ところで中世期には、紀州の熊野権現は、 の木または巌石を御神体としている。拝所にはグスク、 沖繩の神地の代表的なものには御岳と拝所がある。 クパなど 御岳は祖

は たって豊作を授ける神が想定されている。 東方の海の彼方の楽土ニルヤが有名で、 ニルヤからよりき

ているティラは、海岸に近い洞窟や祠で、骨やビジルがあるも 体などのように、他界とつながりを持った神を受け 入 れ た 時 のが多い。こうしたティラが常世から流れてきて光を発した霊 いる。また権現をティラと併称することも多い。権現と習合し ことはほとんどなく、大部分ティラと称する神地に勧請されて に、権現と呼ばれているのである。このようにティラと他界神 権現はこれらの神地のうち、御岳、グスク、ミヤと習合する

っとも適合したからではないかとも考えられるのである。特に熊野権現が受容されているのは、それが沖縄の他界観にもが根底にあったからと推測される。そして日本の神社のうち、らより来る他界神をめぐみの神として受け入れる沖縄の他界観的な熊野権現の習合が可能となったのは、海の彼方のニルヤか

## 土地神と土帝君

徳忠

○年前に那覇市小禄上原に再建された。

窪

今日の台湾の土地神の神体は、神位は別にして、神像と石とに今日の台湾の土地神の体体は、神田の土地神については他日にゆずる。台湾の土地神については他日にゆずる。台湾の土地神については、その他については他日にゆずる。台湾の土地神については、たっ町の土地神の神体は、左手に元宝銭を、右手に杖をもつ黒本白髯の老翁の倚座像か、福徳正神神位などと記した神位が一たの批稿によって承知していただきたい。中国の土地神の神体であった。凌純声氏や末成道男君の調地神は、中国の土地神の神体であった。凌純声氏や末成道男君の調地神は、中国の土地神の神体であった。凌純声氏や末成道男君の調地神は、中国の土地神の神体であった。凌純声氏や末成道男君の調地神は、中国の土地神の神体であった。凌純声氏や末成道男君の調地神は、中国の土地神の神体であった。凌純声氏や末成道男君の調本島の土地神は、中国の土地神の神体は、神位は別にして、神像と石とに今日の台湾の土地神の神体は、神位は別にして、神像と石とに今日の台湾の土地神の神体であった。凌純声氏や末成道男君の調本島の土地神は、中国の土地神の神体は、神位は別にして、神像と石とに今日の台湾の土地神の神体は、神位は別にして、神像と石とに

二分される。石の場合には廟宇はない。

立された最初の土帝君祠は、戦禍にかかって焼失したが、約二一の年(一六九八)に大嶺親方鄭弘良が、中国から持帰った神との関係、土地神の機能、誕生日、その信仰などが、すでは一部の沖繩の人々に知られている、附載の祝文例によれば、尚自が旧二月二日の由を述べている、附載の祝文例によれば、尚自が旧二月二日の由を述べている、附載の祝文例によれば、尚自が旧二月二日の由を述べている、附載の祝文例によれば、尚自王三〇年の八年前に当る康熙辛未(一六九一)前後には、城隍王三〇年の八年前に当る康熙辛未(一六九一)前後には、城隍王三〇年の八年前に当る康熙辛未(一六九一)前後には、城隍正紀後半以来の中国との密接な関係から推せば、かなりはやくに一部の沖繩の人々に知られていたことは明らかである。一四世紀後半以来の中国との密接な関係から推せば、かなりはや、大嶺に建せ紀後半以来の中国との密接な関係から指していたように思われる。なお、大嶺に建せ紀後半以来の中国との密接な関係から推せば、かなりはから、一般に尚貞王神経の神経の大海にある。

城村、宜野湾市にも同例があるという。従って、今後も類例の域村、宜野湾市にも同例があるとり。 従って、今後も類例の別、具志川市喜屋武、小禄上原では、石が神体であり、その他になる。いままでに私の見た土帝君祠一八字のうち、北谷村謝になる。いままでに私の見た土帝君祠一八字のうち、北谷村謝になる。いままでに私の見た土帝君祠一八字のうち、北谷村謝になる。いままでに私の見た土帝君祠一八字のうち、北谷村謝になる。いままでに私の見た土帝君祠一八字のうち、北谷村謝になる。いままでに私の見た土帝君祠一八字のうち、北谷村謝になる。いままでに私の見た土帝君祠一八字のうち、北谷村謝になる。いままでに私の見た土帝君(大学)、本部町瀬底の神像も正徳二年(一八〇〇)の冊封副使李鼎元の「使琉球記」に嘉慶五年(一八〇〇)の冊封副使李鼎元の「使琉球記」に嘉慶五年(一八〇〇)の冊封副使李鼎元の「使琉球記」に

来の古像と覚しきは与那城村屋慶名のみである。 増加が見込まれる。神像は、破壊、盗難にあったため、 神体は、謝刈・小禄上原では三個、喜屋武では二個、平良と 中国伝

は横木の上に安置して、土帝君を稲倉の守り神といっていた。 おいたという。Y家の元祖のK家でも略同様に扱い、倉庫内で 月一〇日のタネトリ(豊作祈願)の日に一時床の間におき、屋 らない。

ソ家を除き、みな部落の豊作を祈るが、

ソ家では一家 Y家では一個の石である。ふしぎなことに、どこでも土帝君を 神信仰の名残りではないかというわけである。 いいかえれば、石を土帝君の神体とするのは、沖繩古来の土地 結果、土帝君の信仰ができあがったのではないかと思われる。 体とした。そこへ、中国から土地神の信仰が伝来して重なった ての機能をもっていたが、のち作神信仰が成立して石をその神 このことと以上とを考え合せると、古くは祖霊などが作神とし にもどし、旧大晦日にとり下して収穫時まで床の間に安置して 外から多くの籾をみせて豊作を願ったのち、また倉内の稲束上 豊作の神としながら、謝刈以外の四カ所では旧二月二日には祀 が、以前は旧六月二五日に倉に入れた稲束の上に安置し、旧九 の豊作神とする。いまでこそ、同家の床の間に安置したままだ 豊作祈願や収穫感謝は古来沖繩の重要な農耕儀礼 で あっ た 土帝君祠のないところではノロ殿内、拝所、祖霊に祈る。

世俗化について

清 水

澄

のか。 方では宗教教団が活潑に活動し伝統的な宗教行事や祭儀が広く か、又、そもそも宗教にとって世俗化は如何にして可能である 存続している。このような事態をどのように説明すればよいの 今日、生活のすべての領域で世俗化の現象がみられるが、 他

創造であるとせねばならない。 現は混沌たる世界に中心を与えるものであって、新しい世界の 的・人間的世界を挠無して自らそこに現前する。従って聖体顕 間は常に危機に曝され、不安の裡にある。聖はこのような自然 総べての事態は究極的には説明のつかない混沌である故に、人 的世界とは全く異質な実在・威力の顕現である。 宗教は聖体顕現によってなりたつ。聖体顕現は人間的・自然 人間にとって

みが真実であって、日常的な時間・空間及びそこでの行為はそ は維持せられる。 る。『かの時』への回帰が祭儀であり、この祭儀によって世界 ち帰ることによって自らの存在の危機を克服するこ と が あることを示す。俗なる世界に生きる人間は聖体顕現の時に立 **寧ろ聖に支えられて存するもう一つの世界、即ち俗なる世界で** 聖体顕現は、人間に、自らの世界が唯一絶対の存在ではなく つまり、祭儀の時と場所及びそこでの行為の 出来

れ自身として何らの真実性をも持っていない。従って、聖体顕 人間の創造的行為を否定し歴史を挠無するものである。 現による世界創造の神話と、祖型への回帰としての祭儀とは、

造的な自由よりも、新たなる生を求めて歴史を全体として無化 又、現代人は社会の発展法則を把握して歴史を形成していく創 教・キリスト教等の普遍宗教によって宇宙論的な枠組みから解 的にも行動的にもそこへ回帰する 様式を保持してい る。 更 に 自然と社会との中に何らかの断絶を認めて、危機に際して意識 どもそれらによって種々の変形を蒙っているが、現代人はなお 義的立場は宗教を批判・否定し乃至無視するものである。けれ あり根源的事実である。ところで、現代の自然科学的、歴史主 初であり、仏陀は常にそこへ主体的に回帰すべき唯一の真実で になる。たとえば仏教徒にとって釈迦の成道は新しい世界の端 放せられて各個人の体験に於いて主体的にうけとめられること M ・エリアーデによってとらえられた上述の宗教構造は、仏

となるのは聖体顕現の逆理的機能である。ところで、聖体顕現 の体験は茫然自失の驚愕であるが、R・オットーの指摘するごと ら現前し、それによって俗なる個物が他の事物から全く異質的 現することが出来る。絶対他者である聖が俗なる個物に於て自 ないが、逆に聖は俗なる世界の如何なるものに於ても自らを顕 俗なる世界にあるものは何一つとして自ら聖であることは出来 さて、前述のごとく聖と俗とは全く異質な存在である故に、 やめてはいない。

することを選ぶ自由をより究極的なものであると看做すことを

ね備え持つことを意味する。 ち人間が存在と非存在との混合として在り両者への可能性を兼 ものであろう。この事態は人間が二義的な構造をもつこと、即 方では自らの実存の完全な喪失の危険の切迫があることを示す く、それは魅惑と戦慄との感情反応を伴う。この Ambivalenz はそこに於て一方では全き力と意味とを求める渇望があり、

世俗化への契機を含有しているものとみられる。 より確実且つ容易な態度であるだろう。宗教はそれ自らの中に る世界の中に相対的な真実を求めようとするのは人間にとって が力動的な緊張の事態にある故に、信じる勇気を持ちえず俗な 更に、信仰が人間に絶対の真実を約束するとしても、信仰自身 て悪霊化と呼ぶなら、この悪霊化が宗教の世俗化を媒介する。 格とによって常に歪められる可能性をもつとされえよう。 とすれば、信仰は聖体顕現の逆理的機能と人間存在の二義的性 俗なるもの自身が聖とされることをP・ティリッヒにならっ 俗なる具体的事象の中に聖なる無限をみることが信仰である

## 日本における緯書の革命説

居 香

安

Щ

巻)その中で述べた辛酉革命、甲子革令などの説は、ただ日本 (「緯書の革命思想について─文科系学会連合研究論文集第二○ 緯書の革命説については、 その概略は別に述べ 7 お () た

である。

いが、そうした思想の流行を助長するのに少なからず影響のあ末法思想の流行も、それ自体は仏教から出てきたものに違いなって力があった事はいうまでもないが平安中期以後の緯書の革が問題とされることは、当時の社会事情や、陰陽道の流行が与が問題とされることは、当時の社会事情や、陰陽道の流行が与が問題とされることは、当時の社会事情や、陰陽道の流行が与が問題とされることは、当時の社会事情や、陰陽道の流行が与が問題とされることは、当時の法には、

った事は見逃せない

その革命思想は、社会機構の全面的な変革というようなもの発生というほどのものであったが、為政者や、当時の権力のの発生というほどのものであったが、為政者や、当時の権力のの発生というほどのものであったが、為政者や、当時の権力のの発生というほどのものであったが、為政者や、当時の権力のの発生というほどのものであったが、為政者や、当時の権力のの発生というほどのものであったが、為政者や、当時の権力のの発生というほどのものであったが、為政者や、当時の権力のの発生というほどのものであったが、為政者や、当時の権力のの発生というほどのものである。

ちたい。

「日本で流布し、又その影響が大きかったものだけに、更に古いなが、これを明らかにする事は、日本に及ぼした緯書思想のあるが、これを明らかにする事は、日本に及ぼした緯書思想のあるが、これを明らかにする事は、日本に流布し、又その影響が大きかったものだけに、更に古

迎えるごとにこの事が問題とされ、改元の事が議せられたり、年数の計算がそのようであったにも拘らず辛酉や甲子の年を

# 日本におけるト骨・ト甲・ト法の研究

怕

実

が出土した。(先に毘沙門D洞穴で海亀の骨二個が発見されたられ、その分布は島根・近畿以東、中部、関東、東北に及び、られ、その分布は島根・近畿以東、中部、関東、東北に及び、られ、その分布は島根・近畿以東、中部、関東、東北に及び、特に関東の海辺に集中している。時代は縄文中期より古墳時代特に関東の海辺に集中している。時代は縄文中期より古墳時代後期に及び、鹿の肩胛骨が多い。

「神経・一人」といる。

「神経・一人」といる。

「神経・一人」といる。

「神経・一人」といる。

「神経・一人」といる。

「神奈川県 ・ 一人」といる。

「神奈川県 ・ 一人

上古所」均両支上下之別、中古為1別惣称五兆1〔兆支也〕(上.がこれには灼跡はない。)これは新撰亀相記が

に五兆の説が起って、前を上古として古説の口伝を述べているのであって、平安時代前を上古として古説の口伝を述べているのであって、平安時代る。八三〇年撰上とする亀相記は奈良時代を中古とし、それ以と記して町形が両支上下の十字であったとしているのに合致す

とされて、『後人改め注する処』(L.628~9) により地天神亀下必具,,五行, (江家次第、大江匡房 1041~1111)

我国弥生式時代の農耕儀礼に用いられたト骨は多くり円鑽式で

数とともに出土した。これは、三島(伊豆の国府)に本拠をも面から三点に炎を注中し、裏面に亀裂を生じたト甲が、敗甲多軽部慈恩氏が発見した海亀の脊甲であって、円形三連鑽式に表他の一例は一九四七年に静岡県三島市柏谷百穴横穴古墳より人兆の五条の町形となったというのである。

多数出土しているのも敗甲とみるべきか。)

った伊豆の卜部の卜甲であろう。(九州の横穴古墳より亀甲が

ドリルで円形に凹みをつけ、その部位を灼く、中国新石器時代 鮮を「根の国・母の国」と呼んだスサノヲや大国主の姿はこの 葬骨より1mの距離に発見された (金関丈夫氏一九六二)。 谷洞第八号住居址・慶尚南道昌原郡能川面能川貝塚)して、出 中足骨を二つ割りにし、中央に刻みをつけた 左右 に、 四個ず ようなものと思われ、弥生式文化朝鮮半島南下説を裏づける。 雲に及んだことを示し、額に青銅班あるシャマン(男性) の卜法(旅大羊頭窪)が朝鮮を経由(咸鏡北道茂山郡茂山邑虎 つ二列に鑚灼の痕がある)と酷似している。これは鑚子という 数例を見るが、島根県(出雲)古浦砂丘の弥生前期の卜骨(鹿 中央部に刻みをほどこしてある(B形式)。 これらは東北地方に 骨器は、表面に無数の刺突をほどこし、 突列点で装飾してあり (A形式)、別に鹿の足骨を薄くそいだ 住居址貝層出の鹿肩胛骨は、錐で周縁部に紐状(人の姿)に刺 式であったと思われ、確証はないが、縄文中期高根木戸三四号 ト法についてその発展をみるに、繩文中期以前はa無鑚焼灼 (鑚孔と考えられる)

第七部会 国学院大学「若木考吉」No. 85 補訂 1971年9月現在 椿

| 1.00  | ĺ                |               | 1 PP - 1 - 1 - 1 - 1    | A)1 E2                    | 1 12 1 12         |                        | NA.                                            |
|-------|------------------|---------------|-------------------------|---------------------------|-------------------|------------------------|------------------------------------------------|
| 時代    |                  |               | ト甲出土遺跡名<br>1415年11日 - 1 |                           | ト骨・ト甲             | 整治                     | 数                                              |
| I     | 1                | 34号住          | 鉛橋市高根木戸<br>居址           | 繩文中期加曽利<br>E              | 鹿肩胛               | 刺突列点A                  | 1                                              |
| 1 -   | 2                | "             | 高根木戸                    | "                         | 鹿足骨薄片             | 刺突列点B                  | 1                                              |
| 紅文    | 2'<br>2"<br>2''' | 岩手県(前期)宮野貝たての | 塚                       | 縄文(未確認)                   | 鹿角                | 刺突 1 ~ 2<br>かんざし状<br>B | (1)<br>(1)<br>(1)                              |
|       |                  | 島根県           | .1 == 347 of: jp mz_L   | 弥生前期                      | 鹿中足骨2つ割           | Вь                     | 1                                              |
|       |                  | 滋賀県沿大中        | 神崎郡能登川町<br>ノ湖           | 畿内第2                      | 鹿肩胛               | ?                      | 1                                              |
|       | 5                | 大阪府:          | 大東市大東大橋                 | 弥 生                       | ?                 | ?                      | 1                                              |
| п     | 6                | 長野県<br>Y8住    | 更埴市生仁遺跡<br>居址           | 箱清水式                      | 鹿肩胛               | b                      | 2                                              |
| I     | '                | 水路            | <b>青水市石川遺跡</b>          |                           | 鹿イノシシ<br>肩胛       | b                      | 8                                              |
| 弥     | 8                | 神奈川           |                         | 弥生中期宮の台<br>式              | イルカ脊椎1<br>鹿肩胛2肋骨4 | ъС                     | 7                                              |
|       | 9                | "             | 三浦毘沙門<br><b>B</b> 洞穴    | 久が原式                      | 鹿肩胛1肋骨1           | b                      | $\binom{2}{3}$ 5                               |
| 生     | 9'<br>10         |               | C洞穴<br>雨崎洞穴             | <b>"</b><br> <br> 弥生後期    | 鹿肩胛 3<br>鹿肩胛      | b<br>b C               | 4                                              |
| ţ     | 11               | " "           |                         | 弥生後期<br>古墳・五領式土<br>師器弥生後期 | 海亀甲薄板<br>鹿肩胛2肋骨7  | 十字町形 e<br>b C<br>n     | $\begin{array}{c c} 1\\ 9\\2\sim3 \end{array}$ |
|       | 12               |               | 左渡郡金井町千<br>種貝塚          | 千 種                       | 鹿肩胛               | 3 連鑽? b                | 1                                              |
|       | 13               | // /          | 百日日で古法を予                | 弥 生                       | 鹿肩胛               | ?                      | 1                                              |
| II    | 14               | 大阪府           | <b>坟岡市日下貝塚</b>          | 繩文一須恵混合<br>5 世紀 <b>?</b>  | 鹿肩胛               | b                      | 1                                              |
| 古     | 15               | 千葉県           | <b>船橋市印内</b> 貝塚         | 鬼高式土師器<br>6 世紀初           | 鹿肩胛1<br>鹿骨薄片3     | e<br>e                 | 4                                              |
| 墳     |                  | 静岡県 横穴古       | 三島市柏谷百穴                 | 古墳後期                      | 海亀脊甲              | 3 連鑽 b                 | 1<br>敗甲多数                                      |
| 繩文 古墳 | 16例              | 近畿以到          | 東関東に集中                  | 繩文中期<br>~古墳古期             | 鹿多し<br>肩胛多し       | 円鑚→方形<br>鑿             | ト骨<br>49<br>-50<br>(+3)<br>ト甲<br>海亀<br>2       |

とが証明せられる(金刺伸吾氏一九六○発見)。 までます。 なの底の肩胛骨および鹿の骨を薄くそいで、そとに方形の繋孔 塚の鹿の肩胛骨および鹿の骨を薄くそいで、そとに方形の繋孔 塚の鹿の肩胛骨および鹿の骨を薄くそいで、そとに方形の繋孔 塚の鹿の肩胛骨および鹿の骨を薄くそいで、そとに方形の繋孔 塚の鹿の肩胛骨および鹿の骨を薄くそいで、そとに方形の繋孔 塚の鹿の肩胛骨および鹿の骨を薄くといで、そとに方形の繋孔 なったト骨である。万葉に「武蔵野にうらへ肩焼き」XIV を穿ったト骨である。万葉に「武蔵野にうらへ肩焼き」XIV を穿ったト骨である。万葉に「武蔵野にうらへ肩焼き」XIV を変ったト骨である。万葉に「武蔵野にうらへ肩焼き」 XIV を変ったト骨である。万葉に「武蔵野にうらへ肩焼き」 XIV

る過程を示し、一列に錐を立てたと思われる卜法のものが三浦島を南下する弥生式文化の波が、繩文式卜法AB形式と融合す

b円鑽式→e方形鑽鑿式の卜法の変化は、海北道より朝鮮半

## 過疎現象と寺院

### 戸上宗

睯

過疎現象は、最近の農村社会の構造変化のなかではもっとも 過疎現象は、最近の農村社会の構造変化のなかではもっとも 過疎現象は、最近の農村社会の構造変化のなかではもっとも でいる。数年前、すなわち経済審議会の地域部会が一九六六年 に明らかにした中間報告において、『過疎』という新しいコト だがはじめて人の目にとまったのであるが、いまやそれは流行 ががはじめて人の目にとまったのであるが、いまやそれは流行 ががはじめて人の目にとまったのであるが、いまやそれは流行 ががはじめて人の目にとまったのであるが、いまやそれは流行 ががはじめて人の目にとまったのであるが、いまやそれは流行 ががはじめて人の目にとまったのであるが、いまやそれは流行 ががはじめて人の目にとまったのであるが、いまやそれは流行 でいる。

る。

「関知のように、過疎現象はそれまで維持されつつあった村落の生活がターンが根底から崩壊することに尽きるものではない。当る避地や避村を指摘したりすることに尽きるものではない。当の生活バターンが根底から崩壊することを意味しており、単なの生活バターンが根底から崩壊することを意味しており、単なのとうに、過疎現象はそれまで維持されつつあった村落

が例外であるわけがない。周知のように、農村寺院の経済的・か。村落の解体過程として過疎現象をとらえるとき、寺院だけきた寺檀関係にどのような衝撃と変化を与えている で あ ろうさて、このような事態が、久しい間農村の中に深く根づいて

何処有11塵埃1

又偈日

心是菩提樹

社会的基盤は第二次大戦後の農地改革によって殆んど決定的と社会的基盤は第二次大戦後の農地改革によって殆んど決定的というる。。。との、農村地域に教団の主勢力をおく宗派においては、過疎とに、農村地域に教団の主勢力をおく宗派においては、過疎とに、農村地域に教団の主勢力をおく宗派においては、過疎とに、農村地域に教団の主勢力をおく宗派においては、過疎とに、農村地域に教団の主勢力をおく宗派においては、過疎とに、農村地域に教団の主勢力をおく宗派においては、過疎とに、農村地域に教団の主勢力をおく宗派においては、過疎とに、農村地域に教団の主が、いまととにあらためて指摘されうるのである。

の収集と検討は他日に委ねたい。する経済統計資料と若干の事例によるのであるが、詳細な資料問題の提起を試みてみようとするものである。説明資料は関連問題の提起を試みてみようと事実認識の上に立って、わずかながら

化\人来?(第十一節)

上,便伝1,法恵明,恵明得」聞。言下心聞。能使1,恵明即却向」北

南宗の象徴としての恵能

嶋長孝行

菩提本無」樹 明鏡亦無」台 仏性常清浄六祖壇経敦煌本に於ける恵能の偈は、一日、この仮説が証明するもの

壇経では、菩提本無」樹 明鏡亦非」台 本来無一物 何処有?物となり、更になお、敦煌本では二つの偈が、大乗寺本以後のと記されているが、それが後に第三句の、あの有名な本来無一身為;明鏡台」 明鏡本清浄 何処染;塵埃;

な衣鉢であるから、何処かに記入されていて然るべきことであたな女がであるから、何処かに記入されていて然るべきことであたれらは、五祖弘忍が病気で上堂しないこと、衣鉢を相と見る。しかし、その衣鉢の継承も、やはり創話された物語と見る。しかし、その衣鉢の継承も、やはり創話された物語と見る。しかし、その衣鉢の継承も、やはり創話された物語と見る。しかし、その衣鉢の継承も、やはり創話された物語と見る。しかし、その衣鉢の継承も、やはり創話された物語と見る。しかし、その衣鉢の継承も、やはり創話されたいる。下したこと、恵祖弘忍が病気で上堂しないこと、衣鉢を石上に擲下したこと、恵祖弘忍が病気で上堂しないこと、衣鉢を石上に擲下したこと、五祖弘忍が病気で上堂しない。

(ご)衣鉢の伝承を最初に唱う南宗定是非論は、よう。衣鉢の伝承を最初に唱う南宗定是非論は、ろうが、それがないところを見ると実際になかったと解釈でき

情捏造「伝衣」的大**誮。** 不愉快。当然往往不満意。当然不免要譴責神会為了争法統竟不不愉快。当然往往不満意。当然不免要譴責神会為了争法統竟不不愉快。当然往往感覚(2)

大田 (七三二年)の滑台の神会の演説に始まり、それ開元二十年(七三二年)の滑台の神会の演説に始まり、それに端を発した法統の問題から、禅宗の師資の作製がなされ、こに初めて禅宗の母体が生れ、それが即ち、南宗が生れることとに初めて禅宗の母体が生れ、重要なものが補足される。それはに、余分なものは削除され、重要なものが補足される。それはに、余分なものは削除され、重要なものが補足される。それはに、余分なものは削除され、重要なものが補足される。それはに、余分なものは削除され、重要なものが補足される。それはに、余分なものは削除され、重要なものが補足される。それはに、余分なものは削除され、重要なものが補足される。それは神会が発案想起したことである。それらを最高調に到達させたのが、衣鉢の伝承という言葉を後世に残す程の、この 担 造業徴を生んだことである。これは神会が発案想起したことである。それらをという言葉を後世に残す程の、この 担 造業徴を生んだことである。これは神会が発案想起したことである。これは神会が発案想起したことである。これは神会が発案想起したことである。それらを対したという言葉を後世に残す程の、この 担 造

は、正に象徴以外の何であろうか。しかも、その衣鉢には、不

し、それは歴史的事実とは全く違った担造であるということがても、最初の壇経には 衣鉢の伝承はあったであろうが、し か法会、或は神会、又はその弟子達によって壇経が創られたとしと考えることは可能である。但し、こと壇経に於いて、もし、恵能を六祖にせんがために、壇経が編集され、補足されていた思善悪などという説話までなされ、そうした線に添って、曹溪思善悪などという説話までなされ、そうした線に添って、曹溪

六六頁。 注(1) 新校定的敦煌写本、神会和尚遺著両種。八六五、八

(2) 上記八六六頁。 六六頁 確認されるのである。

三願転入と時

遠山諦虔

「三願転入」が法理の論理的展開を示したものか、或いは法「三願転入」が法理の論理的展開を示したものか、或いは法で、このである。現にその体験の内在的分析と、そのは、単に一面的見解の対立に過ぎないように思われるが、しかは、単に一面的見解の対立に過ぎないように思われるが、しかし、論理的と時間的過程を示したものかどうかということは、そ界にいたる時間的過程を示したものかどうかということは、それが願海転入」が法理の論理的展開を示したものか、或いは法

う、 えているのであり、これが久入願海に伴う一つの時間表象であ ないのである。過程を過程として知るものは、すでに過程を超 過程的にのみは解せない。むしろ過程にいるものは過程を知ら の願海転入は親鸞の求道過程の出来事には相違ないが、これは あろう。すなわち、時間の全過程を超える今は、同時に久入願 あり、「久シク願海ニ入リ」の「久」はこれをあらわすもので らない。この「今」は、どこまでも時間過程のなかに特定の時 来事でなければならないが、 うるような今のことではなく、ある特定の時点を占める今の出 可能なものとなる。願海転入は親鸞の歴史的な体験告白である 特定の時点を占める今であり、この場合、今は年代史的に実証 今ではなくなる。他は、客観化された時間過程のなかで、ある はその今に内在化され、時間過程のなかに特定の時点を占める 時間的限定としての永遠の今であり、この場合、時間の全過程 るにも、すでに二つの見方がある。一つは時間を超えたものの の過程のなかに充実した現在として位置づけられるのである。 海の体験であり、そこにおいて時間の全過程がみられ、今はそ これはこの「今」をも含めて時間の全過程が超えられることで 点をもちつつ、同時にそれを超える瞬間でなければならない。 の時点を実証するだけでは、「今」の宗教的意味は明らかにな から、その歴程のどこにも時点をもたず、何時の時点でもあり 親鸞ははっきりと、自分が今、願海に転入したと告げる。こ 先ず、「今特ニ方便ノ真門ヲ出デ、選択ノ願海ニ転入シ」とい 願海転入の「今」が問題であろう。これを時間的な今とみ しかし、単に年代史的にその特定

となる。

願はこの充実した過去として、はじめて過程的意義をもつものが、充実した過去を成ずるのである。二十願から十八願への転が、充実した過去を成ずるのである。二十願の実現は十九年れば、十八願の実現は二十願の不用を、二十願の実現は十九時の一人は、過程的にみれば一つの移行であるが、この見方のみから別過去のこととなる。しかし、久入願海の体験は、そこにはじめて時間の全過程を充実したものとみるのであり、十九・二十次の転が、充実した過去を成ずるのである。二十願から十八願への転が、充実した過去を成ずるのである。二十願から十八願への転が、充実した過去を成ずるのである。二十願から、十八願への転が、充実した過去を成ずるのである。

二十願から十八願への転入は、単なる過程的移行ではなく、二十願から十八願への転入は、単なる過程的移行の不可能が自覚されたところに成る。十なしろその過程的移行の不可能が自覚されたところに成る。十分願は否定体としてのみ考えられる超時間的なものの働きによって、脱自的に時成するということである。このを時間とは別に規定しようとする努力は、一切無用である。三願転入の告白は、時を超えたものの時否定としてのみ考えられる超時間的なものの働きによって、脱自的に時成するということである。このを時間とは別に規定しようとする努力は、一切無限に入る。十むしろその過程的移行のは入り、一切に対している。

した現在として見出され、また過去は単に過去への懐古のうちに久入願海が体験され、その今は時間の全過程のなかに、充実願海転入の今(おそらく、化身土巻執筆直下の時点)で、同時

以上の考察から、三願転入の時間様態もまた明らかとなる。

して働きかけてくる。『教行信証』後序の「建仁辛酉ノ歴、雑して働きかけてくる。『教行信証』後序の「建仁辛酉ノ歴、雑して働きかけてくる。『教行信証』後序の「建仁辛酉ノ歴、雑して働きかけてくる。『教行信証』後序の「建仁辛酉ノ歴、雑もちつつ、統一的に時成するのである。

## 「金光大神覚」について

金光真整

成した。

一 金光教内に於ける取扱いの経緯一 金光教内に於ける取扱いの経緯し、神のおかげをうけて生き、ことにおのずから金光教が成立し、神のおかげをうけて生き、ことにおのずから金光教が成立し、神のおかげをうけて生き、ことにおのずから金光教が成立し、神のおかげをうけて生き、この生活の中に神を見出

っていただけで、全く知られぬままに執筆はじめの明治七年よ人に見せるために記したものでない故、一人か二人の人が知

その存在の知れなかった時代

り同四十三年に至った。

にではなく、深知仏恩の現在の感情のなかに、充実した過去と

2 秘本あつかいの時代

教典編纂委員会が発足し、教祖の根本資料が求めら れ

であった。 であった。 との内容からして公にはできぬ性質のものに写した。しかし、その内容からして公にはできぬ性質のものに写した。しかし、その内容からして公にはできぬ性質のものに写した。しかし、その内容がその存在をはじめて知った。そしき、この書の抜書を所有するただ一人の人安部喜三郎がこれをき、この書の抜書を所有するただ一人の人安部喜三郎がこれを

書の読み方について」という小論を発表し、その目次試案を作ようになった。このとき、私は金光教学九号へ「金光大神御覚れるて教学研究所に於て主として訓詁の研究をすすめ、去る昭なえて教学研究所に於て主として訓詁の研究をすすめ、去る昭り教祖伝編纂の資料として使用した。伝記の完成後、公刊にそり教祖伝編纂の資料として使用した。伝記の完成後、公刊にそり教祖伝統の資料として使用した。伝記の完成後、公刊にそり教祖を開発の資料としては、教祖・政治を持続。

日 内容を知る手がかりのために

此書は巻頭に、

「一、今般天地金乃神様お知らせ。生神金光大神生れ所なに「一、今般天地金乃神様お知らせ。生神金光大神生れ所なになって書きはじめたことが知られとあり、天地金乃神の神伝によって書きはじめたことが知られとあり、天地金乃神様お知らせ。生神金光大神生れ所なに「一、今般天地金乃神様お知らせ。生神金光大神生れ所なに

たと

#### 第七 部会

その出生より養家の家督をつぐころまで。

青少年時代

苦難より信徳へ

活の規範と考えられる宗教感情の中に、実意丁寧神信心をしな てやる」との神伝のままに、九死一生を助かったところまでで がら生活していた時代である。 ある。備中国大谷村にあって、信仰と言うより、当時の庶民生 ねばならなかった苦難の時代を経て、「信徳をもって神が助け 養父親子の死より、二度目の飼牛の死に至る七箇の墓を作ら

第三章 神のたのみはじめ

に従うとともに神を神と立て、妻もおかげをうけた。 弟の香取繁右衛門の神がかりに際して神より依頼をうけ、それ 生活の中に、神々への信仰が繰り入れられた。との時代に、

第四章 拍手うって願い日夜のおかげ受け

第一節 神棚あらためて信心

(へ)「唐臼立てにおかげ受け」 頭痛におかげ受け」。白「口にお言わせ」 はじめて、 己れの口 神意を己の手に悟るようになり、何ごともうかがう。の「熱気 より神意を伝えるようになる。M「秋うんかにつきお知らせ」 ぬけ出したことがうかがわれるのである。向「手にお知らせ」 のみというきづなをはなれ、村落集団の風習なり信仰感情から 神を拝することを許され、「金の神下葉の氏子」として日本中 の神々へ届けられた。ここに、金光教祖は大谷村の氏神の氏子 (イ) (イ) がいます。
(イ) がいまする。
(イ) がいまする。<

弟の彦助を養子に

天に一家の農業

九月十六日より二十二日までの一週間の農作業を、神伝のま

第五章 金神の一の弟子の時代

まに行った。

第一節 天照皇大神より譲り受け

当時の人の日本の総氏神と考えていた、天照皇大神の氏子か

いた信仰感情を根本から問い直して、人間としての真実の生き

は、天照皇大神で表現された、当時の農民生活の基盤となって らはなれて、 金神――天地金乃神の一の 弟子となった。 と れ

方を求めて行くこととなったと言えよう。

第二節 秋じゆう行をせよ

第四節 神前の整備と家内一同安心のお礼 母の病気に買物

以上のように、「金光大神覚」を読んでいく方法があると思

っている。

休と 蓮 如

森

龍 吉

的探求にはみられない、具体的興味がある。 のばあい、行履・行実と称せられるものは、その信仰の理論 人物論の面白さ。歴史と人間とのかかわり。 ことに宗教者

型」であるのに対し、蓮如は現実の世俗的核心に 密 着し た によって、日本の宗教者の基本的な範型の両極をしめしてい らものがたっているし、その相異性はゆたかで、雄勁な個性 もその共通性は日本の一五世紀という時代を精神的な内面か 教者であり、微妙な共通性と対蹠的な相異性をみせる。 一休と蓮如は、とも一五世紀を生きぬいた代表的中世の宗 一体が脱俗あるいは反俗性を風狂としてあらわす「脱却 しか

してみよう。 この両者の共通性と相異性を、つぎの四つの視点から考察

|組織型||を典型的にしめしている。

- 民衆性
- С 性の肯定 無常の強調
- 正法の伝承意識

民衆性について

悟旧記』)「田舎の門従とともにヒエを食す」(『空善記』) 寺から住職とともに上座をとりこぼって平座とする。(『実 ユーモア「酒肆・淫坊」のなかに(『狂雲集』)大谷の本願 庶民生活のなかへ、『一休咄』などにかたられる奇行・

ピュラーな宗教家という映像をもつ。

だが、その相異は決定的である。一体が反俗的超脱性に

た。だが、そとには、「女房不調並犯他妻堅可停止事」(『兄

蓮如も生涯にわたって五人の妻と二十七人の子女に恵まれ

といういずれもカリスマを背景にもつ、もっとも民衆にポ

しかも、両者は一休は皇胤説、

蓮如は法主職

(留守職

b 涙的な誘引性とを比較してみる必要がある。 う『骸骨』の姿勢、シニカルなさめた眼をもつ万法のあり して求道者にはたらく。一休と蓮如はそのとらえ方が対照 学までもふくむマトリクスである。また「世間虚仮」の批 方とするに対して、蓮如の『白骨の御文』にあらわれる多 的である。一休が無常を「薄墨にかくたまづさ」と自らい 判性と「あきらめ」の随順性とはアンビバレントな原点と ルとなるプリズムである。また現実認識の感覚から形而上 自在性(「柳縁花紅」)と。これは一つの標識的メルクマー る。そのとらえ方の浄土教における多涙性と、禅における た」のとは、対照的であろう。(『空善記』『栄玄記』) 無常の強調 「無常」は乱世におけるもっとも一般的な求道の門であ

その全機暴露の告白は吟味すべきであろう。(『狂雲集』) 集』)、実子岐翁紹禎と、晩年回春の伴侶森侍者への情愛、 両者とも性生活を肯定し、大胆に実践した。 一体、「淫坊酒肆」をこのみ、「酒淫色淫詩亦淫」(『狂雲

性の肯定について

176

団の組織を門徒にもとめ、その農庶の民が、「余すえずえ

おいて、風狂のゆえにしたしまれたのと、蓮如が本願寺教

く洞察しながら、そこに「もたれよう、養われようとし の人」として、やがて近世的百姓の原型をはらむことを鋭

(430)

るというべきであろう。

性に対する苦悶はなく、むしろ、それが利用されている。「幕藩体制の原型的意味がある」そこには、親鸞のようなかれている。とくに子女の結婚は、戦国武将を思わせるよかれている。とくに子女の結婚は、戦国武将を思わせるよかな、教団のための政略性がつよく、「一家衆」体制の確立もまたこの多数の子息によって創出された。(この点で立ちまたの多数の子息によって創出された。)という遺言にみられるような「養子をと弟中申定条々』)という遺言にみられるような「養子をと弟中申定条々』)という遺言にみられるような「養子をと

d

正法の伝承意識について

は、 らに嘱した一休とは共通の面目をもつが、決定的に異るの おける嫡流を荷い、教団を中興させる使命感につらぬかれ とは、まさにその面目をこの点において最大に発揮してい けた彼と、日本最大の歴史的教団をその手で構築した蓮如 絶後の禅を自覚した。そして民衆のなかに転生漂泊しつづ し北を画し、西東を画すのみ」として、児孫を断ち、 来往す淫坊酒肆の中、具眼の衲僧誰れか一拶せん、 ばからなかったにもかかわらず、「風狂の狂春狂風を起す、 源の禅」(自讃)と自負し「虚堂六世の孫」と断言しては 狂雲面前誰か禅を説く、三十年来肩上重し、一人荷担す松 成功したのに対して、一休は、「華叟の子孫禅を知らず、 退くは天の道なり」という理想に生きぬこうとし、かつ、 た蓮如と、「臨済の正法」を扶起することを自他ともに自 両者とも正法的伝の意識はつよい。親鸞の法・血両脈に 蓮如が終始教団の人として貫き、「功なり名とげて身 南を画 一代

> 拙論を参照されたい。 文師喜寿記念論文集』(春秋社・近刊) によせた同じ題名の付記(要点のみで意をつくさないが、詳しくは、『山田無

## 神幸祭の二面性

そ~・・・・・・コ・ル・申さそが量:しゃ。 申さそ・・・・・・とり三十一日から八月二日までの三日間、宇佐八幡宮のけん中 村 康 隆

十月三十一日から八月二日目での三日間 写位万輌管のけん 大陸争いがあるところから一名けんか祭りとして知られる神幸祭が催される。神幸祭というのは、 た陣争いがあるところから一名けんか祭りともいわ れる といた。しかし実際は部落の街々を経廻り酒食の餐応を受けるところから色々と悶著を起したらしい。このけんか御輿の巡行の意義の二面性を考えてみたいと思う。 を他神幸祭は歴史的な変遷の過程で幾つかの重層性を有った複合儀礼といえよう。現在六月晦日には大祓が行われているが、神幸祭こそ御祓会、御祓大会、吉祥悔会(悔過)などと呼ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏越の神事であったのであり、輪くぐりも型通ばれるように、夏をできない。

神職は猫田の河原に出て身滌をしその後日々別火の大斎戒を修

り設けられている。

すといわれている猫田の河辺はもとは海辺であったようで、こ であろう。現在は頓宮神域の神殿西側の所が祓所で、河祓の大 現在の頓宮造営は小倉山の本宮鎮座後の最も新しい形といえる の大幣こそ大尾山の神霊の依代といえるであろう。そうすれば れた頃(和気清麿の参宮はその頃)ではなかったろうか。河中 から浅瀬川への変化は恐らくは大尾山に三柱の神の一時鎮座さ に、頓宮への神幸以前の形が伝承されていることである。猫田 河祓の大幣を立て、河南の芝生を斎場に充てたといわれるよう 頓宮の北を流れる浅瀬河の中流に高さ一丈五尺の大幣三つ俗に われたのが古形であったであろう。というのは大尾山の南麓、 は解し難い。結局、庶民のみそぎ祭りが猫田の海辺、後河辺で行 の形なのかと想われ、神輿も海中に浸すみあれ行事を伴ったと とあるが、猫田に頓宮が設けられたとすれば恐らく宇佐鎮座後 宮に神幸ありて七月朔日還御の例也しも戦乱の世に及で中絶\_ れが最も古い形の神事ではなかったろうか。神宮所蔵の由来書 「往古は御祓大会と称し毎年水無月晦日里余の海辺猫田の頓

てである。での神幸が民家の町通りにまで延長巡幸することの意味についでの神幸が民家の町通りにまで延長巡幸することの意味についかように幾つかの重層と変遷が考えられるが、問題は頓宮ま

参列者には渡御の折幼児六名の潮振がみそぎをして通る。職の禊祓である解繩と菅貫行事がその前庭でとり行われ、一般幣は、昔の菅貫所と覚しき所にある柊の刈込みに立てられ、神

通した事柄であると共に、更にあばれ御輿の形において一層神一一般にそれは氏神等の祭礼に神輿の巡行が見られることと共

え火との中間的形式とも言えよう。見えざる神霊、小正月のホトホトなどの訪れ、盆の墓参りと迎見えざる神霊、小正月のホトホトなどの訪れ、盆の墓参りと迎はこれを迎えて盆行事を営む訳である。それは節分や事八日の霊を龍の背に迎えて部落の家々を経廻り送り届ける。各家々で霊を龍の背に迎えて部落の家々を経廻り送り届ける。

牛久沼田宮の部落では、子供たちが茅萱で十余米の龍を造り

あろう。の送迎との二面性を具えた祭祀の一せつということができるでの送迎との二面性を具えた祭祀の一せつということができるです。

救いと悟り

田村芳朗

代表するものとして仏教があてられる。その上で、さらに他力ととがいわれ、前者を代表するものとしてキリスト教、後者を宗教の類型化の一つとして、救いの宗教と悟りの宗教という

わゆる渡すと渡るとである。 生が度(脱)する」との二様の用法が見られることである。い のにたいし、度脱ないし度は、「衆生を度(脱)する」と「衆 は、動詞としては「衆生を救う」というような用法に限られる などがあげられる。ここで注意すべきことは、救から済度まで たる漢訳語であるが、救・救済・救抜・救護・済度・度脱・度 仏教における使いかたを検討してみたいと思う。まず救いにあ といえてこよう。そこで、いま救いということを例にとって、 相違に着目するときは、両者を対立的に類型化することが可能 とでは、使いかたにニュアンスの相違が感ぜられるので、その つ、これら四態の混在を主張するにいたったゆえんでもある。 態・諦住態の三つをあげ、後には、それに融合態を 付 加 し つ るにいたっており、割りきった類型化が困難なことを 思わせ いがいわれ、信仰が説かれ、浄土念仏などの他力教が立てられ れてもくる。ところで、悟りの宗教である仏教においても、救 と自力とか、信仰と智慧などの関係概念が、それぞれに配当さ しかし、同じ用語例が見られるにしても、キリスト教と仏教 かつて岸本博士が信仰体制について段階的に請願態・希求

を、使役形にして「衆生を度(脱)する」という用法にあてため、本来は「衆生が度(脱)する」という用法であったものり、本来は「衆生が度(脱する)からきたものである。つまなどがあげられる。これらは使役形(causative)で、taratiなどがあげられる。これらは使役形(causative)で、taratiなどがあげられる。これらは使役形(causative)で、taratiなどがあげられる。これらは使役形(causative)で、taratiなどがあげられる。

ないということを知る。 ないということを知る。 ないということを知る。なお、この使役形を「令」度」などと訳に ある。以上からして、仏教では、他力的な救済と自力的な度脱 いる。以上からして、仏教では、他力的な救済と自力的な度脱 いる。以上からして、仏教では、他力的な救済と自力的な度脱 いる。 次表のような使役形に救うとか救済す 表わす場合もある。なお、このような使役形に救うとか救済す 表わす場合もある。なお、このような使役形を「令」度」などと訳に のである。漢訳にさいして、この使役形を「令」度」などと訳に

はうすく、衆生の教導者・守護者を本来の意味とすることを知

的な救いが語られるにいたったことは、宗教学の立場から改め 絶対他力による救い」を「禅家のさとりの境地」と並べて諦住 ることで、岸本博土が『宗教学』(四○頁)において、「親鸞の し、もと自力的な悟りの宗教である仏教において、のちに他力 態に入れているが、 その点から 認められるといえよう。 た だ

て検討すべき問題と思われる。

#### 会報

## 〇第三〇回学術大会研究報告

の他に次の各氏の報告があった。本誌は第三〇回学術大会研究報告の紀要であるが、本誌掲載

決(佐木秋夫)一郎)、三教会同と帰一協会(小口偉一)、津地鎮祭違憲判一郎)、三教会同と帰一協会(小口偉一)、津地鎮祭違憲判夫)、宗教的経験の原機能(石津照璽)、聖と俗の葛藤(堀界一部会 個と集団意識(米田順三)、内心倫理(井門富二界一部会

無の問題(武内義範) (上田閑照)、実存哲学と有と

薩禅の集い参加青少年の宗教意識について(皆川広義)十七条における三毒排除の条項について (望月一憲)、緑第三部会 「啓示としての歴史」の性格(吉田泰)、再び憲法

(五来重) (五来重) (五来重) (五来重) (本語の捨身について(水尾現誠)、捨身の行(池田昭)、梁武帝の捨身について(水尾現誠)、捨身の抵抗の問題(安蘇谷正彦)、国家神道とひとのみち教団の抵抗第四部会 儀礼にみる神仏関係(土岐昌訓)、平田篤胤の「死」

(平井俊栄)、人間の背仏性について(金治勇)誠)、梵網戒経の注釈について(石田瑞麿)、吉蔵と涅槃行第五部会 D.S. Ruegg の如来蔵思想研 究 の 立 場 (石橋真

第六部会

信仰的主体における自覚の問題(坂本弘)、

阿弥

第七部会 ほろびゆくアジアの仏教(牧田諦亮) 語ででして(宮々田喜)

証について(宮本正尊) 証について(宮本正尊)、田度仏のいて(宮本正尊)、田度仏教における信の系譜(西義楽憲香)、仏教史伝の宗教的構成について(宅見春雄)、智文譲の関係(平川彰)、印度仏教における信の系譜(西義文書香)、仏教史伝の宗教的構成について(宅見春雄)、智が仏における無量寿の概念の理解について(前田恵学)、陀仏における無量寿の概念の理解について(前田恵学)、