## 教 の 宗 教 的 性 格

宮 Ш 尚 志

において、 あろう。 ておきたいという気持も抑えることができない。 かという学説史の記述が先行要件であろうが、一方では中国宗教史に関心を持つ者として、粗雑ながら私見をまとめ 探究しょうとすることは、私のあえて企及できない深い洞察と広い展望を必要とする。むしろ儒教の性格をどう見た という、しばしば論議に上った問題についても、 もとより種々な立場から発言がなされよう。儒教を宗教とみなしうるか、単なる倫理・政治ないし教育学説であるか 全歴史を通じて存続し変化し、近接した諸国に伝えられた儒教の歴史的本質を、 宗教の科学的研究の発達してきた状況に制約され、 それを措いては中国・東アジアの思想・文化・社会に関して何も語り得ない儒教 Confucianism の性格については キリスト教を範型として下されがちであるが、この傾向を推し進めるなら、中国史に現われる儒・仏・道 小論はこの二つの目的の間に動揺する不徹底な試論の域を出ないで 「それは宗教の定義による」といった答えから一歩進んで、中国の 今日においても宗教の定義が一部学者・宗教家や一般の教養人 諸時代の社会の中で取った形態から

編」(一九三三) がどんな意味でそうなのかは学問的な議論というより広い意味の政治的見解に左右されるのを免れなかった事情を示 彼らが体験した清末民国初年の中国宗教思想の一般的傾向に影響されたものである。儒教が宗教であるにしてもそれ している。この二学者と同時代の中国人、梁啓超は儒教に対する見方を時期により変改したが、「中国歴史研究法補 れらはたがいに排他的でない」と述べているが、儒教の寛容性について前者は肯定的、後者は否定的である。これは Religions of China (1912) やフロート De Groot; -Universismus (1918) は「中国には三つの宗教があるが、 の「三教」はどれも簡単に religion と呼ぶだけで済むかどうか疑問である。 スートヒル W. E. Soothill; -The Three において中国宗教史の内容を成すものは外来宗教と民間祀神の宗教的習俗であり、 中国固有の道教

に応じた喪服等の儀礼を伴った儒教文化の体系でなく経書の読解とその日常倫理の教説に従う実践を主とする儒学で 概念の内側から露呈するキリスト教的範型に対して論者の執る評価に左右されることのあるのを避けられない。 という東洋の 人類的普遍性を主張しうる。こういう立場は西洋の宗教とともにその反宗教的な科学文明をもさばく両刃 明治以来の日本においても東洋の文化・精神を論ずる者が、 日本人が学習したのは中国におけるごとく、祭天をはじめとする多くの祭祀や複雑な家族構成・社会身分の段階 「道」は宗教以上のものであるから科学隆昌の現代において意義を失わないし、 近代の日本学者の儒教観に対してもある種の制約を与えた。(2) 「儒教は宗教にあらず」というとき、宗教という一般 倫理体系であるゆえに 剣とな

べているが、これも学問的立場によるというより時世に応じようとする意図が見られる。

は民族の誇りにはならない否定面を有し、儒教の祭祀に宗教要素なく、仏教は哲学としての面が多いという見解を述

儒教の相異として、前者は『絶対自我の否定者』を後者は『絶対自我を内に含めた相対自我の実現者』を考え、 って儒教に宗教的分子を含んでいても、決して普通に所謂宗教と同一視するを得ない」とするのはこの例である。(4) 井上哲次郎博士が「孔子は教育の鼻祖であり、 宗教の祖師とみなすべきでない」と言い、北村沢吉博士が、宗教と(③) 「随

(

政治・教育説も十分に限定できないのではないかという予想を与えられる。まず儒教の起源、ついで孔子自身の宗教 かし北村博士が「儒道の潤源は一種の宗教上の観念を含んで居る」が「孔子は自ら一派特種の宗教を立てなかった」 論議の的である儒教の歴史的変遷を明らかにする必要と、 宗教的性格を問題にせずに儒教の倫理も

さらに孔子以後の儒教の発達における宗教性をそれぞれ考える必要が生ずる。

とは、 あることに注意したい。すなわち明清のカトリックの伝道に関し起こされた典礼問題と、清末民国初年の孔教会運動 ら解釈した儒教を素材として宗教を作ろうとした点で方向は反対であるが、 しかしその前に、そもそも儒教が宗教なりやいなやが問題となった契機が中国が西洋の宗教文化と接触したことで 一は西洋人が儒教を自分の宗教に対立する宗教と認めたことであり、 他は中国人が孔子を教主として公羊学か ともに西洋の衝撃による産物であること

\_

に変りはないと言える。

る者にも自由で寛容な態度を取るのを許した。 その伝道者は西洋古典ならびに最新の科学に精通し、布教地の指導層と接触し西洋文明を知らしめることにより彼ら 教地の伝統的習俗・宗教を尊重し、キリスト教の真理を曲げない限り、務めてその固有文化と調和することであった。 キリスト教への関心を高めさせた。おりしも神学界に抬頭した Molinism と Probabilism とは伝道する者にもされ 十六世紀末、 明代中国に伝道を開始したイエズス会の基本方針は、海外布教に当り積極的で自由な精神をもって布

者の奉ずる朱子学は無神論・唯物論の傾向が強いことを知った。しかし朱子学の立場を離れ経書を研究すれば、 を奉ずる士大夫であることを知り、 おいては人格的、 イエズス会士マテオ・リッチ(利瑪竇)は中国において社会の尊敬を保っているのは仏僧でも道士でもなく、 宇宙の主宰神である上帝の崇拝が行なわれていたことが証明できると考えた。当世の儒教がその(?) 儒服し漢語を学び漢名を称し、 儒学を研究し、彼らと交った。やがて彼は明の儒 古代

真の姿を失ったものとみなしてカトリック布教の意義を強調するとともに、復古精神を愛する士大夫をして彼らも古

昔は真の神を知っていたのだと悟らせ、改宗の途を広くせんとした。 の対話の形式を取り、天主教(ローマ・カトリック)の趣旨を述べる。中士が「吾が中国に三教あり、 一六○四(万暦三二)年、リッチの著わした漢文の書『天主実義』の第二篇『解釈世人錯認天主』は中士と西士と 儒は有(大極)を宗とする」というのに対し、西士は「古の経書を視るに、古先君子は天地の主宰を敬慕す

るを聞く」と答え、以下にキリスト教神学の論理で宋学の宇宙生成論を破っている。(8)

陽氏 てはまず新造語と考えられたと見てよい。リッチに就き受洗した明の官吏李之藻は「天主実義重刻序」において、紫(タ) 帝の信仰を認めたという主張により、リッチは Deus にこれらの訳語を用いるのを是認した。天主の語は中国語とし 徒、洗礼名約翰という者から「天主」の語を採用することを提案された。しかし古儒教の精神が人格神である天・上 さてキリスト教の神を漢語でどう訳するかが問題になったが、リッチは一五八四年、最初に洗礼を授けた中国人信 朱子学のため弁解するためであろう。(⑴ (南宋の朱子のこと)が「帝者天之主宰」といったから、天主の義は利(リッチ)先生よりはじまらぬ」と論ずる

が、

これに参加してよいという寛容な方針のみが明末に官吏や宮廷一部にもキリスト教徒を獲得できた原因であった。(⑴ 俗に対する妥協の態度は、ドミニコ会・フランシスコ会らにより攻撃を受け、儒教の祭天・祀孔・崇祖の儀礼がキリ 神と言い換えうるし、孔子廟の祭りと家庭における祖先崇拝は中国社会の認める習俗であり、中国人キリスト教徒が スト教信仰・教条と両立するかどうかに疑問がかけられた。リッチの採った解釈、すなわち天は上帝であり、上帝は ら「天主」をもって神を表わすべきことを強調し、ローマ教皇庁もこれを支持した。イエズス会士の採った中国の礼 天主の語は神の人格性を表わすのに適当であり、何より新しい感覚を持つので、リッチ以後のカトリック教士は専

ッチの高弟というべき徐光啓の「弁学章疏」(一六一六)にいう、

て上天愛人の意を称せんと欲す。その説、上帝に昭事するを以て宗本と為し、身霊を保救するを以て切要となす。 い符合するを聞く。ここを以て辛苦艱難、危うきを履み険しきに陥り、来りあい印証す。人々をして喜を為し、以 けだし彼の国の教人は皆、身を修め以て上主に事うるを務む。中国の聖賢の教また皆、身を修め天に事え、

と言い、前引、李之藻の序には

ちきわめて備わる。 昔、吾が夫子、修身を語るや、 親に事うるを先にし天を知ることに推及す。孟氏の存養事天の論に至りては義乃

ì

を否定した一七四二年の Benedict XIV の"Ex quo singulari"の二回勅は教皇庁側のこの問題に対する終止譜とな "Ex illa die"および、それを確認し、 かつ在華イエズス会士らの最後の便法と認められんと請うた八条の例外規定 め来朝するローマ使節の強硬な態度にようやく不快を感ずるに至っていた。 一七一五年、 カトリックの諸会派の不和が主な原因となり、イエズス会の開拓的伝道の成果を空しくさせる処置が執られるに至 なくなった。これはカトリック教会が儒教に伴う儀礼を偶像教的迷信であり、誤った宗教と認めたことを意味する。(ミロ) った。その結果、 イエズス会の布教態度と中国人の有力信者の受容態度とは合致し、 王朝の名は明から清へ変っても、中国キリスト教史の花開く時代が百年ほどつづいた。しかし中国伝道を争った 清の康熙帝は天主堂を勅建し、「敬天愛人」の勅額を下賜し、「利瑪竇の規矩」を善しと見たが、典礼問題のた 中国人天主教徒は、神を示すのに天・上帝の語を用いるをえず、祀孔・崇祖の儀式に参加を許され 西洋の科学・技術・芸術の輸入がこれに随伴し 教皇 Clement XI の回勅

視するに至った天主教に留まる者は少くなった。なおイエズス会も一七七三年には別な理由により教皇庁から解散を

三年)。かくて中国の士大夫は天主教徒となるのに極度の困難を感じ、一般人民も、すでに朝廷が秘密結社の邪教と同

雍正帝はキリスト教禁止の方針を執り、それを釈・道のごとく容認すべきでないと宣言した

命ぜられた

て霊魂を言わずんばあらず」と断言した。この事は新教徒の中にも中国宗教の研究の機運が生じてきた例であるが、彼 いう。李提摩太 Timothy Richard(1845-1919)は孔教の教は釈•道とともに宗教の意味に解すべく、「孔教は未だかっ(ミラ) を連想させ、多神教の上級神と解せられやすく、むしろ上帝の語が古来人心に尊敬の念を起こさせ、 Morrison(1782-1834)やミルン W.C. Milne(1815-63)の考えによると、カトリックが通用する天主の語は地祇 タントの伝道も開始された。 のごときはマテオ・リッチを尊敬し、中国人の知識・文化を高めることを目的とし、康有為と交わり、孔教会運動に ける独一性を示し、中国人が好む対偶概念(皇天に対し后土、上天に対し下地のごとき)がないから採用すべきだと 南京条約以後、中国におけるキリスト教布教は公然と再開され、カトリックおよびギリシア正教のほかにプロテス 神の訳語に何が適当かということは後者にとっても問題になった。 モリソン Robert 荘厳な祭祀を受

中国日本ではその教説は儒教とよぶ方が普通である。ところが儒教というのと孔(子)教というのでは歴史的に見て 成したことである。Confucianism の語は孔夫子を音訳しラテン語の人名風に造語した Confucius から派生したが、(ピ) Couplet (柏応理) が Confucius, Sinarum Philosophus と題する孔子伝を著わし、大学・中庸・論語のラテン訳を完 cianism の反映であろう。 記遊侠伝に見え、孔教の名も唐初 もとより儒教について西洋人が知ったのはイエズス会士の紹介の労と、それにつづく典礼問題が起こした波紋であ ヴォルテール、ケネーらフランス啓蒙思想家の儒教評価については説くまでもない。一体、 この語が使用された明らかな 先例 は 一六八七年、 (晋書阮籍伝賛)にあるが、近代の孔教の語はおそらく西洋人の眼に映じた Confu-イエズス会士ベルギー人の Philippe 中国で儒教の名は史

賛成したのである。

すでに章炳麟(太炎)が「国故論衡」に収める「原儒」において論じたごとく、 「儒」には広中狭の三義あり、 広 も重点の置き方がちがい、この事はまた儒教の起源・成立・変遷の問題とも関連する。

るのを儒とよぶのは狭義の称である。さらに胡適は「説儒」において、章氏が中間の定義として六芸を知る者(師儒)(エン) を指したとするのは後漢代の説であるが、儒家も道家も元来は広い範囲の徳行通芸の士を呼んだ語で、一は孔孟、 くはあらゆる術士(道家・神仙家から工作・弓射の名人を含む)を呼び、孔子を宗師とし仁義を重んじ堯舜を祖述す 他

は老荘を祖述する学派の称となったのは後代のことであるとした。

その動作・態度の文弱・迂緩のゆえに「儒」と呼ばれたと言う。津田左右吉博士は儒服・儒冠の着用は漢武帝の世に が生まれた魯も、 儒教が官学の地位を占めるまで続き、呪術・宗教的意義をもつ「礼」やそれに伴う「楽」もこの時期までは儒者の間 は尊重され、 胡適は儒とよばれた人々が殷の遺民で喪礼・占卜など宗教儀礼に通じた知識人であったことを明らかにした。孔子 殷族も周の文化に同化した。「儒」は殷代の遺風である特殊の服装、逢衣(広い衣)・博帯・高冠を用 宋・衛諸国と同じく殷文化が濃厚に存続した地域であり、ただ支配者は周族であったが、殷の文化

ず、先王の道がそのまま儒教であるという解釈を下させようとするが、孔子が特に崇敬したのは殷族を征服・統治し もに、孔子が従来の殷族の宗教文化の中に育ちながら、「儒」の教説に新しい道徳的意義を附与せんとしたことを示 する者もある。岐路にわたるを避け、清末の儒教を宗教化する運動を眺めたい。 た周公旦である。なお、西洋学者には、孔子が周公を夢みたことを、ソクラテスがダイモンの声を聞いたことに対照 している。また孔子が「述べて作らず、信じて古を好む」(述而七・一)と言ったのはいわゆる儒教が孔子 に 始 ま ら 孔子が子夏に向かい「君子儒となれ、小人儒となるなかれ」(雍也六・一)と言ったのは儒の字の初見であるとと、《8)

\_

機をあらわにすることを避けつつ結実しようとしたとき、孔子の教説の宗教化という方向へ進んだ。一九〇三(光緒 清末、 キリスト教の伝道活動を先鋒として侵入した西洋文化に対抗しようとして国粋主義の思想が、 満漢対立の契

二九)年、 張之洞の「奏定学堂章程」の中に、 「外国の学堂に宗教の一門あり。」、中国の経書は即ち是、 中国の宗教

とあり、「保教」の必要が叫ばれた。

昇格し同等に扱った。 祀と異なる。大祀は天・地・社稷・宗廟など自然神でなければ天子の祖霊に限られたが、いまや聖人孔子を中祀から 大祀となした。従来清朝で官が行なう祭祀に大祀・中祀・群祀の別あり、これらは祀典に列せられ、民間非公認の淫(옿) 文廟・辟雅殿の奉祀の事宜を総司させた。同十一月に、孔子は至聖で徳は天地に配し、万世の師表なるを以て乳して 一九〇六年三月、学部(文部省に当る)に諭し尊孔を以て教育の宗旨となし天下に宣旨した。四月、国子丞を設け、

中国万世不祧 (永久に祀る) の宗であるだけでなく、五洲生民共仰の聖であり、日本の尊王倒幕も中国聖賢の学の功で 強いのは宗教のためであり、日本も漢学を重んじ維新の業を成しえたという意識が強く現われている。 洋の国君が嗣位するや信教の誓詞を宣べ国民とともに一尊を定めることを指摘する。これらの議論には、 誕日(太陽暦八月二十七日)に学堂で致祭作楽し、経学を教科とせよ」とも進言した。これに応じて学部の奏にも西誕日(太陽暦八月二十七日)に学堂で致祭作楽し、経学を教科とせよ」とも進言した。これに応じて学部の奏にも西 このときの栄慶らの上奏に「尊君・尊孔・尚公・尚武・尚実を教育の宗旨となすべく、孔子は道は大、 日本では西洋学術とともに儒学を採用している。」と述べる。「孔子を賛揚する歌を作り、 春秋の釈菜、孔子 西洋諸国の 能は博く、

断じ疑古の風を開くとともに孔子を祖述者でなく創唱的宗教の教祖のごとく見なすに至った。彼じしん、その「中庸 保皇会を創立するや、孫文らの革命派と袂を別った。康氏の破天荒な孔子解釈は、東漢古文経学を偽作の上に立つと 同世界というユートピア思想を展開した。清朝がなお存続したころ、彼は立憲君主制を実現せんとし、一八九九年に は制度改革のための孔子の制作であるとした。また「大同書」を著わし、礼記礼運篇に孔子の語とされるものから大は制度改革のための孔子の制作であるとした。また「大同書」を著わし、礼記礼運篇に孔子の語とされるものから大 八六年に「孔子改制考」(「八九二年改訂)、 一八九一年に「新学偽経考」を著わし、孔子は万世の教主であり、六経 清末の孔子崇拝は康有為の公羊学による儒教の新解釈に基く変法自強運動により促進されたものである。彼は一八

注」で孔教の教義を宣布する使命を信じ、孔子の予言の実現を考えた。(タン)

ŋ 時約法には人民が宗教上平等であること(第五条)、信教の自由をもつこと(六条七項)を規定したが、孔教会は孔教を ったいわゆる天壇憲法草案では、「国民教育は孔子の道を以て信身の大本となす」(十九条二項)と規定されるに留ま 国教と明記する条文を加えるよう、当時設置されていた憲法起草委員会に対し運動した。しかし民国二年十一月に成 厳復らは一九一二(民国元)年十月、 孔教会を組織し,機関誌「孔教会雑誌」を発行した。この年三月公布された臨 要は袁世凱と共和派との対立を憂い、孔教を国教とし国民的統一を考えた。彼の感化を受けた陳煥章・梁啓超 孔教を宗教とは区別している。 康氏の思想は守旧に傾き、一九一三年、月刊「不忍雑誌」を発行し、国民の苦に忍びぬ意を寓した

ず」と判定している。 **袁世凱の帝制運動の一翼だと言われるが一九一四年二月の袁大総統令にも、** 清末最大の宗教問題はキリスト教の外国人による布教と、 儒者を含む中国人の仇教運動であるが、 五族協和の中華民国の建設は信教自由への要求を実現させ、反儒教運動のきざしさえ始まった。孔教会の活動は(%) 順天府民紀竜宮らが「孔子を教総宗主に加封せよ」との呈請に対して「査するに孔教は国教と定 むる 能 「国教を特定するに便ならず」とあり、 儒教国家の倒 わ

論」を著わしその中で、 第に比重を増しており、 .弱いから対抗的に孔教を言う必要なしとその機会主義的変節を示している。 「かって自分は保教党の首唱者であったが今は大敵となる」と臆面もなく述懐し、 義和団事件以後、 中国キリスト教の布教方針も変化してきた。 梁啓超が「保教非所以尊孔 キリスト

清末の孔教尊重はキリスト教に対し国を護るためであったが、西洋思想の中にも反キリスト教的なものが

次

布した。通祭というのは大総統・地方行政長官がそれぞれ国民・地方人民を代表して天を祭るほか、国民が各々家で

自ら祭りをなすをゆるすことである。同年十二月に冬至祀天典礼を令し、一九一五年七月には国民祀天儀を定めた。(ヨウ

天子のみ祭る特権を有した祀天の儀が国民一般に解放されたことは特記に値いする。

華民国人民は孔子を尊崇し、かつ宗教を信仰するの自由を有し、法律に依るに非ざれば制限を受けず」(十二条) にはしないと定めた。 きこの問題を討議したが結論を見ず、一九二三年十月、新任大総統曹錕が公布した悪名高い「賄選憲法」では、 孔子祭も大祀として祭天と並行すべきことを一九一四年二月に令したが、これと同時に前述したように孔教を国教 孔教は宗教とはついに認められなかった。その後、国民政府や中共政府の憲法では孔子の教説に対する特別規定 孔教国教問題は袁の失脚後もしばらくつづき、民国五年六月、大総統黎元洪は憲法審議会を置

孔子を祭るのは尊敬の念のためで宗教的でないと言ったので、この処置になったものである。ここで典礼問題が最終れる。 用していたのではなかろうかという疑問が再び生ずる。ここで内外学者の客観的、 儒の意義とした一九一四年の教育総長湯化竜の解釈が結局正しいとされた。満州国においても教皇庁の問いに答えて、 教思潮を清算すべく、 的に解決されたわけであるが、逆に言えば儒教的神政国家とよばれる歴代王朝の治下では儒教はやはり宗教として作 る孔子に対する儀式に参加することを許した。けだし国民政府は蔣介石の首唱した新生活運動に伴い五四運動期の反 に「中国の典礼に関する若干の儀式及び宣誓について」が公表され、中国カトリック信者が孔子廟や学校で行なわれ このことはローマ教皇庁の儒教に対する態度にも反映してきた。 一九三九年、 読経・存文の運動を起したが、孔子に関する儀式は公民的なもの、 教は Religion でなく教育 教皇庁機関紙 Osservator Romano 非政策的な儒教論を省みなければ

#### 四

管見の及んだ限り、

もっとも端的に儒教は宗教ではない、と力説するのは

「孔子哲学小史」を著わしたリウ・ウチ

礼 氏である。氏は孔教会運動を孔子教宗教化の流産と見る。 孔子の正統教義は決して宗教と呼べない。(ヨ) 先崇拝もその教を宗教とするに足らぬ、 人の生きる道、 哲学、歴史、文学、文化など何と呼ぼうと、宗教以外のものである、 教 Teaching はどの宗教の核心にもあるが、すべての教は必ずしも宗教でな 孔子は超自然を説かず、 倫理体系、

いというのがその所説である。

典にかなう礼章がほろび、 と当時の風俗を述べ、 の項あり、 して以て非望の福を祈るを聴さない」と令した。唐の封演が西紀八○○年前後に著わした「封氏聞見記」巻一に儒教 孝文帝の延興二(四七二)年二月の詔によると、 護神として孔子に附属する文昌・魁星の諸神が祭られたこととあわせ考え、 氏は正統教義と断わっているが、儒教史中の異端の事象をあげるなら宗教と呼ばざるを得まい事実はある。 孔子は子授けの神になっていた。近世において科挙受験に関し往々神秘的な体験が物語られ、 「流俗、 婦人多く孔廟において子を祈り、 前記の孝文帝の詔をも引いている。六朝から唐代にかけ、老子を老君、 女巫妖覡が淫りに非礼を進め殺生し鼓舞する。今後は酒脯のみを用いさせる。 「南朝との交戦地域に当った淮・徐の地方の尼父(乳子)廟では、 殊に褻慢をなす。形を露わして夫子の楊 儒教の歴史的展開における一断面を知り 孔子を孔父という通称 (寝台) に登るあり」 儒者・文士の守 婦女が雑合 北魏 祀 0

儒教の宗教的性格 御覧二〇一引・華嶠後漢書にある。 注意すべき記述がある。それは後漢の明帝が孔子のため、新たに官学に孔子廟を立て、魯の曲阜の廟にも巡幸し孔子 夫も孔子崇拝にある種の宗教的特徴を導入したのだとリウ氏は言う。 氏はいう。 や七十二弟子を祭ったことである(後漢書二・永平一五年・西紀七二)。これは孔子を教育の守護聖人としたのだとリウ 一七八 (霊帝光和元) 年、孔子を祭ったとき従前の木主に代えて孔子の画像を廟に設けた 始置鴻都門学。 画孔子及七十二弟子像)。 これは仏教・道教の 影響を受けて 儒学の士大 梁の天監四 (五〇五) 年孔子廟を立てたとき木 (との記事は太平

しかし私はこの特殊な事象を楯に取りリウ氏に反論はしない。

それよりもリウ氏の指摘の中に孔子の崇拝について

像を加えた。 唐代に孔子の像を設け崇拝することが確立した。リウ氏はしかしながら結論として、道教において老子(タタ)

て、 が いかという見解を引き出しうる。そしてこの時代は儒教の倫理・政教が概して振るわなくなった時代であることに注 ;主神となり道家の哲学と宗教要素が分かちがたく混合したのに反し、儒教では孔子の神化は失敗したと述べる。 けれどもリウ氏の記述によってわれわれは正統儒教の孔子に対する儀礼にも時代的変化があり、後漢から唐にかけ 仏教という外来宗教の刺激を受けて儒教もいわゆる三教の一として、対抗的に宗教要素を加えていったのでは

意したい。

用をしたという。 Society)。氏は Joachim Wach の構造的見地と Paul Tillich の機能的見地を結合し、宗教を「人間社会の紐帯を破 修、制度的諸関係の体系」と定義する。また中国の宗教においては宗教の超自然的要因がそうでないものより重要な作 から生ずる矛盾した証拠に対し教条を弁明するという人生の究極的諸事件を処理するため設計された信念、 滅させる恐れのある死、 リウ氏と反対に儒教の宗教性を詳細かつ積極的に論じたのはヤン氏である(C. K. Yang;-Religion in いわれなき苦しみ、説明できない挫折、 抑制できない敵意といった悲劇や、また現実的経験 儀礼の実

論ずる。儒教は社会的教義としていく世紀も奨励・実行され、人民により無批判的に受容され、(4) 宗教が広範囲の影響力をもった社会の中で制度化された儒教は伝統的社会環境で有効に機能するようにさせる多くの 神や超自然的教条の姿勢を示さなかったから十分な意味の有神論的宗教ではない。けれども、 してはもとより、情動的態度となったという意味で、一種の信仰とみなしうる。しかし儒教はその教説の象徴として、 本書の第十章「教理と実修とにおける儒教の宗教面」はもっぱら儒教の宗教性もしくは儒教が宗教なりやい または制度化するように機能する体制としても欠けていたわけでない。 迷信流行の時代に発生し、 有神論の影響は理論的 合理的教説の総体と なやを

宗教的要素を採用した。

く強力な僧職制のない合理主義社会になるように中国を発展させるに力があったことを強調したのである。 者と見た章太炎・梁啓超・陳独秀・胡適の説は、中国文明の尊さを弁護するためである。彼らは儒教が政教の抗争な 以上がヤン氏の要旨であるが、以下さらに儒教の超自然的・礼拝的な面を分析する。孔子を不可知論者・合理主義

子を引き、 が、 ことに祭祀の二重性格(荀子天論篇の「君子は文となし百姓は神となす」)を見出だす。 配力であった。自然神の祭祀・祖先崇拝における世俗的・道徳的機能が 「礼」として重視されたことは事実 で あ る 説の信仰に本づく宗教的諸観念の下位組織を含んでおり、 天とは人間界を含む宇宙の人態的 anthropomorphic を不可知論者と考えていない、儒教の合理化は宋儒のしたことだという。儒教は、天・命・予定説・占卜・陰陽五行を不可知論者と考えていない、儒教の合理化は宋儒のしたことだという。儒教は、天・命・予定説・占卜・陰陽五行 るとみなすのである。ここで論語の見える孔子の天・命・鬼神についての発言を取り上げ、 ることを主としたが、超自然力の存在を否認せんとしたのでない、クリール氏のいうように宗以前の儒者の註解は孔子 なぜ祭祀の宗教的儀式が道徳を高め社会的実践を規制すると考えられたのかというと、ここにヤン氏は易経・荀 かし儒教はそれほど合理主義ではなく、世界を天が命じた全体で、意味に満ち倫理的に方向づけられた宇宙であ 儒教が超自然的観念をもって民衆を支配したとなし、懐疑的少数者が鬼神を信ずる大衆にかこまれていた 孔子は生を知り人に事え

儒教の宗教的性格 著しく宗教要素を備えた記念的礼拝であると言う。そしてこれが士大夫だけでなく民衆にはたらき国家の政治力を認 する強い情動をもった非有神論的信仰組織をも含み、それが有神論的宗教の機能的代替物をなすことを認めている。 をもった社会・政治的教義」として取り扱うことを序文でことわっている。そして広義の宗教は究極 教の宗教面を広範囲にわたり叙述した。 微草堂筆記に見える士大夫に関する宗教観にも言及し、きわめて超自然的な信仰をもつ中国民衆社会に根を下した儒 また孔子が神格化されたことはないがその 礼拝に宗教的意義 が全くないというのは誤 りで、 ヤン氏の書は近現代の中国宗教の宗教社会学的研究であるためか、 しかし本書は、 非超自然的宗教諸力に重点をおかず、儒教を「宗教的諸性質 風水 (墓相)・扶乩 (自動書記)や、 デュルケームのいう、 ultimacy に接 儒林外史 閲

#### 五

に対する見解を示しておこう。

最近に提出された中国人学者による方向を異にした二つの学説を述べたが、以下で簡単に東西代表的学者の本問題

Giles (1845-1933), ウエード Sir Thomas F. Wade (1819-95) 等これに賛成する学者が多い。フロート Jan J. Universismus 然の理法で、それ以前にあった人格神たる上帝の信仰はすでに失われつつあったと考え、ジャ イ を置く。儒教を Lehrsystem od. Religion der Gelehrten とよび、 de Groot(1854-1921)は中国人が古代から自然と人間の調和に生きるのを正しいとし「道」を奉ずる宇宙主義 .ッグ James Legge(1815-97)は四書・詩・書・左伝の英訳で不朽の功績を残したが、彼は孔子の天の思想は自 から儒・道が分かれ仏教さえ外部から接木されたといい、 国家宗教としての儒教の祭祀に叙述の重点 民衆にとっては祖先崇拝のみが宗教であったと ルズ Herbert A

言い、孔子の「鬼神を敬して遠ざく」の語も宗教否定とは見ない。(タロ)

ない。 不可知論的であり、 絶対的ユートピアへの希望ではない。 の供養のために行なうが、自己の来世のためには決して行なわれない。天子を救世主のごとく待望することはあるが る非聖職者の宗教であると言う。 fünf religiösen oder religiös bedingten Systeme der Lebensreglementierung ム畑らて 主知主義は大衆を馴致する必要以外には宗教を軽視し、天地の祭祀は国事にすぎず、祖先崇拝のみが国家の定め かえって彼は中国では、 Max Weber (1864-1920) はその著、「儒教と道教」において 五つの世界宗教の中に儒教を算えるが、 恩寵の観念はない。 神の名で倫理的要求をかかげる予言者も、 また礼は宗教的か慣習的か分からない、儀礼は主に現世の運命改善に、 官の祭祀からはエクスタシス・禁欲・冥想は排除される。 ただ儒教を支持する官人の身分倫理が部分的に宗教的に条件づけられると指 救済の教義を説く独立の宗教的勢力もな 儒教を単に宗教とは考 儒教は宗教に無記で 一部は祖先

る点である。

フランス

の二碩学の考えに共通するのは孔子の教説の宗教性は重く見ないが、

Henri Maspero (1883-1945) によると、道・仏二教が個人的宗教で神秘主義に傾いたのに対し、

保ち、 学の体系と考えらるべきだが、公的宗教と分かちがたく結合し、大部分の士大夫の精神において宗教的信仰の 教体系としてではなくても孔子教は人生の指針の体系として士大夫層では生きていた。朱子学は宗教的というより哲 術宗教的諸力として再生させたという。 意志を持つならそれは恣意な気まぐれになるのを免れないと思ったので、神々を「道」に随う非人格的・非自覚的な呪 に中国の哲学は幼年期を脱したと述べる。 説から借りた宇宙論の原理に本づき、孔子に起源するとした経書の教説に遵いつつ本質的に政治の学説となった。 合理主義的で無神論的宗教の満足のゆく理論を努力してまとめあげたものであるとし、 んど宗教的な観念が占める顕著な影響を除いてはその特性的な原理は社会道徳の非個人的な体系であり、孔子ととも 民衆の中にも、 彼らを改宗させたとは限らないが普及した。孔子自身については、(※) 漢代になり、 それ以後「孔子教となった士大夫の教義 儒者は神々が人格的 先王とその徳についてほと (儒教)」は陰陽五行

ない。 家宗教の制度の原理が存立した。孔子個人の思想にある宇宙の秩序の観念は、 の再生以前に置き、 グラネ Marcel Granet (1884-1940) は、 「聖」の感情は大きな役割をするが、儒者にとって聖なる者は先王・先賢に限られ、上帝は文字上の存在にすぎ つまり超越性と人格性ある神がないと結論する。古代中国の農民・封邑・官的宗教を道・仏二教による宗教心 孔子は教育を使命と信じ「君子」を養成したが、皇帝が宗教の有効性の至高の源泉であり、 封邑の宗教における礼の宗教性に道徳性を附与した孔子が官的(国家)宗教のパトロンになっ 中国では宗教は法律と同じく、社会活動の分化した機能であるのに過ぎ 本来は宗教的である一 種の信念に対応

漢以後の儒教を国家宗教と認

バーが、 の立場はイスラエルの予言者や、古代エジプト・メソポタミアの平行的事態において理解できる。マックス・ウェ てある距離を置くべし」と言ったのを鬼神について述べたのである。儀式的から倫理的宗教への転換期における孔子 的力(摂理)である。 帯のためである。論語で彼が天のことに言及しても、天より人格神的な「帝」のことを述べない。天は非人格的倫理 いは是認しまたは(特に人身犠牲を)否認した。彼が儀礼を偏愛し、三年の喪を主張したのは来世観念でなく家族の連 クリールは孔子の哲学研究の背景としてその宗教観に触れている。孔子が伝統的宗教に対する態度は複雑で、 「儒教は宗教的倫理と呼びらるかも知れないものの限界に立つほど合理主義的である」と言ったことは孔子 なお天子たるべき者の資格が世襲によらず、その人格に存すると指摘したのは革命的である。 (ま) 「鬼神を敬して遠ける」とは不可知論の証ではなく、カントが「人間同士は尊敬の原理をもっ ある

以上がクリール氏の所論である。

自身にも適用される。

源づけたことは世界宗教史の構成を考えるとき示唆的であるがこれを論評することは私の能くする所でない。(キチ) れらを原始一神教の起因者とみなし、インドのブラフマンをマナ型の非人格力に、近東セム族の神をアニミズムに起 この問題に関する学説を系統だてて紹介する余力はない。ゼエデルブローム Nathan Söderblom (1866-1931) 儒教の宗教性について結論を出そうとするとき、どうしても「天」「上帝」の観念から始めねばなるまい。 がこ

孔子の個人的信仰として、天は善の至髙の源(泰伯ハ・一九)、人格的に人を従属させ(雍也六・二六)、欺くべからざる りの宗教信仰を保持し、 た高神 high-god に属するという。この周代の宗教を継受した孔子は尚書中、周初の制作に係わる七篇に見えるとお(śl) スラエル人が神と精霊との二つに分類したのに対し、中国やポリネシア人は三類に分かち帝・上帝は普通神と区別され 唯一最高の高神を天と呼んだ。 論語中、天に関する語句十七 (有効なのは十四) を検討し、

ダツブス博士は太平洋地域の宗教に古代中国のそれを関連づける。すなわち超人間的存在をギリシア・ロー

\*

(子罕一九・一一)、人の生命を守る者(先進一一・八)であり、孔子は天が彼に民を教える任務を与えたと感じたし 天は彼の為す事を知り、地上の君主が彼を用いなくても彼を嘉した(憲問一四・三七)と信じたと論ず

受容されず、詩経に出ている天への懐疑論がついに勝利し、荀子に至り、天は自然の理法と解せられ、その説が漢儒 ラトーのアポロギア四一のソクラテスの言に比すべきものである。孔子自身において人格神の信仰が後世の儒者にはいいのである。ぽぽ の解釈を支配した。孔子は鬼神に対しては天使・悪魔の機能しか認めず、至上神の下位にあるものとした。孔子は周 孔子が厄難に際し天の語を口にした類話(子罕九・五、述而七・二二)は非宗教的な 人の発言とは受け取

公の神学説を一神教に至るべき結論に導いたものである。

ヤン氏前引書は「天は言う必要がない」と解する。 も十分に敬虔の念をもって対していた(傍点は原文)、すでに孔子にとって天は理法であり、も十分に敬虔の念をもって対していた(ぽ) また論語の古い層において天は宇宙の主宰神と認める証拠なく、人格神として信仰の対象とすることなくして、しか をいわゆる世界四聖の一人として「人類の教師」と呼び、天の使命を覚り、先王の道の使徒として活動したと言う。 (陽貨一七・一九)と言うゆえんであると説く。なお郭沫若氏はこの一句のみを挙げて天の人格性を否定した。しかし ダツブス博士のこの見解はわが和辻哲郎・津田左右吉両博士はじめ、多くの学者の考えと異なる。和辻博士は孔子 「天何をか 言 わ んや」

家においては、 は 矛盾を感じなくなっていた郁々乎たる周の宗教伝統に従ったと見てよいのではなかろうか。 (述而七・一) と言ったのを信ずるなら、保守性強い宗教に関して孔子はその祖先の 文化遺産たる 殷の宗教と混和し クリール氏のいうごとく、孔子の宗教思想においてどれだけ伝統が重くかぶさり、どれだけ創造がはた らい た か 論語の章句の的確な解釈が成立しにくいため困難である。私見として孔子が「述べて作らず、信じて古を好む」 孔子が新たに説いた道徳説が一層深く究められ、宗教性は薄れたであろう。それが漢代になって儒家 孟・荀二子はじめ先秦儒

(18)18

儒教として通用した。とくに讖緯学は経学に宗教的要素を加味し、これを宗教化せんと工作した。孔子に関する神怪(ミシ)(ミシ) 以外の学派の思想や民間の呪術・宗教的慣習が儒教の体系に流入して、孔子が説きもせず、予期もしなかったことが

な伝説の発生はその一の現われである。

における宗教と呪術との先後・共存ないし絡み合いはこれまた十分論議の的になる。 「中国知識人が一般民衆の風俗にある呪術を高い意義の宗教に発達させえなかった」と言うのに関係する。中国文化(S) もっとも津田博士は宗教というより呪術性を強調され、 儀礼に含まれた宗教的意義を理解せず、 神の恩恵や権威を体験しなかったと述べられる。 この考えは同博士が 漢儒が天人の際や吉凶禍福を説きながら 宗教的心情 が な

において「神を信じ教会に行く」ということが世間に与える本人への信頼感と同じ効果があった。(マシ なく天経・地義とされ形而上的原理とされ、当時の社会では、ある人間が孝であると評されることはキリスト教社会 共同体とし、家族の連帯を保証する孝の徳は戦国末にできた孝経においては、孔子の説いたような日常の実践だけで(8) 僚国家の正統的な指導精神であり、むろん特有の教団を有するわけでないが、当時の基礎社会であった家族を聖なる 西漢の儒教は既述のごとく雑多な要素を吸収し、その中には呪術的なものも少くなかったが、皇帝を頂点とする官

て固定したため、宗教を求める人心が孔子の代わりに老子をかつぎ道教の教主としたという顧頡剛の説があるが、(※) 性格を帯びてきて、経書までも呪力あるものとして利用するに至った。後漢の古文学が訓詁を旨とし儒教が学問とし 「将軍をして北向し孝経を読ませたなら賊は消滅すべし」と言った。漢代の正統教義に対抗する異端・方術が呪術の(w) 後漢末の向栩は黄老家であるが、自分の弟子を顔淵・子貢等と孔子の弟子の名で呼び、道教徒張角の 反するや、

漢代儒教が呪術・迷信の数々を包容しつつも、全体社会において宗教としての作用を果したと見るべきではなかろう 呪術においては 人間は神霊を自分以下のものとし利用し、また個人本位で教団組織を確立しがたいものとすれば、

教もまた道教や仏教に対抗しその宗教面を押し出してきたことはすでに述べた。

ることは中国文化の解明にとって、(タイ) か。 そしてこの状況が時代による消長がありながらも清末までつづいたもので、 儒教を非宗教ときめて、 知識人の倫理・政治思想としてのみ扱うよりも、 「宗教としての儒教」 0 歴史をたど 層の

成果を期待しうるのではなかろうか。

学まで包容した漢代の儒教は中国文化の表看板としての価値を、二千年にわたり、 も多いことと対比されることができまいか。孔子以後の学問が分派し、荀子のような思想も生じ、そこから政治学説 0 として儒家と対抗した法家が出た。 たか。 直接の感化にあった弟子たちの信じ学び行なったことがどんな性格を持ち、それ以前の伝統文化とどんな関係にあ 孔子の学団が成立する以前に儒とよばれた知識人が宗教・呪術的専門家であったことは否定できないが、 それはザラツシュトラの教説が現世の道徳を重視するが古来のマヅディズムを改革したとはいえ継受した面 「漢家自ら制度あり。 覇王の道を以てこれに雑う」と言われながら易・ ともかくも維持した。 孔子とそ

ことを志士仁人の事とする儒教は道徳の究極に宗教精神を置いたことは疑いなかろう。(ぷ) 儒教化即中国化するのに努めた儒家官僚の努力には宣教的な熱意がある。 漢儒の倫理的態度や自然的思想にはローマ帝国のストイシズムを思わせるものあり、(※) 「身を殺して仁を成す」 儒教の宗教化の工作は緯学に 後漢以後、 (衛霊公一五・八) 周辺民族を教化し

族の宗教史に伍して書かるべきものとしたら、 ついで仏教・道教との相互交渉により、 とに異なるとい そこには儒教そのものの性格に限らず中国人の宗教意識の傾向がはたらいたと思われる。中国宗教史が世界諸民 われる宗教の定義をあれこれ儒教にあてはめて論議することよりもはるかに意義があると思われる。 儒教の宗教的性格を度外視して筆を進められまい。 そのことは学者ご

さらにキリスト教との対決により進められたが、

どれも不十分な成果に終

1

ファ 1 ŀ

は 義 和 团 事件

の後で、

中国人の宗教寛容に疑惑を感じ、

儒教が「異端を攻(おさ)

むるは斯

(すなわ)

ち

害 あ

註

- (論語・為政)と説くのに注意し、儒教国家の民間の宗教結社迫害の事実を示した(同書上巻の序文、一九〇一年を参 スートヒルの書物は辛亥革命が政治に止まらず、文化・宗教上の変革を伴うことを予見し、 中国伝道に当るべき者の
- 2 津田左右吉 儒教の実践道徳(昭一三・岩波全書一八九頁)。

ために本書を著わした。

- 3 馬場春吉「孔子聖蹟志」(昭九・大東文化協会)序。
- 4 儒教道徳の特質と其の学説の変遷 (昭八・東京関書院) 八六~七頁。
- 5 儒学概論 (昭五・同右) 七三頁。

朝基督教の研究(一九四九)等を参照。

6 イエズス会、特に東洋伝道については T. J. Campbell; - The Jesuits 1534-1921 2vols. (New York, 1921) 佐伯好郎

凊

- 7 東西思想交流史(昭一八・慶応書房)―第三章 方法の論議―註釈か、それとも孔子の原文か。 Henri Bernard; -Sagesse chinoise et philosophie chrétienne—Essai sur leur relation historique (1935).—松山厚川景
- 8 天主実義 (一九三五・上海土山湾印書館) 一五—二九頁。
- 9 神名が広く常識として知られたとは考えられない。 は天斉(臍)すなわち都の臨淄城南の五泉の崇拝であり、天と関係ない(史記二八封禅書を見よ)。 佐伯氏前引、三二三頁。天主の語は古代斉の地方で祭られた八神の第一にあり、 ほかに地主・兵主などある。 明末に封禅書の天主の しかし天主
- $\widehat{10}$ 「増訂徐文定公集」巻六・李之藻文稿附。 (宣統元・上海慈母堂刊)。
- $\widehat{11}$ 林太市郎「十八世紀の仏蘭西に於ける支那観と其国思想界に及ぼせる支那の影響」(上)(支那学八巻二号・昭一一)、耶蘇会 の傾向と支那礼典問題。 溝口靖夫「東洋文化史上の基督教」二七七頁以下、第四章「近世カトリックの伝教と支那文化」 (昭一六・理想社)。 小
- $\widehat{12}$ (10) の註。巻五に載せる。
- $\widehat{13}$ 矢沢利彦 康熙帝と典礼問題(東洋学報三〇巻一~三冊・昭一八)。
- 14 された。 清末教案総考(岡山大学法文学部学術紀要一四・昭三五)イエズス会は一八一四年に至り、ピウス七世により再興

<u>26</u>

- その筆者は本文に挙げた二人と附記されている。本文にあげたほかの用語の中、天老爺は俗語、 れは編者に対する質問に答えたもので Art. V. "Some Remarks on the Chinese Terms to express the Deity" Chinese Repository Vol. VII p. 314 (1839). に Indo-Chinese Gleaner Vol. III No. 16, 1821 からの引用文を載せる。そ XV p.42 を見よ。 Lau Tien Li とするのは訛) 神主は位牌を指す場合あり不可、 ときどき使われる神天は新語であ (この語については同書
- <u>17</u> 初版が出た。王一亭の刊。 孔教論序(孔教外論に載せる)。 本書は歴代尊孔記と合刻。中国道徳会により、民国二二(孔子生誕二四八四) (11) の小林氏論文二〇・二九頁。 程清の編に係わる。 年上海で

「神」だけでは漠然とすると言っている。

- 18
- 「胡適文存」第四集巻一(台北·民五〇)。
- 19 儒教の起源 (儒教の実践道徳二一三~二二四頁。 昭一三・岩波全書)。
- 20 Henri Maspero; -La Chine antique, Livre V, Ch. II, Confucius, Mo-tseu et les Métaphysiciens p. 459 (1927, Paris), 論語の篇名。 以下の数字は上は篇の順序数。下は章の番号を示す。以下これにならう。

### Ξ

- <u>22</u>  $\widehat{23}$ Joseph R. 桑原隲蔵、 Action, ed. by D.S. Nivison and A. F. Wright, Stanford Press, 1959) p. 247. Levenson; - The Suggestiveness of Vestiges: Confucianism and Monarchy at the Last. (Confuciannism 支那の国教問題(東洋史説苑・昭二・弘文堂。三八~六九頁。)
- $\widehat{24}$ 歴代尊孔記二四枚左(註(16)を見よ)。
- 年以後復興に向かった。 より制定された。 同右。孔子の誕生日を祝祭日とすることは本文に後述するように民国七年、 しかし学校では紀念式という形で行なわれた。民国一七年に蔡元培は春秋の祀孔典礼を廃止したが、二三 参議院議員であった孔教会の陳煥章の努力に
- Ta T'ung Shu, The One-World Philosophy of K'ang Yu-Wei, p. 27. 以みのい して改訂したが、 代中国思想、昭三〇・七、 本書の記事には一九〇一年の米大統領マッキンレーの死が書かれている。 孔教の問題。九四~一〇九頁)。 Laurence G. Thompson (tr. with Introduction and Notes); 康の自伝では一八八七年に大同書と

大同書はもと人類公理として一八八五(光緒一一)年出版されたが、そのときは大同の思想はなかった。

(福井康順、

ゆ えに梁啓超 の

「南海先生詩

- 集」の註では、一九○二年、康がインドのダージリン滯在中に完成したというのに従という。
- 27 福井博士 前引書。一・二、康有為の学説(上・下)特に一七頁。
- 28 中華民国憲法(昭二三)。
- $\widehat{29}$ 辛亥革命前十年間時論選集第一巻上・一九六二・北京(新民匯報二期より転載)。 Kiao-ou Ki lio (教務紀略) Variétés Sinologiques No.47, Shanghai, 1917.
- 31 Kiao-ou Ki-lio p. 225ff.

30

- 32 平野義太郎 世界憲法辞典(昭二六)。
- $\widehat{33}$ 竜については Kiao-ou Ki-lio p.241. 伊藤隆夫 中国に於ける所謂典礼問題の解決について(史学研究記念論叢。広島大学・昭二五。三八三~九九頁)。湯化

#### 四

- 34 Liu Wu-chi; -A Short History of Confucian Philosophy, 1955
- 35 魏書六・高祖紀。また北史三。
- $\widehat{36}$ 後述 C.K.Yang;-Religion in Chinese Society, p. 265ff.
- 37 ibid. p. 147. Liu, ibid. p. 133.
- 39 38
- Cal. Press, 1961). 福顯は A Study of Contemporary Social Functions of Religion and Some of Their Historical Factors. (Univ. of
- $\widehat{40}$ ibid. p.244~78.Ch. X Religious Aspects of Confucianism in its Doctrine and Practice.
- 41 Herrlee G, Creel;-Confucius—The Man and the Myth, p.115-6 (本編一六頁参照)

#### 五

42 はじめ私が目下参照できなかったため言及しなかった学説が多い。 諸学者の説を紹介する。本論では J. K. Shryock; -The Origin and Development of the State Cult of Confucius. 1931 高田真治、 諸橋轍次・山口察常共著「儒教の史的概観」 一附録 = 西洋人の孔子及び論語観 (高田真治) は英、 獨・仏の

- $\widehat{43}$ mental Principles, regarding Heresy and Persecution, p.7ff. する諸章には儒教の祭配を詳述する。また同氏の Sectarianism and Religious Persecutions in China Vol. 1. The Funda-Universismus, Berlin, 1918. Einleitung p.5 ff. 本書の"Der Götterkult des Konfuzianismus" I ~ V (p.141-302) と題
- 44 Konfuzianismus u. Taoismus VI. Die Konfuzianische Lebensorientierung p. 430~58. なおこの中で「民無信不立」(頒淵 Gesammelte Aufsätze zur Religionssoziologie III Die Wirtschaft=ethik der Weltreligionen. Einleitung p. 237. 二・七)の信を宗教信仰の意味に解しているのは誤解であろう。
- $\widehat{45}$ Chinoises (Melanges Posthumes sur les Religions et l'Histoire de la Chine I) v. Le Confucianisme p.85∼110 La Chine Antique, Paris, 1927. Ch. II Confucius, Mo-tseu et les Métaphysiciens (p. 454∼68). ₩↓! Les Religion
- (2) La Religion des Chinois (Paris 1951), Ch. 11 La Religion officielle. p. 38ff, La Pensée chinoises (Paris 1950). Ch  $\widehat{46}$ 言えば経・律・論を完成させた朱子こそ儒教をして宗教たらしめた功績者である。」と述べられる。 前条Le Confucianisme p. 106ff. 朱子の思想が唐までの儒者に比し合理主義・無神論的であるというカトリック学者の見 (註(7)参照)に対し、朱子の儒教の社会的作用が宗教的であることを強調するのが特色である。 科挙(昭二一)二七九~八一頁の儒教の宗教性を論じた部分に見える。「朱子家礼を編集し、 同様な見解は宮崎市 儒教において仏教で
- IV. L'orthodoxie Confucéenne, p. 552ff.
- $(\overset{\infty}{4})$  Confucius-The Man and the Myth, IX. The Philosopher, p.113 $\sim$ 22.

#### <del>,</del>

- $\widehat{50}$ 49 H.H. Dubs; -The Archaic Royal Iou Religion (T'oung Pao Vol. XLVI. Livr. 3-5, 1958) p. 217  $\sim$  259 Das Werden des Gottesglaubens,1926. (三枝義夫訳。神信仰の生成。上・下巻。岩波文庫)第六章 七篇とは大誥・康誥・酒誥・洛誥・多士・君奭・多方。
- には論語の中の「天」は8物質的天、10至上の支配し保持する力としての上天、10命と同義の天、 たね、Rev. Joseph John Spae;-Itô Jinsai (Monumenta Serica Monograph 双, Peiping, 1948). p.111, Theism の項 d倫理的天の四ありとす
- 53 八四頁)にクリールの挙げた二例(「天生徳於予」と「天之将喪斯文」)は仮説の句と読むべく、 なお、宮崎市定 中国古代における天と命と天命の思想-孔子から孟子に至る革命思想の発展(史林四六・一 論語の天はすべて 「断定的に 昭三八。

孔子の天は前代のよりも人態的でなくなったが、人格性をもつことを孔子は否定しなかったと述べる。

神の上にあり統御する地位にはなく、やはり一のデモンである」(論語と孔子の思想、全集十四巻四六八頁)と言われるの と趙ずる。また侯外廬主編「中国思想通史」一巻(一九五八・北京)一五四頁に、「孔子が天を言うのは惊嘆または追問の

言えない不可知」のもの、鬼神の一種に外ならないと説かれる。これは津田博士が『上帝は宗教的祭祀の対象であるが、

A STATE OF THE PARTY OF THE PAR

- 語である」というのと同じい。ところが侯氏はそれが天を意志ある人格神と考えた証拠とする。
- <u>54</u> <u>55</u> 孔子 (和辻哲郎全集六巻三四一~三頁)。 天の思想-先秦の天道観(岩波東洋思潮所収、三七頁)なおこの語の出ている陽貨篇は武内義雄博士によると(論語之研
- 昭一四。二三〇頁)季氏・微子篇とともに最も新しい、 儒教成立史の側面(儒教の研究第一、昭二五)。 戦国末以前は溯らない後世の儒家の作という。
- 57 重沢俊郎 東漢宗教史 (民二〇)。 原始儒家思想と経学 (昭二四・岩波) 二六一頁以下、宗数的性格の問題。

56

津田博士

- 59 58 宋佩韋 論語と孔子の思想 四二〇・四六六頁等。
- 60 Joseph M. Kitagawa; - Religions of the East 1963 (井門富二夫訳 東洋の宗教、一九六三)。
- $\widehat{61}$ 漢代社会と孝の観念については、宇都宮清吉 - 漢代社会経済史研究(昭三〇)第二章古代帝国史概論(六七頁)
- 後漢書一一一・獨行伝。
- 63 春秋時代的孔子和漢代的孔子(古史弁二冊所収)一三九頁。
- Joseph Needham; Science and Civilization in China, Vol. 2, 1956, Cambridge Univ. Press p. 31. Confucianism as "Religion"はこういう試みの可能を認めていると思われる。
- 66 E. Vernon Arnold; -Roman Stoicism 1911, 58; London. 特に Ch. 1 The World Religions, X Religion の諸章。

65

漢書九・元帝紀。元帝の父、宣帝の言。

- $\widehat{67}$ 田中耕太郎 法家の法実証主義 (昭二二)。
- 抽稿 The Confucianization of South China (The Confucian Persuasion, ed. by A. F. Wright, 1960, Stanford Press.

かく中心に置かれる。そしてそれを如何に受取るか、受とめるかという面にのみ向けられる。それは換言すれば、主 のであった。従って、生存の見通しが絶望的になって、 体的在り方を中心としてシェーマづけている事に外ならない。それは、取上げの出発における態度決定としてあるも 死が問題として取り上げられる場合、自己の死にどう直面するかというような死への対決等の、

医克特特氏征 化二氯酚 医阿克克氏征

序

生死の在り場

歴史的実存における死

(歴史性の問題

歴史の根源としての自然

Ξ

序

鈴

木

問

死

ż の 実

存

論 的

追 求 100 x 100 f

題

康

治

25 (25) 切迫した思いがと

生の如何ともなしがたさからくる死(生命の飢餓状態におけ

るところの)に対する仕方が、 どんなに生々しいものであっても、 問題は残る。

したものが出てくる根拠が問題に思われてくるからである。 その個別的な類型化しえない死とは言い条、それが生から如何にして出てくるのか、死と名づけ呼ぶ、 恐らく人は、その根源の無視において、 問題を尋ねるも 所謂、 切迫

が。 るからである。 を観念的ときめつける(類型化する)かもしれぬが、その事こそその把え方における有限的決断ではなかったろう 選びの有限における無さ(一を選べば他は選べない、 他の選び捨て)が、その無視(みない)にもあらわれてい

0

を知らされるからである。 自己の問題としての死の Was がどうしても問わるべきである。別言すれば、それが出てくる根拠、 Wie 在り様は、 生の Wie に結びつくかもしれぬが、それが出てくる場面や、 それへと向わねばならないこと

のも又、止むをえない。 常に既に相関的に立てられ呼ばれる生、 死のよって出てくる存在構造をぬきにした場合、 生死の実相が隠蔽される

死の追求であると言われねばならない。 存の存在構造における生死の在り場を問題にするのも、同じく始めにおける態度決定としての、 自己の死 eigener Tod に対する在り方は、 疑いもなく実存的死の追求であろうが、 実存的態度における その問 われている実

つまり、 但し、 実存的に死に向うことも、実存論的追求も又、自己の態度決定として既に実存的なのである。 その追求の仕方は、どこまでもその意味で実存論的である。この両者の区別を無視することは許されない。

か の如き偏見は許さるべきではない。 かかる死の先取である。実存的態度決定としては既に始めになされており、 従ってそれからする生の充実、 死を堵してなしうる対象といえども、 社会へのつながりという図式だけが、あたかも死の本当の把え方である それは死に既に含む実存的態度、 そのことこそ、 人間的有限性の自己 いわ

ば

る。

従って死は、

開示であっ 筆者の関心は生き死にの論理の出てくる根底を示そうとするにある。それは、 それは宗教的論理に対する態度決定をも、既に歴運 Geschick として受とめているのではなかったろうか。 価値追求ではない。

# 、生死の在り場

死ぬことの練習である。 在り場に思いをひそめた好例として先ず、ソクラテスの死の練習(パイドン篇)がある。そこでは死は、 ら離れることとされる。 の立場への考察が欠けている。それは、己れの歴史に関わるものとして、人間的実存の歴史への自覚の深 て魂の輪廻では、 かに死は、 古来より人間の大きな課題として、人間の自覚と深いつながりをもってきた。死に直面して、生死の 自然が問題なのではなくあくまで精神が問題であった。そこでは、 そして凝縮が死を完成し、不死なる魂を証しする。このオルフィック教的霊肉二元論、 関心は魂にむけられ、遂には魂そのものになりきるのであり、それは純粋に魂たらんとして 人間の内なる自然としての精神 魂が肉体か ま ŋ で そし あ

つけるものとして朽ちる。そこでは死それ自身ではなく、永遠に対するものとしての死である。 的自己が、 更に本来は比較混同を許さないのであるが、キリスト教にあっては死は自然死ではありえない。 主のロゴスの前にあっては朽つべくあること、永遠に直面する時に、 その歴史性において死となるのであ それは、 肉から生じ、 自然的連続 肉に

自然の無視である。

永遠にあらざるもの、 何故なら、 自然が問題なのではなく、子たること、即ち、 それを根底とせぬ事においてそのままに死とされる。 歴史としての精神が問題だからである。 無記なる自然は

意識乃至精神の立場でのそれであり、それ自身として取り上げられることはない。

更にエピクロスにあっては、死ぬ覚悟とか、死への対決とか、死ぬべき人間が不断に心構えておくべきものではな

意識や感覚の欠如として生の立場(われわれ)からは退けられる。それは、己れの在り様としての無関心であった。 く、生きている限り出会わず、そして死んだ時にはあらぬ所の、単なる生理的事実としての死である。そして死は、

だから、スピノザの「賢者は生を念い、死を念わず」も出てくるのであろう。

の死である限り、生は事実的に体験させない。経験においてのみ可能であった。 関心の在り方の如何を問わず、事実としての死は否定しえず、そしてそれへの在り方が問われているのである。己れ 死は生き方における死として、生そのものに属している。故に、生のあるところ死もある。従って、死についての

事実としての死 Ableben は、事実的死においての死亡である。

変化影響を与える。役割を通しての共同だからである。かく、共通関心事に集中するのは、その役割に 応 じ た 振舞(3) 人は独りで死ぬ。そしてその死は、何らかの関わりで通心している共同存在者(家族、友人、知人、敵対者など)に(2)

い、態度の取り様を必要とするからである。

方(生理機能や年令などからする健康状態その他)を思わせられる。 そして死者が身近かな場合、 (その間柄、役割、 思い出など)限りある生き方で生きたさまより、己れの生の在り

る。 る。なくなる已れを謳うことが、パスカルのいうはかない慰戯だとしてもそれは、極めて独りなる己れを示すのである。なくなる己れを謳うことが、パスカルのいうはかない慰戯だとしてもそれは、極めて独りなる己れを示すのであ い実感(己れも又かくあることとして起りうる)は、生存の対立が生存ではないよりもむしろ、なくなる こと で あ 更に、同年輩の親しい者(親しい通心)の死によって、いよいよ確かで且つ身近かであることを知る。その生々し

なくなることの避けがたく、然も確実なのにそのいつか分らぬ死、この確実な無規定性の故に、そのいつかきっと

人生を生死の間(生誕と死の間)と限定し、その時間の中に立入っておりながら無規定であるという、この己れに

生起する不安(表現的には矛盾ではあるが、何ともいわれなさ)こそ、死への不安である。

つかという時が、関心の集中性をずらしその時を平均化して、連続せしめる。その、いつかであるがいつでもないと いう無規定性こそ、関心の集中性を解体し、日常の営みの配慮と等しくなり、その均等化の中に忘却させてしまう。 然もこのいつかという無規定性こそ、日常に繰返されるリズムの中に埋没することを容易ならしめる。絶えざるい然もこのいつかという無規定性こそ、日常に繰返されるリズムの中に埋没することを容易ならしめる。絶えざるい また、なくなったのは他人なるが故に、この已れではないという欠如態が、関心を貫いて無関心にするのである。

今ではない、その今ではなければいつかの今として集中をずらしても、生をもつ限り不可避である。 剣をつきつけられて殺されるという羽目にあっては、斬首の無惨さという死への恐怖はあっても、(?) やってく

る死に対して不安であるとはいいえない。恐怖と不安とは、確かに異なるであろう。

とは生に対することであり、従って死に向ってゆくとは、忍びよる影に対させるのではなく、生に向わせることなの もないからである。この忍びよる不安としての死において、人はその在り方を匡すといわれる。つまり、死に対するもないからである。この忍びよる不安としての死において、人はその在り方を匡すといわれる。 死への不安は生にもとづく不安として、忍びよる死の影ともいうべきであった。何故なら、生を離れて死はどこに

生のもつ在り方である。それは生きている生、若しくは生きようとすることをも無みし、否定する。死において生を 終末としての死に方向づけられた生である。それは死において終りあるものとして、有限的生の謂である。かく死は、 限界づけ終らしめることは、生を生たらしめないことであった。もっととか、まだとか己れの願う生さえも無みする。 人の死が生の間としての終りであるという事は、終りある生として終りへと向っている、即ち、終末への生であり、

であった。すると死は、ある存在より他の存在への移動であり、生存(生なる存在)から存在の欠如態としての、非 死は生を無みするとして無であると共に、生のある所に死もあるの如く、そのあることにおいてやはり一つの存在(タ)

可能性ではありながら存在不可能性とされる。

存在なる存在へとつながり連続することになる。

勿論その死があるとは、生のある所死もあると、死についていわれうることであって、死そのものでは あ り え な

この、についてといわれるそれを限定するものとして意識が考えられる。 従って、即自的物体としての肉体の不減を示すものではない。

意識は、永遠についても不滅についても意識しうるのであるから、その意味で sōma が sēma であるという考え

٧;

という存在構造を離れえないからである。かかる仕方で死があるとは、死について意識するからあり、終りとしての も首肯しうる。それと共に、意識が永遠や不滅について意識するとも、それたりえない。何故なら意識は、について

死を意識しない場合死はない。従って永遠を考えるエクスターゼは、主体のそれではなく、むしろエポケーである。 人は己れの生を己れから生きる。その場合屈折を余儀なくされるとも、屈折において己れから生きるのである。己

れに生起するとは、 余儀なくされるものを己れから余儀なくさせるのである。それは、己れの生を己れの生たらしめ

そのまだない事実に対するとは、事実への恐怖ではない。ありうる、そして必らず生起する可能性への不安である。 にもかかわらず死は、己れの生を己れの生たらしめなくする。それはまだないにせよ、いつかは必ずやってくる。

安に対して、人は己れのこととして関わらざるをえない。そして死への不安の現前(死は何としても死への不安、若(ミロ) しくは不安なる死に外ならない)は、死の事実が現在に到来した訳ではない。 生存に固有な在り方としての死が、己れの事実としてはまだないが、確実にその中に己れに生起するというその不

この、まだないにもかかわらずそれに関わるとは、脱自的在り方で死に出ている証左である。死が生存に深く影を 死が影をさすという擬人的仕方で己れをあらわにしているのである。その己れはいうまでもなく脱自的で

あった。

がえのない己れの死として生きる希望を砕くが、いつ来るか分らずそして確かだというその故に、人は死を無気味な まだ死にたくない(それは必らずしも、 もっと生きたいと念うこととは限らぬが)が死ななければならない。 け

観念に譬えたりするのであろう。

に対する各自の不安として(死の不安と人は言うが)死の不安(死のもつ不安)ではなく、何としても死についての その時の到来に思いを馳せること(先走り)において、人は不安なのである。この、不安がらせる不安は、その時

死のもつ不安が生の不安と同義であるのも、死のもたらすのは生の在り方だからである。 言い換えるならば、

人は

不安なのである。

いつも問題なのである。死において終るという、そしてそれは全てを無化するということから、死がいつも終りとし れてあることとしての死、即ち、いつも役割的共同の唯中なる己れの死である。つまり、死に対する己れの在り様が、 諦観も等しく同一である。何故なら在り様としては、終りある、若しくは有限な在り方に外ならないからである。 その不安がられる死とは、 否むしろ終りあるところの endlich な在り様として出てきている。そこでは、死に対する情熱的態度のとり様も 己れのあらぬことよりも単的に己れのなくなることであり、いつもそれへとさしかけら

# 一、歴史的実存における死(歴史性の問題

死は無化する存在として、生における存在可能性であり、 その故に生もまた、 時熟する各自の生の在り様として、 geschichtlich 歴史的なのである。 それは終りある在り方を生起するものであった。 生における死が歴史

的であることは、

生と死との区別を示す。

普通いう、まだ死にたくない、死ぬ気になって、死のうなどの死は、可能的在り方で把えているのであり、(エン) それは、

まだないそれに向けて、己れが如何様にか振舞うからである。

可能的なものを真に己れに生起させるからであり、態度決定をなすのである。 度決定を促す死は、その当事者における生起としてむしろ、実存的時間に属するといわねばならぬ。それはまだない が不条理で且つ偶然的ではあっても、むしろ経験的時間に属する。然し、ぬきさしのならなさとしてそれに対する態 にもかかわらず、それに既に向けてあるとして脱自的であり、在り様を決定するとして自覚的であった。そこでは、 人は最もすぐれて eigenst な限界状況としての死も理解しうるし、生の終りに立てられた壁という表現も首肯しう(含) 生の終りとして立てられた死は、ぬきさしのならないさまで対決を強いるかもしれないが、かかる死は、その死

存の在り方(可能性)なのである。死の現前とは生に終りのあることであり、かくて死は可能的死なのである。 死は、不断にまだ到来していないが、それが到来する時には死の現前として、いつも既にその終りであるという生

生と死を分ちがたくする。存在可能性として生や死があっても、生きている限り終りとしての死はない。その都度の それはどこまでも存在可能性としての死に外ならない。それは生の存在構造に属するとして可能的在り方からする

終りはあっても、生の全体を示す死は体験されない。

いる。可能的死とは特殊可能性の謂ではない。全体としての生も特殊な可能性ではない。 生と死とは事実相関的である。生も死も共に存在可能性としてあり、生は己れの中に死なる存在可能性をも含んで

可能的在り方(存在可能性)として生も死もあるとは一体どういうことなのか。 かくの如く、存在可能性を己れの存在構造とする生において、生も死も区別しえなさにおいてあるにかかわらず、

生も死も区別しえなさにおいてあるとは、生も死もないことに外ならない。従って、相関的ということの吟味を必

区 |別された 存在可能性としての生死は、 その生死において生死と呼ばれる。 そのことは、 本来は名の有無として

記されないことの謂である。それはむしろ、記するなしと表現するのが正しいかもしれぬ。

限定することとして生であった。限定が何かについての限定であっても、

の不安であった。

んだのは、つまり、

死を可能ならしめそれをそれとして立てた(それは呼ぶことと同義である)のは、

かかる限定を生の中に持ちこ

脱自的な死へ

け出て、それをそれとして己れに生起せしめるこのこと(脱自性)こそ、死の実存的性格であり、又それが実存の存 在構造であった。 己れの不安がりが、まだあらぬものを生の中に持ちこんだ、つまり、それをそれとして立てたのである。 自らをぬ

さて、本来生死なしとその区別が立てられず、無記であることは、 人間の存在構造としての不条理、 若しくは、 偶

然性からも知られうる。

出しにもなる。そこには、ないからこそ目的を立て、(目的とし)呼ぶとしての意味づけがある。 において己れを見出し、それを基底として己れを投企する。但し、かかる状態性 Befindlichlkeit は、 態性は、己れの見出す仕方において如何様にか関わらしめる。そしてその在り様は、各自的であって一様ではない。 り出したのではない。従って、事実性として受とめるより仕方がない事実である。かく(投げ出されてある)ある状 人の存在は理由づけられえない。何よりも先ずあり、 然も、 何らかの在り様を生起しつつある。 それは、 人はかくある状態 己れが己れで作 己れ の見

態の中に己れが既に出ている(見出す)からであり、 この事実性こそまさしく無記をあらわしており、それは呼ぶことが、 限定せぬこととして如何様にも呼びえない。それがそれとしてある状態において現前するのは、そのある状 それに己れにおいてであった。 ある限定として定義づけることであるのも知

関わる仕方で見出されるといわねばならない。関わらない限り、それをそれとして見出さず、

る)それが、人間存在としての自由であった。自らに引受ける在り方こそ、自己決定の自由として自由を意味するか らしめる。そのことこそ、投げられてある状態性を超え出ることに外ならなかった。投げるとして超え出る(打立て 的可能性を必然とすることであった。そこでは、問わるべき存在理由をあらわにし、その意義を確かめ偶然を必然た らせる。但し呼ぶことは、呼ばれた事実性のみかその投げてある存在根拠をも問うのであり、従って現実化は、 偶然

1

方において自らに択ぶからである。この自らに選びとる選択が有限的であることは、常にある一定の有限的可能性の べば他を択びえない。 そこでは、見出される世界が如何様にてもあれ、各自のである。何故なら、自ら択びとるのであり、そこでは一を択 かかる選択における無さから、有限的であることを知らしめられる。それは各自が限りある仕

はあくまで有限的であって、全体的ではない。 すのではない。一つの選択が、あくまで可能性の有限化として、選択において全体を開示するのである。従って選択 有限的であることは、かくその全体性を必然的に開示するが、その有限的選択がそのままに全体的であることを示

開示であることを示している。そしてその有限的なることの連鎖の結果は、有限的選択を必然化する。

の混同として退けられねばならない。 この有限的であることが状態性の全体開示であるとすれば、事実存在的 ontisch な事実に立脚することは、 在り様

限りある在り方をもつ。 ことについては分らないし、また如何にあるかも分らない。そこに投企 Project があり、またそれは、なさによって 状態性は見出される仕方において超えられるが、超え出ることは何かを打立てることであった。然し、それがある

起する在り方であり、その意味で歴史的とは、被規定的、passiv であるよりも、 それの関心事としての死と生の間、 という時間的限定とも異なるのである。歴史的とは、 自己決定的で且つ自由であると解し 文字通り己れに生

仕方で投げるべくあり、 のである。 何故なら、 投げるのはかく見出している己れから投げるのである。 投げられてあることは、必ずしも歴史的被規定性とは解しがたいのである。それは見出す

投げられてある状態性以前に遡及する連続性を拒否してい

路が何故であるかという問いを起しても、 理由づけされえぬそれ(不条理)は、 見出す仕方としての関わり方が問題になるのであって、 事実史的が問題 る。 その

のではないからである。

それと生の始源との混同を許さないのである。 ける自由 状態性を問うことは、 から問うのである。その意味で、時熟する実存的時間は、己れの歴史の根源に目を向けることはあっても、(②) 何故かかるべくあるかではなく、 例えば、存在の闇である。(24) 投げ出されてあることにおいて打立てる、 即ち、 それにお

ある。 的に(否定的に)有限化する可能的死(存在可能性に外ならぬ)こそ、実存の根源的在り方として実存の歴史なの 死はその意味で、 それが到来したその時には、いつも既にその終りである死ではなく、存在を否定し無みする仕方で無 無において有限的なることの開示である。それは、 経験事実に立脚する死との取違えを許さ

可能的 ・実性を問うことにおいて知られえるのは、不条理で且つ偶然的であることであった。そしてそれもまた、 ,なものは己れにおいて時熟するのであって、その意味で終末である。

規定さ

ない。

る。 れえなさにおいてあるから無である。 関わることから脱自的たりえ、 即ち、自由として脱け出、そして超出するのである。その仕方はどこまでも有限 かかる見出し方は、状態性に関わることにおいてであり、そして既に超え出て

しての 的であっ 状態もまた無だからである。脱自的不安がりが、それへの態度決定として己れをあらわにするのである。 根拠関係から出てゆくことにおいて、 根拠づけるものとしての有限的自由 なのである。 何故なら、

かくあることにおいて既に、それと限定することとして有限的である。

見出された状態性は、

かかる事実的状態性 (35) 35

受けておれば、 (Vergangen ではなく Gewesn) においても、将来においても、 においてあるのを見出すとは、それであって、他の仕方であるのを見出しているのではない。 かくはありえても、 他ではありえないからである。 かく、 無化するものとして、 否定としての無は、 限りある 現在においても、 かくあるという限定を (有限な) 既在

生起すると言われねばならない。実存はかく、歴史的 geschichtlich に己れの在り様を生起するのである。

## Ξ 歴史の根源としての自然

ない。かかる無は、 性として無において貫いている。貫くことにおいて有限的となる存在は、根源的に無である。然しそれは実体では 歴史的実存は、 (リアリティとしての様相的属性をもたない)から、 根源的に解決されるであろう。何故なら、 無における有限的立場として歴史的時間に生きるが、 言表において無化するであろう。そんな生もないしまたそんな死もないと。 根源は無記である。根源としての無は、生でもないし死でも 規定されえない(無規定)としての無は、無化する存在可能 その根源から問われてこそ、 相関的とされて

空しいことを伝えるばかりでなく、 根源的に開示される。それは全てがはかなく過ぎ去りゆく、そしてそのはかなさの前にあっては、 おいて根源的に自らを無として開示する。それを無視した時にも無はたえず開示を止めない。例えば歴史的時間にお たは意味づけること全てが、無にさしかけられてあることの開示である。 いては、「権威も、 それは呼ぶこととしては無差別であり、生死を自らの中に自然に包みこむ。その無差別は、 知恵も、名声も、友情も、快楽も、幸福も、すべてはただ風、ただ煙、くわしく言えば一切皆無」と 呼ぶこととしての営みを根源的に開示しているのである。つまり、 従って無の根源開示である。 根源的に関わる仕方に 人間の営みの全く 呼ぶこと、ま

ることそのものの否定ではない。呼ぶという存在構造は、いわば、有限における無の隠蔽若しくは、存在の欠如態

ないものとして呼ぶのではない。

限定における不確定さは、

決してあ

呼ぶのは、

あるものとして呼ぶのであって、

(36)

ある)を通して、

無もたちあらわれるのである。

ぎ去るべきものとなるのであり、かくして根本的には、一切のものは、無駄に生起している」とし、 無視なのである。 うとする。従って無意味と空しさは、根源的に問うことにおいて根源的に開示される一切の在り方であった。 の作品の中で「歴史の世界は、 のがあるのか、 ただ生起するだけであり、 換言すれば、何故にそもそも何かがあるのか、 根源的に関わる仕方において根源的に開示されてくる、という所以である。シュリングはその晩年 実は救いない光景を呈している。……生起するすべてのものは、 しかも更に生起する事柄自身が、 何故に無ではないのかといい、 再びもう一つほかの事 絶望的問いに答えよ 更に他の事柄が生起 柄 何故にそれらの からみ れば、 過

れ う る。?? とは確実な事実で、そのことは現在においても空無ではない。つまり空無を意味しない。 前してないということである。但しそれは、 といえども否定しえない確実な出来事だからである。 然も、人の味わった全ては過去において現前しているのであり、それは既在したが、現在にはもはや事実として現 将来もまた現前しないということを意味しない。 その出来事のもつ意味としての空無は、 あったということは、 その既在したというこ 無の開示として了解さ 何人

としてたてうる。 無が限りある在り方を開示するから、 それは、 現前における無さによって限界づけられている。換言すれば、具体的生起を通して無が現前する謂で 既在したとは、この有限的にたてられた現象の謂であり、このたてられること(経験もその一例で 出会って関わりあう現象(それは単的には呼ぶことではあるが)を現象

既在とは、あったことであるとはいいながら既にない。そして将来にもあるとはいいえない。

現在もまたとどめえ

は ない)においても自らを開示する。従って空無性(空しさ)とは、 分別しその差別することにおいて、自らの有限的なることとして無がたちあらわれる。 存在するものの在り方として有限化するのみか、 無の開示であるが、 それは繰り返しえざるもので

存在の無規定性

(それともいいえない

これとも

えないこととしての無記なる存在の、存在性を損うものではない。無は存在するものの存在として、 かくて無といい、存在といい、それらは無規定(無差別、無記、無名など)の相即的二面である。それは、規定し(%) その場面にお

てたちあらわれてくるのである。逆に無は、存在をあらわにするといえよう。

色)をたてる分別知、それを超えた世界に属する。それは自然を根拠として息づく法といえよう。そしてこのことが 自然への根拠づけであった。空色(色空)がたてられることにおいて、流転の実相を知る。つまり、空の開示であっ 例えば、色不異空、空不異色を通して働く法は、無化を通して開示される。法はそのものとして、かかる色空(空

た。

に栄化される。そこでは、自然への息づきはそのままに虚無であった。 不易なる力としての主の言葉であった。すべてが無記からたちあらわれてくるのは、呼ばれること(人が呼ぶべくあ な草の如く、その栄華はみな草の花に似ている。草は枯れ、花は散る」のである。全ては、朽ちるべく虚無に服(st) るのではない)においてであった。永遠にあずからないものは亡びる。永遠にあずかるものは、亡びをも亡びとせず いる。それは自らの意志においてたち自己充足するが故に、虚無化されるのであるが、それを通じて示されるものは 的ではあるが、他面、肉となることにおいて現実に働らきかける。そしてこの現実はそのままにおいては、 この法と相似る如くみえるロゴスは、肉となることにおいて救いの完成となるものであった。ロゴスは(8) 画 「人はみ 超越

史の根源態は、存在の闇への突入ではなく、生死のよって出てくる根として、歴史が自然に帰るべき根源だったので られるのである)実存は、 何故なら、無にさしかけられてある存在として、あからめられた(その lichten は自らの生起を通してあからめ 可能的なものとして有限なる全体開示であり、そこに、無をして無たらしめる根源の働きを 見 そのあからめられることにおいて生死、即ち、歴史の根源態にふれざるをえな い。この歴 出 しう

存在するものにおける在り様の生起であり、 歴史の根源は、それを自然に可能ならしめるも -5

死ぬのはいやだとか、死に対決するとかいう死は、本来無記であるにもかかわらず、いやとか対決とか、 するとそれは、自然において in Natur であり、 従って歴史の根源は、 自然に外ならないのである。 脱自的に

それをたてることにおいて有限化したのである。そこに存在の根源態の根源開示がある。それが根源としての自然で

この自然において見出すのが自由(無におけるふるまい様)であった。即ち、自然に自由としてこれに生起す

るのである。 えの在り様の生起の根源たる自然において、全ては、自然の営みとしてそこから出てそこに帰る。死も生も同じ

く根本において自然である。かくて人は、自然に生れて自然に死ぬ。

死をも貫ぬいている。死は、その本来の意味で決して不自然ではない。例えば、不自然な死に方という場合の不自然 この根源たる自然からの抽象(脱落態ともいえよう)こそ、生であり死であった。自然の欠如態が、 無として生や

脱落の様相をよく示している。 自然を根源としており、実存的時間はその根源を自然にもっている。根源としての自然は、

その中

歴史的実存は、

欠如(

しめる。それは、自然にみられる生成死滅のリズムの根底だからである。そのリズムは、法則的に交代の間にあるこ に生起としての歴史を包みこむと共に、 そしてそれらを超えて持続することをも知らせる。 歴史に堪えること(歴史を己れの歴史として担うこと)をも自然に可能なら 何故なら歴史は、完結すると同時に、非連続的に 連続させ

る。 あの人の意志を継いでの如くである。

可能 花は単独の花としてはないから、 たのである。時において咲くものは咲き、散るものは散るということは、 その時が到れば、 花は自然にほころび、その時が到れば自然に散る。 花々は自然に咲き、 花々は自然に散る。 自然と同義でもあった。 それは何れも、 個別的な花においては一回的にみえる 根源たる自然において

自然は自然において生起する。この自然への自己同化(自ずから然あるものを自ら然りとすること)こそ、 自然を

根としてそのリズムと共なることではなかったろうか。この到る時はその時として、 ある一定の時である。 このある

期日としての季節であった。人は花咲き花散るを期待しても、

人工は不自然であり、又、

無理

根源的に自らを開

であった。

一定の時こそ、

時期、

それは、 無記の限定であり、 ろうか。そこでは、 期へと、その機が我々をしてその気にならしめるのである。つまり、 ることに外ならず、 示し、 この、 我々が自然であると共に、そのことにおいて共なることを教える。それは、 人に期せしめて自ら機する(時熟する)自然は、 生死のよってくる根にふれることとして、 生死を超えてその根源に帰っているのである。超えられた生死(人が生死とたてること、 自ら然りとすることにおいてそれは、生起の根底たる自己性を示すのである。 意識的ならざる自然的なるべきことをさし示す)は、 生死を超えること(超え出ることとして根に帰る)ではなかった その期から期へと到るリズムにおいて、 歴史的実存の真の意味を知らしめるのである。 もはや自然であり、 自ずから然ありを、 かくて人は、自然に生 何故なら、 自ら然りとす それが

は、 然であり、それに深く根ざした時間 生成死滅の自ずからなるリズムの働らきを通して開示されるのは、 自然を己れの歴運 Geschick とすることであり、 (リズムと同義たる)の支配である。そこに、自らなるさまの根底を知る。それ そのことにおいて己れのふるまい様も可能であった。 その中にあって揺ぐことのない基底としての自

き自然に死ぬのである。

ないと思うのである。 もまた入りこんでくる。従って、 かる歴史的実存における実相からの逸脱(脱落態)、 共なる時間に生きる(自ら然りとする)こととして、 それが死ではなかったろうか。 根源たる自然に帰らねばなら 生を生とすることにおいて死

但し、この自然への自己同化としての自然への自己還帰は、 一つの問題をもっている。それは、 この根源開示の実

である。それと同時に、この自然への関係づけとして基底たるにとどまることはできない。生死の根にふれた自然は 無媒介的にそのまま無為に帰するだけで足りるのであるが、 相 にふまえることに外ならないが、この開かれた自然は、自然に示されるものと同一であったろうか。 根源としての自然は、 確かに一面では基底としての自然 同

生死をも自然とするからである。

Gegenwurfすることであった。そこに出てくるものは、 て自己なのであって決してその逆ではなかったのである。 けるそれと異なるものであることは言をまたない。そのことは、 生起すると考えられるのである。 生死を自己同一化する自然は、 それをそれと受取ることにおいて自己否定的に自然なのである。 それは、 実存論的に超え出て実存的に立つと思われる。但しその実存的 自然に自己消化に向うであろう。 実在論的に投企したものから、 それは消化することにお 再び実存 的 つまり、 は出発にお 在り様な に 逆 投

のであった。 根底としての実相は、それへの関わりとして自由な投企に外ならない。 そこでは可能的投企であるといっても、 もはや自己投企ではない。すると、 そしてその自由は、 自然にあることとしての在 その根 源 に由来するも

り様が問題になる。

根源 の次元への引きもどしであった。そこに新しい地平を開くのである。 かくて人は、 (的自由との関わりを必然化するのであろう。そしてそれは、 不断に生存 (人生)を証しするのである。 自由から死をみるべき段階に外ならず、 歴史的実存

それは己れのではなく、人としてのである。

そこに死は、

したいのである。 かくて筆者の関心は、 もっともそれは、 人間における自然性、 類比 analogia ではなく兆し Zeichen として考えるべきものであったが。 自己性の契機のみが、それらを通して彼岸の通路をあらためて問題に

#### 註

1 X. Heidegger: Scin und Zeit, s. 247

> (41) 41

- <u>2</u> 死への向け方としての死への関わりは同一ではありえない。かく、 独りでが社会的存在としての間を示す。
- 3 ない。 無常感はその好例である。 つまり、宝相の根源にまで立到って、それを主体的にせよ、 但しそれが生成死滅のリズムとして、何故避けがたくあるのかと必らずしも問うている訳では 把握しようとしない所に問題がある。
- 4 K. Löwith: Das Individuum in der Rolle des Mitmenschen
- 5 オマル、ハイヤーム『ルバイヤート』(岩波文庫) 参照。 物質不滅の法則が働こうとも、 それたりえない所に 己 ħ が
- 従って嘆きも理由たりうるのである。
- 6 アルベール、カミユ『シジフォスの神話』(矢内原伊作訳、新潮社)二三頁以下。
- 7 無学祖元の作として伝えている次の七言絶句も参照。
- 乾坤無地卓孤節、 且喜人空法亦空、 珍重大元三尺剣、電光影裡斬春風。
- 8 それまでの彼の生涯と全く等価、或いはそれ以上であったかもしれぬ。 地という子供のためにひたむきな態度(実存的であることはいうまでもない)をとったことが挙げられる。 いるが、それは実存的時間と同義である)を、 「生きる」という映画において、 あと僅少の日時しか生きられない癌患者が、 せめては社会のために(それも実存の存在構造である)、この場合は、 己れの日数(余命という形であらわされて その日時こそ、

あ 更に、『明日が信じられない』(霞山徳爾著)二七頁以下における、死期迫った癌患者の悲痛な濁白。青葉を見ながら、「あ

つまらない一生であった」といったそれが、傍らの医師たちに肌寒さを覚えさせたとある。 生の在り場を匡す例として、『リツ子・その愛』(壇一雄著)三五頁、五六頁、六五頁、一六

違いであるかもしれぬが、

- 9 六~六七頁等を挙げたい。 そのあるについては、或るもの、在るものとであるが、 意識における自在の一つの解明とみる。 があるも問題にされねばならない。 サルトル 12 おける即自と対自
- $\widehat{10}$ 肉体の不滅という場合、それが個的でない物の種的それをさし示すとしても個的肉体のなくなることは否定しえない。
- 11 意識をとりあげるのは、 この小論の主旨の一契機を示すことになる。
- $\widehat{12}$ Tillich: Systematic Theology, Vol. I. p. 11
- 実存(ハイデッガーの説く、存在の明らめに立つ所の転向としての Ek-sistenz ではない)とは、その 外にたちあらわれる。己れにおいて己れの外へとふみ出ることである。それが超越に外ならないにせよ、 ex その働きに が さし示す如

(42)

あ

しての ontisch と ontologisch に対応する。

らわしている。 て自力的であるか他力的であるかは、 今問う所ではない。 同義語としての恍惚 ecstasy が、 その外へぬけ出ることをよく

- 14 ッ ル ゲーネフ『散文詩』(中山省三郎訳 八雲書店) 二〇一頁以下、 老婆の項。
- 15 ح 0 誰よりもは、 構造的に原子論的個人ではなく、 共同存在を意味する。
- 覚えるのは、 それは語義的には 筆者一人だけだろうか。 geschehen に由来するから、 生起史的ともいうべきであっ たろう。 歴史的という訳語に ひつ
- $\widehat{18}$  $\widehat{17}$ りたいの否定としては、 なしのもつ本来的無を担うとみる。担えばこそ、 K. Jaspers: Philosophie Bd. II, Existenzerhellung s. 221 死にたくないのないは、否定の助動詞ではなく、むしろ形容詞である。 ありたくないであるが、 この場合、 否定として立ちあらわれてくる。 あらしめないである。 それは、 単 つまり、 なる否定としての非ではなくて、やは この願望否定においても、 無の開示である。 無が働いて 何故なら、
- 個別的限界状況として挙げられている所の、 「諦にもあらわである)と酷似する。 死 苦惱、 斗争、 實罪は、 四法印の一たる一切皆苦の四苦(生病老死として四
- <u>19</u> ジャン・ポール・サルトル『壁』(サルトル全集、 人文書院)。

 $\widehat{20}$ 

R.M. Rilke: Duineser Elagien, No.1

- 呼ぶことが人間存在の証しである。 用いるようでは、 そしてそれが、 兇器とも又、心を匡す利器ともなりうる。 己れの見出した状態としての位置づけである。 日用家具等の置き場については、 それは
- <u>22</u>  $\widehat{21}$ 体として己れのためにという構造、 existentiell と existenzial とは区別さるべきであり、それは、 例えば日本刀も、 若しくは在り方をもつ。 ハイデッガー『根拠の本質』で説く所 の 存在論的区別 ځ
- $\widehat{23}$ うな根源である。 歴史の根源は、 答えを先取するようではあるが、 実存が歴史的でありうるのも、 そこから出てそこへ帰る 己れがそれによって基礎づけられ、 からである。 そのことが同時に 基礎づけであるよ
- $\widehat{24}$ 実存が歴史的であるとしても、 K. Jaspers: Philosophie Bd. II, Existenzerhellung, s. 124 歴史的意識(一応それは、 歴史学的意識から区別されてはいるが) の面で考えるのは問題で

ある。意識は実存の低次の段階であったし、その面でも問題である。

- (2) 川上定『運命の島』二〇四頁、一五二頁参照。
- (26) 渡辺二郎『ハイデッガーの実存思想』六二頁以下。

同『現代人の内面』(理想三三八号)参照。

<u>27</u>

それは、

として伝える、

世の中は何に譬えむ朝びらき、

 $\widehat{28}$ とこで有なる概念を用いないのは、それが相対概念としての無につながるからであり、そして存在と非存在、 何れも往事茫々の感をふかめる。 有と無をそ

過ぎ去りゆくことの早さ、ゆく物事のとどめがたさという感懐において、尚のことあらわである。

漕ぎにし船の跡なきがごとや、

中山義秀『戦国史記』における斉藤道三の告

沙弥満誓の作

 $\widehat{29}$ れこそ相関化するからである。その反面、 『般若心経』より抜粋。その中では周知の如く、 無と非存在について適確でないことも覚えるが。 色空 (空色)の相即論理を通し、 諸行の自性の空なることを 説 ζſ て ţ١

る。そして、空を空たらしめている真実知を示す。 然しこの小論では、それ(涅槃の謂) に到るべく取りあげているのではない。その実相開示において把えようとしている

(30) ヨハネによる福音書、第一章のプロローグを参照

である。

- (31) ペテロ第一の手紙、1の24。
- (32) ローマ人への手紙 8の19以下

附記

本篇は故岸本教授の学恩にたいして捧げる筆者の試論である。

っているのか、

勿論この両者は、

密接に関連しあっており、

じ客観的観察に立ちながら、

では、

ける宗教の内面的過程は軽視されがちであった。これは、個人の内面を分析するよりも、事実記述的な歴史学の方法

宗教が、個人に果した役割りや機能よりも、社会的にどのような意義があるかと言う点が強調され、

一方にのみ偏しては公平なる認識となりえない。しかし従来の思想史

## 宗 教 的 人 間 の 比 較 的考 察

梁川・樗牛・満之-

である。宗教を主体的基盤から離れた客体として、巨視的立場から歴史的意義づけを行なおうとする。他の一つは同 ligion)については、その評価に二つの態度がある。 ての case-study を通して、 その宗教を比較考察しようとするのが目的である。個人のいとなむ宗教(personal re-網島梁川(一八七三―一九〇七)・高山樗牛(一八七一―一九〇二)・清沢満之(一八六三―一九〇三)につい と言う点についての評価である。いわば当事者の生活史の上に、微視的究明を行なうことである。 当事者たる個人にとって、それが如何なる意味をもっているか、 一つは思想史の上に位置づける歴史的・社会的立場からの評価 松 本 如何なる問題解決とな 晧

本稿は、

人間にお

に立つ「思想史」の学問的性格にもよることであろう。

A STATE OF THE STA

い。しかしそれを急ぐ余り、当事者における欲求と不満、葛藤と煩悶、その克服解決に至る内面的過程の、 結論的に言うならば、 いかなる個人の宗教も、最後の審判として、社会思想史上の意義を問われなけれ ば 人間的側 なら 宗教は な

如何なる意味をもっているか、という点を比較考察しようと思う。 面が軽んぜられてよいと言うことにはならない。本稿は、以上の点をふまえながら、まづ上記三名にとって、

その方法として、手記資料にもとづく心理主義的アプローチがとられよう。

宗教的行動を、

人間行動の一つとして

格として、 境へ適応する有機体であり、実際には、有機体と環境との間の行動に関連して導きだされるものである。こうした人 考え、その行動の主体者を、人格(personality)として考える。言う迄もなく人格は、様々な行動傾向をもって、 歴史上の個人を捉えることは甚だ困難なことである。今あえてこれを試みようとするのは、 直接・間接的

な資料が豊富であるという強味に支えられているからに外ならない。

人が環境に適応してゆくあり方は、各人千差万別である。しかしその一人一人についてみれば、

極めて

のであり、 を特色づける基本的な行動傾向であり、周知のようにその記述や測定には、traits なる概念が使用されている。 individual なものでありながら、その行動の形式には、或る程度一貫した特定の傾向があると言える。それが、個人 観察された個々の行動から、類似した状況の下では同じような反応を示すものとして、 それゆえ状況が与えられれば、それによって行動を予想しうるものである。それは発達的に形成されたも その過程では極めて可塑性に富む反面、一たび定着の後は、容易には変化し難い特色をもっている。 理論的に構成された概

こうした traits を明らかにする一法として、 手記資料による伝記的考察は古くより行なわれてきた。ただその場 或る特定の時点の資料のみから想定された そこで研究対象には、その生活史の比較的広範な領域にわたり、日記・書簡・感想録などの一人称資料の存す traits をもってしては、 長い生涯にわたる人格を捉えることはでき

キリ

スト教的社会主義への可能性を見せるなど、

極めて独自なものと言わねばならない。

のを群毎に集約して traits として措定し、 ここからその人格の基本的行動傾向を推定しようとするのである。 第一の条件となる。その資料の分析により、生活史の諸時点における行動を比較分類し、 類似相関するも 宗教的人 幸い

の対象として都合よきこと。 理的アプローチにたえうるような資料の存すること。第二に、三人がほぼ同時代の社会と文化の中に生き、比較考察 間としての興味のみから言えば、他にも適例があげられよう。しかし、ここで特に三人をあげた理由は、 にして梁川・樗牛・清沢の三人は、ほぼ此のような要求を満たす資料を残している。明治宗教史の上には、(③) 第三に、 彼らの宗教信仰が極めてユニークであり、 それぞれ心理・生理的に起伏の激し 第一に、

ı)

体験を内蔵していることなどによる。

纒まった研究書は、まだ世に出ていないように思われる。今ここで、如何なる点が比較されるべきか、先づ三人につ すでにこれらの人々については、先学による諸研究がある。 清沢についても、 教団の内外から、その人と信仰について論述されたものが少くない。ただ梁川についての 特に樗牛には、 思想史や文学史の上から多く触

てのアウト・ラインを描いてみよう。

た他力信仰の反面において、 その後病魔に侵され、 スチャンとして出発した。上京後間もない二十一才の時、 を発表して、 汎神論的傾向を示しスピノーザや白隠に親しみ、更に晩年には労働問題に関心をよせて 大きな反響を生んだ。その信仰は、 理想と現実の相剋の果に「神の子」の自覚に達し、 キリスト教徒でありながら法然・親鸞に傾倒 正統的信仰への懐疑を見せ、 『余が見神の実験』(明治三十八年七 教会から遠のくに至

は岡山県上房郡有漢村(現・有漢町)の人である。十五才の時、郷里の高梁教会にて洗礼を受け、

組合派の素

こともあるが、最も華やかな活動は、 樗牛は山形県鶴岡に生まれたが、 幼少にして叔父の高山家に養われた。早くより文才に長じ、 雑誌『太陽』の記者として、文明批評に健筆を振ったことである。 一時は教鞭をとった その主義

向をみせ、 日本主義・美的生活論・超人主義などと幾多の変転を重ねたが、 晩年には深く日蓮に傾倒した。彼には、日蓮についての多くの評伝がある。しかし注目すべきことは、かつ 宗教は迷信なりとし「人心の病的現象」と見なした樗牛が、 肺患に蝕まれてより、次第に個人主義的傾

へ)と言い、また「私一個より申せば、世の中の神も仏も信じ不申候」(三十三年十二月二十三日付、 死の一両年前には「今ではいかなる宗教でも、 て『吾人の宗教観』 (明治三十一年二月) と題して、 少くとも同情をもって見る迄になった」(三十四年四月二十四日付嘲風 実父へ)と言った その

ここには、 とである。特に信仰としての宗教を強調するために、わざわざ(僕の)と断りをつけている点を注目すべきである。 樗牛において新しい宗教的態度が生まれつつあると、言うことができよう。樗牛における日蓮崇拝、及び

宗教(僕の)に関して思念することも往々だ」(三十四年六月六日付、嘲風へ) と洩らしているこ

「この頃は、

日蓮に関する数々の評伝執筆は、このような宗教的関心に発していることを注意しなければならない。

純化を叫び、 に入った。梁川・樗牛に対してただ一人の教団人である。その点で彼の信仰は、真宗という一本の教条で貫ぬかれ の信仰は、真宗の教理に立つとはいえ、 いる。しかし清沢は、 清沢は名古屋の人である。 僧風の刷新高揚に努めた。 その如来信仰と西洋哲学の教養の上に、 前二者に比して年齢は若干上まわる。在家の身で早くに得度し、 その熱意は、 極めて個性的色彩が強く、 血を吐きながらも絶対他力の精神主義を主張した程である。 厳しい克己的修練を続け、 伝統的教学に対して、異安心を生む一面すら持っ 真宗教団の近代化と信仰の 浄土真宗大谷派の僧籍 彼

どのような過程を辿られたものであろうか。 このように三者それぞれ独自の道を歩んでおり、 信仰の内容も活動の方向も異なっている。この三者三様の帰結は

ていると言われる。(4)

(48)

0)

言え、 Drang

立身出世主義は、

間

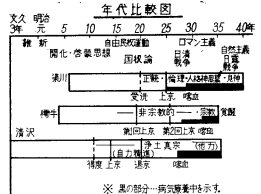
に

相前後して上京し、

この渦中にあっ

たのである。





壊し、

近代国家としての歩みが開始されたが、

絶対主義体制が確立されてゆく過程で

開化政策と反動との間に、

政治的には幕藩制度が

崩 図

そ れ

を

表に略示すると、 梁川は三十五才、

上図のようになろう。この時期は、

樗牛は三十一才の長からぬ生涯を閉じたのである。

梁川も樗牛も清沢も、 共に明治初年から三十年代後半迄の人である。それゆえ文久三年生まれの清沢を含めて、 V: の三人の人格形成の時期は、 この時代の文化と社会の中で、 主に明治初年から二十年代迄であったと考えてよ 彼らは青年期を過ごし、 清沢は四十一才、

がら、 開化に対する国粋保存、 漸く産業資本に転化成長してゆく時期である。 る。 主義に続く自由民権の運動が挫折し、 経済的には、 全般的には、 新政府の保護育成により、 啓蒙思想の功利的・散文的世界観より、 キリスト教的世界主義に対する国権論の対立をみせな 国内資本の原始的蓄積が終って、 時代思潮の上よりみると、 徐々にロマンティ 文明

時代を思わせるものがあっ 富国強兵の国策に組みい た。 呈し始めてはい 維新の際におけるような、 れられて、 たが、 総じて国運の上昇期であり、 青年の夢を揺すぶっていた。 変革に乗じての野心の実現は困難になったとは 梁川も樗牛も清沢も、 やがて来たる Sturm und Ø

シズムの方向へ動きつつある時である。

一部には、

絶対主義下の暗い

現実が露

ここで此の三人の人格形成について、 きわめて類似した条件を考えてみたい。

西祝の指導を受けると共に、同輩の朝河貫一・金子馬治・島村抱月らと哲学会なるグループを組織して勉 学 して お 潮に影響されたと見られなくはない。ひとり梁川だけが私学の専門学校に学んだが、彼はそこにて、郷党の先輩・大 史(未定稿)』 がある。清沢は、東本願寺の育英教校より東京留学を命ぜられ、帝国大学文科大学の哲学科に学んだ。 経て東京帝国大学文科大学哲学科に在籍し、美学を専攻した。その領域での業績として、 チーブン倫理学解説』『快楽派倫理(ジョン・ワトソン)』『マッケンヂー氏倫理学網要』『シヂウィック氏倫理学方 とは兎も角として、他の二人が、進んで哲学・倫理に身を投じたことは、哲学をもって最新至上の学とした当時の思 養を身につけた、いわゆる哲学青年である。すでに教団人として将来を志向していた清沢が、 と専攻の差はあれ、明治中期には、若干の年月をずらせて東京に在り(在京期間は別図参照)、共に西洋近代哲学の教 初期の著作に『純正哲学』・『宗教哲学骸骨』などがある。これらが示すように彼らは、それぞれ倫理・美学・宗教 専門学校に入学し、苦学しながら倫理学を専攻している。彼の卒業論文は『道徳的理想論』である。樗牛は、 第一にあげられるのは、彼らが共に哲学的教養の持ち主であると言うことである。すなわち梁川は、上京後、 哲学的素養において、官学に学んだ樗牛や清沢に比し、著しく劣るとは思われない。事実、彼の訳述になる『ス 『近世美学』や『日本美術 宗教哲学を専攻したこ

Ħ 沿って山に囲まれた山村の、 第二に彼らは、同じような社会階層の出身である。先に述べたように、 家計の責任者としての彼は、村の小学校に教えたが、将来世に出たいと念じつつ、その願いは経済的に阻まれ その死と共に没落し、梁川十九才の春には生家を手離して、同じ村内の小宅に移らねばならなかった。その 人知れず暗涙を催した」 かなりの資産家であったという彼の生家は、 (二十四年三月十日、 日記) とあり、 父長四郎のやや侠義に富んだ消費的性格の 梁川は岡山県有漢村の出である。 以後、 家の生活は恵まれ 有漢川に

野で相応の業績を残している。

啓蒙時代としての当時の学界に貢献したと言われる。このように彼らは、共に才能に恵まれ、各々の分で、「⑤」

難い。

性格にして、多少は禅にも関心を示し、又卜易などにも通じたと言う人物であった。

清沢は、尾張徳川家の小禄藩士・徳永永則の長男として生まれた。

憧れを満たそうと努力していた。彼が親戚知人を説得し、苦学を覚悟して上京、(゚゚) 日学校や聖書研究会のグループである。これらを通して彼は、キリスト教信仰よりも、 田健太郎らとの書簡往復である。二つは、勤務先の知新校の同僚関係であり、三つは、 ていた。そこで彼は、色々の工夫を試みで新知識を身につけようと努めている。当時の梁川は、およそ三つのグル 東奔西走殫慮せしも、 な姑息的手段にたえられなくなり、この欲求を更に一歩つき進めたものである。そこに至る迄は「余が四・五年来、 プによって、その欲求不満を晴らしていたようである。一つは、高梁教会の古木虎三郎、 些少だに功なかりし遊学の方法…云々」(二十四年五月三十日、日記)とあるように、 専門学校に入学したのは、 その背後の西洋近代文化への 村の講義所を中心とする安息 同志社学生の平瀬良吉・塩 このよう

頭角を現していた樗牛に対し、実父も養父もかなり期待をかけ、豊かと言えない中から送金し、その将来に一族の夢 分経済的に恵まれたとは言いがたい。例えば二高在学時代、養家からの送金のみでは不自由し「其入費多端、 に日夕を送り行くのみ、御諒察有之度侯也」(二十二年六月十一日、 た形となった。 が盤城平に移封された際、 石の藩士であり、 . 持続であったことを承知しなければならない。 樗牛は旧酒井藩士・斎藤親信の子であり、二才の時、 彼が実父に宛てた書簡の中に「愈々勉励、 養父は、 私が将来の希望に御座候」(二十八年一月八日付)とあるのは、 旧幕臣の関係上・薩長専制の下にあっては恵まれない立場にあった。殊に斎藤家は、 山形県庁、 鶴岡に残留した組であり、新しく官途について、新時代に再出発する気運からとり残され 酒田郡役所、警視庁などを転々とした小官吏であり、そこに養育された樗牛も充 大学院に進めとの御仰、只々感佩の至に不堪侯。 叔父高山久平に養育された。養家も実家と同じく酒井十二万 実父へ)と訴えている始未である。 この間の事情をもの語る。 しかし幼少より 明治二年藩主 御属望の万一 実に僅

51 (15)

母タキは熱心な愛知門徒である。

しかし維新後は、

茶の行商をし 永則は剛直

育英校に入ったと言う(清沢満之全集一巻五三九頁)。「僧侶になれば京郡に連れて行って、本山の金で充分学問をさし を中止すると共に、将来に甚しい困惑を感じ「医者と僧侶も略々同じ。今後は僧侶となって勉学しようと決意して」 ていたと言われ、 て勉学しなければならなかったことは、やがて彼に、本山の期待に応えなければならないという愛山護法の負い目 でき難い事情の人であった」ことに注意する必要がある。清沢が、このような事情の下に、 いうのが喜しくて僧侶になった」(暁鳥敏の回想、同前)というのが彼の心境であろう。清沢も又、「思うように勉強の てくれるとの事であったので、自分はとても思うように学問のできぬ境遇におったから、 した動機である。すでに英語学校、医学校などを転々としていた清沢は、小川空恵氏の記すところによると、医学校 経済的に余裕があったとは考えられない。そこで注目されるのは、清沢が東本顔寺育英教校へ入学(2) 一生学問をさしてくれると 本山の経済的援助によっ

りたてられて、彼らが恵まれない事情の中から、 文化的要求に基くこと、また樗牛が世俗的出世に強い関心を抱いていたことの其の裏に、当時の出世主義の このように梁川が教会に近づき、清沢が教団の学校に入ったことが、必ずしも信仰上の動機からでなく、 如何にして世に出ようかと苦慮し奮起している姿を見ることができ 潮に

強い報恩の念を自覚せしめた。

る。

見よ、大学の小秀才よ、我らは実力に於て、人物に於て、卿らと競争すべき也」(二十九年九月七日、 梁川は、大学を卒業した樗牛が、直ちに二高教授として赴任するのを知り、 更に注目すべきことは、この三者の間に、 直接・間接の或る心的相互関係が考えられることである。 「羨望嫉妬の念」を抑えがたく「今に 日記) 強

争意識を抱いていた。後年しばしば樗牛の論評を試みたが、その態度は対抗的である。

吾説の解釈には力めざりしが如し」とし「梁川と吾れと依りて以て問題を論ずるべき根本の思想に於て、同じからざれ 樗牛もまた梁川に対しては『早稲田の一秀才』と一目をおきながらも、彼は『文字の差別を索むるに忙わしくて、 六年三月十四日、日記)との不安になって彼を悩ました。

ば ならむか」(三十一年四月『綱島梁川に』)と、厳しく駁論している。 両者の間に、 緊張関係のあったことは否めな

記事は少い。しかし清沢は、梁川・樗牛と関係のあった大西祝と交渉があり、梁川の側からみれば、 主義とが、 五月『東本願寺と村上専精氏』)、或いは又、当時『新仏教』の境野黄洋らによって、樗牛のニイチエ主義と清沢の精神 年一月十三日付渡辺知空へ)とある点、また樗牛が、東本願寺問題につき、白河党の改革運動にふれている点(三十三年 あるが、 いという清沢の性格のゆえか、又、宗門一途に内向化した彼の生活態度のゆえか、彼の記録には、 ほどか意識し合う関係のあることを推察してよいと思うのである。 っており、 最年長の清沢の資料には、直接に彼が梁川や梁牛と交渉があったという記録は見られない。文芸などには関 彼が清沢の『我信念』を一読し、「強く小生の信仰上の実験と相響き候ふし有之歓喜に不堪候ひき」(三十九 共に羸弱思想として批判されている点(新仏教三巻二号)、などを考慮すると、 清沢も又、当時批評活動を始めていた彼ら両名の存在は意識していたのではあるまいか。三名の間に、 梁川・樗牛は無論清沢を知 教団外にかかわる 清沢の死後では 心が 何

十四年十一月九日、 病気につきて心配せし折……脇の下に少しく痛みを感ず、 いる。このことは「才子多病という。余は才子に非ず。而して善病多疾、常に呻吟するは果して何によるぞや」(ニ 7治二十四年四月の気管支炎から始まって、 第三に彼らは、 同じように「病める肉体」の所有者である。三人それぞれ生れつき頑健な体質では 日記)という疑いとなり、 「肺質の弱きよし或る医師に聞きてより、 咽喉痛・胸病・脚気・肋膜炎・肺結核など多様な病名が日記に散見して 又例の肋膜には非ざるかと、 何となく心がかりなり」(二十 種の臆病神にうたれ、

ない。

梁川

…」と訴えて以来、 明治二十八年十一月叔母への書簡に、 医師より左肺尖の異常を診断され、以後「肺尖は依然として悪し」(二十九年二月十八日付、実父へ) 「風邪の気味にて、 とかくからだぐあいわるく、 学校も休みが

「左肺尖尚異常なれば……」(同十月三日)などの文字を連ねている。一方、 清沢は二十一才の四月から五月にかけて **欬咳甚しきをもって、午後、医につきて薬をこう」(+六年四月二十三日)、「昨日来の痛悶猶止まず」(五月十** 

八日)などと日記に見えて医薬に親しんでいたが、 二十七年の春頃には、病状はかなり進んでいた。

充分に察せられよう。彼らは生理・心理的にも、同じような悩みをもっていたと言えるのである。 後ひき続いて病患から脱することができず、これが彼らの理想の実現や心身の維持に、重大な障害となったことは、 別図に示す通り清沢がまづ喀血し、つづいて梁川・樗牛と前後して結核に倒れた。一時小康の時期もあったが、以

彼ら各々の特殊な環境の場と、彼らの人格に蔵せられたユニークな行動の傾向とを考えるのである。 で受容できる状況にあったと思われる。それが先に述べたように、三者三様の宗教信仰へ展開したところに、 識しあうとも思われる生活の領域をもち、同じような病苦を悩んで、明治初期・中期の文化を、 とは言い難い家庭に生まれ、 このように梁川・樗牛・清沢の三名は、 郷党や教団の期待をうけて上京、西洋哲学の教養を身につけ、一部においては互いに意 共に維新から西南の役にかかる変動期の経済社会において、充分恵まれた 比較的大差のない形 我々は

#### 四

きようが、 論理的追求の態度が強く、自己客観化が厳格であり、実践力に富んだ意志的態度が著しいと言えるであろう。(\*\*) 様に哲学的教養をもったという点では、その思考形式の上に、或いは common traits とも言うべきものを予想で ま彼らの日記・書簡・感想録・時評文等に見られる具体的な行動を、いくつかのパターンに集約してみると、 特に理想追求の態度が顕著であり、自己を客観化する自省的態度が厳しく、論理的思考よりも文芸的情緒に傾 樗牛は自我中心的傾向が強く、権威に依存的であり、 しかし以上述べたところに、更にシジウイックや大西に親しんだ梁川、ニイチェや日蓮に傾いた樗牛、へ 非論理的な直観を重んずる傾向がある。清沢には、 彼らが

梁川と異なる点は、

論理的・認識的関心の強さであろう。このような諸傾向は、

発現の形態としては、

な外飾

部共通する点がみられる。これに対し清沢と樗牛とは、 ーゲルやエピクテタスに魅かれた清沢の個性的一面を窺うことが出来る。 ところで三人のこの行動傾向を比較してみると、梁川には、 むしろ対蹠的傾向が強い。樗牛の自我中心主義や権威主義に 清沢と相通ずる一面があると共に、樗牛に対しても一

清沢は、自己否定的な迄に禁欲的自己省察を行ない、権威に近づこうとはしなかった。この点は又、

梁川に通ずるところでもある。樗牛の本能肯定主義に対し、清沢も梁川も、 共通してストイックな傾向を も ってい

を甘受する程であった(四十年七月六日付海老名弾正へ)。又彼らは、 樗牛におけるよりも、 清沢が一時、 行者の生活に徹しようとしたことは有名であるが、梁川もまた「クリスチャン・ストイスト」の評 強く「修養」ということ

綱島梁川氏追懷」)。 到に気を配ったキメの細かさ」は、やはり彼を「文章の人」と言ってよいであろう(早稲田文学、 理科数学に優れ、一時は物理学を専攻しようと思った程の清沢は、 ンティシズムを見ることができる。これに対し「書画骨董を好まず、詩を作らんとも思わず」と洩らし、 彼の文章は、 樗牛が詩的直観に優れて『文の人』と言われたことは、そのライバルであった梁川にも言いうることであ 樗牛ほどの華麗さはないにしても、友人の国文学者・五十嵐力氏が指摘する通り、 文を人格のプロジェクトと考えるならば、梁川と樗牛に、或る程度共通するセンチメンタル 「実験によりて証明せられる事程、 明治四十年十月号一故 「末の末まで周 確実で且つ人 なロ

に納得させ易きものはない」(全集三巻、七〇四頁、 人見忠次郎の回想資料)という論理的・実践的人間であった。

理想のためには犠牲をも辞さぬ価値志向(Value-orientaiton)の傾向を指摘することができる。 の傾向があり、 主観的な動機のあり方から要約してみると、樗牛には、対象との相互作用から何を得るかという動機志向 現実主義的な自己関心(Self-interest) の強さを見ることができよう。 これに対し梁川・清沢には、 ただ清沢が、 情緒的

五

さてここで、もう一度彼らの生活史を、 その信仰形成を中心に眺め直してみよう。

七年より四十年) 年より二十八・九年)、 梁川の思想的展開は、 と大別される。この点については、すでに第十五回日本宗教学会において発表した(宗教研究-四六 第三期・人格神思慕の時代(三十八・九年より三十六年末)、 第 一期・正統的信仰の時代 (明治十九・二十年より二十五年)、 第四期・見神による安心の時代 第二期・倫理主義時代

号大会紀要、

参照)。

るように三十四年頃を境として、 日本主義鼓吹の時代、 月より三十五年十二月)が適当であろう(「文は人なり」)。これは又、高須芳次郎氏の分ける哲学的詩人的傾向の時代、 (三十年六月より三十三年六月)、 清沢については、 樗牛については、 建峯 姉崎博士の分けられた、 ニイチエ主義宣揚の時代、 (明治十一年より二十一年)、 第三期・煩悶の時代(三十三年秋より三十四年十月)、 明らかに非宗教的 第一期・憧憬の時代(明治二十四年より三十年六月)、 日蓮信仰の時代にほぼ対応する。 (或いは反宗教的)時代と、宗教的覚醒の時代とに二分される。 骸骨(二十一年より二十七年)、石水(二十七年より三十年末)、臘 第四期 しかし更に絞ってみると、 ・渇仰の時代 第二期・自信の時代 後述す

革を決意し、

倒れるとも止まじと覚悟した心境の現われであると共に、

われ、

多分に理想主義的傾向が窺われる。

その心理的境地は、

得度した十一年頃迄に遡れよう。

骸骨とは

教団

その著『宗教哲学骸骨』にみられる論理的:

ると言われる。

建峯とは、

東京に学んだ清沢が、

郷里名古屋との往復の途次、

眺望した富士の霊峰に託したものと思

そのまま彼の心境を反映して

扇

(三十一年より三十五年)、

浜風

(三十五年末より三十六年六月)という各時期の号が、

(56) 56

その

時期は、

梁川においては、

三回の見神が始まった明治三十七年の夏より秋にかけてであり、

我々は、

ここに彼らの

一心とは、

人格

あ

体制の変化による価値観の転換とするとき、

H

記

に到達した。

骸骨の時代には、 の現われであろう。 の自覚である。 L 度を物語るものであろう。 かし此の時は又、 この自覚によって、 自力精進の傾向が著しく、 このような区分が、 『教界時言』によって、 石水とは、 彼の宗教的信念は確立された。 病に倒れた保養時代の、 当を得ているか、 石水時代を過渡期として、 改革の狼火をあげた緊迫の時代でもあった。 どうかは此処では触れない。 石に滴たる清水の如き観照的心境の謂とも思われ 浜風とは、晩年、風の多い大浜に安住を決めた心境 それが臘扇・浜風時代の徹底した他力主義 ただ言いうることは、 臘扇とは、 文字通り無用者 るが

と移行することである。

洩らし、 ことを確信した に対し、 て、 の信仰が、 宗教的時代へと convert したのに対し、 「信仰からより高き信仰 しても、 おいて、 これら三者の過程を比較してみると、 その発展の 梁川 清沢も又『絶対無限の妙用に乗托して、 彼らはこれを契機として、 梁川が洗礼を受けたキリスト教、 質的に強化・徹底化された形式をとった点が興味ふかい。 においては、 極限において開発したということである。 (回光録)といい、樗牛は「吾等の弱き命の強くなる様に感じらる」 (三十五年一月二日付、 へ」の突入であった。 潜在的な準備期間の後「見神」という形式で、 思想上に大きな変化をとげた。 先にも述べたように樗牛においては、 梁川・清沢では、多少の曲折や他要素との複合はあっても、 清沢が得度を受けた真宗の信仰と無縁ではなく、 ただそれが、清沢や樗牛にあっては、 任運に法爾にこの境遇に落在せるものとしての自己」(三十一年十月 それは樗牛のように「無信仰から信仰」への転回ではなく すなわち梁川の見神、 梁川は、 急激な発現をみせたのである。 非宗教的 時間の制約を超えた 比較的徐々なる過程をとったの (或いは反宗教的) 清沢の精神主義は、 むしろそれを基盤にし 「常楽の今」ある 基本的 姉崎 時代から か し何 な一つ 初期

回心を見ることが出来よう。

樗牛においては、

経やエピクテタスによって開発される明治三十一年の晩秋に至る頃までである。 十四日付、 に関する思想一変し、 略ぼ自力の迷情を飜転し得たりと雖も…云々」(全集七巻四七五頁)の垂水療養時代から、 「此頃の僕の精神には、 この一両年の間に醪醸し来ったかとも思われる一種の変調が現われてきた」(三十五年四月二 姉崎へ)と自覚し始めた三十四年から三十五年の間である。清沢においては、 彼自ら回想するように 阿含

#### 六

苦悩が集中する。 びる日のあることを承知していても、健康である限り、無限の生命感に満たされている。 れたと知った時、 病とされた肺結核を病んでいた。 ところで彼らの回心の時期が、 忽ち自信と希望とは崩壊する。そこには、病の直接的苦痛があるばかりでなく、それに伴う様々の その時、人は真に心理・生理的な危機に直面すると言えよう。 人格の安定に、生理・生物学的基礎の重要なことは言う迄もない。人は、 いづれも発病後の療養中であることに注目するべきであろう。彼らは共に、 しかし恢復し難い病に侵さ いつか亡 当時難

そこにおいて如何なる適応を試みたかが興味ふかい。 回心とは、このような危機的事態においての、人格体制転換による再適応とも考えられ、梁川・樗牛・清沢らが、

無限(大我)に向って精進する struggle] である。 梁川にとって理想とは、 が卒業に際して提出した論文『道徳的理想論』に集約されよう。 づき希望も湧き出た」、「大理想に向って前進せよ」、「人の世にある agressive ならざるべからず、 ていた。この時期を貫ぬいたものは、「この頃は身体大いに肥え、何となく英気腕になる」とか、「身心健全」、「元気 からず」、「今二・三年の中に蓄積して、他日大雄飛をこころみん」の如き一連の文字である。この心的態度は、彼(原文・勇) 梁川は、すでに伝統的なキリスト教から離れ、ユニテリアン風から更に「倫理をもって信仰に代える時代」を経過し それによれば、道徳的生活とは、 現実から断絶した絶対の彼岸ではなか 「有限 active ならざる (小我)

た。「相対理想を離れて絶対理想はない」と見た彼は、「自家実現 self-realization の struggle」を通じて、

こうした理想追求の過程において病魔に倒れた梁川に、理想は、実現不可能な絶対の彼岸へと転位した。

の到達を可能と信じていたのである。

抽象の理念にあらず、 慕の念に転した。彼はその頃「殆んど一年間の休養三眛、何をか得たるかと問われなば…中略…唯々一種の人生観を 自由なる思索の結果として、自由なる経験の結果として、我が意識の実験的証明として天地の父を認め申候」(三十年 種の立脚地を得たれば、従来のように、動もすれば懐疑し失望し煩悶し放棄するが如きことなかるべしと存候。哲学的 久しく茫然懐疑の迷津に彷徨し候いしが、今後の病気によりて、たしかに一道の光明を得侯よう存侯。もはや我は一 冥想と実験との上より得たるように御座侯。御承知の如く保守的神学の中に養われたる昔の理想一たび破れてより、 強い緊張となって彼に内在化したが、やがて、神戸療養中における教会との再接触などを通じて、(②) オーソドッスの信仰にあらず、将又、卒業論文を草せし折の偏狭頑固の道徳的理想にあらず、 人格神思 この欲求

当時同様な悩みをもっていた中桐確太郎・魚住影雄らとの道交を通じて更に強められ、遂に「熱き至深 しかし実際は、

神の愛との感応あるべし」という感応道交の神学的構えを体制化するに至った。

水口鹿太郎へ)と書いている。

ある。この人格体制が極限に達し、心身衰弱に伴う trauma を待って発現したのが、 いわゆる見神の実験である。

要求の構えのみつくられて、内容はいまだ与えられていなかった。激しい情動だけが、彼の人格を支配していたので

見神では、そのまま慰藉の快感として作用していることに注目するべきであろう。 常に求めて止まない者が、遂に求めて得なかった悲哀の高潮を、情緒的前提としている。その絶望の悲哀

的で留学する件は、 結核によって海外留学の夢が破られた。 明治三十三年六月十三日の官報に見られる。彼自身は、九月出発を前に「この上は丈夫にて立身 東京美術学校教授に任命されていた彼が、 独仏伊へ美学研究の目

る。 決行かの心理的葛藤を看取できよう。しかも其の選択が彼の前途を左右するだけに、 可致侯」(三十三年七月二十三日付、実父へ)と期待していた直前に咯血したのである。 の機会も有之候えども 身上の見込も難立儀に有之候」(三十四年三月十八日付、実父へ)と色々苦慮した結果である。 遂に出発は断念せざるを得なかった。 友人の嘲風や建部らは海外にあり、 (註、 帰国後は京都大学教授が予定されていた)、若し今これをやめれば、 「実は今回の洋行は、 又小波 (巌谷) や晩翠らが次々に海外へ立つのを見ながら、 前途之事業に非常に好都合にて、 葛藤は深刻であったと推定され 出港を再三延期したにもかかわ ここには、 目下の処是れぞと云う 将来は色々立身

大磯・鎌倉と海浜に療養しなければならなかった。

思念することも往々ある」(三十四年六月六日付)と書いている。 すでに日本主義にも満足できなくなったとし、 弱音を吐き「人は兎に角、 ばない。…僕は他人の慰めにも聞きあきた。兎角、吾れ自ら安心の出来る地歩を求めねば何もなるものでは 栄達も何となく羨ましい様な気もする。…中略…大いなる信仰の頼るべきものがあったらばと思われるけれども力及 生活も余り裕でない。年は経つ思想はふける。感情のみが強くなって兎角に善愁の人となる。悟り切れぬ身には同輩 みるような美文を綴る一方、 も道徳もまだまだ人生の解釈には足らない」(三十四年七月二十四日付)、「思想は餓 え て い る」(三十四年六月六日付)、 在独の嘲風に宛てた書簡には、樗牛の心境の変化を辿ることができる。彼は太平洋を望む風光の中で、 死生の間に出入すると、 「病気はまだなおらぬし、友人もなし、学問も進まぬ、 人生の趣味もいくらか分る様だ。此の頃は宗教(僕の)に関して 人物の修養も思う様に行か ない」と

より、

「予は敗亡の身也。

屈辱の身也。

の裏返えし的現われと見ることができよう。

犠牲にする偉大なエゴイストを発見、「此英雄の生活によりて、吾等の弱き生命の強くなる様に感じられる」(前出

彼は開目鈔の中に、

超人としての日蓮を見出し、

その日蓮に、

国家をも

田中智学らとの交渉を通じて急速に日蓮に傾くのは、こうした挫折感・敗北感に対する彼の権威主義・自尊心(5)

無念の身也」。(三十四年十一月十五日付)と訴えている。

やがて彼が、

鎌倉帯在の頃

ことにある。それゆえ彼の信仰は、日蓮鑚仰という形式をとった。日蓮の研究を通じて、この「偉大なエゴイスト」 樗牛における日蓮崇拝の具体的内客は、日蓮の文章によって、彼が、自信力に満ちた偉大なる人間像に魅せられた 挫折した自己の敗北感から立ち上ろうとしたのである。それは如何にも権威主義的人間・樗牛らしい姿だ

と言っている。

が、 革の情熱が、純粋強烈であったことの証左である。時は丁度、廃仏毀釈後における仏教復興運動の時代であった。彼 長としてハイカラな生活をしていた清沢が、『持戒手記』にみられる如き修行生活に入ったことは、それだけ宗門改(ミロ) と言うことができよう。 はまづ自己の修養から始まって、教団改革に及ぼうと考えた。その実践は、行乞道に立って自力修道の生活であった 清沢が喀血したのは、 一方では教学の復興を叫んで、教団の学制改革に奔走した。 禁欲克己の生活をもって、宗風刷新に範を垂れようとした直後である。 彼における自力精進の限界を示すものである。明治二十七年の日記には「紅一点」、「鮮桃紅 以前、 京都中学の校

唯だ他力を信ずべきのみ。 十三日より二十一日)をのせている。このように彼は、余程重大なるものとして、この病気を受けとったのである。 斑数次」などと喀血の記事が点在する中で、「宗教は死生の問題を安心せしめるものなり」(九月九日)とあり、 生活の問題、 れる阿含経やエピクテタスからの影響は、この信念開発の一契機となった。この間には、頻発せる喀血と職を辞した もはや単なる宗政改革運動によるべきでなく、「信念の確立」が必要であると 痛感せしめた。 三十一年の日記に見ら これに続いて白河党運動の失敗は、彼に、教団の改革は、地方末山の開眼こそ急務であると覚らしめた。それは、 この途上での喀血は、 威海衛陥落の報にふれる一方において、 父・妻子・西方寺・清沢家などへの遺言とも言うべき記事(三月 西方寺をめぐる煩雑な身辺事情とが絡みあっている。これらが集中して、(エン) 我にあるものに対しては、専ら自力を用うべきなり。而も此の自力も亦他力の賦与に出づ 「彼にあるものに対しては

るものなり」(三十一年六月二十一日)と、他力本願への移行を強めた。

元来、清沢は「如意ならざるもの」を克己修練によって「如意なるもの」たらしめる自力精進の人であった。

割り切り型であると、脇本平也氏は指摘されている。(8) 得なかった所に展開した信仰である。一切をあげて如来の妙用に托すると言うところ、これも又、清沢らしい一つの いるところに、 +六年日記巻尾)と言っている。この如来の奴隷となる他力が、清沢の言う絶対他力である。そこでは上述し たよ ら 故にこそ「能力を精練修養せざるべからず」とし、「如来の奴隷となれ。 ると「我らが賦与された種々の能力を適当に運用し進めば、如来は、我らの分限を増大ならしめる」のであり、その し上述したような限界に直面した時、 自力の精進努力と如来への帰依信楽とが、他力が自力を包みながら絶対他力の妙用を現わすという形で調和して 清沢の信念の特色を見ることができよう。それは、論理的に自力で一貫しようとしても、遂に貫ぬき はじめて彼は「如来によって、我等の分限あることを知った」と言う。彼によ 其の他のものの奴隷となる勿れ」(以上、三

とも何かの因縁であろうと言い、そこに埋葬されたき旨を父へ遺言するなど(三十五年十月一日付、実父へ)、 に文筆活動によって、日蓮の偉大性にふれんとした樗牛には、この病気への懊悩は克服され難かったようである。 先に も述べたように、 五巻四一四頁・清沢満之全集六巻八二頁)。 これに対し、自力にも他力にも徹せず、 とり方に、彼らの人格の個性差があったのであり、 悪化するに従い、 清沢ほど確乎たるものはなかった このように彼ら三人の回心には、それぞれ病苦の体験が重要な意味を果しているように思われる。この病患の受け すなわち回心以後の梁川・清沢にあっては、病苦はむしろ神や如来の恩寵・慈悲と受けとられている。 彼は日蓮によって弱き生命の強くなるようだと告白したのであったが、生死に対する安心は、 以前彼が、 駿河湾を眺望する其の絶景を好んだ竜華寺が、彼の崇拝する日蓮の門末寺院であるこ (病に対する不安は、三十五年九月・十月の書簡参照。全集五巻四六頁以下)。ただ病勢 それが彼らの回心を規制し、 権威への鑚仰という信仰の下に、 以後の信仰を方向づけたと言ってよ (梁川全集 梁川

しか

如来の救済は倫理・道徳に全く関りあいのないものであったが、倫理的傾向の強い梁川・現実的闘将であっ 死に関しては、 かし三者に共通するところは、彼らが共に宗教と倫理とを区別したことである。清沢の「絶対他力」にあっては 遂に、 諦観的態度を見ることが出来るのである。これが、 道徳は人間を慰やすに足らないとし、晩年は信仰としての宗教へ帰着するに至った。その辿った 彼の権威主義信仰の辿りついた帰結である。 た樗牛に

方向は異なるにせよ、最後の帰結においては、三者が明確に「信仰」をうち出した点を注目するべきであろう。

でき

できない。 正初期の宗教史の上に、 ながら学問と坐禅に打ちこんでいた西田幾多郎にも、 とえば彼らと直接につながる梁川会・樗牛会・浩々洞の運動は言う迄もなく、黒岩涙香『天人論』、 当時の宗教的・形而上的煩悶の風潮に影響されると共に、又反面において、数多くの類似した宗教論を誘発した。た 争前夜にかけての、変貌期の日本社会にあって、 もたらした彼らの宗教信仰は、認められなければならない。見神論・日蓮主義・精神主義は、 判明したかと思う。彼らの生涯は極めて振幅の多いものであったが、とにかく晩年においては危機的事態を克服し、 人格は安定をみせた。それらが社会思想史の上で、 以上のように梁川・樗牛・清沢と三者三様の宗教的行動に、それぞれ彼らの特色ある行動傾向をみるこ と が しかもその行動の諸傾向が、各々の経験を通して、その時代の文化をそれぞれ反映するものであることも、 ただそれらを、 姉崎嘲風『復活の曙光』 などが相つぎ、伊藤証信は無我苑を開いた。又他方、北陸の地で田舎教師をし アウトサイダーとして重要な意味をもつであろう。しかし今それを、ここに詳述することは 梁川・樗牛・清沢のアングルから眺めることは甚だ興味あることである。これらを含めて 極めて内面化された個人の体験の上に展開したものである。 いかに批判されるかは別問題として、主観的にもせよ此の安定を 梁川や清沢の影響を見ることができる。 それらは、 日清戦争後より日露 宮崎虎之助 明治から大 ほぼ 「我

#### 註

- $\widehat{1}$ 岡嶺雲、 は、 宮島肇『明治思想家像の形成』(一九六○)はこの点に留意しつつ、発想史の立場より「思想」中心に、 レヴインの  $B=f(P\cdot E)$  をとる。『パーソナリテイの力学説』(相良、小川訳) 参照。 樗牛を比較している。 本稿は「思想」よりむしろ「行動」中心に比較考察しようとする。 行動を理解する基本的態 西田幾多郎、 H
- (2) traits については、 G. Allport. Personality: A psychological interpretation 1937. Becoming. Basic considerations of a

personality. 1955

- 3 用 ここでは梁川全集 (春秋社十巻)、樗牛全集 (博文館五巻)、 同 (縮刷增補版六巻)、 清沢満之全集 (法蔵館、 八巻) を使
- 4 福を私に与えたまう」(「我が信念」、全集六巻二三一頁)、その他八卷一三五頁、二九〇頁など参照。 清沢は伝統的な極楽往生には批判的であった。 たとえば「私の信ずる如来は、 来世を待たず現世にお いて既に大いなる幸
- (5) 安倍能成『綱島梁川について』(早稲田学報、昭和二十七年九月号)
- $\widehat{6}$ たとえば、 このグループ⊖を通じて「米国史」「自助論」の質疑応答がなされた。
- (8) traits 抽出の過程は本稿にとって重要であるが(7) 情沢満之全集一巻五一八頁以下。
- 9 四回日本宗教学会に発表した。 T. Parsons E.A. Shils: Toward a General Theory of Action. 1951. 邦訳、永井外『行為の総合理論をめざして』参照。

紙面の都合上省略しなければならない。

梁川の行動傾向については、

第十

- (10) 高須芳次郎『人と文学、高山樗牛』(一九四三)
- (11) 西村見暁『清沢満之先生』(一九五一)
- (12) 明治二十八年九月・十月の日記に見ゆ。(梁川全集九巻)
- (3) この間に梁川に感化を与えたのは医師橋本善次郎・牧師海老名弾正など。
- 三十七年三月より六月の日記に見ゆ(梁川全集九巻)。 負住については坂上博一『魚住折蘆の生涯と思想』文学三○巻三
- 15 樗牛は田中智学より、 三十四年秋『宗門の維新』を贈られ、 それを機に数年前志して、 その後忘れていた日蓮研究に着手

#### 宗教的人間の比較的考察

17  $\widehat{16}$ したという。(「日蓮研究の動機」三十五年五月) 清沢満之全集三巻四八三頁

西村、前掲書二〇七頁以下参照。 脇本平也「凊沢満之の人柄」(宗教研究一三七号)

18

本稿は、昭和三十九年度文部省科学研究費をうけた「手記資料による宗教的人間像の研究」の一部にして、

第二十三回、日本宗教学会・学術大会に発表したものに加筆したものである。

附記

65 (65)

すなわち、空ということである。

## 仏 教 に おけ る 絶 対 観

田

村

芳

朗

### 空 ع 絶 対

つまり、存在するものは、相依相待・因縁生滅の縁起性としてあり、したがって、実体(自性)を有せず、これが、 ことを説述したのが、「般若経」であり、それに論考をくわえたのが、ナーガルジュナ(竜樹)の「中論」である。(1) 仏教の空(śūnyatā 空性)の観念が、存在の縁起(pratītyasamutpāda)・無自性(nihsvahāva)を意味するという

常住の絶対存在は、現実存在と別個に存するということをしめそうとするものでなく、さりとて、また、そういうも に後者には、内空・外空・内外空が説示されているように、空は、認識ないし実践、あるいは論理にかかわる観念で(~) 経」(Cūļasuññatā-sutta)、一二二の「大空経」(Mahāsuññatā-sutta) に、空住(suññatā-vihāra)がとかれ、とく のがないとするのでもないことである。この点をあきらかにするためには、すでに 阿含経典 ・ 中部一二一の 「小空 ところで、注意されねばならないことは、この縁起・無自性・空ということは、現実存在が、そうであって、不変

あることをしらねばならない。

限 suttanta)、中部六三の「摩羅迦小経」(Cūḷa-māluṅkya-sutta 箭喻経)などに、我および世界の常・無常、有限・無 6 ŋ, 同様である。ないという考え(無見)は、あるという考え(有見)があって、それに対しておこるところのものであ ものであり、したがって、絶対存在とはいえないということである。いっぽう、そういうものがないとする考えも、 ひそんでいたとおもわれるので、長部九の「布吒婆楼経」(Potthapāda-sutta)、二九の「清浄経」(Pāsādika-あるという考えと同領域・同次元の分別見である。空の観念には、総じて固執的な分別見の超越が、 肉体と霊魂の一異、完全者(如来)の死後生存の有無等の問題にたいして、仏は、『義理にあわず、 論理的にいうならば、そのようにして立てられた絶対存在は、相対存在に対するものとして、じつは、 法に はじ 相対なる あ め ゎ

「迦旃延経」(Kaccāyanagotta-sutta)に、

根本梵行とならず……』とて、答えなかった(無記)ということがしるされ、

また、

たとえば、

相応部一二の

ず、

natthi) とは、これ第二の辺である。カッチャーナよ、如来は、これらの二辺をすてて、 (majjhena tathāgato dhammaṁ deseti)°』 『カッチャーナよ、「一切は有である」(sabbam atthi)とは、 これ一辺である。 「一切は無である」(sabbain 中によって 法 を とく

ほかならぬナーガールジュナの「中論」である。 とのべられていることから、類推しえよう。空が有無の二辺分別をはなれた中道であることをあきらかにしたのは、

ち ありか、ありかたをさししめすものとなる。つまり、絶対の絶対たるゆえんの理をあらわすことばとなる。 以上のごとき空の観念は、分別的に定立されたものは、すべて相対存在であることをあかすとともに、 絶対存在は、 相対存在対絶対存在としてあるのではないこと、それは、相対存在に相対するものとして、 絶対存在の すなわ 絶対存

すなわち、生滅変移の相対存在に対して常住不変の絶対存在を別立することは、分別固執の辺見のなせるわざであ

相対存在あり、それに対して絶対存在あり(二の相対)そしてそれらが不二絶対としてあるということである。 とかれてくる。 ゆる相対存在と絶対存在の不二(advaya)のところに、絶対存在があること、空とは、それをいいあらわしたもので 在ではないこと、 てあるということである。真の絶対存在は、そこにおいて、 対即不二絶対であり、二而不二、不二而二である。絶対存在についていえば、相対存在に対してありつつ、不二とし かくのごとき『即』の論理を、 それは、 しかしながら、 つまり、相対存在に即して絶対存在があるということである。相対存在即絶対存在である。 あるということと相対することになり、そこには、また、絶対存在が消失する。かくして、 いいかえれば、 ひるがえって不二絶対ということが相対存在と絶対存在との二の相対がないということだとす 原則的にしめしたものが、 相対存在対絶対存在という相対関係を絶したところに、 みられる。 「般若経」の 『色即是空、 空即是色』である。 絶対存在があること、 『即』が

いて、注目されることは、

色即是空空即是色。受想行識亦如、是。』

『空中無、有、滅亦無。使、滅者。。諸法畢竟空即是涅槃。』

「維摩経」にも、

『色即是空。非』色滅空」。色性自空。』とて、

同様のことが、とかれている。

『不言以空色故色空言。

象していって、そのはてに空なるものにぶっつかったということでもなく、存在根拠として空なるものがあって、い 色を空ずるをもって色が空なのではない、色滅して空なのではないということは、存在するもの(色)を分析し、捨 っきいの存在(諸法)は、 それによって帰納・演繹されるというのでもないということである。 色の当処、

り、色は空なるありかたにおいてある(色性自空)ということであり、ここのところを強調して、 なく、色・諸法の当体、空あり、空であるということである。 のである。空は、 色・諸法のかなた、あるいは奥底にひそんでおり、色を否定していって、 あらわれるというのでは 『畢竟空』という

興味ぶかいことは、このような空観が中国につたえられたときの理解のしかたである。それについては、 嘉祥大師

吉蔵(五四九~六二三)の「中観論疏」や「二諦義」に紹介されているところであるが、代表的なものとして、本無(を) 心無義、即色義があげられる。本無義とは、「中観論疏」によると、

『本無者未」有「色法」。先有「於無」故従」無出」有。即無在「有先」有在「無後」。 故称::本無;。』

ず』(「老子」第四十章)に即して空を理解しようとしたもので、空の真実義を把握していないと評される。鳩摩羅什 の門下で解空第一と称せられた僧肇(三八四~四一四)は、「不真空論」において、 空を、ものの始源的実体としての無と解したものであり、 これは、老子の 『天下万物は有に生じ、 有は無に生

『本無者。情尚』於無;。多触」言以賓、無。故非有。有即無。非無。無亦無。……。此直好、無之談。』(2)(2)

である。この本無義の有する問頭点は、現代の『絶対無』という表現にたいしても、問われるべきものとして、 突破したものであることを把握しつつも、けっきょくは、それとおなじところに、空をおとせしめているということ として実体視していること、いいかえれば、本無義者は、空の観念が、老子の発生根拠としての無のかんがえかたを と論評している。つまり、本無義者は、空が有無相対を絶した非有非無であることをしるも、その非有非無の非を無

心無義とは、「二諦義」によると、さきの「般若経」のことばを、『色不ュ可ュ空、但空ュ於心ェ』と理解 した もの 僧肇は、このような心無義にたいし、

ぶかいことがらといえよう。

『心無者。無;,心於万物;。万物未;嘗無;。此得在;於神静;。失在;於虚物;。』

と評した。つまり、心無義は、心のとらわれをはなれさせる点に長所を有するも、万物が、すなわち空であることを しらないものである。即色義は、僧肇によると、

『即色者。明\*色不"自色"。故雖、色而非+、色也。夫言、色者。但当色即色。豈待、色、色而後為、色哉。』(ヨ)

かれは、

しめるものとしての空というかんがえかたを脱していないということである。 と評されるものである。つまり、即色義は、色空相即の真実義にちかいところをつかんでいるが、まだ、

## 二、不二絶対と而二相対

域の迷見(虚無空見)である。そこで、そのような迷見を破するために、空もまた空であるととかれる。すなわち、 真実の空観からすれば、そのような空のかんがえかたは、悪取空であり、色を実体的な有と執するのと同次元・同領 の底に空をみ、そこへ色が崩壊していくことである。ここから、空を実体的な無に解するおそれが生ずる。しかし、 ところで、 『空」色』すなわち色を空ずるとは、色に対して空をたて、それによって色を否定することで あり、色

なく、空が色なのであり、ここに、空の真実義(真実空・第一義空・勝義空・畢竟空)が存する。 ではないということで、したがって、空は色のほかにあるのではなく、色が空なのであり、色は空のほかにあるので 非常非滅とは、色にしろ、空にしろ、実体視されるべきものでなく、色空、空空であり、色空俱空であるという 『色即是空。空即是色』とは、ここにねざしている。色空俱空とは、色と空とが相対立する二元的実体

『何等為,,空空,。一切法空是空亦空非,常非,滅故。何以故。性自爾。是名,,空空,。』

る。 破壊しさるものであると非難されるものが生じ、ナーガールジュナにたいしても、その非難がむけられて き た た め かれの「中論」作成の直接的意図は、有部の有自性論を破するにあったが、「中論」において、むしろ重要なこ すでに空論者のなかに、虚無空見におちいり、それに反対する有部がわから空華外道と評され、 道徳を

空観にもとづいて、仏教の普遍的、絶対的真理を確立したナーガールジュナにおいて、右の論理が明確にうかがえ

『もし不空なるものがあるなら、空なるものがあろう。なにも不空なるもの(aśūnyaṁ)はない。い ずこ にま

自己のとく空が、そのような空見ではないことを弁明した点である。ナーガルジュナは、

た、空なるもの(śūnyaṁ)があろう。』

空性)は、実体的な有(aśūnya 不空なるもの)と、それに相対する実体的な、虚無的な無(śūnya 空なるもの)の があって、それに対して、空なるものがいわれる、ところが、一切法が空(sūnyatā 空性)であることがあかされた のであるから、不空なるものはない、したがってそれに対する空なるものもないとき、 (śūnya 空なるもの、空法)は、不空(aśūnya 不空なるもの、不空法)に相対する概念で、不空なるもの かれの主張する空(śūnyatā

dṛṣti) をいだくものれあば、かれらを度しがたきものという。』 『一切見(sarvadṛṣti)をはなれんがために、勝者により空(śūnyatā)がとかれた。しかもなお空見(śūnyatā二辺をこえたものであることを強調する。かれによれば、

たがって、曲解されるべき空見とは、およそ正反対で、むしろ、そのような空見を破するものである。 とあるように、真の意味の空(空性)は、有の見であれ、無の見であれ、一切の相対的分別見をはなれるにあり、し このようにして、空は、すべてが相対縁起の存在であることをあかすとともに、真の絶対存在を開示するものとな

常 としてある。これをいいかえれば、涅槃の不二絶対と生死の而二相対とは、隔別してあるものでなく、その意味にお(ピ) る。それは、有と無、さらには非有非無と亦有亦無、 有辺と無辺、 さらには非有辺非無辺と亦有辺亦無辺、 さらには非常非無常と亦常亦無常、ひいては而二相対(生死)と不二絶対(涅槃)との待対の超絶(nirapeksa) 両者のあいだに差別はないということになる。すなわち、 常と無

『生死は涅槃と、いかなる差別もない。涅槃は生死と、いかなる差別もない。』

であり、 と。これを積極的にいえば、而二相対のほかに不二絶対なく、而二相対の当処が不二絶対であり、生死の当処が涅槃 仮名(upādāya-prajñapti 因待施設)の当処が空である。そこで、

『縁起なるもの、われらは、それを空性ととく。これは仮名であり、まさに、中道である。』

と実際の三は、『皆是諸法実相異名』ととかれている。 るいは dharmatā(法性、諸法実相)という語でもってよんだ。ちなみに、 と論ぜられてくる。このような絶対のありぶりを、ナーガールジュナは、tattvasya lakṣaṇa(真実相、諸法実相)あ(※) 「大智度論」巻第三十二では、 如と法性

かにしようとつとめ 成躍動せしむるものである。ナーガールジュナは、「中論」観四諦品第二十四において、空は四諦の教え、三宝、 即色、 即仮としての空は、そのゆえに、不二無相の絶対界に停滞するものでなく、じつは、 世間の道徳を破壊する虚無思想であるという問難を紹介し、それに反駁をくわえつつ、その点を、あきら 而二有相の相対界を生 因

身に属する誤謬を、こちらにむけたにすぎないと応酬した。 『空性の成立するところに、一切が成立する。空性の成立しないところに、一切は成立しない。』(※) 一切皆空こそ一切皆成であり、もしも、問難者のごとく、実体的自性有をたてるならば、自性とは作られるこ 他に因待せざるものであるゆえに、そこには生成縁起はありえないので、問難者の非難は、すべて問難者自

# 三、不二絶対から而二相対へ

どまった。ために、のちに瑜伽唯識派おこり、識(vijñapti)による現実展開を施設(prajñapti)し、ときに、ナーガ 惟の特徴ないし仮の重視が刺戟となって、空から仮への積極的展開がとかれるようになる。その典型的例が、 ールジュナないし中観派を、まだ空見的であると評するにもいたるが、中国にきては、具象性の尊重という中国的思 ところで、空から色・仮へ、不二絶対から而二相対への現成は、ナーガールジュナにあっては、原則をしめすにと

撰と推定される「瓔珞本業経」の従仮入空・従空入仮・中道第一義の三観説である。すなわち、 『三観者。従「仮名」入」空二諦観。従」空入「仮名「平等観。 是二観方便道。 因:是二空観:。 得、入,中道第一義諦

であったものが、ここでは、非有非空の中となる。 と。この三観説は、仮の施設に力点がおかれたもので、そのために、ナーガールジュナにおいては、非有非無の空(中)

が づけられる。そして、従仮入空にとどまらず、また従空入仮にもなずまず、両観雙存・雙用でなくてはならず、これ 仮を空と観じ、空も空と観じ、仮を破して空をもちい、空を破して仮をもちいるものであるから、 じ、空の『真非』真』として、空から仮への逆入となるものである。すなわち、『従空入仮』 である。 従空入仮は、 がえてはならない。そもそも空とは、そのような実体的なかんがえをこえることを意味するのであるから、 尚無;空可ゝ有』である。つまり、空もまた空である。かくして、従仮入空は、空にとどまることではなく、空空を観 空にはいるといっても、空というものが、固定的実体としてあって(実有)、それにつきあたるというふうに、 か ん ことで、破せられる仮のすがた、悟入する空の真理をつかむものゆえ、『二諦観』ともいわれる。ところで、仮から 『中道第一義』ということである。すなわち、 『従仮入空』とは、すべては、かりに存する(仮有)のであり、本来は空であると観じ、仮より空に悟入する 「瓔珞本業経」の三観説にのっとって、止観を体系づけた天台大師智顗(五三八~五九七)の説明をみてみ 『平等観』ともな 『人」空

会。中道。……。又初観用、空後観用、仮。是為。i雙存方便。。入。中道。時能雙照。二一諦。。 『中道第一義観者。前観1仮空1是空11生死1。 後観11空空1是空11涅槃1。 雙遮11二辺1。 是名111二空観為11方便道1得1

にも、 とあわせて雙照、この雙遮と雙照あわせて雙遮雙照が、中道第一義観である。三観ということから、 と。従仮入空における仮空と従空入仮における空空とあわせて雙遮、従仮入空における空用と従空入仮における仮用 体真止・方便随縁止・息二辺分別止の三止をたて、同様の説明をこころみた。 止観の止のほう

もちろん、三止三観は、理解しやすからしめんがために、ないしは止観成就の手段として、段階をおうて次第的に、

れを『円頓止観』または『一心三観』とよんだ。しかし、思想発展史の上からみるならば、従仮入空から従空入仮 とかれたので、 と次第したところに、画期的な意味があるので、それは、仮有・相対の現実重視によるものである。 すなわち空であり、中である。この本来のありかたをつかんでおかなければならないので、 本来は、 同時のものである。従仮入空観は、 そのまま、従空入仮観であり、 中道第一義観である。 智顗は、

天台智顗は、この観点にたって、絶対と相対との関係を論理づけた。かれは、 絶是妙之異名……。又妙是能絶麁是所絶。此妙有''絶」 麁之功'。故挙」絶以名」妙。』 その著「法華玄義」のなかで、

**'秪喚'妙為'絶。** 

対としての妙は、 対なるもの)で、真の意味の絶対なるものでなく、相対的絶対なるものとして、 た絶対的な妙、すなわち、絶対的絶対なるものである。 (絶対的絶対)の二種あることをあかしている。相待妙とは、麁(相対なるもの)に待対してあかされた妙 妙法の妙は、絶ということであるととき、さらに、その絶としての妙に、 ここに絶待妙がたてられてくる。絶待妙は、麁に待対してあかされた妙ではなくて、 麁との待対をこえ、 思議・分別をこえた不可議にあるので、 相待妙といわれるのである。 『妙名:不可思議」。 『相待妙』(相対的絶対)と『絶待 不上因一於麁一而 麁妙待対をこえ 真の絶 (絶

麁顕妙である。 即用"上相待妙"。若開」麁顕」妙。即用"上絶待妙"。』とあるように、 相待妙は、麁は妙にあらず、 妙は麁にあらずとして、 妙があかされたものが、絶待妙にお 相待妙は破麁顕妙であるにたいし、絶待妙は いては、 消

この絶待妙にのっとるとき、相対なるもの(麁)は、絶対なるもの(妙)に『開会』されてくる。

『若破、麁顕、妙。

わち、『今妙不」因」麁。故云「無因待」。既無「所待麁」。亦無「能待妙」。』であり、『開」権顕」実。 極的表現をすれば、妙に対せられる麁なく、 『悉皆是妙無』麁可レ待。即絶待妙也。』、 ところで、 相待妙、 絶待妙の二妙が立てられたからといって、 『一切諸法莫、不言皆妙」。 麁に対する妙なく、積極的表現をすれば、麁即妙、 相待妙に待対し、相待妙を破廃して、絶待妙をみる 一色一香無、非、中道、。』 である。 諸麁皆妙絶待妙。』、 妙即麁となる。すな

対なるものに対してあり、 なるもの にとどまるなら、 破麁顕妙・廃権立実の相待妙でありつつ、開麁顕妙・開権顕実の絶待妙であるということになる。つまり、 (麁)と絶対なるもの(妙)の而二相対でありつつ、不二絶対ということである。真の絶対なるものは、 それは、 相対なるものを相対なるものと破廃してありつつ、その相対なるものを、自己に不二開会 また、 相対なるものにおちいるといわねばならぬことである。そこで、真に絶対なるもの 相

『今言:|実相体:。 即、権而実離、断無謗、也。 即、実而権離,建立誇,也。 権実即非"権実」離"異謗」也。 雙照

廃立(相待妙)がふくまれる。

するものである。真の開会(絶待妙)には、

徧:一切処:離:尽誇.也。』

とか、 『雖」実而権。 雖、権而実。実権相即不。相妨礙」。』などと、とかれるゆえんである。 解,無差別即是差別,。 ……識,権中有、実。解,差別即是無差別,。 』

めに、 ある。 て、 の論理的根拠が、 のであり、 差別事相に立って、不二絶対の真理をみようとしたものであり、華厳は、不二絶対から而二相対へと出てきたもので にかたむき、 ける山家派と山外派の論争は、これが要因となっている。結論的には、天台ないし山家派は、絶待妙(開会) ほうにかたむくか、 問題は、しかし、これですまず、相待妙(廃立)即絶待妙(開会)ということから、そのうちの絶待妙 相対なるものに働きかけようとする点、 静止的となったと評せる。華厳のほうは、而二相対に出てき、理想として絶対なるものをかかげ、それによっ 具体的普遍としての真理の樹立となったといえるが、目的は、不二絶対をみようとするところにあったた 華厳ないし山外派は、 差別事相の具体的現実に即して、不二絶対の普遍的真理をみようとした点、 華厳ないしは、その影響をうけた山外派のほうに、見いだせるといえよう。 相待妙(廃立)のほうにかたむくかということへと進展した。天台と華厳の論争、 相待妙 (廃立) のほうにかたむいたといえよう。 すなわち、 生成(性起)にとみ、力動的であると評せよう。その意味で、現実生成 具体性にとむ(性具)も 天台は、 趙宋天台にお 而二相対 (開会) のほう 0

りえなかったと評せよう。天台を相即的一元論とよぶなら、華厳は、流出的一元論である。真の生成力動は、 二元対立ないし対決の場において可能というべく、この問題は、日本へと、もちこされることになる。(②)

しかしながら、その華厳においても、而二相対の生成力動が、不二絶対の自己展開におわり、真に生成力動とはな

## 絶対開会と相対開会

れているか、いないかということである。廃立(相待妙)がふくまれるとして、その開会を『相待妙開会』とし、ふ 日本天台にいたって、開会に関し、大きな論議が生じた。それは、さきにふれたごとく、開会には、廃立がふくま

いては、日本天台において、『論場一条目』となったので、「法華略義見聞」の中巻に、(ホン)

くまれないとして、その開会を『絶待妙開会』とよんだ。『相待妙開会』ということが、ありうるかということにつ

『決附 云 。相待妙 有,二種,。 一 豎。二 横。豎 相待妙 者破権顕実。横 相待妙 開権顕実。 絶待妙 亦有,

二種。一能所相立。二 能所不立。能所相立 絶待妙 開権顕実。能所不立 非権非実 。 \*\*\*

それは、『横 相待妙』となるものであることが、とかれている。そこで、『相待妙 明 開会 郭。』という問いにた いして、開権顕実は能所相立の絶待妙であり、横の相待妙なるものとして、ここにしめされている開会 は、 と釈し、開権顕実は絶待妙であるが、権実二相が能所の関係として存立しているゆえ、『能所相立 絶待妙』であり、 すなわ

ち、相待妙開会であると答え、

とむすんでいる。ちなみに、 『相待妙明:開会:条勿論也。於:開 能所相待開会。能所絶待開会。正 相待妙 開会也。』(《3)

三 云 。相待 意者〇法性即無明。無明即法性等 云 。』 『慈大覚師既』二種相待妙,建立、給゛。玄文「配立多「明』豎「相待妙」。 止観「相待妙」用』横「相待妙」。 故 止観第

とのべている。関東天台の尊舜(一四五一~一五一四)の「玄義私類聚」巻二にも、

『就』開会』。相待開会 云時。待対「義也。対』,三教 麁「顕二一円 妙」云也。絶待妙 云 。絶』,権実 待対;也。

とのべ、そのあとに、相待妙開会についての各種の論義が紹介されている。

とであり、 なる無差別でもないから、相待妙開会とされるゆえんである。 絶待妙 (開会) という面からみれば、 そこで、 しられることは、『絶待妙開会』とは、絶対なるものと相待なるものとを、まったく平等・同一とみるこ 『相待妙開会』とは、 両者を能所の関係におくことである。能所は、たんなる破廃・対立でもなく、 絶待妙開会は、

せば、絶待妙開会は、すべての点が中心となる無限円であり、相待妙開会は、絶対なるものが、統一するもの 一)として、統一されるもの(所統一)すなわち相対なるものの頂点および中心をなしている無限円錐といえよう。 『能所不立の絶待妙』、相待妙開会は、『能所相立の絶待妙』ということになる。これを図形でもって、

いいあらわ

ちなみに、相待妙開会が強調されてゆくと、相対廃立の色彩をおびてくる。 ま、日本天台のあゆみ、 および、それに関係ある諸師の立場・思想を、この絶待妙開会(絶対開会)・相待妙開

対他判 (世界観) 会

(相対開会)

ないし、

相対廃立によって、

分類してみると、

まず、型としては、

相

対

絶

相 絶 対 対

相 絶

対 対 対

対 相 対

絶

D C В A

0 رما 四とおりとなろう。 それを不二絶対の理によって整合づけた親鸞、 Aにあたるものとして、 最澄、 および、 円珍、 それ 対他的には、 か 5 法然の相対主義的な念仏一門をうけつぎなが 日蓮をうけて、 約部奪釈・法華一乗を強調

> (78)78

はじめは、 普寂は、

天台を華厳によって解したので、

性悪説を是としていたが、のちに華厳の研究がふかまることによって、

かれは、

他宗のものまで、

好例である。 は、 対的絶対者として有化し、定立し、そうすることによって、現実対決ないしは改革あるいは実践の力動性を獲得した しつつ、 に共通するところは、不二絶対から而二相対におりたち、 天台本覚法門があげられよう。Cとしては、いわゆる鎌倉新仏教の法然、道元、日蓮が代表的であろう。 世界観としては、 世界観的には、天台本覚思想の影響をうけた日蓮門下などをあげることができよう。 最後のDは、 かれらの特色は、不二絶対論を推進していった天台本覚思想と対比されるとき、 不二本覚思想を批判し、二元相対におりたったもので、宝地房証真、 純円独妙・超八醍醐の約部奪釈的一乗観に反対し、諸教包容・約教与釈の絶対判に立つとと 仏、仏法、浄土などを、凡夫、世法、穢土などに対する相 真迢、 鮮明に、 Bにあたるものとして 普寂徳門などが つかむことが

華厳を解した鳳潭(一六五七~一七三八)にたいしても、 復帰によって天台本覚思想を終息せしめた慈山妙立(一六三七~一六九〇)・光謙霊空(一六五二~一七三九)にた 証真の私記にのっとって、 「禁断日蓮義」とがある。普寂徳門(一七○七~一七八一)は、浄土宗西山派の出身であるが、 宝地房証真は、 そこで、妙立・霊空の四明天台復帰には、 華厳思想に立脚しつつ、天台教理を釈し、「法華三大部復真鈔」をあらわした。普寂は、 約部奪釈的な主張および本覚法門を批評した。真道(一五九六~一六五九)は、日蓮宗から天台宗に転宗し、 批評をくわえている。かれは、本覚思想のみならず、妙楽湛然・四明知礼の性悪説をも 否定 し 源平争乱時代に出た天台学僧で、「法華三大部私記」(一一六五~六創草、一二〇七完成)をあら 日蓮宗に批判をむけるにいたったもので、 それに関する論著 として、 なっとくいかなかったのである。 非難をむけた。鳳潭は、華厳を天台によって解したのであ 天台性悪にかぶれたことを難じつつ、 かれは、 また、 安楽律唱道・四 天台性悪説によって 諸宗博学で、 「破邪顕正記」と ]明天台 とく た

性悪説の非をさったと述懐

している。 かれは、 性悪ないし理毒・俗諦などの強調は、現実肯定の一辺に堕するものであると評した。

なお、興味ぶかいことは、そのいずれにおいても、

以上のごときA・B・C・Dの型について、

をふくむものであるにたいし、Cは、哲学思考の面からは、一段さがったものであるが、そうすることによって、 その点、 るにたいし、AとB、とくにもBのタイプは、哲学的思弁のなかに、ふかく、はいっていったものであるといえる。 Cのタイプは、 ことを、みずから、のべており、かれは、即身成仏・此土浄土・不二絶対仏の説を否定している。CとD、とくにも に、それがみられる。真迢は、学説としては、 的世界観が濃厚に吸収されており、 道元に廃立的念仏一行のありかたに賛意を表するところあり、 D 型では、 となり、 を強調する密教、 世界観が採用されつつ、AとBにおいては、真如の現実生成ということが、現実同化となり、その点から、不二絶対 B は、 その点から、浄土数の相対主義的ありかたが、注目されたことである。たとえば、C型では、日蓮に浄土教 哲学思考のクライマックスをしめすものと称しうるが、それだけ、 宗教的実践にとみ、それがおこるには、時代・社会の様相が、そうとう関係しているとかんがえられ 禅観の摂取となり、CとDのほうは、真如随縁ということが、真如の浄による現実対決という運動 証真の「三大部私記」に、信仰としては、源信の「往生要集」による 宗教実践の面では、 頽落の危険性 真迢

## 五、本覚論と絶対観

実践の動力を復活しえたものといいえよう。

## 覚』の語は、「大乗起信論」に

とあるのが、最初の用例である。 『本覚義者。対:|始覚義|説。 以,始覚者同二本覚一。 始覚義者。 依:本覚:故而有:不覚:。依:不覚:故説,有:始覚:。』

「起信論」においては、 『始覚』と相関的にもちいられたものであり、 而二相対の生滅門のものである

真如随縁の華厳的

が、 スル。、『一切衆生皆本覚真如ノ理ヨリ出タリ。(祭) ゆる天台本覚思想の形成となる。たとえば、源信(九四二~一〇一七)作となっている「本覚讃釈」、「真如観」に、 『此心自、本本覚真如理也。』、『本覚真如繋、心』、『此一実真如ノ理ヲ。 我身ナリト知リヌル。(ホウ) 日本天台にきては、本覚を強調して不二絶対の真如門にまで、もちあげ、本覚と真如を同一視し、ここに、 』などと、『本覚真如』をいい、 おなじく源信作となっている 此則本覚真如ノ理ニ帰 いわ 一観

調する。このような本覚真如説は、そうとう、うきぼりにされた本覚思想であり、平安末期(一二世紀後半)から鎌 にはみられず、さきの書は、この時分の偽作とみなすべきであろう。 倉初期(一三世紀前半)にかけて、あらわれてくるものとおもわれるのであり、源信の「往生要集」や「一乗要決」 本覚真如がとかれている。そして、我心・衆生そのまま、本覚真如のあらわれであり、 「帰。「本覚真如之理」時。只是顕。本有三千。。始非、得。「果位万徳」。爰知。我等一念心性。無始已来備。三身万徳。「。」 もとより仏であると強

本覚理顕本は、理の一元論であり、その一元論には、本質と現象との差別はない。そこで、本覚一元の理は、 てはめ、 ものであり、それを捨象した仏というものは、むしろ、仮りのものであるという説さえ、みえてくる。 (相)にたいして、不二絶対の理(性)を強調し(理顕本)、さらに逆転して、不二絶対の理を、 本覚思想が、いっそう高潮してゆくと、本覚真如は、凡夫衆生のうちにひそむ理としてでなく、 現実当相に適用され、事の一元論となる。理顕本本覚から、事実相、事の一念三千、事円、事観などと、 而二相対の事そのまま、ないし、そのものこそ、不二絶対の理(事実相)であると主張してくるのである。 そのものとして、主張されるにいたり、さらには逆転して、凡夫衆生のすがたこそ、 衆生のすがたその 而三 而二相対の事 相対の事にあ そのま

が強調されてくるゆえんである。事を特殊・有限・相対なるものとして理の普遍・無限・絶対なるものによって否定

たのが、こんどは、理の一元論によって事をうらづけし、普遍化し、絶対化する。すなわち、理本事末から事本理

末へと展開するのである。かくして、理の一元論そのまま事の一元論として、絶対的一元論を絶頂にまで、おしすす

めていった。 いま、二、三の論説を例示してみると、「法華経」寿量品の五百塵点・久遠成道を解釈して、「枕雙紙」第九四に、

『仏本門寿量』。説『久遠』成道』。皆仮「施設也。其「実」。如来蔵理「本自「木」論』成不成』。「無』始中終「差別」。

何ッ論\*\*久遠与:今日:。』

ことき、等海の「等海口伝抄」(一三四二~九)には、

と論じ、五百鏖点ないし久遠成道ということは仮説で、顕本の真意は、無始無終・無作本覚の理体に あ る と 主張す 

る。そして、尊舜(一四五一~一五一四)の「文句略大綱私見聞」巻五に『久遠 文点 。久 遠-\*久 遠-\*読 也。』 と釈するように、この理体無作の本覚身は、相対的時空を超越し、本有不改、修証以前のもので、けっきよくは、衆

生そのままのものである。すなわち、「枕雙紙」第九に、

『本地無作三身 者。必 非"最初成道 時 証得三身 限"。無始本有 一一切 諸 法 。皆三身 体也。……久遠 ,只,家生,心也。心,無始無終。。此,云·久遠·也。』 、,

ととき、「文句略大綱私見聞」巻五に、

生死流転 無始 色心 。本覚無作 妙境妙智 顕 。是 開迹顕本 云也。』 『事顕本』。経文「塵数」五百塵点「相「説」。破…迹「近情」。顕…事成遠本」。是「破迹顕本」云也。理顕本「云」。我等

と論じている。

かくして、而二相対の現実の当相そのまま、不二絶対がとかれてくる。『煩悩生死。菩提涅槃。皆天然之法位也』(※)

住也。水常住 波 常住也。水波不二 故 。』などと。さらに、現実のすがたそのままこそ、常住絶対であるとさえ、

とくにいたる。すなわち、

『云』世間相常住」。堅固不動 「非」云』 常住」。世間 者。非常 義也。常別 義也。無常 乍』無常,常住 不」失。

差別乍,差別,常住不,失也。』

十界についていえば、

云:|実相本門;。云:|本体;。云:|実\_顕本;。若改:|本体;非:|実\_顕本;也。』 『理顕本 者。地獄『云:(地獄』。餓鬼』云:(餓鬼」。乃至仏菩薩』云:(仏菩薩;也。自」本十法界常住 故 。十界不」改。

意であるという。「枕雙紙」第八に、 とて、十界の各相が、各相の法位そのまま、常住本体であるとする。成仏については、むしろ、『不成仏』こそ、真

全,不、爾。只,乍非情,而有情也。』 『雖:草木非情,。乍:非情;施:有情徳」。改:非情;非,云:"有情;也。故 成仏 云 。人々転;非情;成:"有情;思。

とのべ、すすんで、『今 意 実 草木不成仏 習、之 深義也。』とといている。

即の義に関しては、たとえば、煩悩即菩提ではなく、煩悩即煩悩というべきだとする。なんとなれば、煩悩即菩提

は、まだ、菩提に重心がおかれているからである。それでは、真に俗諦常住、当位常住とはいえない。かくして、「漢

光類聚」第一に、 『本門 大教 煩悩即煩悩。菩提即菩提。……三千相対門。煩悩即煩悩。菩提即菩提。……三千相対門/意/。三千/ 諸法本分常住\*\*\*故\*。煩悩菩提各々\*本有常住也。』

の永遠絶対で、それゆえ、煩悩即煩悩、菩提即菩提というべきだと、 される。 尊舜の 「文句略大綱私見聞」 巻三に とて、三千諸法の相対そのまま、本有常住の絶対、つまり、煩悩は煩悩ながら、菩提は菩提ながら、各々、当位不改

は、 慧光房流の相伝として、凡夫即仏と凡夫即凡夫とを区別し、真の絶待妙は、凡夫即凡夫と開会することを、 あか

している。すなわち、 『一 "〈凡夫即仏〉開会。是相対妙〉意也。二 "〈凡夫即凡夫〉開会。是絶待妙意也。』(G〉(G)

ځ

あらわれてくる。たとえば、尊舜の「二帳抄見聞」に、『所詮顕本 云 何事 云 。顕"衆生成仏 本仏"名 。』、『今 このかんがえが徹底されれば、釈尊顕本は仮で、衆生顕本こそが真であり、「法華経」寿量品の『然我実成仏』の 『自我得仏来』の我を、 仏の我とみるのは、仮我であり、凡夫の我とみるのが、実我であるという説さえ、

「顕本「本意十界「衆生悉。無作本覚「如来「シャ。一切衆生」生住異滅」四相本来常住、見、サゥ成道、云也。』ととかれ、「文句

略大綱私見聞」第五に、

也 <u>—</u> 我"云也。今^我′釈尊〉顕本"説タ故゙。仮我也。此^我ッ十界^我ѓ習也。是ツ当流"文字"一字副ケ。甚深「習ゥ子細有ム之。 夫-云^。 一字^大¬字也。仍サ十界¬大我-習事。門流¬口伝也。此¬時^釈尊一仏¬顕本 。十界同時¬顕本-。可」得」意 『今^然我実成仏^我+。自我得仏来/我^。一具'習時。 凡於ム我 実我仮我ド。 凡夫/我タト失我+トト実の仏界/我タト仮

と論じられているところである。

壇」にみられるごとき、愛色貧財の助長、「文句略大綱私見聞」にみられるごとき、神本仏迹の主張など、その好例 なる現実肯定となり、 た。鎌倉末から南北・室町にかけて、一般社会の俗化現象に、あい応じて、本覚思想における絶対的一元論は、 として、最高度の哲理をふくむといえる。しかし、そのゆえに、倫理・実践的には、問題をひきおこすこ とに 天台本覚思想は、 あらゆる意味での相対思議を突破しようとしたものであり、不二絶対論の究極にまで達したもの 俗世・俗事あるいは煩悩こそを実とみなし、ついには頽落するにいたったので、「玄旨帰命 なっ たん

といえよう

神本仏迹・本下迹高の反本地垂迹説については、「文句略大綱私見聞」巻六に、

当体即妙覚フ修行ァ示ス也。サレハ伊勢神宮ヘ。僧形不ム詣ヤ事ヘ。天照太神ヘ。正直フ本有フ神明サホぬサ。始覚ア曲心ァ斥サ 家`形也。仍出家'云^。誤"俗形゛剃髪染衣ジゥ。 捨悪持善形体"ゥ。始覚`修行也。サテ在家'云^。性徳本有`振舞サシャ。 迹高`相"釈》玉`也。……所詮。仏^始覚'成道ナン、垂迹チ取゙。 神ヘ本覚ト化導サュヘ。 本地サ号スタ也。……神ヘ俗形。仏ヘ出 『神、本仏、迩也。……根本大師。吾山」山上山下ッ。本地垂迹サ分ッ釈シ玉ッ時サ゚。坂本ッヘ本地。霊峯ッヘ垂迹チ定ケ。本下

ととかれているところである。

本覚、正路、為、本、故也。』

る「漢光類聚」第一に、『悪当体若止観。悪無礙悪見也。如何。』という疑難がだされており、それに答えて、 『最初化道 時,以』悪止観体「不」可」云。増,妄見,故。。後化道,時,妄心,当体亦止観也。灌頂,師為,「悪人,不と

頽落の危険性は、しかし、すでに、鎌倉中期ごろには、あらわとなりだしたとおもわれるので、そのころの作であ

説。相待種開会。」

止観、行者、不、、畏、恣、可಼「作行」耶。』という問難が、かかげられ、それにたいして、 あるが、ここでは、悪の包容・肯定の意に使用されていることをしる。また、同書の第二には、『殺生偸盗等〕悪業』。 わち『(同種)類種開会』にたいして、悪を開して善に会するというような異種類のものについての開会をいうので と弁明されている。『相待種開会』とは、小善を開して大善に会するというような同種類のものについての開会すな

覚悟 知見 前 何 非: 解脱応身 徳;耶。』 『自』止観 内証 | 立 還 。任運無作 『 行』 悪行等 | 更 不 ヹ 可 ヹ 有 』 相違 』。観音現 』 海人 | 殺 』 諸魚虫 | 等是也。

とて、悟後の無執自然、任運無作の悪業ならば、 肯定されることを説示している。 しかも、 本覚思想における

ものは、それを知るか、知らないかの相違でしかないので、たとえば、『凡聖一如゛無二二如゛此名:本覚如来゛。ものは、それを知るか、知らないかの相違でしかないので、たとえば、『凡聖一如゛無二如゛。此 名:本覚 如来 ゛ る』という意味は、自己が不二絶対の本覚仏であることを『知る』ということであって、仏と凡夫とのちがいという

知, 此名"聖人"。迷", 此理"号"凡夫"。』、『如,此 知見 者 則 是 名"成仏"、顕" 本覚 真仏, 唯在"我 一念"』、『如,此 知見 者 則 是 名"成仏"、顕" 本覚 真仏, 唯在"我 一念"』 と。ともあれ、右の「漢光類聚」にかかげられた疑問によって、『悪無礙』の可能性をしるとともに、その返答は

また、きわめて危険にみちたものと評せよう。

すち、その意味での『絶対の上の相対』に立ち、現実実践・救済の力動性を恢復せんとしたのが、鎌倉新仏教の諸師 たちであったといえよう。 るにあった。それにたいして、不二絶対の頂点から、廃立(法然)・現成(道元)・対決(日蓮)の而二相対へおりた 天台本覚思想における不二絶対の理から而二相対の事への還相は、而二相対の事を不二絶対の理でもって絶対肯定

(1) とのことに関しての最近の論稿として、中村元博士の「空の考察」(「干潟博士古稀記念論文集」 一七一~九六頁) があ 宮本正尊博士「空思想及びその発達」(「日本仏教学会年報」第十七号一〇〇~二三頁) 参照。

3 S.N. XI Nidāna-samyutta 15, Kaccāyana-gotta, Vol. II, p.17

2

- 4 「摩訶般若波羅蜜経」幻学品第十一、大正八・二四〇頁中。
- 5 同右・実際品第八十、大正八・四〇一頁中。
- 6 「維摩経」入不二法門品第九、大正一四・五五一頁上。
- 7 「中観論疏」大正四二・二九頁上。
- 8 「二諦義」大正四五・八四頁上。
- 9 「中観論疏」大正四二・二九頁上。
- 肇論」大正四五·一五二頁上。
- 「二諦義」大正四五・八四頁上。

- $\widehat{12}$ 「肇論」大正四五・一五二頁上。
- <u>13</u> 同右、大正四五・一五二頁上。

大正八・二五〇頁中。

- $\widehat{15}$  $\widehat{14}$ 「摩訶般若波羅蜜経」問乗品第十八、 一中論 観行品第十三・第八偈。
- $\widehat{16}$ 同右、 観行品第十三・第九偈。
- $\widehat{17}$ 18 同右、 同右、 観涅槃品第二十五・第十九偈。 観涅槃品第二十五参照。
- $\widehat{21}$ 20 同右、 同右、 観法品第十八・第七偈。 観法品第十八・第九偈。

 $\widehat{19}$ 

同右、

観四諦品第二十四・第十八偈。

 $\widehat{23}$ 「大智度論」巻第三十二、大正二五・二九七頁下。 1 論」観四諦品第二十四・第十四偈。

 $\widehat{22}$ 

 $\widehat{24}$ 

 $\widehat{25}$ 

非

- 山口益博士「般若思想史」四七頁、六八~七一頁参照。 「瓔珞本業経」賢聖学観品、大正二四・一〇一四頁中。 「中道と空見」『結城教授頌寿記念・仏教思想史論集』一五五~七頁参照。
- $\widehat{27}$  $\widehat{26}$ 同右・巻第三上、大正四六・二四頁下。 摩訶止観」巻第三上、大正四六・二四頁。 有非無と非有非空については、中村元博士
- 30 同右・巻第二上、大正三三・六九七頁上。

「法華玄義」巻第二上、大正三三・六九七頁中。

29  $\widehat{28}$ 

- 31 同右・巻第二上、大正三三・六九七頁中~下。
- 33 32 「法華玄義」巻第二下、大正三三・七〇四頁中。 然 「法華玄義釈籤」巻第四、大正三三・八四五頁下~六頁上。
- 同 元・巻第五下、 右・巻第一下、 大正三三・六九〇頁中。 大正三三・七四三頁下。

35  $\widehat{34}$ 

- (36) 同右·巻第一上、大正三三·六八二頁下。
- 37 「法華文句」巻第七上、大正三四・九四頁上。
- (38) 「法華玄義」巻第二上、大正三三・六九四頁上。
- $\widehat{40}$ 39 大宝守照「法華玄義釈籤講述」第二上、仏教大系・法華玄義第一、六三一頁。 拙稿「天台哲学を中心としてみた絶対の探究」(「結城教授頌寿記念・仏教思想史論集」 七八三~九八頁) 参照。
- 41 思想の教判の一つである『四重興廃』がみえていることなどから、 忠尋(一○六五~一一三八)の作となっているが、門下の皇覚や五代の法孫の静明の学説が引用されており、また、 鎌倉中期(一三世紀後半)の作とかんがえられる。
- (43) 同右·中、大月本仏教全書(一六)三七頁。

「法華略義見聞」中、大日本仏教全書(一六)三六頁。

42

- (4) 同右·中、大日本仏教全書(一六)三六~七頁。
- (45) 「玄義私類聚」卷二、大日本仏教全書(一七)一六一頁。
- (46) 「本覚讃釈」大日本仏教全書(二四)三二二頁。(46) 真諦訳「大乗起信論」大正三二・五七六頁中。
- (48) 同右、大日本仏教全書(二四)三二六頁。
- (4) 「真如観」大日本仏教全書(三三) 五四頁。
- (51) 「観心略要集」大日本仏教全書(三一)一六三頁。(50) 同右、大日本仏教全書(三三)五五頁。
- $\widehat{52}$ 集」には『或'云'観心略要'非…源信'之作』是'後人'偽書''也予未ュ決;"真偽;"』(浄土宗全書十五・七六五頁)'とて、偽撰の異名であるところから、寛仁元年(丁巳、一○一七)成立の説さえ、でているが、玄阿懐音(──一七一四)の「諸家念仏 のあることを紹介している。 「観心略要集」については、おおくは、その源信撰をうたがわず、序に『干時強圉之載夏五月序』とあり、その強圉は丁
- とになるが、 尾の継図によれば、 源信のものでないことは、いうまでもないとして、 源信以来の口伝法門が、嫡々相承され、 鳥羽院政期(一一五〇年前後)の皇覚作にしては、 六代目の皇覚にいたって**、** 筆にのぼせられたものというこ

<del>5</del>3

「枕雙紙」第十四、大日本仏教全書(三二)一一三頁。

本覚

ぎる感を、 観心顕本をとくにいたっており、 ふかくする。 仮常住、 相常住を強調し、 定型的な『四重興廃』は、まだ、みえてはいないが、その直前にまで、きているといえる ひいては、 衆生即衆生、 草木不成仏とまで主張し、 さらに、 本門事実

54 「等海口伝抄」第十二、天台宗全書五〇四頁。

鎌倉中期 (一二五〇年でろ)

にちかい成立とおもわれる。

- $\widehat{55}$ 「文句略大綱和見聞」卷五、 大日本仏教全書 一五九頁。
- $\widehat{56}$ 枕雙紙」第九、 大日本仏教全書 (三二) 一一一頁。
- $\widehat{57}$ ·文句略大綱私見聞」卷五、 大日本仏教全書(一八)一五七頁。
- 58 牛頭法門要纂」第七、 ·枕變紙」第三十二、大日本仏教全書 (三二) 一二三頁。 伝教大師全集・第五、六一頁。
- 59 本書は、最澄撰でなく、 口伝・切紙相承されたものを、

(一二世紀後半) のものとおもわれる。 よせあっ め たもの ٤ かんがえられる。 思想内容からして、

- 60 「枕雙紙」第一、大日本仏教全書(三二)一〇七頁。
- $\widehat{62}$  $\widehat{61}$ 同右・第二十三、 同右・第二十五、 大日本仏教全書 (三二) 大日本仏教全書 (三二) 一一八頁。 一一九頁。
- $\widehat{63}$ 同右・第十八、大日本仏教全書(三二)一一五頁。

同右・第八、大日本仏教全書(三二)一一〇~一頁。

65 右·第八、大日本仏教全書(三二)一一○頁。  $\widehat{64}$ 

- $\widehat{66}$ 「漢光類聚」 第 大日本仏教全書 (一七) 二六頁。
- 忠尋作となり、 法華略義見聞」と姉妹関係をなすが、 「法華略義見聞」 と同様に、 躿 中 坝 (一三世紀後半) の作とか
- がえられる。
- 68  $\widehat{67}$ 「文句略大綱私見聞」 帖抄見聞」 巻下、 卷三、大日本仏教全書 天台宗全書二七〇頁。 (一八) 一一〇頁。
- $\widehat{69}$ 同右・巻下、 天台宗全書二七二頁。
- $\widehat{70}$ 「文句略大綱私見聞」 **卷五**、 大日本仏教全書 (一八) 一五七頁。

- 同右・巻六、 大日本仏教全書 (一八) 一八九頁。
- $\widehat{72}$ 「漢光類聚」第一、 大日本仏教全書 (一七) 六頁。
- 74  $\widehat{73}$ 「法華文句」巻第七上、大正三四・九四頁下、「法華文句記」巻第七下、大正三四・二九二頁下~三頁上参照。 「漢光類聚」第二、大日本仏教全書(一七)四〇頁。

 $\widehat{76}$  $\widehat{75}$ 

同右・第十、伝教大師全集・第五、六五頁。

「牛頭法門要纂」第七、

伝教大師全集・第五、

六一頁。

親鸞の立場は、『相対の上の絶対』といえよう。 ず、その事実を直視し、 しており、これは、浄土教の相対的世界観を補整しようとしたものであるといえる。ただし、 た 上相待。也』。(伝教大師全集第五・一五~四五頁)ととかれている。ただし、この書は、止観の絶対を強調するにあり、ま なお、親鸞は、『絶対不二之教、一実真如之道』(愚禿鈔)としての浄土教を強調し、 『三重七箇』の口決をあげている点などから、鎌倉中期(一三世紀後半)ごろの成立とおもわれる。 それに徹しつつ、 しかも、そこに、比較を絶した絶対的境地を味得するにあったので、その意味で また、 相対的現実を観念的に捨象せ 煩惱即菩提、 仏凡一

如を主張

# キルケゴールに於けるキリスト教理解の諸傾向

渡 部 光 男

図は、 体を取り上げる力を有しないのであるから、今はその方法的諸傾向をめぐって論ずるにとどめたい。更にその際、 教を語る限り、その背後に構えている彼自身のキリスト教理解の客観的側面が存在するのは明らかである。 ゴールの著書をどの一冊でも読むに当って、キルケゴールのキリスト教理解なるものが朦朧たる闇のかなたに置き去 するものである。筆者は主体的キリスト者生成の面での彼の偉大な貢献を認めるのに吝かではないにも拘らずキルケ 家」としてのキルケゴールが、如何にキリスト教を理解していたかという問に対し、微かな光を投ずることを目的と キルケゴールと新約聖書との関係、 に拒否し、 られているのを感ずるのである。これはキルケゴールが神学者として、あるいは宗教学者として発言することを執拗 家である。 キ ルケゴールは一般には実存主義の祖とか詩人哲学者とか、宗教思想家とか呼ばれる、多種多様な謎に満ちた思想 キルケゴールに於けるその様なキリスト教理解を開示するにある。筆者はキルケゴールのキリスト教理解の全 単なる一人の敬虔な教徒の立場での発言に終始しているからでもあろうが、それにしても、彼がキリスト いわゆるキリスト教思想家としてのキルケゴールもやはり謎につつまれている。 <del>(=</del>) 教義との関係、 (≒) 歴史理解との関係、 四) 彼のキリスト論の傾向、 小論は「キリスト教思想 小論の意 の四つ

over de christelige Troeslaerdomme" 1833)を著わした。そこに於ける第一の問は、 lige Anskuelse"1825)に於て示されている。要約すれば、その主張は「キリスト教は正しい信仰でも、 教にとって本来的生の形式である。彼はこの根拠に立って有名な『キリスト教信仰論に関する考察』("Betragtninger の神学界の第一人者ミユンスター(Mynster)は超自然主義的キリスト教理解を代表する者と考えられている。彼に 於て支えられる。 教体験でも、又特殊な倫理でもなく、神と人間との関係である。バプテスマに於てキリスト教的生が生まれ、聖蠶に 調和を前提とし、 的に推進していただけである。その状況は多様である。教会的伝統の枠の中にとどまってはいるが、 いなかったのであって、単に極く少数グループの牧師や神学者がヘーゲル体系を取り入れ、思弁哲学及び神学を積極 し得ず、絶えざる史実的批判に服従することによって意義を有するとする立場。又一方には、グルントヴィ(N. F. 更に、ルター教会正統派の超自然主義(den Superrationalisme)。 又、コペンハーゲン大学神学部に於て勢力をふる よりはむしろキリスト教的実践を重規するクラウセン(H.C. Clausen)を代表とする合理主義(den Rationalisme)。 っていた調停神学 (den Maeglingsteologi)——伝統的教義を固持するが極端な超自然主義ではなく、 キルケゴールの時代のデンマークの神学的状況は、一般に言われている様に完全にヘーゲルによって影響されては Grundtvig)を代表とする神学的―民族的―熱狂的―新正統主義があり、その思想的核心は、『教会論』("Kirke-キリスト教はまず第一に、 神の言葉は聖書ではなく、聖礼典とバプィスマに於て聞かれる『生きた』言葉である。」更に当時 理性は啓示によって補われなければならないが、啓示は理性に反してはならず、更に、教会的教義 神と単独な魂との内面的出会いであり、内面性及びロマン主義的瞑想はキリスト 「如何にして私の疲れた魂は 聖書各書は解体 啓示と理性との 確実な宗

(1) Ibid. S.

志と同程度のものとして、人間の観念論とキリスト教との間に如何なる断絶をも置かず連続性を持つものと考える 安息を見出すか」(Hvor skal mir traette Sjel finde Hvile?)である。 即ち、 ミュンスター は人間の感情、 理性、 意

- 1 N. Thulstrup: Søren Kierkegaard, Afsluttende uvidenskabelig Efterskrift med Indledning og Kommentar.
- 9. 0

である。

(2) Ibid. S. 8:

ザイクとして使用され得る)、空想的超自然主義的正統派があったし、 シ 界との関係を説明しながら矛盾なく自己の道を進み、 るであろう。それはさておき、この様な神学的状況に於ける新約聖書の取扱いには、 点に聖書からの引用句を論拠として立てる方法)、合理主義と結合した 正統派 ュトラウス (D.F. キルケゴー ルのキリスト教理 Strauss)、フォイエルバッハ(L. Feuerbach)等の批判的研究も紹介されている。 解の問題は、まず発生的には右の様な状況に対する歴史的研究によって明らかにされ あらためて人間の神に対するより内面的な関係を理解し、 急進的神学者の間ではバウアー(B.C. (聖書は引用文や神の意志表明の 合理主義的説明 (理性が神と世 一点

を決定する最確実な規準と見做されるなら、 まず『後書』には次の様な発言がある。 「もし聖書が何がキリスト教的であり、 聖書を歴史的―批判的に確認することが必要である。」(S. V. VII 16)。 そして何がキリスト教的でない

て、 「博学な文献学」、「博学な批判的研究」(VII 17)。これ等はキリスト教信仰の自己獲得の方法としての客観的考察とし ヨハンネス・クリマクスが批判的に取扱う聖書研究の節に於ける発言であるが、 いわゆる聖書に関する学問的研

de Wette, "Lehrbuch der historisch kristischen Einleitung in die Bibel Alten und Neuen

キルケゴールは聖書の批判的研究に全く疎遠なので は

た。

彼は W. M. L.

究についてのキルケゴールの知識を示すものである。

なか

ブルノー・バウアーシを知っている。しかしながらヨハンネス・クリマクスは、キリスト教信仰の自己獲得の方法と 35) を所有していたし、Herm. Olshausen や C. E. Scharlirg(彼からの講義を受けた)を、更にシュトラウス、 音書の緩慢な研究は、もはやキルケゴールの視角には現われなかったのである。従って、キルケゴールは史実的記録 書に対して学問的批判的な研究態度をとってはいなかったと云うことが出来るのである。また、 Testaments" としての聖書に関して、キリストのできごととその報告の間を区別することができなかったし、 るキリストのできごととそれの報告との関係を組み立てながら、史的イエスを探究して行くと云う、その後の共観福 ない。従ってキルケゴールは、 キルケゴールのキリスト教の積極的伝達の時期に於ても、ヨハンネス・クリマクスのこの態度は本質的には変わってい しては、信仰は直接的科学的考察から結果しないとの理由に基づいて聖書の批判的研究を斥けるのである。だが後期 1833 (Ktl. 80). Karl Rosenkranz, "Encyklopädie der theologischen Wissenschaften, 1831" (Ktl. 比較的新しい新約研究としての、非信仰的分析的研究を知っていたにしても、 しようともしなか 新約に記録されてい 新約聖

(¬) Ibid. S. 178f

キルケゴールにとっては、

キリストのできごととその報告の関係は逆であった。

- (2) S.V. XIII. 91, XIII. 441, XIII. 205.,
- e) Hayo Gerdes, Das Christusbild Sören Kierkegaards, 1960. S.31.

ハンネス・クリマクスが『断片』及び『後書』に於て意図したのは、 更にキルケゴールは前述の合理的説明、超自然主義的空想的説明、正統派的態度からも距離を取っている。まずヨ トルストルプ (N. Thulstrup) も云う様に、

伝統的哲学的概念でもって非伝統的なものを表現しようとしたのではなかった。換言すれば彼の意図はヘーゲルを越 とだったのであり、バスカルやハーマンと同様に人間の神関係についての聖書の理解を把えようとしたのである。へ え行こうとするのではなくして、古い思辯的思惟にではなく、聖書にさかのぼってキリスト教を理解しようとするこ

する。

信仰がはじめて彼に於て神の御子を認めるのである。

ているのであり、 しての同時性は、 や使徒の理解には、 なり得るのである。この様なキルケゴールの同時性理解の背後には、イエスの言葉と歴史はイエスの神性に関する知 識によっては決して開明され得ないと云う前提的確信が控えているのである。即ち、彼によれば、 年と云う歴史的経過が透明化され、言葉を語った方である卑小のイエスに出会うのであり、 断に先行する注意力によって人間イエスに接近することを意味するのである。この同時性の状況に於ては、 瞑想的現在化によって同時性に到達する彼の方法は、史実的現実への接近を意図するとともに、 のである。これがキルケゴールの「同時性」と呼ぶものの第一の単純な意味である。この同時性は、更に、キルケゴ(~) て生成した)としてのイエス・キリストへの通路を聖書に求めるのである。そしてこの「人間」に接近するための方 取り扱い方は、 その後に ろの「逆説的瞬間に、 づいて、 ルに於てはキリストのできごととその報告との関係の問題を埋め合わせるべき一つの代償となっているのである。 ゲルデス(Gerdes)の云う様に「救済史」 の瞑想的現在化(meditative Vergegenwärtigung)と云うべきも キリスト教徒として生きようとする者の新しい存在の説明が『後書』以後の著作活動の於て展開され、 (一八四七年以後) 自明なものとしての新約聖書の前批判的考察に出発点をとり、すでに『後書』に於て確立されたとこ この関係をキルケゴールは キリストが誰であるかについての予備的な中立的客観的認識を持たずに、 非信仰的、 永遠的なものと時間的なものとが結合している」人間、もしくは神人(特定の時と場所とに於 キルケゴールの理解する 「キリスト教」 ユダヤ的権威の判断が常に同じ権利をもって対抗し、救済史と並んで非救済史が立 Inkognito と呼ぶのである。 の伝達が行われるのである。 従ってキルケゴ 彼の前に立つことを意味 1 従って人は彼と同時的に ル 信仰か不信仰かの決 0 新約理 信仰的理解、 その際の聖書の 解の方法と 一八〇〇

(a) Hayo Gerdes, Das Christusbild Sören Kierkegaards. (L) Niels Thulstrup, S. Kierkegaard, Afsluttende myidensleabelig Efterskrift, med Indkdning og ý.

11.

Kommentar.

Ξ

て、 ばならない人間にとっては悪となり得る。 れ得る。 ト教講話』 個人的偶然的要素と新約聖書との関連の二重化である。このことは、 のものではない。 放棄せねばならない。ここで放棄するとは、 にして富める者となったキリスト者は、本来彼の地上的な富を意識していない。 なくて、 らのものに対する生物学的意味に於ける字義通りの拒否として理解されてふるのである。(ダ) は、 が によって、 新約聖書の要求をこの様に理解しているのである。つまり全ゆる中心点を人間の信仰と人間の精神的態度に置くこと に対する愛及び世界に対する憎悪と呼ぶ。キルケゴールは一八四八年当時は、 な意味に於てである。もっぱら神の意志にのみ対しているキリスト教的関心及び世界からの死を、 しかしキルケゴールの新約聖書理解と密接に関連している今一つの方向は、キルケゴール自身の宿命や体験と云う 人間は世界から死すべきなのである。 彼が人間としての自然的存在者やすべての生ある存在者と共有しているものとの徹底的な分離として、 即ち、 神と被造物に対するキリスト教的精神態度に対立するのである。キリスト者として人間は、 時間性の中で一切のものを再評価するために永遠性によってそれを否定すると云う意味なのである。 (一八四八年)と『瞬間』(一八五五年)に於ける世界概念の把握を比較することによっても明らか 悪を人間の選択と人間の決断とを通して表われてくる人間自身の意志の中に置いているのである。 前著では、 『瞬間』に於けるキルケゴールの理解はもっと直訳的である。そこではキリスト者の世界に対する死 この様に、 世界、 世界から死すと云うことが非常に強く受け取られているにしても、 被造物はそれ自身に於ては悪ではないが、永遠的な「キリスト教的」規定に従わね この様にして「悪しき」世界は本来、 つまり自然は、 地上的な価値を自己のものとして保持する権利を捨てるという意味では 神への関係に於て、人間を沈下させる限り悪である。 新約理解から出発している二つの著作『キリス キリスト者であろうとする者に対する 悪は所有への思いであって、 人間の最も内的な関心に反対するの この関連からも明らか それは内面的精神的 丰 世界的なものを ・ルケゴ 即ちそれ ] この様 所有そ ・ルは神 ~な様

Vζ

キルケゴールの新約理解は、その根底に於ては厳密な史実的研究を経ていないのであって、

キルケゴールの

一貫

自身であり、

語られているのは自分自身であることを君は絶えず想起しなければならないと云うことである。」ここにのれているのは自分自身であることを君は絶えず想起しなければならないと云うことである。」

鏡に映った君自身を見るためには、

「第二に要求されるのは、君が神の言葉を読む時、

キリスト教理解に於ける決定的な特徴を示すものであり、長所であると同時に短所でもある。 上によって明らかなように個人的偶然的な要素が二重化されて理解されているのである。このことはキルケゴールの した個人的体験的あるいはミユンスター的な「キリストとの関係に於ける人間の魂」 の体験に基づくものである。

以

- 1 Marie Thulstrup, "Kierkegaards≫onde Verden≪",i Kierkegaardiana I, 1955. S.42,54,
- 3 x 38ff. 102, 221.

X 133, 182,

2

 $\widehat{4}$ S.V. XIV 237, 262, 275

聖書に対する関係も同じで、たとえ不明な個所があったとしても、 る。 しても、そこに含まれた恋人の感情や要求は卒直に我々に伝達され、我々を感動させ、行動に駆り立てるのである。 判的関係は、読者に対するテキストの内容の生々とした関係とは同一ではない。たとえ、そこに不明な個所があるに とを区別するだろう。」愛するものは恋文を通して恋人の心を読み取るのであるが、そのようにテキストに対する批 している。 なくして、鏡の中の君自身を見ることである」と云い、これを聖書の読者を恋文の読者と比較することによって説明なくして、鏡の中の君自身を見ることである」と云い、これを聖書の読者を恋文の読者と比較することによって説明 るには何が要求されるか? (Hvad der fordes for til sand Velsignelse at betragte sig i Ordets Speil?)」であ 章二十二節についての講話である。この講話の主題は「真の祝福を受けるために、御言葉の鏡に映った自己を考察す キルケゴールの聖書の取扱いを明確に特徴付けるのは、『自己吟味のために』(一八五一年)に於ける有名なヤコブ書 キルケゴールはそれに対する解答として、「まず第一に要求されるのは、君が鏡を見ること、観察することでは 「愛される者は、恋人から来た手紙との関係では、辞書をもって読むことと、愛からその手紙を読むこと 神の要求はそれ自身に於て明らかである。 従って

語りかけられているのは自分

このことが彼のキリスト教理解に於ける大きな問題性を示すものであろう。従ってこの様な方法はキルケゴールの主 相手の状況を把握した上で、我に対する呼びかけを理解すべきではないかと云うことが問題とならざるを得ないが、 をもっていることである。キルケゴールにとってもやはり辞書をもって恋文を読解し、可能な限り客観的に史実的に 尽きると云っても過言ではない。しかしこの方法の弱点は、前述の世界概念把握に於て見られるように非常な二義性 に於ては、明らかに実存的理解としての聖書理解が語られており、キルケゴールが聖書に対してとる方法は、それに

体的キリスト教理解としての確固たる拠点であるにしても、同時に客観的理解の過少評価としての弱点を示すものと

(1) S. V. XII 362

云い得るであろう。

- (2) Ibid. 362.
- (3) S.V.XII 373

話に於けるいわゆる直接的伝達の方法――に従って「罪ある自己」と云う遠景に光を当てる場合にも、人間の魂に指 定されている目標としての、この闇を照明する光としてのキリストに対する配慮が非常に強く秘められているのであ は「キリストとの関係に於ける人間の魂」をただ一つの主題としている。キルケゴールがその方法 キルケゴールの実名による広義の教化的講話 (opbyggelige Taler) は明らかにキリスト中心的であり、根柢に於て しかしながら、彼は自分の信仰認識論を教義学的に建設することや、それを体係的に展開することには無関心で ---彼の教化的講

ター教会正統派敬虔主義の「カテキズム」を示したであろう。

人がキルケゴールに真のキリスト教的教義を問うたとすれば、彼は全く単純に父によって伝えられたル

あるいはミユンスターの説教から学び知った教会的神

(98) 98

6 5

Hayo Gerdes, a.a.O.S.S.76

ても、

1

提されてはいるが、自己獲得と云う視点のもとで、それが無意識的に変形される場合である。

ではなかった。彼がイエスの奇蹟を信じたと同様に、彼のキリスト教理解に於ては満足説も自明なものとして前提さのはなかった。 ろ、この様な体験から自ら思考し応答する主体である。しかしながら教義に対するキルケゴールのこの様な態度に於 この場合のキルケゴールは神関係のすべての秘儀を体験したキリスト教的に敬虔なだけの主体ではなくして、 に彼の用いた方法は、客観的思惟の体系的統一ではなくして、キリスト教を自己体験する主体性の個人的統一である。 尾一貫して、キリスト教を全くの真理に於て体験する人間になることに彼の全注意力を集中した。そうして、その際 か、 れているのである。この教義――満足説――を何等かの形で変えることは、キルケゴールにとって重要でないばかり 「キリスト教」だったのであり、それを改良することは、新約聖書の報知に対する懐疑と同様に、彼にとっては必要 あるいは、 むしろ彼はその様な態度を個人的決断を非敬虔的に回避することとして拒否するであろう。キルケゴールは、首 二つの傾向が認められる。一は「ルター教会正統派的教義」を漠然と前提した発言であり、 当時比較的正統的であると考えられていた「教義学」を指示するであろう。彼が父から学んだものが(3) 他はこの教義が前

2 N.N. Søe, Kierkegaard's Doctorine of the Paradox, in "A Kierkegaard Critique" ed, by H. Johnsor and N. Thul-

Hayo Gerdes, Das Christusbild Sören Kierkegaards. 1962,

S.75.

- 3 4 strup. 1962, p.215. cf. S.V. x 289 cf. S.V.XII 351ff. Ibid. p. 223
- ゴ ールによれば、 第一の傾向は、 人間とは他者によって置かれた綜合的関係であり、その際人間の課題は「自己自身に関係すること 『不安の概念』や『死に至る病』に於けるいわゆる人間学的な出発によっても説明される。 キル

するにあたっては神学的方法ではなしに、心理学的方法が用いられる--的主体性によって緊張にみちた深淵にまで体験せられた本質的に個人的なキリスト教的なものの内容----それを伝達 即ちこれこそ真の同情が心から欲するところである。真の同情は真に慰めることができるために完全に苦難者の身に るのだ なってみたいと思うのである。しかしそれは人間的同情のなし得ないものである。ただ神の同情のみがそれをなし得 うた。キリストは神であった。そして人間となられた。その様にしてあのかたはあなたの身になってみられたのだ。 る心理学的道標としての……」が示すように、「問題が教義学に引源されるや否や著者は沈黙するのである。」更に又 教の教義がひそかに前提されていると云うことができるであろう。又『不安の概念』に於ける原罪の取り扱いに於て あるとするのである。しかし自己の設定者に関係することを「課題」として持ち出す以上、創造についてのキリスト に於て、且つ自己自身であろうとすることに於て自己が自己を置いた力のうちに透明に基礎付けられていること」で(!) した」と云うキリスト教の伝承を無批判的に前提しているのである。更に副題「原罪と云う教義学上の問題を指示す い関係にあり、人間は永遠的なものに従順であったし、善悪の区別を知らない無垢の状態にあったが、そこから転落 『大祭司―取税人―罪ある女』(一八四九年)の中にある次の言葉、すなわち、「キリストは完全に君の身になり給 キルケゴールに於ては、一方に敬虔主義的正統派的に理解された福音書と教義があり、他方に於てはキリスト教 表面に持ち出しはしないとしても、「人間は時間と永遠との綜合として創造され、源初的には二者が相互に正し ──そこで神は人となり給うた」の背後にもキルケゴールの理解する満足説が前提されている。 この様 に し - があり、それがいわばもつれあいながらそ

-) S.V.XI 145

れらの著作に登場するのである。(4)

- a) S.V.IV 473
- (3) S.V.XI
- (4) Hayo Gerdes, a.a.O.S.76

ある。 者に直面すると云う意味で、 も明らかな様に、奇蹟はイエスの神性を証明すると云う立場をとる当時のルター教会正統派的教義に対して、 信仰それものに対しても奇蹟の決定的な意義を認めないのである。 奇蹟と徴しとは証明力を持たないと宣言し、 これらの言葉からも分るようにキルケゴールは奇蹟によってショックを受けレッシングよりも激しい情熱をもって、 な神の姿しかないのが実状である。だがこれは虚偽である。 るを得ない。 なすとき、この古き教義は無関心的なものとなり、 奇蹟の課題はただイエスにのみ入の注意を向け、 ] 第二の 奇蹟には何の証明力もない。 じ人間であって、 ル が奇蹟をキリスト 傾向は 「しかしキリスト教界には空想的キリスト像、 ーキリ ・奇蹟は注意を喚起するためのものであり、 直接的には何ら識別し得ないのに、 スト教 教の証明をなす所以のものから、 同時性の状況から始めなければならない。 の修練』に於ける「奇蹟」 「君が彼をその自ら告げる通りの者であると信じなければ、 それはただ「信仰」に対してのみあるのだと強調する。 躓きの可能性を与えると云うことにある。従って、キルケゴ あるいは体験によって再解釈されるのである。 即ち奇蹟を行う者として直接的に受け入れられる様な空想的 奇蹟を行い、 キリスト教に対するものに変え、 の理解に現われている。 キリストは一度もその様な姿をとり給うたことはない。」 躓きを選ぶか信仰を選ぶかの決断の前に立たしめるので 『自らを裁け』に於けるイエス私生児説をとっ 又自分は奇蹟を行う人物」であると主張する 「しかも君の前にいるのは一人 の 人はキリストを前にして「他 更にそれを躓きの徴しと 君は奇蹟を否定せざ 彼にとっては、 人間 キルケ I な の人 ル 0 7 は

- (1) S.V.XII
- (a) S.V.XII 118.
- (α) S.V.XII 11
- 4) S.V.XII 4

(Guden i Tid) とを比較検討することによって、 キルケゴールの歴史理解の一側面、特に「救済史」(den hellige 『キリスト教への修練』第一部「停止」に於ける歴史的キリスト理解と 『後書』 の 「時間 に 於 け(1) る神」

Historie) 理解を考察することとする。

1 S. Holm の用語 det historiske Kristus である。尚 S. V. 🗷 40ff. 及び S. Holm, Sører Kierkegaards Historiefilosofi, 参照。

のは、救済史を「かの歴史的なもの」として理解する場合の彼の歴史理解である。 内容を示すものと云うことができる。とすれば、ここでキルケゴールのキリスト教理解に関連して問題となってくる 教への修練』に於ける「絶対的なもの」(det Absolute)としての 救済史の理解がキルケゴールのキリスト教理解の るイエス伝と同一であり、その対象はヨハンネス・クリマクスの「時間に於ける神」と同一である。従って『キリスト(3) うとして使用する「救済史」の概念は、S・ホルムが指摘する様に歴史記述としての福音書を指し、誕生から死に至 できよう。しかしそれは『後書』のヨハンネス・クリマクスに於てはあくまでも図式として、あるいは点として示さ(宀) れたのであって、内容は規定されていない。所が『修練』の著者アンティ・クリマクスがこの逆説に内容をあたえよ であった。即ち、キリストは時間に於ける神として永遠的なものが時間的なものに出会う点を意味する。この逆説は 「キリスト教とは何か」との問に対するキルケゴールの解答であり、彼によるキリスト教の規定であると云うことが まず、ヨハンネス・クリマクスを著者とする『後書』に於てはキリストは「時間に於ける神」、あるいは「逆説」

(¬) Søren Holm, Søren Kirkegaards Historiefilosofi, 1952. S.110.
 (¬) cf. S. V. M. 40-52.

(102) 102

(φ) Søren Holm, a.a.O.S.111.

キルケゴールに於けるキリスト教理解の諸傾向 出来事の外にあることとなる。一般的な、ないしは世俗的な歴史の領域内の全ての来来事は知識と認識にとって通約 済史によって事実的な出来事を幾分かでも理解しているとすれば、この救済史は一般的認識や特殊的歴史的「近似」(4) を投入しているのである。この様な歴史性は、それ故に、 スはイエスの生涯とみなされる救済史でもって置換する。」だかこの様な操作によって彼は、この逆説の中に歴史性(3) 出来事がそこで出会われるのである。 従ってヨハンネス・クリマクスにとっては「逆説」はいわば数学的な外延をもたぬ点であり、そこに於て永遠性の直 この特定の点に於て「逆説」に我々が出会い、歴史の他の点では全く出会わないと云う証拠はあり得ないのである。 は本質に従って適用されない領域に於ては、我々は信仰を持たねばならないからであると云っている。だがまさしく(~) 対的なものの表現であり、我々が相対的なものを持つ所では、我々は知識を得るが、逆にこの知識がその概念あるい 拠として「時間に於ける神」はその概念上、歴史的になり得ない唯一のものであって、その理由は、全ての歴史は相 歴史はキリストについて虚偽を云うばかりでなく、一般に何も語らない、何故ならキリストは全く歴史の外に立って く異る領域にあることになるのである。 可能な直線上にあり、救済史は知識や認識にとって通約不可能なのであるから、 線が水平な歴史的時間的相対的直線上に垂直に下っているのみであって、内在の連関の中に原因を持たない絶対的な あるいは (Approksimationen).の制約に服さなければならないのである。 従って、キルケゴールの主張する様に、「救済史」、 これの地位を一般的歴史とは質的に相違する救済史の中にのみ有するからであると主張する。そうしてその根 「逆説」 が歴史の内容に入り得ないのであれば、 救済史は歴史的経験的存在連関の外に、 アンティ・クリマクスは「人は歴史から何物も知り得ず、 「この様な点を、従って現実には内容のない『逆説』を、 所がキルケゴールは、 歴史の弁証法に従わねばならない。 たとえセエがキルケゴールの 前提的教義学的方法に 『救済史』からのみ知り得るのだ」、 従って救済史は世俗的な歴史とは全 もしキルケゴールが救 アンティ・クリマク あるいは歴史的

主としてのキリストに対する関係」との福音的歴史(evangelischen Gesch ichte)に於ける二重性を理解していない の言葉を借りれば、 るのであるから、それは結局「知性の犠牲」(sacrificium intellectus)を意味するのであろう。それ故に、ゲルデス 態度を取っていることは否定できないように思われる。ここにキルケゴールの取る心理学的方法の限界がある。我々(?) にとっては、信仰による「救済史」の承認は断絶を意味し、人間的なものに於ける現実的接触点を排除することとな のは、彼の新約聖書の取り扱いと関連して、そこに如何なる信仰的読込みがあるにしても、フィクショナリスムスの ルの救済史理解に内容方法ともに補充をなしたにしても、少くなくとも、『後書』、『修練』に於けるキル ケゴ ー ル …の如く——であるとの可能性が大きいのである。セェが当時の教会神学を前提した発言であるとして、キルケゴー とすれば、キルケゴールが『修練』に於て救済史として、信仰の対象として語るものは、一種の虚構---あたかも… いるのであるから「『救済史』は経験的事実的出来事の現実的歴史的直線外にある一つの直線を意味するのである。」(マ) 於ける信仰的理解であると擁護しているにしても、『修練』に於てキリストの生や生の各場面を救済史として考えて(゚゚) 歴史理解を欠いていると云わなければならない。従ってキルケゴールが『修練』の中で救済史として発言するも キルケゴールは、 「真理への徹底的な真剣性をもってする史実的な研究と、個人的に問い信ずる

### (1) S.V.XII 40

註

のである。 (10)

- (2) cf. S.V.XII 47, 52 og VII 357ff, 369
- (φ) Søren Holm, a.a.O.S.113.
- (4) cf. S. V. VII 14ff
- (15) Ibid. S. 115.
- 6 1962. p.212, 224. N.H. Soe, Kierkegaard's Doctrine of Paradox, in "A Kierkegaard Critique" ed. by H. Johnson and N. Thulstrup.

- (π) cf. S.V.XII 54,
- (∞) Søren Holm, a.a.O.S.113
- (Φ) Ibid.S.115
- Hayo Gerdes, Das Christusbild Sören Kierkegaards. 1960. S. 45.

方法がとられているが、それが後期の積極的伝達に於て、結果的には未整理のまま提示されることになったのである。 キリスト教理解としての同時性の概念の中へ導入され、 にキルケゴールに於ける諸の動機 行的に決定することによって、 ター教会正統派的敬虔主義的教義、 義的 換えれば、前、中期のキルケゴールに於ては、キリスト教の本質- -- 「何」 (Hvad) --この様に「救済史」としての に理解して、 V わば曖昧なるままに保留し、 キルケゴールは天才的に発見した同時性の概念をあいまいにしているのである。ここ 「時間に於ける神」 コペンハーゲンーキリスト教界に対するプロテスト --人をキリスト者生成へと覚醒させること、 を同時性の状況に於けるイエスに先行させて理解し、 あるいは図式的な「時間に於ける神」としてのみ保留すると云う その結果この概念が多義性を示すことになっ 彼のキリスト教理解の前提をなすル をルター教会正統主義的敬虔 が混然一体となって彼 たのである。 あるいは先 言

### 四

宗教的自己としての内面性が、 何に位置づけているかと云う本来的な問 以上述べた様な方法的問題性が残されるにしても、 「キリスト教的なもの」と個人的自己獲得との葛藤を体験する実存の告白と云う形で いが残っ て いるのである。 尚 キリスト教思想家としてのキルケゴールは、 しかし、 キリストの位置づ けが意味をも キリストを如

提示される限りに於てである。

・ルケゴ

l

ル

のキリスト論的発言を整理する原理はキリストの愛である。

それは結局イエスの神性の決定的な徴

105 (105)

彼の生涯は内なる魂の愛の受難である。」この神的な愛の目的は、絶望としての罪を人間に自覚せしめ、(1) ために全てのことをなそうとし、人間のために生命をなげ出し、そして人間のために恥辱の死を耐え忍び給う。 である。 しかし彼は愛の故に、然り人間を救うためにそれをなし給うのだ。……かくて彼は愛であり給う。彼は愛の故に人間の をいくつか挙げよう。キリストは愛の故にとり給うた Inkognito に於て「人間を最も恐ろしい決断の絶壁の前に引き 本来的な内容をなすものは把握不可能な神の愛である。以下キルケゴールのキリスト論の性格を示すと思われる個所 然りそこには人間的同情の叫び声が聞えてくるかの様だ、 キルケゴールが、逆説、Inkognito, det Absurd をキリストのネガティブな規定として語るとき、 ああ、あなたは何と云うことをなさるのか! بح らの

であった。」のである。又我々はここにアンセルムス的な一種の満足説を認めることができる。「彼は完全に君の身(2) ある君との間の差異は無限なのであるが……それにも拘らず、彼は完全に君の身になってみられたのである。 になってみられた、全てのことに於て、我々と同じに試みられたのだ――罪もないのに……天にいます神と、 もし彼が、もしもあの和解者の受難と死とが、 君の罪と責めとの贖いであるなら ---それならば、 その贖 地上に と云う いは

放棄によって彼をそこから解放し、救済するにある。「招き給う方の考えは、元来罪は人間の破滅であると云うこと

註 S. V. XII 159

ら立っているのである。」

君の代理をするはずである。

……私は救われて、この他者の傍らに完全に、私の身代りになり給うた私の和解者の傍

S. V. XII 80.

S.V.X

ケゴ

及び救い主としての神」に於ては、キリストの人間化が乙女に対する愛の故に身を降す王として語られている。 更にキル ールのキリスト理解の特徴をなすものは、 ケノーシス的な傾向である。 『哲学的断片』第二章「教師

それ

信仰は躓きの可能性としての徴しに絶えず直面する。 ことのできない認知可能性そのもの、即ち彼の言葉としてのキリストでなければならないのである。 神自らも自己を神として認知させることが出来ないのである。神は信仰による自己獲得と云う仕方による外獲得する もっている。 教への修練』で取り扱われる僕の姿としての神の識別不可能性が規定されている。更にこの識別不可能性は二重性を あることを突如として示す様な可能性を持っていないのである。」ということである。ここでは明らかに『キリストの4) 僕の姿は「神の真の姿そのものである、何故ならこの姿こそが愛する者と同じ者になろうとすることを気分的にでは ってはいるにも拘らず、信仰にとっては神性をもてるものなのである。 いのだが)。 の中に捕まえ、 で、第二の要素は、「そして神は、その全能の愛の決断によって僕となったその時から、自己自身をいわばその決断 で敷衍して、この相違に二重の要素を持たせている。その一は、人となった神の僕の姿は何等付加されたものでもな 能性を強調し、それによって伝統的な神性-人性説と自分との相違を明らかにしている。キルケゴールは、更に第四章 なく、真剣に真理に於て行おうとする把握不可能な愛を意味するからだ」として、キリストに於ける神性の識別不可なく、真剣に真理に於て行おうとする把握不可能な愛を意味するからだ。として、キリストに於ける神性の識別不可 は 個所からキルケゴールがキリストの神的先在を信じていることも明らかであるが、彼は王のとる僕の姿は「うわべ 「おのれを空しうして僕のかたちをとり、 又仮現的でもなく、現実的であると云うことである。これによってキルケゴールは仮現説(Doketismus)を拒否(3) キリストは真の人間性を有するとして古代教会、プロテスタント正統神学と同一線上に立つので ある。 すなわち、人間からは僕の姿の故に神として識別することが不可能であると見られるが、それと同時に だから神は自己自身を裏切ることは出来ないのである。つまり神は、 しっくりしないため王と云うことがすぐに見抜かれる様なマントである」のに反して、キリストのとる 彼が好むと好まざるとを問わず、そのままの状態であり続けなければならない(どうもうまく云えな 人間の姿になられた、そしてその有様は人と異ならない」神である。こ キリストは勝義に於て逆説なのである。 あのすぐれた王の様に自分が王で 彼は人間的僕の姿をと この様にして、 ところ

## 註(1) ピリピリ書二章七節

- (2) S.V. I
- (α) cf.S.V.W.:

(4) S. V. IV. 247f.

τῆς χρήσεως) と反論するのである。
<sup>(3)</sup> 性の使用を完全に差し控えた(即ち  $\mathbf{K}$ ένωσις τῆς  $\mathbf{X}$ ρήσεως)とするのに対し、テュービンゲン大学派の神学者「ク リュプシス論者」(Kryptiker)は、キリストは神性を装飾的に帯びてはいたが、それを隠して使用した(即ち Κρύψις にルター教会に継承されて、 である。キリストは彼の地上的な僕の姿に於ても神的行為をなし得る真の神である。カルケドン会議の立場は本質的である。キリストは彼の地上的な僕の姿に於ても神的行為をなし得る真の神である。カルケドン会議の立場は本質的 ーセン大学派の神学者が、キリストは卑賤の状態に於ては客観的に分与された神性を装飾的に帯びてはいたがその神 ント正統派の時代に、前期ケノーシス論争がキリストの神性の人間化をめぐって生起し、ケノーシス説を擁護するギ は二つの本性をもつ一つの位格である。キリストは一つの位格に於て真の神にして真の人間 (vere deus, vere homo) と思われる。それはケノーシス説である。カルケドン会議以降古代教会が有していた受肉の教義に於ては、キリストと思われる。それはケノーシス説である。カルケドン会議以降古代教会が有していた受肉の教義に於ては、 キルケゴールに於ては人となった神は「識別不可能な」神である。ここにキルケゴールのキリスト理解の秘密がある キリストは「真の神にして真の人間である」とされている。所が十七世紀古プロテスタ

註 1 H. Roos, Søren Kierkegaard und die Kenosis Lehre, i "Kierkegaardiana" μ 1957. S. 56f.

- (21) cf. J.N.D.Kelly, Early Christian Doctrine, 1960<sup>2</sup> p. 338ff.
- 3 E. Hirsch, Geschichte der Neuern Evangelischen Theolegie, I. 1949. S. 214

派にもテュービン学派にも同意してはいないのである。(ミン) していると解釈するのであるが、 所で、ヒルシュはこの様な関連に於て、キルケゴールは Κρύψις χρήσεως を肯定し、 『哲学的断片』第四章からの引用に於て明らかな様に、 キルケゴールはギーセン学 非正統的キリスト論を擁護

註 1 Ţ Ή Kierkegaard Studien III 1933, S. 707

2

る潜在態にすぎなくなったので、 在する永遠の属性、 ゴ 更に人間化の内在へと発展する。この様なロゴスの自己放棄説の方向をとるトマジウスは、 し大きな影響力をもったマーテンセンにも認められれる。(4) スに至ると、 リストに於ける人間的歴史的現存在の愛による自由な奉仕を目的とする神性の内在化と見做す。 ることによって、 を限定して人間的形態をとると云う行為そのものがケノーシスであり、神的な存在形態を人間的な存在形態へと変え 己自身を限定し、 Konfesstionalismus)の一部に於て反復される。この新ケノーシス説は、「イエスに於て、 ている。 遠的な神の御子が人間となり、福音書がそれを神人として表示する様な仕方で真正の人間的現存在の諸制約に調和 スの自己制限によって、 イエ |スは単に潜在態としてのみ神的力を持つものとなる。 (3) ロゴスあるいは神の御子は、 十七世紀のケノーシス論争 は 十九世紀調停神学派 ケノーシスによって神的ロゴスは人間の肉体と結合し、その神的自己意識を捨て、 自らを人間的発展の基体としたのである」と云うことを基本的立場とする。 「おのれを空しくした」のである。 すなわち、聖性、 世界と相関的な関係にある属性、 イエスの生涯に於て漸次現実化されたのである。更にもっと徹底した立場をとるゲ 人間的意識に矛盾する一切の性質を放棄せねばならなかったのである。 真理、 愛、 絶対的自由は失われたのではない。また、 このキリスト論は、 すなわち、 (Vermittlungstheologie) の一部と新告白主義派 更にこの様なケノーシス的傾向は、 全能、 ロゴスの自己放棄、 逼在、 全知等は放棄されたが、 三位の第二位格たる真の永 前者も受肉に際して単な ロゴスの自己放棄を、 次いで人間化 即ち神的 彼によれば、 切の神的属性を失 キルケゴール p ゴ スが自己 神に内 彼は自 神 に対 的 キ p

- 佐藤敏夫「近代の神学」一一三頁。
- 4 3 in Great Britain Since 1825, 1923, p. 167.

E. Hirsch, a.a.O.S.389. og o. Pfleiderer, The Development of Theology in Germany since Kant and its Progress

解は、この新ケノーシス説の決定的影響を受けていたと云わなければならない。このことが、キルケゴールの逆説 不合理、識別不可能性、 を人間的存在に於て放棄し、自己自身を空しうしたと云う主張がなされていたとすれば、キルケゴールのキリスト理 躓き等の概念の基礎をなすキリスト理解を解明する鍵であると思われる。

それ故に、もし十九世紀切頭に論争されたケノーシス説によって、ロゴスがその神的属性(相対的並びに超越的)

110 (110)

展

望

とがある。

東西諸思想の出会い の探求をめぐる

第四回東西哲学者会議の報告―

Ξ 枝 充

悳

大に催された。 Conference)は、今度の第四回以降、五年でとに開催されるこ 開かれて来た東西哲学者会議 (The East-West Philosophers) 至る六週間に亘って、従来通り主催のハワイ大学において、盛 ととなり、一九六四年六月二九日(月)から八月七日(土)に 一九三九年、一九四九年、一九五九年と、過去一〇年でとに

者に要求した例もある、という。

thought, and culture in East and West〉に限定し、このテー 検討を加え、このテーマにそうよう、論文の修正や改変を執筆 この会議を総括し、研究発表者の論文をすでに前年中に集めて les A. Moore) は、 議を主催して来たハワイ大学哲学科主任教授のムア博士(Char-るそれぞれの代表の出会いという形式をとった。第一回以来会 表が試みるという機会はもたれず、文字通り右のテーマに関す(3) 議に見られたような諸哲学の比較ないし綜合を、或る一つの発 に、全六週間が当てられた。したがって、第二回・第三回の会 マについて、専門を異にする各学者の発表及び相互の質義応答 てさらにそれを〈The status of the individual in 〈The World and the Individual in East and West〉 やつ 今回は、それらとはかなり性格を変えて、 最初から、問題を 今回も非常な熱意と絶大な努力を傾けて reality,

本、 時半に始まり、約一時間の論文発表があり、小休止のあと、 六週は法律 ・ 政治思想と制度のそれぞれについて、 そして毎 第三週は宗教、第四週は倫理学、第五週は社会思想と実践、第 ル・メンバーのそれと続いて、一〇時に会を閉じる。この討論 は、さらに翌日午後三時~五時のいわゆるコーヒー時間に、 時間のパネル・メンバーの質疑応答、三〇分ほどのジェネラ 右のテーマのもとで、第一週は形而上学、第二週は方法論、 金曜日に西洋の諸学者が発表をおこなう。公式会議は夜七 原則として月曜日にシナ、 火曜日にインド、 水曜日に日

んで東西両哲学・哲学者の相互理解の促進、及びできうるなら

両哲学の綜合への探求に置かれ、第三回は、哲学が現実の

第一回の会議の目的は、主として東の哲学・思想・宗教の紹

西の学者からの質疑とその応答とにあり、第二回は、進

思想論』に詳しい解説があり、 比較の問題も含まれていた。これらについては、中村元『比較 社会に果す役割についての共同討論をめざし、且つ東西哲学の 私も一部の飜訳を公けにしたこ

われたからである。サマー・スクールは、その一部

して欠席者の論文が代読された。 た。なお木曜日の午後は特別のコーヒー時間が設けられ、主とた。なお木曜日の午後は特別のコーヒー時間が設けられ、主とた。なお木曜日の午後は特別のコーヒー時間が設けられ、途水大拙、ネディ・シァターにおいて、公開講演会が催され、鈴木大拙、

大学の一部の東西センター(East-West Center)のJ・F・ケ

公式の会議として続行される。右のほか、毎木曜日には夜間

川島武宜の七教授、インド及びセイロンから七名、シナから六宮本正尊・上田義文・中村元・堀一郎・古川哲史・高坂正顕・アの諸博士。パネル・メンバーは計三八名。内訳は、日本から、アの諸博士。パネル・メンバーは計三八名。内訳は、日本から、ち、鈴木大拙、ハーヴァート大学名誉教授W・E・ホッキング、ち、鈴木大拙、ハーヴァート大学名誉教授W・E・ホッキング、 会議は次のメンバーによって構成された。名誉会員五名、即会議は次のメンバーによって構成された。名誉会員五名、即

とのメンバーを知られたい。)ジェネラル・メンバーは合計六四五名あった。次章に発表せられた論文の梗概を記すところで、四名、ヨーロッパから三名。(出席できなかった学者が、うち名、イスラムから一名、アメリカ(南アメリカを含む)から一

Ⅰ三○名と、準メンバー九名が加わった。それに私の八名であった。以上のほか、主に現地の学生メンバ本弘・春日佑芳・平岡定吉(前半)・山内得立(後半)の諸氏

名。このうち、日本からは、早島鏡正・源了円・藤原凌雪・坂

サマー・スクールと、また会議に附属するゼミナーとがおこな

会議が午後三時以降に開かれたのは、午前に、ハワイ大学の

ためムルティと交代)及びヴェルクマイスターの諸教授とともかれ、上田教授は、前者に、バッタチャリヤ(途中から病気のた。ゼミナーは、形而上学と倫理学の二ゼミナーが併行して開授は、そのほか会議全体の運営委員も務めて、多忙を極められた。中村教授が終始担当された。中村教ド・シナ・仏教についての入門と特殊講義の六講座を含み、そド・シナ・仏教についての入門と特殊講義の六講座を含み、そ

に、講師として、一週間余の講義を果された。

今回の会議が従来と異なる大きな特色は、これまで広くアメータ回の会議が従来と異なる大きな特色は、これまで広くアメータ回の会議が従来と異なる大きな特色は、これまで広くアメーロの会議が従来と異なる大きな特色は、これまで広くアメーロの会議を活気づけた。

して宿舎一階の広いロビーに、意を尽くしたディスカッションを一○時の会議を終ってからの帰途、会議場から宿舎まで、そすフェテリアを利用した。したがって、会議の席以外にも、メャフェテリアを利用した。したがって、会議の席以外にも、メンバーの大多数は終始接触し、食事は大体同じセンター内のキライズの二つの宿舎に宿泊し、食事は大体同じセンター内のキ会議の六週間の間、ごく一部の人々を除いて、いずれも、大会議の六週間の間、ごく一部の人々を除いて、いずれも、大

穫であった、ということができる。 はであった、ということができる。 ない貢献をなし、この会議の非常に大きな特徴であり、且つ収い理解に、また議論の過程におけるみずからの反省に、この上験に止まるものではあるけれども、メンバー相互の誤まりのな験に止まるものではあるけれども、メンバー一人一人の個人的経が続けられ、深更に及ぶことも少なくなかった。このような個が続けられ、深更に及ぶことも少なくなかった。このような個が続けられ、深更に及ぶことも少なくなかった。

### 1

回会議)。 同「東と西の精神性―レガメ教授・ステイス教2 三枝『東洋思想と西洋哲学』理想社、一九五六年(第二一四八ページ。

授の論文を通じて」『理想』三六九号、一九六四年二月号

(第三回会議)。

3 例外としては、開会式で読まれたムア教授の「東と西における個別と普遍(The Individual and the Universal in East and West)」があった。

4 講義の題目は〈Problems in Buddhist Philosophy〉。 ないりイ大学助教授の Kenneth K. Inada 博士が担当された。

レ教授の発表から出席した。したがって、それ以前におとなに手間どり、七月三日発、同日ハワイ着、同日夜のフィンド急にハワイに飛んだ。間に日曜日をはさんで、旅券入手など

どれもが類似して、内容の知られないものが殆んどである。ーマが一定しているため、論文の題目の紹介飜訳だけでは、には質問を用意して行くことも可能である。前述の通り、テで、充分なる時間をもって、予め読んで内容を理解し、さら議には、前以てタイプ印刷された原稿が手渡されて ある のわれた開会式や、会議の質疑応答は、居合わせなかった。会

から公刊されるはずである。と同様、ハワイ大学の出版部(University of Hawaii Press)と同様、ハワイ大学の出版部(University of Hawaii Press)をなく、これらの本文は重要な質疑応答をも加えて、従来点についてのみ、少し詳しく触れることにする。附言するま

のペーパーのごく大づかみの梗概を示し、興味のありそうなここにムア教授の好意あふれる許可を得て、以下、それぞれ

は、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳語が考えられindividual…〉の、その〈the individual〉は、個人とも訳されるし、また個物、個体、個別、あるいは個とも解される。会るし、また個物、個体、個別、あるいは個とも解される。会語学を専攻する人々のなかには、抽象的な観念として扱う例哲学を専攻する人々のなかには、抽象的な観念として扱う例哲学を専攻する人々のなかには、抽象的な観念として扱う例哲学を専攻する人々のなかには、抽象的な観念として扱う例が、場に応じて、訳語を右のうちから用いる。また〈status〉は、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳語が考えられば、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳語が考えられるし、場には、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳語が考えられば、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳語が考えられば、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳語が考えられば、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳語が考えられば、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳語が考えられば、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳語が考えられば、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳語が考えられば、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳を明られば、地位、身分、事態、事情、状態などの諸訳は、地位、対している。

\_

私は、六月二六日、ムア教授より突然招聘の電報を受けて

るが、その多面化・重層化した個(人)の占める場を総括し

る。 て、 一応(あるいは聞きなれない)「位地」と訳すことにす (以下敬称は省略。また発表者には所属大学・機関名を 日本と欧米以外は、それに国名を記す。)

# 東と西における個(人)の位地…Charles A. Moore

の通り。⑴コミュニズム対デモクラシー、コミュニスト世界対、 ない」とか「西のデモクラシーと東の圧制」というきまり文句 る。一方、西では個人が一切であり、集団は相対的に意義が少 位地」ということができよう。そして、「東(全体)に、個人 明瞭には、「東と西における現実・思想・文化での個(人)の 理解に貢献しようとするユニークさについて種々論じてから、 自由世界。(われわれは東と西の伝統・哲学・文化に関心をも ーマに関して、われわれがこの会議で問題としない諸点は、次 は、ここできびしく批判されなければならない。そこで上のテ れ、絶対・無・家族・国家・社会的伝統のなかに 消滅 して い に対する尊敬・尊厳ないし自律さえ存在しない。個人は見失わ には「東と西における世界と個(人)」とされているが、さらに とくに今回の第四回会議の課題を説明する。即ち、それは公式 従来のも含めてこの会議のもつ役割・特色、とくに真の相互 (Univ. of Hawaii)

つ)②個人の本性(nature)そのもの。(わ れわれは個人の位

地(status)を問う)。また個人主義とか ヒューマニズム の意義

3一般的モードの単なる説明の記述。

(われわれ

などの問題。

熱的な分裂。 ない)。⑷冷い戦争。 市民的権利斗争。 そのような政治的・情 のために、きびしい試験・評価・哲学的批判を経なければなら は個人の位地に関する理論と実践についてのより深い相互理解

配的であり、東は神秘主義・絶対主義の概念が支配的である。」 われわれは次の六つの面から問題を考える。(1)多くの伝統に

対して、法律・政治思想と諸制度の面から検討する。 去や現在の全体主義は西のタイプには属さない)」の 常套句に 裁主義と、西のデモクラシー・自由主義・政治的個人主義 は個人のためにある、と考えられている。」(6)「東の圧制・独 団に服従し、西では、個人が優先的・原初的意義を有し、社会 るか。ここのきまり文句も、 5個人の位地とその重要性が社会的実践にいかに実現されてい 方、 家族の道徳の伝統に、個人の良心や道徳の正義が挑戦しない。 どが問われる。ここでのきまり文句は、 ⑷倫理の面で、個人の有する正義・人格・良心・道徳的信念な の領域に探究する。ここの常套句は、「西は人格神の概念が支 強調されているか。ここのきまり文句は、「神秘的な東と経験的 る。②認識論的又は方法論的に見て、いかなる諸点がそれぞれ 判されるべき常套句は、「東の一元論的と西の多元論的」であ ・科学的な西」である。③個人の経験的且つ究極的位地を宗教 おける個(人)の形而上学的ないし存在論的な位地。ここで批 プのいう「西の契約の法」と「東の位地の法」、西ではすべ 西は個人の倫理的自律・良心の正義を基礎としている。 「東では、個人が自分の属する集 「東では、 集団とくに ノースロ

び大乗仏教について論ずる。

対照をなしている」「法の前の個人の平等に関して は、 西の合理的・技術的・絶対者的・普遍的な法哲学ときわだった 決定される如くであり、法の調停・回避・妥協が規範となり、 ける」、東では「法の位地が生物学的即ち家族の位地によって ての人間が「法の前に平等である」「法の下で平等の保護を享 東は

て(附録には、上の六分野毎にさらに多数の問題を 数 え上 げ さらに従来の会議でも問われた計二五の問題提起をつけ加え 西は西ではないか」を問う。 、この会議での一層充実した批判的討議を期待する。

## 形而上学 (議長 S. K. Saksena)

では、シナ形而上学説のうち、主として原始儒教・原始道教及 種多様な諸経験のさなかで、有機的な総体の一セットが、存在 ここでは、一種の組織的な統一である、と考えられている。多 てきびしい二元論を拒否する。したがって、世界と個人とは、 シナ思想の特徴は、方法として整然たる二分化や、真理とし 実在・生活及び価値のそれぞれの統一体と見なされる。ここ シナ有機体説より見た世界と個人…Thomé H. Fang 方東美(シナ、国立台湾大学)

> 在しない。インドには、チャールヴァーカから不二一元論ヴェ 西洋の見解は、全く誤まりである。また一つのインド思想は存 の関係を体系的に論じない思想の弱点などを、併せ説明する。 る。なお解脱がひとりの個人の出来事に止まって、他の個人と ③無活動の説とその反駁を、アドヴァイタその他について述べ ブラフマンのほかに複数なる個別を、インド諸思想について、 や憎しみを離れた自由なる主体としての個人、②唯一の絶対者 ーダーンタまで、極めて多数の思想が存する。そして、⑴貧り ことができず、個人の意志の自由を否定している、 仏教における個人の位地(とくに長老仏教に関して)…

主に実践(業、kamma)及びネハン (nibbāna)について論 G.P.Malalasekera (セイロン Univ. of Ceylon)—代読

ずる。

3

智・根本智―唯識の思考方法を詳説し、またとの点で、 存在するわれ、観念化・概念化されないわれであると、無分別 自己認識における知られるわれとの同一性、それこそが現実に 論理によらなければならない。即ち、知るわれと、真の自己の 大乗仏教哲学における世界と個…上田義文(名古屋大学) ①大乗仏教哲学の基本的な思考方法は、非アリストテレス的

大し、とくに華厳の法蔵について論ずる。 西洋哲学の二分化の傾向…John N. Findlay

5

相入する仏教哲学を説明し、それを個人と多数=社会の場に拡

は多であって一ではない、

道元に言及する。②一と多は、一は一であって多ではなく、

しかもその一と多とが互いに相即し

収され、 インド形而上学は、複数の個を認めず、究極的には絶対に吸 個人の位地 したがって、 (形而上学の一覧)…Kalidas Bhattacharyya (インド Santiniketan, Viśva Bharati Univ.) 体系的な倫理学や社会哲学を発展させる

(King's College, Univ. of London,

の考える統一体は、一切を包括するけれども、抽象的のあまり、空虚であって、世界の無秩序を放任し、たんなる名前にすり、空虚であって、世界の無秩序を放任し、たんなる名前にすり、空虚であって、世界の無秩序を放任し、たんなる名前にすがないのではないか。一方、西は確固たる確実性を要求する。ぎないのではないか。一方、西は確固たる確実性を要求する。がないのではないか。一方、西は確固たる確実性を要求する。がないの追求が、その例である。西では、観念の領域よりも実在の式の追求が、その例である。一方、西洋哲学における二分化にヴィットゲンシュタインによって、西洋哲学における二分化にヴィットゲンシュタインによって、西洋哲学思想は極めて二分的であって、その二分化が自壊作用をひきおこすほど極端な場合には、一切を包括するけれども、抽象的のあまり、空虚では、一切を包括するけれども、抽象的の声が表しる統一体は、一切を包括するけれども、抽象的のあまり、空虚である。「西洋哲学思想は極めて二分的であって、その二分化が自壊作用をひきおこすによって、それ自身分裂を意義あらしめる結合を破壊することによって、それ自身の分裂を意義あらしめる結合を破壊することによって、それ自身の分裂を意義あらしめる結合を破壊することによって、それ自身の対象を意義のあって、一切を包括するけれども、

# 二 方法論 (議長 W. H. Werkmeister)

1 シナの方法論における個人と世界…T'ang Chün-i 唐君毅 C見られ、それの一部・内容であるか、ないしそれと一体になる。(孟子、荀子、墨子、公孫竜子、漢代の陰陽説)。②個人る。(孟子、荀子、墨子、公孫竜子、漢代の陰陽説)。②個人る。(孟子、荀子、墨子、公孫竜子、漢代の陰陽説)。②個人る。(金子、荀子、墨子、公孫竜子、漢代の陰陽説)。②個人と世界…T'ang Chün-i 唐君毅 シナの方法論における個人と世界…T'ang Chün-i 唐君毅

2 日本人における個物と普遍の意識…中村元(東京大学) 精神性において(荘子、仏教とくに禅)。4個人も世界も相互 に超越し、且つ内在しあう。(中庸、易経註の乾坤説、陰陽及 び仁の説、程朱の説)。

夢窓国師などについて論ずる。 夢窓国師などについて論ずる。 夢窓国師などについて論ずる。 夢窓国師などについて論ずる。 夢窓国師などについて論ずる。 夢窓国師などについて論ずる。 夢窓国師などについて論ずる。 とと、 ととも主観の内 は、必要に応じて、その表現 が、 とを、 諸種の日本語の実際の用例、及び聖徳太子、虎関師練、 上を、 諸種の日本語の実際の用例、及び聖徳太子、虎関師練、 とを、 とを、 があ では低く評価されて来 省において。 また個物の意義が論理学的には低く評価されて来 省において。 は、 必要に応じて、 その表現 の厳密性・正確性を果し、哲学的思索に関して、過去の日本人は、 学部国際の知覚、哲 学窓国師などについて論ずる。

インド認識論及び世界と個人…P. T. Raju

(The College of Wooster, Ohio) インド認識論にあげられた諸方法、即ち、直接知覚 (praty-akṣa)、推論 (anumāna)、権威の語 (śabda)、類比 (upamāna) 要請 (arthāpatti)、無の認識 (anupalabdhi) を説明し、正しい要請 (arthāpatti)、無の認識 (anupalabdhi) を説明し、正しい要請 (arthāpatti)、無の認識 (anupalabdhi) を説明し、正しい要請 (arthāpatti)、無の認識 (anupalabdhi) を説明し、正しい要請 (arthāpatti)、無の記述 (arthāpatti)、知ち、直接知覚 (praty-akṣa)、推論 (arthāpatti)、無の記述 (arthāpatti)、知ち、直接知覚 (praty-akṣa)、推論 (arthāpatti)、無の記述 (arthāpatti)、表の記述 (arthāpatti)、表述 (arthāpatti)、 (arthāpatti)

客観的真理と呼ばれるものを見るか?の問いに対して、プラト

にすぎない。次に、個我がいかにして主観的な信仰を超越して に関する客観的真理ではなくて、せいぜい人間の概念上の道具 る。それは実験・観察・分析・経験すべて、事物の本来の構造

知識と懐疑と個人 …Harold E. McCarthy

(Univ. of Hawaii)

意見・信仰・確信と区別される知識について、その源泉・特

系がかくも多数存することが、それを物語っている。②は、啓 本性を知ることができない。事物をそのあるがままに知ること という人間の能力によっては、普遍・人間・善なる生の究極の が紹介される。③は、科学的知識と呼ばれているものに関聯す 示への疑い、啓示の解釈への疑いであり、オッカムとヒューム はできない。カントの「物自体」の如くであり、およそ哲学体

> 宗教 (議長 Sterling M. McMurrin)

シナ諸宗教における個人…Wing-tsit Chan

陳栄捷(Dartmouth College)

仏教の「ネハン」ないし「如」と、個人との関聯。これらを諸 儒教の「誠」。⑶究極の実在、即ち儒教の「天」、道教の「道」、 自己の本性の達成。②その方法―道教の「虚」、仏教の「定」、 は、次の三つにかかっている。(1)シナの諸宗教のゴールである シナの諸宗教における個人のありかたを理解する 最上の 途

分は、絶対の完全な懐疑というよりは、むしろ有限の・条件づ ざるをえない。しかしプロタゴラスをはじめ、西の懐疑の大部 色・標準・批判・方法・限界などを問いつめると、懐疑に陥ら

⑶科学的懐疑論に分けられる。即ち⑴は、理性・知覚・直観、 きの懐疑であった。それは⑴哲学的懐疑論、⑵神学的懐疑論、

資料をあげて論ずる。 インドの宗教思想における世界と個人…T.R.V. Murti

ラフマン、空、法性は、経験的限定からの自由であり、 ダーンタに近づけて説明するのが、とくに印象に残った)。「ブ 究極の目的である。(なお、大乗仏教をアドヴァイタ・ヴェー 対。これら一者の把握こそ、仏教を含むインド諸宗教・哲学の であり、それにもとづく自己の新生である。③個人 と 神 と 絶 について歴史的に考察する。②宗教的生活。インドのそれは、 び自由の達成への願いにもとづいている。これをインド諸学派 ュヴァラ、ブッダは自由に行為をなし得る主体である。 一言でいえば克已、即ちわれわれみずからの自己の陶冶・変革 ⑴宗教の問題。その起源と性格は、人間の本性の苦・不満及 (インド Banaras Hindu Univ.)

(パキスタン、カラチ Central Institute of Islamic Research) イスラムにおける個人の位地…Fazlur Rahman

ないことを述べる。

タイン、オシアンダーなどをたどり、その問いが解決されてい トン、ヒューム、マッハ、ポアンカレ、デューイ、アインシュ ン、アリストテレス、トマス・アクィナス、デカルト、ニュー

3

117 (117)

くに術語〈taqwā〉について明らかにする。 コーランに個人が決して看過されているのではないこと、と

4 日本の宗教における個人の自覚のあらわれとその歴史的変

は発展が遅れたけれども、しかし真言・修験道・日蓮宗が大衆の間にギャップがあり、個人意識についてみると、民衆の間で姓的変遷を辿ってのち、日本では宗教的エリートと一般大衆と活と宗教奉仕との一致、とくにそれの民衆への啓蒙、以上の歴と、儀礼・呪術などのきびしい批判、蓮如による職業・日常生と、儀礼・呪術などのきびしい批判、連如による念仏の 純 化

5 個人とユダヤ教・キリスト教の伝統…John E. Smith

る。

のなかで、それに貢献したことなどに及ぶ。

お、現代の工業化の進んだ社会において、合理主義、大衆、政宗教改革のプロテスタント、そして現代について 述 べ る。 なウグスチヌス、トマス・アクィナス、ドゥンス・スコトゥス、ミア書、ヘブライ精神、新約聖書 (共観福音書、パウロ)、ア値人がどのように扱われているかを、旧約聖書、とくにエレ値人がどのように扱われているかを、旧約聖書、とくにエレ

同体の真の姿はいかにあるべきか、などの問題を考える。し、しかも個人主義の孤独をいかに解決するか、そこでは、共治や軍事の絶対的優位などに由来する個人の喪失をいかに回復

四 倫理学 (議長 Cornelius Krusé)

| 対力量(ドノコノ New Asia(儒教倫理における個人の位地…Hsieh Yu-wei

1

孟子・詩経・書経・大学の諸古典によって説明する。 孟子・詩経・書経・大学の諸古典によって説明する。 儒教において、個人の平等、個人の自由、個人の義務、個人

インド倫理における個人…Mrs. Surama Dasgupta

(インド Lucknow Univ.)

清浄道論などの仏典、アショーカ王碑文などを資料として論ず典、チャラカ本集、諸ウパニシャッド、ディーガ・ニカーヤと極の精神的目標と倫理との関係を、 マハーバーラタ、 マヌ法及びこれに関係する諸問題、②個人が達成しようと努力する究及がこれな的な諸義務に対立するものと考えられる個人の権利、

3 日本倫理における個人(「純粋になること」「全力を尽くして義務を果すこと」「無条件に主君への式士道の精神を『葉隠』によって述べる。即ち、そのなかのすこと」)…古川哲史(東京大学)

奉仕に生命を捧げること」である。さらに稲富栄次郎の説く武

五

社会思想と実践

(議長

陳栄捷)

義の主唱者、 士の滅私・自己犠牲の途を説明し、 の具現者であったことを述べる。 の「死ぬこと」、即ち「純粋になること」「全力を尽くすこと」 ことを論ずる。また多妻廃止に貢献したキリスト教や、教育勅 などに触れる。最後に、高村光太郎・斎藤茂吉が、 武士の子の自覚として、矛盾することなくとり入れられた 福沢諭吉、 新島襄、 内村鑑三、 それが、近代日本の個人主 新渡戸稲造など 『葉隠』

西洋倫理における人間の位地…W.H. Werkmeister

意の下における個人となる。似ベンサムの功利主義、行為の動 同じテーマである。②カントの説く意志の自律。③ヒュームに 神を知ることや、J・バトラーのいう理性的な自愛と意識は、 いう自己の能力 (=理性)の達成。トマス・アクィナスのいう よる人間の内面から外面的評価への転換、即ち社会の意見や同 倫理的人間の次の六つの型を説明する。⑴アリストテレスの (Univ. of Southern California)

値の創造との二つがある。⑹実存主義、キルケゴール、 機ではなくて結果の重視。⑸進化論、これには、ダーウィンや スペンサーの説く適者生存と、ニーチェの説く超人・新しい価 ブーバーの説く他者とのかかわりにおける自己。 サルト

シナの社会思想と実践における個人の位地…Y. P. (大学・論語) 、儒教外 (墨子・道家・法 梅貽宝 (State Univ. of Iowa) Mei の制度、 宗教として活躍した。そのうち親鸞について述べる。別に武

初期の思想、

儒教

性に触れる。

家・仏教)の説く個人の位地について詳説し、

家族制度につい

て論じ、

なお科挙の制度によるシナ社会の流動

最後に、

個人と

インドの社会思想と実践における個人…S.K.Saksena (Univ. of Hawaii)

知的にも情的に

ξ 代の観念が、社会正義と完全な一体をなしていた。②中世、八 即ち社会の四つの階級づけは、個人の自由と位地に関する同時 個人と社会との共存が指向され、経済の社会主義化は決して個 かれ、ヒエラルキーがもちこまれ、自由は死滅した。 世紀に及ぶ外国人のインド支配から、強固なカースト制度がし インドの伝統は、社会を形づくる個人を、 たえず称賛して来た。 ①初期、ヴァルナ(Varna)の説。 (3)現代、

日本の社会における個人の位地と役割 …高坂正顕(東京学芸大学)

3

人を否定するものではない。

見地から、より正確には類型学的に考察する。以下のすべての 宗教的文化の時代、幕府が開かれ、いわゆる鎌倉仏教が庶民の に源氏物語は名高い。宮廷は文化活動のセンターとなった。 人々の短歌の愛好。万葉集。やがて女流文学者が輩出し、とく 古朝の聖徳太子に始まる。太子の和の理想。天皇を始め多くの 時代に共通なのは、審美主義である。⑴審美的文化の時代、 日本における個人の位地を、社会学的にではなくて、歴史的

とくに「家の子」としてのそれを論ずる。③政治の時

代 について、 展。理想的個人、個人主義、女性解放など。社会の流動性が進 治維新は革命というよりも、 工商の封建制度がつくられ、守られた。(4)文明開化の時代、 められたが、なお個人と国家、個人と集団、 徳川時代の武士は、 戦闘に参加せず、行政官であり、土農 改革であった。近代化の開始と発 また自己主張など 明

は我と意味、はるう

説得による同意への追求…Edward W. Strong

困難な問題がある。

る説得について詳説する。 る。そして個人の望ましい方向における同意、 会や歴史などを、プラトンを初め、さまざまな角度 から 論 ず 人のありかた、 その働き、他の個人とのつながりから、社 (Univ. of California at Berkeley) 及び同意に達す

## 六 法律・政治思想と制度(議長 中村元)

新旧シナの政治的・法律的伝統における個人の位地

人の位地。 法の前の平等。f裁判における人間性。 における個人の法律上の位置。d男性と女性の間の不平等。e 多種多様な見解があった。②古代の法律制度の下の 個人の 位 ①個人と国家については、道家・儒教・仏教・法家により、 aすべての法は本来刑法であった。b平等の問題。c家族 …Johw C.H. Wu 呉経熊 a 西洋の影響。b 現在の組織の基礎である三民主義。 (Seton Hall Univ., New Jersey) (3)現代の制度の下の個

d刑法。

# インドの法律・政治思想及び制度における個人

2

···Tara Chand

Studies, New Delhi) (インド Indian School ef. International

るが、個人の自由を著しく制限したことはいうまでもない。 ぞれのメンバーの義務を定義づける・内に向けられた制度であ 即ち霊魂を有する肉体、無限者の個体化である。しかしこの二 マの維持者・保護者であった。 シュルティとして啓示されスムルティによって伝えられたダル に国がある。 の第二は、カーストとサブカーストである。カーストは、それ 会の単位であって、個人はそのなかに埋没した。ヒェラルキー 構成と原理は、スムリティに明記されてあり、家がヒンズー社 ェラルキーを見ると、そのピラミッドの頂点は家である。家の 個人の位地・職業・他人との関係を決定づけた。社会組織のヒ のは、家・カースト及びサブカーストから構成され、それらが んどかかわりがなかった。「東洋的専制 (oriental despotism)」 会と個人との共存を当り前のことと考えた。しかし社会そのも ふさわしい用意をした。さらに、インドの法・政治学説は、 た。法律や諸制度は、この霊魂と肉体とから成る個人の働きに ここではそれを超越することが望まれた。 つは異質の原理であるから、個人の内部では葛藤が絶えない。 (āshrama)、 即ち学習期・家住期・林棲期・遊行期が重視され 次の三つの時代に分けて考察する。⑴古代、 個人はjīvātman インドの国の機能と構成は全くユニークであり、 国の単位は村で、 また人生の四時期 個人は国と殆

それは、

法律・社会制度・宗教・哲学・生活方法・芸術・文学

ラマは、

非常にユニークであり、

なお問題はのこされている。

入によっ

の二元のもとで現世の自由を放棄し、

自己の考える崇高なる価

即ち精神性における自由を守った。③近世、西欧からの流

て一大変化をとげる。最近二〇〇年に亘るインドのド

(2) 中世、 社会生活(高い ashraf と低い ajlaf の階級制度) などに見ら アやアフガニスタンからインドに定着し、インドをわが家とし 且つ時間・空間・因果を超えたものとの一体をめざしていた。 れらを考慮のそとにおき、 が行なわれた。それは、 イスラム文化の中心から遠く隔たったこの地では、多くの妥協 スラムは、法律・社会・政治の諸組織をそのまま導入したが、 本来固有の宗教・文化をもつインド人の間で生活した。 しかし正確には、モスレムを信仰する諸民族が、中央アジ 六〇〇年に亘り、 言語、 モスレムとヒンズーとは共に生活し 宗教(スーフィー神秘主義)、

完全に除外されていた。その上、 Dharma Śāstra とが並び行なわれ、そのなかで個人は、それら 行為の主人であり、或る限界はあるけれども、自由を有する 多くの余地をのこしている。モスレム社会では、個人がそ 個人から見ると、 Shariat の 方 が 個人 の人格の役割 しかしながら、いずれにしても、 中世全般に亘り、 政治から個人は Shariat 2

> 直面している。法律では、土地所有などに、 あ 0) える。 あらゆる分野にまたがる。経済の面では、 中流階級の出現

機構は、人間の世俗に関するものであり、インドの形而上学はそ

以上のヒンズー社会の法律や政

ひたすらそれらを離れた精神的な、

はごこには適用されない。

が定まる。インド憲法は、 大きな改革があった。婚姻法も変り、社会における女性の地位 はなれない・しかも新しい個人であり、それがインドの新しい う 通り、 を占めるようになる・しかしながら、ガンディーもネルーも 放されて、 を保証する。 し、すべての人々にあらゆる職業の権利を与えて、 それはまだ少数であるが、しかも西欧の挑戦に最も多く その個人は、 現世の自然の可能性を追求し、 社会機構の進化とともに、 当然人間の魂をみつめるインドの伝統を 宗教・民族・カーストの差別を禁止 個人は古い束縛から解 物質的関心がその心 イギリス人による 機会の平等

社会をつくり、 日本に おける法・権利・社会秩序の観念…川島武宜 新しい制度・法律・政治を具体化しつつある。 (東京大学)

先のこの会議でノースロップ教授が指摘した二つの分類、

やがて法を意味する Shariat と Dharma とが同じ場所を

3

ち、 実体にほかならず、 者は、要請による概念をもった抽象を通じて、 意と好意によって果されるという未確定のありかたで、 てここでは、 によって素朴に、また極端な経験的直接性をもって、一方、 よれば、極めて多種多様な属性を有する人間・社会は、 がなかった。さらに、 素朴実在論的な認識論と、 のうち、 日本人の伝統的な観念は前者に属する。 各個人は各々独自の位地と価値を有する非連続の 独立した個人・平等の考えは存在する余地 社会的な義務は、義務づけられた人の善 論理的実在論のそれ その像を考える ---前者に したが 一方、 っ

傾向も、一九四五年敗戦以後一変し、権利の観念が高まり、法調停が和の実現として望まれ、行なわれた。しかしてのようなに、社会関係は縁で結ばれ、義利がその義務を果す ことに なた。社会関係は縁で結ばれ、義利がその義務を果す ことに なた。社会関係は縁で結ばれ、義利がその義務を果す ことに なた。社会関係は縁で結ばれ、義利がその義務を果す ことに なん は会関係は縁で結ばれ、義利がその義務を果す ことに なん は会関係は縁で結ばれ、義利がその義務を果す ことに なん は会関係は縁で結ばれ、義利がその義務を果す ことに なん は会関係は縁で結ばれ、 一九四五年敗戦以後一変し、権利の観念が高まり、法 権利の明確な観念も樹立されなかった。 「Regt というオラン権利の明確な観念も樹立されなかった。

4 デモクラシーの普遍的価値…Miguel Reale

律に対する関心も著しく増大した。

論じ、必要且つ理想的な綜合に及ぶ。ギリシャ・ローマ・キリスト教・自由主義・社会主義の遺産をギリシャ・ローマ・キリスト教・自由主義・社会主義の遺産を歴史における「価値論的復帰」を述べ、それにもとづいて、

乱している。自由な個人は、社会・政治制度との関聯においてルッソーのいう絶対的個人の神話に比較して、今日は極めて混西洋文明のなかで個人の占める政治的位地の決定は、かつて西洋文明のなかで個人の占める政治的

西における現代の個人の政治的位地について

のみ、意義を担う。歴史の弁証法を見るならば、個人の国家に

ての個人の自由によって、その二人の優劣によって 解決 さ れおける位地は、常に限定されている。個人対個人は、原理とし

能なる国家の力は、個人の善・幸福・自由にまで及ぶ。なるほ利・法律的保護・平等を与え、保証するのが、国家なのだ。万孤独であり、 受身であり、 弱者の貌をとる。 個人の市民的権る。しかし個人対国家においては、国家は全能であり、個人は

る個人である。

西における法と法哲学における個人…Richard McKeon

Univ. of Chicago)

6

て、自然と社会について、自然法と成文法について、そしてとた。その相異なる哲学の概念規定、個人について、法 に ついの人間の本性と定義とは、法及び法とは何であるかの概念の取の人間の本性と定義とは、法及び法とは何であるかの概念の取の人間の本性と定義とは、法及び法とは何であるかの概念の取の活界である。多数の哲学が法及び個人の進歩に貢献して来扱の結果である。多数の哲学が法及び個人の概念の発展の歴史をある。一個人としての人間の本性と定義とは、法及び法と成文法について、そしてとれて、自然と社会について、自然法と成文法について、そしてといる。

諸項目に関して、法と権利の問題、そして個人のありかたを、性、法と経済的・社会的個人の権利、法と文化的個人の責任のくに法と権利について概説する。さらに、法と政治的個人の本

西洋思想史に亘って論ずる。

(追記) なお、宮本正尊「日本人の思考に関する補説――道元と親鸞の思考の哲学的基礎、個人の初発心と不二にもとづく個と親鸞の思考の哲学的基礎、個人の初発心と不二にもとづく個と親鸞の思考の哲学的基礎、個人の初発心と不二にもとづく個とのでにパネル・メンバーは、次の通り。 Virgil C. Aldrich (Kenyon College, Ohio—欠席)、Max H. Fisch (Univ. of Illinois)、Winfield E. Nagley (Univ. of Hawaii)、 Karl H. Potter (Univ. of Minnesota)、 Constantin Regamey (スイス Lau-anne Univ.)、Paul Tillich (Emeritus, Harvard Univ.—欠席)

(一九六四年一〇月記)

評

### 水野弘元著 一パ ーリ仏教を中心

とした仏教の心識論』

Ш

彰

備を大きくおぎなうものであり、学界に貢献する点が大きい。

分折し、一一の心理作用を定義し、組織づけた点では、有部の めるのは、 な教理組織をもっているから、これで仏教の心理説を代表せし ラや識説によって、深層心理の構道までも解明しており、精巧 有名である。唯識では、意識の表面の心理分折だけでなくアー しなおした点が多い。そのために心の復雑な動きを、心理的に した業績である。仏教の心理説といえば、唯識仏教の心理説が 切有部の心理説を受けついで、これを大乗の空の思想で解釈 本書はインド仏教の心理説を、パーリ仏教を中心として研究 理由のあることである。しかし唯識の心理説は、説

見解であると思うが、本書の出現は、かかる見方を改めるもの

心理分折において、パーリ仏教の業績が、俱舎や唯識

仏教の心理説については、これが大体仏教学者のこれまでの

功績を無視することはできないであろう。

めに、その徹底的な研究が望まれていた。本書の出現はこの不 が、博士の没後には残念ながら見るべき業績が少ない。そのた る。そしてつとに木村泰賢博士等によって研究が 開始 され た その意味ではこれは、わが国仏教学者の好箘の研究テーマであ であるために、既知の有部の教理との比較研究が必要である。 しかしパーリ仏教の教理は、それ自身ではなかなか理解が困難 比較によって、研究がすすめられ、その後にも研究業績は多い。 椎尾弁匡博士によって研究の先鞭がつけられ、有部の論蔵との ない。パーリ論蔵の成去については、すでに古く明治の末に、 をはるかに凌駕するすぐれた点のあることを明らかにした。 パーリ仏教の教理は、これまではほとんど明らかにされてい

ども、これを通読して、パーリの法相は有部の法相にくらべて な教理体糸が明らかにされ、有部などと並んで、きわめて高度 ーリ仏教の教理の真面目を理解することは無理である。 しかし何方この書は小冊子であるために、これのみによってパ る。水野弘元博士の日本訳も、南伝大蔵経に収められている。 書の重要なことは、すでに木村泰賢博士も指摘されたことがあ は前世紀であり、英訳も一九一○年には出版されている。との 義論』が有名であり、パーリの心理説も、これまではこの書によ かなり劣っているという感じを持っていたのであるが、 って、その大綱が知られていた。そのパーリ文テキストの出版 パーリ仏教の法の体糸をまとめたものとしては、『摂阿毘遠磨 水野博士の研究が出版されたことにより、 パーリの精緻

書

な体系を完成していたことが判明したのである。

ことである。アビダルマ文献全体の年代つげも明快な所論であ

仏教でも、潜在心としての「有分識」を説いているが、重点は 表面心の動きを規定する上で、重要な力を持っている。パーリ 用といえば、心の表面の動きが中心になるが、同時に潜在心も て、本書において取扱う心識論の範囲を確定している。心理作 本書は序論を本論とに分かれ、序論に二章、本論に六章をふ 本文九五一頁の大冊である。まず序論の第一章に おい

Š, 対照して、研究を進めている。すなわち研究の範囲を、理象心 い。如来蔵説は心理説であるよりも、むしろ哲学思想であるか に限っている。そのために如来蔵系統の心理説はふく まれ な つぎに序論の第二章で、本書で取扱う文献を呈示し、その資 心理研究には省かれても差支えないであろう。

囲で、

から、このパーリの心理説を中心として、これに関係のある範 表面の現象心にある。本書はパーリ仏教の心理説が中心である

有部・経部・舎利弗阿曇・瑜伽行派などの心理説を比較

要性を示したものであり、注目すべき成果である。

料としての性格、成立年代等を確定している。これは学術論文 などの新古を、明快に決定しているが、これは、永年にわたっ る文献の発達を考証し、これらを六期に分けて、年代づけをし パーリ文献を中心にして、阿含経から論蔵、註釈文献等にいた としては重要な手続きであることは言うまでもない。著者は、 てこれらの文献を研究してきた著者にして、はじめてなしうる ている。とくにパーリの七論や有部の六足発智、金利弗阿毘曇

> 献として、無碍解道と義釈を挙げているが、アビダルマ的学問 処に指摘している。無碍解道がパーリ仏教にのみ伝わり、北伝 つねに並碍解道に現れていることを、本書の研究において、随 である。著者は、心識説においてもアビダルマ的考察の崩芽が は、著者がかって『仏教研究』において、論証せられたところ の発達において、無碍解道と義釈が重要な役割を果したこと り、今後の学界の標準説となるであろう。 かにされたことは、アビダルマの発達におけるパーリ仏教の重 アビダルマに相当文献を欠くことから、無碍解道の性格を明ら この年代づけの中で、著者は阿含経から論蔵に移る中間の文

ての問題が取り扱われている。すなわち主体としての心(心法 章心作用論の六章より成っている。この六章で心理現象のすべ 章心所法総論、第四章心所法各論、 心所(心理作用)の協動関係(心心所相応論)、 総論)、 心の種々の在り方 (八十九心各論)、 心理作用の意義 (心作用論)の問題が取扱れている。 (心所法総論)、個々の心理作用の研究 (心所法各論)、心王と つぎに本論は、第一章心法総論、第二章八十九心各論、 第五章心心所相応論、 心の活動状況

巧みに示し、 解釈を与えている。意界も、これまでは明瞭でなかった概念の 意・識の三つの呼び名があるが、この三者の違いと共通性とを 第一章心法総論においては、まず心には、阿含経以来、 意界についても、諸部派の説を比較して、明快な

このように詳しく分類したのは、パーリ仏教のみである。精緻ったプロセスを、パーリ論書の中に跡づけている。心の種類をに分類されるにいたった理由や、八十九心に分類されるにいたすることを示し、かく分類されるにいたった理由や、八十九心とれをパーリ仏教では、八十九種、あるいは百二十一種に分類しつである。心には善心・不善心等の種々の在り方があるが、一つである。心には善心・不善心等の種々の在り方があるが、

職体の一異について考察している。これらの考察に関連して、ある。本書では八十九心の解明についで、他部派の心の分類や十九心の研究は、本書において始めて学界に提示されたもので

をほこる有部でも、二十心・三十四心程度である。パーリの八

でこのように詳しく調べたものは見当らない。等、注目すべき見解が多い。「二心倶起」についても、これま熟」についても諸部派の解釈に相違のあることなどを論証する「無記」の考えの現れたのは無碍解道が最初であること、「異

阿羅漢に笑いを起させる笑起心のほかに、凡夫や有学に笑を起作用論に関係がある。その中に、人間に笑いを起させる心に、識の心理的プロセスなども考察されているがこれは第六章の心その性格やはたらきを明らかにしたものである。その中に、認第二章は、八十九心各論である。八十九心の一一について、

容も充実している。

経量部、 徴が見られる。パーリ説を北伝と比較することによって、北伝 5 が、この相応思想の発生についても、漢パの資料を豊富に提示 を心から分離することにより、心と心所の相応の 思想 が の部派が無心所説を主張する根拠はなくなるからである。心所 えるものである。もし阿含で心所説が確立しておれば、 ら心を存在論的に見る立場に較化したことが、心所説を生み出 現れたかを考察し、阿含ではまだこの考えが熟していなかっ 定する部派の立場を考察しているが、資料が豊富なために、内 の相応説もより明瞭になっている。これにつづいて、 しなければ、これを北伝の相応説と比較できないの で ある か し、その経過を明らかにしている。パーリの相応説を明らかに したことを指摘している。この説は、無心所論を説く譬喩者や ことを論証し、アビダルマに入って、心を機能的に見る立場か かかる点にも、パーリの心理説の研究を主とせる本書の特 成実論、大衆部の若干の部派などに、 正当な位置を与 心所を否 これら

第三章所法総論では、まず仏教で「心所」という考えがいつ

究の詳細なことが示される。さらに善心とは何であるかの分析ても、パーリ仏教の心理分折の詳しいことが知られ、本書の研させる十二種の喜俱心のあることを示している。この一例を見

なかった徹底した研究がここにおこなわれている。

最後に第六章は心作用論である。これもパーリ仏教を中心に

心所の解釈に、三七三頁が費されている点からも、その内容の 究としては、完璧な成果を挙げていると言ってよい。七十二の ろなく活用されており、著者の深い解釈と相まって、心所の研 ここにインド仏教における心所を説明する資料は、 心所の定義や説明を比較しつつ、その意味内容を確定している。 せて七十二心所について、心所の一一をとり上げて、諸論書の 第四章心所法各論では、上記の五十二心所、二十心所をあわ あますとこ

五十二種の心所のうち、いくつの心所と相応俱起するかを理解 しなければならないのであるから、 しパーリの心心所相応説は非常に複雑である。八十九心の一一 どの心心所の相応説は簡単であり、理解も容易であるが、しか と、五十二の心所とが、いかに相応俱起するかを詳細に考察し 豊富なことが知られる。 の性格を理解するだけでも容易でないが、さらにその一一が、 たものであり、本書としては最も難解な部方である。俱舎論な 第五章心心所応論は、パーリの八十九心、あるいは百二一心 非帯に難解である。

明している。 然なわけである。ともかく徹底した研究である。本書ではさら そこを理解しなければパーリの心理説が理解できたとは言えな にそのあとで、 いわけであるから、本書がこの点を詳しく解明しているのは当 心心所相応の研究においても、これまで企てられ 舎利弗阿毘曇等に現れている相応説を詳しく解 有部系の諸論書の相応説を研究し、さらに瑜伽 しかし

> して研究されている。他部派では心作用論について詳しい研究 心の作用といえば、 知覚、

理、理解、取捨(選択), 記憶などであるが, パーリ仏教では がなされなかったからである。 うる。引転によって、眼識、耳識等の感覚的認識、あるいは意 について、これらの十四種の心作用のうち、いづれの作用をな これらの十四種の作用をなしうるのではない。八十九心の一一 心の作用を十四種に分けている。しかし八十九心のすべてが、 しく考察され、それに関連して、他部派の心作用説が比較研究 されている。すなわち八十九心と十四種の心作困との関係が詳 ような心作用が、日常心のみならず、禅定心や語りの心、 の流れは再び有分にかえり、 刹那相続しておこなう。そして表面心の作用が休止すれば、心 作用がつづくという。これらの心作用は、意界および意識界が 捨愛憎(速行)の作用があり、ついで記憶保持(彼所縁) ついで「推度」、「確定」等の心作用がつづき、つぎに対象の取 識が生ずる。眼識、耳識等の五識は、見る作用、聞く作用等の 転化する。この引転の作用は意界、あるいは意識界のみがなし である。これから注意作用である「引転」によって、 について言えば、認識のおこる前は、無意識の「有分」の状態 しうるかを解明したのが、本章である。たとえば、認識の経過 されている。パーリ仏教でこのように心の作用が詳しく考究さ 一つの心作用のみをなす。この認識作用のつぎに対象の「領受」、 出生時の心作用、死時の心作用などについて、 無意識の状態になるという。 表面心に

れていたことは、驚くべきことであるが、これも本書によって

についても、 始めて解明されたものである。今まで明瞭でなかった「有分」 詳しい説明が見られる。

b, ったかを恐れるものである。 以上、厖大な本書の内容を片鱗によって示すことは困難であ 上記の内容紹介も、本書の内容を読者に正しく伝え得なか

飛躍的な進歩をもたらした業績である。今まで、これだけ詳し 果を挙げているのみならず、北伝の心理説の研究においても、 に一つの時期を画した業績であると言ってよい。 い仏教の心理説の研究はなされていない。仏教の心理説の研究 が多い。 となり、北伝説の不明瞭な点が明瞭となり、理解が深まった点 ような問題が、パーリの心理説と比較することによって、 であったために、北伝の心理説だけでは問題になり得なかった に、大きな特徴をもっている。今まではパーリの心理説が不明 ともかく本書は、パーリ仏教の心理説を徹底して研究したこ しかもその成果を北伝の心理説と比較研究し てい る 点 すなわちパーリの心理説の研究で、本書はすぐれた成 問題

j.

て、

の努力は、英大なものであったと思われる。 や独創的な解釈によって明らかである。この点に費された著者 に探査して研究をまとめたものであることは、蒐集された資料 れらの広い文献を、他人の成果によらないで、著者自身が刻明 てを網羅して、驚くべき詳細な研究がなされている。しかもそ にいたるまで、仏教の中で心理現象に関係のある経論は、 すべ

解困難な文章が多い。しかし本書のごとく、同一の項目を、諸 てもらえると、部派仏教の研究者には便利であったであろう。 いえば、舎利弗毘曇については、教理を一ケ所にまとめておい け明らかにした研究も、今までなかったものである。ただ欲を 章が自然に明瞭になるのであり、舎利弗阿毘曇の教理をこれだ 論書の説を比較研究するという方法をとると、難解な訳語や文 ことはできない。舎利弗阿毘曇は訳語が難解であるために、 る。それから有部の心理説が、種々の側面から照射をあてられ に、全くはじめてであり、前人未踏の分野を開拓したものであ を深く掘りさげて解釈した研究は、著者自身の言われる よう られる根拠も明らかになったかも知れない。 しそれによって、著者が舎利弗阿毘曇を正量部の所属と断定せ 本書の性質上もちろんかかることは無理な希望であるが、 とくにパーリの文献をこのように広く取り扱い、 さらに又、舎利弗阿毘曇の教理が明らかになった点も逸す 教理が明瞭になった点も、本書のすぐれた点の一つであろ 難解な内容

て、 おわりに望独の一言を述べれば、内容の説明が専門的であっ 一般の人には難解であろうということである。本書には、

集められている。さらにその上に、難解な舎利弗阿毘曇や、成 書も、厖大な量であるが、それらが詳しく調査されて、

漢パの阿含経、唯識関係の諸論書、大集経や正法念処経

がある。パーリのアビダルマ文献だけでも千年以上 に わ たっ

重要なものを網羅しており、さらにその上に有部関係の論

資料が

つぎに本書に取扱っている文献の多いことも、驚くべきもの

るわけである。 問領域に関係する研究では、この点の解決がとくに要求せられ 将来に課題として残るであろう。とくに心理説の如き、他の学 めに努力されたことは充分にわかるが、なおかつこの問題は、 分に表現できない。そのために著者も内容を平易に表現するた という極めて一般的な概念ですら、現代の心理学の用語では充 という困難があったであろう。たとえば仏教の「触」とか「受」 うな概念を、現代の心理学の用語に求めることが不可能である り、仏教学を近代化してゆくために、仏教学者が全体として努 には、仏教の心理分折が徴細であるために、それに相当するよ 力しなければならない問題であろう。そしてとくに本書の場合 のことは、本書だけの問題ではなく、仏教学全体の 課題 であ 容が外部の学者には難解すぎるのではなかろうか。もちろんこ 現代の心理学にも寄与するであろう内容が多いのであるが、内 (昭和三十九年三月刊 A5 本文九五一頁 索引四八頁

英文梗概一四頁 五〇〇〇円 山喜房仏書林発行)

## 〇九学会連合大会

日時 昭和三九年五月二四日(日)

九・〇〇時~一七・〇〇時

集団」について報告し、共同討議に参加した。 本学会から、池上広正、楠正弘両氏が「下北のオシラ祭祀

日時

岸本寄付金の使途

〇理

숲

昭和三九年六月二五日(木) 一七·○○時~二○·○○時

一、昭和四十年度学術大会の件 姉崎賞は発展的に解消させる。以上のことが決った。 る。その趣旨に沿って日本宗教学会賞の基金に繰入れる。 経常費としては使用せず、奨学・奨励の 目的 に 使用 す

ることになった。 あったことに基いて、北海道開催を内定した。但し期日に め、八月下旬又は七月上旬を北海道大学側へ提示、交渉す ついて、クレアモント国際宗教史会議と重複を 避 ける た 昭和四十年度の開催地として北海道大学から意志表示が

、文科系学会連合の「学術展望」への執筆の件

## 柳川啓一氏に依頼することを決定した。

〇会長選挙選挙管理委員会(常務理事会)

日時

昭和三九年七月四日

一四・〇〇時~

第一次、第二次投票日程(予定)が承認された。

一、昭和三九年度会長選挙第一次投票の有権者認定が行われ

昭和三九年度会長選挙第一次投票日程 八月三一日 投票受付メ切

九月一〇日 選挙管理委員会。開票

昭和三九年度会長選挙第二次投票日程 九月二五日 八月三一日 有権者資格認定メ切 投票用紙発送

〇選挙管理委会員(常務理事会)

十月二四日

投票受付メ切

一、第一次投票開票。評議員九六名、有権者七三名中、有効 ファベット順) 投票数四六通により、古野清人、増谷文雄、大畠清(アル 第二次投票有権者資格認定が行われた。 日時 昭和三九年九月二六日 一三・〇〇時 の三氏が会長候補者として選出された。

執筆者紹介(アイウエオ順)

 充惠
 国学院大学教授

 方期
 融资大学講師

 光男
 酪農学園大学講師

 東洋大学助教授

 東洋大学助教授

松宫鈴木川木

田 渡村 辺

東京大学教授

### The Religious Character of Confucianism

### Hisayuki MIYAKAWA

There have been proposed various understandings by many scholars about necessity and possibility to treat confucianism as religion, so many as methods how to define religion. In many cases, they refer briefly to it only in the introduction to their works, which discuss it from the other point of view. While introducing the main understandings about it of the foreign scholars, the author takes up two examples for seeing confucianism as religion from both the inside and the outside, namely the problem of celebration during the Ming-Ch'ing period and the movement of the Assembly of Confucianism. Further, the writer describes 1), how far the belief in heavens in the Chou period had been delivered to Confucius or the laters, 2) a religio-magic character of various thoughts contained in Confucianism of the Han period and 3) its tendency toward making itself religion to stand against Buddhism and Taoism in the mediaeval age.

### On Death

### Koji SUZUKI

In cases when the problem of death is treated, one would usually turn the eyes upon the urgent feelings of death, namely upon the way what death should be to the concerned. But one should have asked the situation where in comes out and "Was" as source itself. This is an existential standpoint.

One is to go out to death, rising above himself as well as being anxious about it. It is a "moglich" death, to reach non-existence in possibilities of existence.

In that case, the "Dasein", which faces on death, touches the root of history and realizes that the root of history is nature. The Dasein, which has nature as its source, knows "Logos" or Time as rhythm having command of nature. While living in Time and seeing what is as what is, he must return to nature, where life and death are unified.

### Comparative Study of Three Religious Men

### —Ryosen, Chogyu, Mitsuyoshi— Koichi MATSUMOTO

In this report, the writer intends to compare three personalities of religion, Ryosen Tsunashima, Chogyu Takayama, and Mitsuyoshi Kiyosawa as a case study, and to observe the significance of their religion which weighs much in their personalities.

They lived most of their lives in the same era from 1860 to the last half of 1890 (1st year to the last half of 30th year of Meiji Era), and accepted alike the civilization at that time. The highness of culture and the foundation of it, and even the physical condition itself were not so different among them.

Their practical tendencies which are clearly disclosed in their diaries, letters and remarks are : ideal purchasing of Ryosen, authoritarian bearings of Chogyu and theoretical attitude of Kiyosawa,

The writer tries to explain and clarify the reaction of these individual tendencies to their particular believes such as theohorasis (Ryosen), worship of Nichiren (Chogyu), and absolute salvation from without (Kiyosawa).

### The Concept of Absoluteness in Buddism

### Yoshiro TAMURA

The Concept of absoluteness in Buddhism is based on the concept of  $s\bar{u}nyat\bar{a}$ . As to the concept of  $s\bar{u}nyat\bar{a}$ , there are some kinds of misunderstanding. For example, Stcherbatsky defined  $s\bar{u}nyat\bar{a}$  as relativity. According to his definition,  $s\bar{u}nyat\bar{a}$  indicates that all things in this world are relative, and the absolute, such as Buddha or  $mirv\bar{a}na$  can be perceived only by the mystic intuition. His definition, however, is not correct, for the concept of  $s\bar{u}nyat\bar{a}$  clears up that the absolute established against the relative is a product of the one-sided view, and logically falls into a kind of the relative. In other words, the right concept of  $s\bar{u}nyat\bar{a}$  is that the absolute can be found in the transcendency of the duality of the absolute and the relative. In China  $s\bar{u}nyat\bar{a}$  was defined as the fundamental nothingness, from which all beings come to appear. But this definition was severely criticized as a product through the

thought of Lao-tsze by the Buddhist scholars who deeply investigated the Buddhist scriptures concerning  $s\bar{u}nyat\bar{a}$ . This criticism may be applied to the definition of the absolute nothingness given by the modern Japanese philosophers.

The concept of  $s\bar{u}nyat\bar{a}$  signifies that the absolute is neither the absolute nor the relative in the negative expression, and in the positive expression it is identical with the relative. Nagarjuna made the effort to make clear this point, and Buddhist scholars after him concentrated to the problem of realization of the absolute in the relative.

### Tendencies of S. Kierkegaard's Understanding of the Christianity

### Mitsuo WATABE

S. Kierkegaard (S.K.) as a Christian thinker has a very difficult problem; how he understood the Christianity. This paper treats of it at four points: S. K. 's relation with the New Testament, his relation with "dogmas", his understanding of history and his Christology. (1) S.K. has a small knowledge of the historical criticism of NT science. Therefore he could not distinguish the reports from hisorical events in the NT as historical documents. His purpose was to understand human existence in the relation of God in the light of NT. In its process, he took a distant position from the "supernatural", "rational", and "orthodoxical" understanding. Also S. K. 's own personal and accidental moments with NT were doubly reflected in his understa-(2) S. K. had not interests in building the dogmatics, or "Glaubenslehre", but had two tendencies to the orthodoxical "dogms"; first, his existential understanding under presupposing the "Lutheran orthodoxical dogmas", second, their unconscious changing in the point of "self-acquisition of the faith. (3) Examining Johannes Climacus' "God in time" with Anti-Climacus' "holy history", we must conclude that S.K. had not elemental historical understnading, but took the position of "fictionalism", (4) The center of S. K. 's Christology is the Love of God. He had also the New Kenotic tendency which had been discussed among the "mediation theologians" and the "New Confessional theologians in the 19th century. This Kenotic theory which S.K. had is a key to understand his concepts : "Inkognito", "Ukjendeligheden", "Forargelsen" and "Parado".