明らかにするのに、十分であるとは思われない。

は、どうすればよいであろうか。しかし先ず大事なことは、宗

それでは、宗教思想の生きた働きというものに触れるために

である。

こういう考えかたに立てば、

教思想をどう捉えるかという問題をはっきりさせることであろ

般に思想の生きた働きとは、

人間の行動原理としての実際

## 入間形成と宗教

――宗教思想の研究のための一視点

谷口口

茂

人文科学の一分野としての宗教学の目指すべき宗教思想の研究は、何よりも先ず、広い全人間的な基盤に立つものでなけれて完結した単なる観念体系としているからである。「世界の研究において、生きた人間と宗教思想との、有機的交渉といったとが重要視されねばならない。思想を、そのにない手である人間の生活活動との結びつきにおいて頭われている人間性の解明を、その穴極の目標としているからである。このような、人間研究としての宗教学を考える時、宗教思想の研究において、生きた人間と宗教思想との、有機的交渉といの研究において、生きた人間と宗教思想との、有機的交渉といの研究において、大間の行動を、その人間のなかに内面化された思想との関係から切り離かを、その人間のなかに内面化された思想との、有機的交渉というによりである。

思想を捉える、そのような宗教思想の捉えかたに基く研究方法、大口で、大口で、関係では、ひとつの有効な方法であろうと思われる。これスすることは、ひとつの有効な方法であろうと思われる。これスすることは、ひとつの有効な方法であろうと思われる。これスすることは、ひとつの有効な方法であろうと思われる。これスすることは、ひとつの有効な方法であろうと思われる。これスすることは、ひとつの有効な方法であろうと思われる。これスすることは、ひとつの有効な方法であろうと思われる。この際、ある具体的な宗教思想がどれたに基く研究方法をいることによって、明治のではないだして、その思想を捉える、そのような宗教思想の捉えかたに基く研究方法をいることによって、関係を表して、との思想を捉える、そのような宗教思想の捉えかたに基く研究方法をして、その思想をしている。

(261)

人間形成ということについての

ここでは宗教思想は、人間形成に関係するひとつの要素とさってくる。人間は、どのようにして、ひとつの社会的存在、社ってくる。人間は、どのようにして、ひとつの社会的存在、社のなかである 役割を 背負った 何者かである存在、 に成るの会のなかである 役割を 背負った 何者かである存在、 に成るの会のなかである 役割を 背負った 何者かである存在、 に成るの会のなかである 役割を 背負った 同題が、不可欠の前提となってくる。

ここでは言奏思想に、人間升具に担任して、ないの意味をれるわけであるが、そのことは決して宗教思想を捉えたいと考たそれとして、新らたな相貌をおびて浮きだしてくるのではなたそれとして、新らたな相貌をおびて浮きだしてくるのではなたそれとして、新らたな相貌をおびて浮きだしてくるのではなたそれとして、新らたな相貌をおびて浮きだしてくるのではなかろうか。人間形成との関連において宗教思想の独自の意味をえるのは、この期待の故である。

## デューイの宗教観

――ジュイムズとの対比において――

高木きょ子

デューイの 宗教思想は、次の三点に、その特色を もってい上にたち、近代的文化環境と適合するかたちで展用している。はたした人である。後の宗教思想は、ヒューマニズムの流れのジェイムズとともに、近代アメリカの思想界に指導的役割りをジョン・デューイ(一八五九―一九五二)は、ウイリアム・ジョン・デューイ(一八五九―一九五二)は、ウイリアム・

一、超自然観の排除、二、人間中心主義 三、理想目的の

うるものである。デューイによれば、

それは、

人間の理想目的

求してゆくその過程そのよろこびであるという。その理想は、(ideal end) であり、それに対して人間が、全人間的感激で追

追求である。

る。

する。 する。 する。 でないというが、また、 とにより近代的な科学精神と宗教とが相剋し合うものでないと とにより近代的な科学精神と宗教とが相剋し合うものでないと とにより近代的な科学精神と宗教とが相剋し合うものでないと とにより近代的な科学精神と宗教とが相剋し合うものでないと とにより近代的な科学精神と宗教とが相剋し合うものでないと とにより近代的な科学精神と宗教とが相剋し合うものでないと とにより近代的な科学精神と宗教とが相剋し合うものでないと とにより近代的な科学精神と宗教とが相剋し合うものでないと とにより近代的な科学精神と宗教とが相剋し合うものでないと

この点をはっきりさせるために、デューイは、宗教と宗教的い。の行動、人門の態度が中心となみであり、超自然的要素ではなこれを担う人間と、そのいとなみであり、超自然的要素ではない。

この立場にたつ宗教観では、

神よりも人間の方に重点が

おか

この点をは、きりさせるために、デューイは、完教と方象的、、、教を区別する。例えば成立宗教は、宗教的なものと他なるものとを区別する。例えば成立宗教は、宗教的価値を実の諸要素とが複雑にからみあったもので、真に宗教的価値を実の諸要素とが複雑にからみあったもので、真に宗教的価値を実めが、真に宗教的価値を伝統的成立宗教との対立にはかけわたす橋はない」(前掲書10頁)というのである。「自らのちで、真に宗教的価値を実はない」(前掲書10頁)というかたちで把握しているか、デューイは、その宗教的なるものとは、何をさしているか、デューイは、その宗教的なるものとは、何をさしているか、デューイは、宗教を方針的なるものとは、宗教を人間中心に考える、人間であれば、誰れでもがもちは、宗教を人間中心に考える、人間であれば、誰れでもがもちば、宗教を人間中心に考える、人間であれば、誰れでもがもちば、宗教を人間中心に考える、人間であれば、誰れでもがもちば、宗教を人間中心に考える、人間であれば、誰れでもがもちば、宗教的なるものとは、宗教は、宗教的なるという。

(262)

超自然観の排除について、デューイは、従来まで、

soul である。

デューイは、「一度生れ型」即ち Healthymind

ŋ

る。過去から未来につづく大きな流れの中の一環としての自己 たって把握されねばならぬものである」(前掲書 46頁)のであ 野にたってなされるものではなく、人生の全体的見透しの上に てそのよきものをとらえる方向が大切であり、それは小さな視 間生活の中のよきもの(good)を更に展開させてゆく力をもっ 間中心に徹するあまり、社会との関連がまったくかえりみられ れと比較してみるとどうであるか。 洋的思性の特色を具えている。この宗教観を、ジェイムスのそ は、やゝ異質のものである。異質であり乍ら、そこに一つの西 に理想目的と、それの実現に向う追求があるとする。 の生き甲斐、その価値を保存し、伝え、発展させること、そこ 人間の思性と想像の所産であり、具体的には、「人間は本来人 関係でとらえているところにジェイムズを一歩乗りこえた点が ていない。デューイは、人間を、社会の一員として、これとの ったく軌を一にしている。しかし、ジェイムズにおいては、 有神的色彩はない。 デューイの宗教的対象は、 第一に、人間中心に宗教を考えたという点では、 以上のようなデューイの宗教観は、西洋の宗教的伝統の中で 致するが、 第二の点は、 人間の以上の力(the more)を想定しているのに対し、 宗教を人間の態度としてとらえている点で、 ジェイムズは後のいわゆる「二度生れ」型 sick 超自然的神観念を排除しながら、 good であり理想である。まったく ジェイムズ 両者は、 両者は 生

> る。 edness. 現在の人間の 生き方にのみ 宗教をむすびつけて 考え

の影響が顕著であると考えられる。 相似た思想をもっていた。 っきりととした思想的な差異に、人間の思想形成における人格 この両者は、 ほぼ同時代、 しかも、 極めて相似た環境にあり、 この両者のもつ、 極めては 極めて

(ジェイムズの宗教思想については、 発表したので、ここではすべて省略した) 宗教研究第一六三号に

#### 選 択 0) 心 理

中 信

竹

性を持つ「選択本願念仏集」について、特にその根本的基調を なす「選択」ということそのことを心理学的課題としてとりあ 法然の代表的著作であり、日本浄土教にとって不可欠の重要

げてみた。

まだ充分とはいえぬようである。 増谷文雄氏がいささか選択態度の内容に注目されているが、い ちこれ取捨の義なり」という言葉を引用するか、近来に至って 教義学的なものにとどまり、 元来、 選択」ということ自体について、従来行われて来た解釈は 「えらぶ」という行為は選ぶことが目的ではなく、手 せいぜい法然自身の「選択とは即

段なのである。法然は本願念仏を求めるために選択したのであ 従ってそれは「選択の一義を立てて選択集を造る」といっ .3 (263)

ているように「前提」であって「結論」ではなかった。 更に ……」と明記して、有名な閣・抛・傍の文を掲げているのであ 「はかりおもんみれば、それすみやかに生死を離れんと欲せば

ば純粋な宗教的行為であり、同時にそれは単なる教判とは異質 従ってそこには強烈な「決断の感情」が湧き上って来る。いわ るという点で、その選択動機の間には激しい闘争がみられる。 まづ罪悪生死の 凡夫を 救おうとする 強い熱情的決意から 出発 択行為とすることは出来ない。後者即ち法然の撰択は何よりも 意行為にあてはまるべきものである。それは宗教的行為という 二つの態度を心理学的に対比してみるならば、前者はいささか 心的におこなわれたと増谷氏等によっていわれている。かかる し、しかも在来の教門を対立的に措置してこれを次々に比較す よりは学問的行為と呼ぶにふさわしい概念の体系化であって選 の主観もまじえず、従ってそこには相い争う動機間の衝突もな 選択は凡下にふさわしいものを求めて、主観的・選捨的・機中 客観的・選取的・法中心的におこなわれたのに対して、法然の みなされている。しかし、従来の教判が最勝のものを求めて、 でなされた。事実また法然の選択集も教義学的には「教相」と それまでおこなわれて来た仏教の「体系づけ」は教相判釈の形 でもなく凡入報土のための念仏為先を体系づけるためである。 く、極めて平静且つ機械的に処理されており、ヴントのいう随 では、何故に選択を手段として採用したのであるか。いうま

> なっているからである。天台座主顕真が「法然房は智慧深遠な れどもいささか偏執の失あり」といったのもむべなるかなであ にまで一つのことを押し道そうとする感情的な信仰態度が主と いえよう。なかならば「ひとえに」ということには、かたくな

る

的に、比較的容易に出来るからであり、かかる選択の仕方は素 的知性が必要なのに対して、選捨は一定の規準さえあれば機械 とは捨てることを前提としているからである。 のことが端的にみられるのである。捨てるために取るというこ にみられるように「廃するために諸行をとく」という場合にこ て取るということは残ったものということになる。 しかる後に取るという型である。捨てることが先である。従っ 十一あるが、その中の三ケ処を除いて他はすべて、まづ捨てて る。選択集の表現によると、取と捨とを列起している箇処が四 が 固定している以上、 その選択の型は 選取ではなく 選捨とな 何故「選捨」したか。それは選取が全体的見とおしと、 このように、一つの前提とそれを裏づけとした強固な態度と 「廃立義」

行為の型の上にもはっきりと知られるのである。 朴な心惟に通じてみられるものである。法然があくまでも一文 不知の愚鈍なる大衆の側に立っていたということが、 この選択

決断の感情とは「編依善導」という態度でつらぬかれたものと な純然たる選択行為とすることが出来る。ちなみにこの場合の

Service Servic

の間には本質的差異は殆どないことになる。

的刺戟が発生あるいは伝播することによって起る。坐禅では皮

ジャクソン型癲癇の発作は、大脳皮質の前頭葉運動領に、病

## 見性の神経機構の考察

## 木 利 三

察してみたい。
禅の見性の神経機構を、二三の精神病と比較対照しながら考

している。かく坐禅を神経生理的に見れば、公案禅と黙照禅と 返し、あるいは持続的に発生せしめている、という点では共通 ずれの場合でも、すべて大脳皮質知覚性領野に一定の興奮を繰 要求される。この場合には結局、体のある部分の(または全身 して次第にそれらに対する注意集中が強められていく。以上い の)皮膚感覚、筋肉の(緊張や運動)感覚、関節の感覚、 に坐するのではなくして、緊張した気持を持ちつづけることが ることは明らかである。次にいわゆる只管打坐では、ただ静か ることになる。また時には公案の工夫に際し、声を出すことも たその他の感覚性の)記憶心像をたえず脳内に強く再生せしめ ある。これは心理的には公案の(聴覚性、発声運動感覚性、ま (またはそれらの複合的感覚) が意識を占めることになる。そ まず公案の工夫による坐禅では、公案について思考するので 一この場合は聴覚領や体知覚領に興奮が繰返し発生してい 公案を繰返して、その心像を持続強化するのが眼目で など

大脳皮質のある部位の刺戟は、それが長時間(繰返し)続け野に限ると考えられ、この点がジャクソン型癲癇と異る。見られ、ただ坐禅では興奮の発生伝播部位が主として知覚性領

えると、坐禅と上記の癲癇とは神経過程の上では類似の現象とを集中して)強化拡大するにあると見ることができる。かく考質に人為的にあるいは自然に発生する一定の興奮を(強く注意

次に見性時の体験と失認症について考えてみたい。見性者の次常に広く拡がる。公案工夫や只管打坐を長年月行ったり、また強められれば、興奮は脳内の遠方の部位に強くなどにより発生した脳内の興奮は、脳のかなり広い部位に強くなどにより発生した脳内の興奮は、脳のかなり広い部位に強でなどにより発生した脳内の興奮は、脳のかなり広い部位にまでられたり、また強められれば、興奮は脳内の遠方の部位にまでられたり、また強められれば、興奮は脳内の遠方の部位にまで

定状との間には著しい相異点もあり、決して両者を同一視するには大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。たとえば大多数は見性時に非常にひろびろとした気分を味う。

5

式」や「空間図式」の変化がある、という点からは両者に類縁ことはできないが、ともかく、いずれも、その根底に「身体図

関係があるように思える。

生ずるといわれている。いま坐禅を知覚性領野に人為的に起さ また「視空間失認」も頭頂―後頭葉の背側移行部の病巣により 葉移行部)の病巣によって生ずることが明らかにされている。 「身体失認」は主として大脳皮質頭頂葉(または頭頂--後頭

の研究は、

Nature

を問題とし、

れた癲癇とみれば、見性時には多分脳内の興奮がかかる失認症 する部位にまで強い興奮が及び、その結果「身体的自我喪失」 あると思う。 すぎている かもしれない。 変化を与えていることが考えられる。 の発生に関係のある部位にまで強く拡延して、その部の機能に るのが見性だと考えられる。 を来している。その状態にて新しく生活を体験し、行動し始め や、また聴覚領以外の側頭葉の活動についても考慮する必要が |禅時の神経機構の以上の考察は、あまりに事態を単純化し しかし、とにかく見性時には「身体図式」を統制 すくなくとも、 なお 脳幹部の機能

宗教的カウンセリングにおける 神学と心理学との交点

S・ヒルトナーの場合・

Pastoral Counseling は、諸種の歴史的事情から、キリスト Ł 田 賢 治

教の中に芽生え、成長して来た。

しかし、

人格心理学が、人間

ているかを明らかにしてみることが、個々の宗教的カウンセリ Psychological Presupposition とが、どのように拘わり合っ ある Counselor 自身の中で、Theological Presupposition と 置づけられるかは、この学問分野における方法論上の最も困難 て発達した Psychotheraphyの理論との関係が、どのように位 グという成句は、こういう考え方に基礎を置いている。 思われる。ここでは、S・ヒルトナーを一例として取上げてみ リングそのものの性格を論議する上にも、重要な課題であると ングの理論が持つ特色を理解する上にも、 な問題の一つである。従って、宗教的カウンセリングの主体で て、中心課題の一つであると考えられる。宗教的カウンセリン さて、特定信仰を前提とする神学と、Secular Science とし 亦、 宗教的カウンセ

単に理想としてあるだけではなく、現実に実現可能なものだと 的な生活々動を営み得る状態』を意味している。この状態は、 の中で生起する種々の Tension に、健康な反応を示し、 心理学的理論の前提としているが、これは、 通路は、万人に与えられた自己反省の能力によって開かれてい Selfunderstanding が先行しなければならないが、 それへの 考えられているから、当然、『人がこの状態を得るためには、 る』という前提が導かれる。Functional Wholeness を実現す ヒルトナーは Functional Wholeness という概念を、 『現実的な生活環 その

(266)

宗教心理学にとっ

に拘わる問題に、重大な発言力を持つに至った現在、この分野

あらゆる宗教にとって、また、

人間理解、延いては人間存在の意味

一部会

が、第三の心理学的前提となる。以上のような心理学的前提に る Decision によって先行されなければならない。 る過程は、成長過程と呼ばれるが、これは、個々人の側におけ この概念

Counseling method をとつている。 立って、ヒルトナーは、 Eductive method という 独特の 出すべき資料そのものであるという考え方を持っている。これ それに向って、神学的問いを問いかけ、且つ神学的解答を引き 実をよみとる ことが 出来る。 ヒルトナー自身、 心理学的前提 としてのヒルトナーが持つ神学的観念が、強く影響している事 は、科学としての心理学が提供する事実の中に神学的意味を見 しかし、このような心理学的前提概念の中には、既に神学者 神学的前提と独立してあり得ないことを認め、心理学が、

神学的前提を持っていることを意味している。 いうことが出来る。これは、とりもなおさず、彼が、あらゆる 人間経験はその根底に宗教的次元の問題を含んでいるという、 神学者としてのヒルトナーが持つ、問題へのこの Uni-forcal

出そうとするもので、ヒルトナーの立場を特色づける一点だと

る必要がある。このことは、彼がキリスト者以外の者によって な態度は、科学としての心理学の理論とその立場を尊重する彼 Biforcal な研究方法を吸収するものではないことを注意す

行われる Counseling によっても、彼のいう Functional

Wholeness の状態を得ることが 出来ると考えていることによ

持っているからである。 って示されている。Healing は、それ自体の中に宗教的次元を 結論としていえることは、ヒルトナーの場合、科学としての

> く、Co-operative Encounter が可能であると考えられている 留まる限り、神学との両立・共存が可能だと考えられているこ unter のあり方の中で、ヒルトナーの場合は、その一つを代表 とである。即ち、神学と心理学 との間には、 二者択一ではな 心理学、 Psychotherapy が、精神治療に関する方法学として わけである。心理学と神学との間に考えられる幾つかの Enco-

# ソヴェト連邦宗教観に依つての一思索

するものだということが出来るだろう。

『宗教は人民のアヘンであり、精神的アルコールである』と

排斥に全力を注ぎ、教育の力を使って迄、その削除に力めてい は、ニコラス・レニンが、宗教否定以来の標語であって、宗教 だ宗教の欠点を探し出すにあらゆる力を注いでいる。 は科学に敵討している。宗教―それは反動的反科学的イデオロ ギーであり、勤労者を精神的に抑圧する手だんである』と、た 『宗教は現実をゆがめて空想的に反映している。故に宗教

きい程、死後天国で彼をまっている報いは、それだけ大きいと 教えている。又この地上における人間の苦しみが大きければ大 ている。宗教は、苦痛は善であり、神が与えたものである、と 教えている。だがこの報いを受ける為には、金持に対して、一層 へいくくし、総ての苦痛をおとなしく耐えなければならない。 『宗教は「来世」があると云う作り話で、人間の意識を毒し

(267)

る人間を、宗教は天上での報いに対する期待で慰めながら、地 ている。ヴェ・イ・レーニンは、「一生を労働と窮乏の内に送 宗教の説く処が、 る為に戦うのをやめ、奴隷のように運命を耐え忍ぶ事を要求し る。どんな宗教も、勤労者に対して、自分たちの地位を改善す 搾取的階級にだけ好都合な事は、 当然であ

る筈である。ソ連の態度は、

達その信者らは、迷信など思いもよらぬ、真劔な信仰態度であ

惟うに、かかる国家の態度の中に生きて行くこの国の宗教者

よくもこう迄欠点を探し出したとむしろ感心する。

強調している』(3)

上の生活では、おとなしく忍耐しているように教えている」と

では、道徳教育を強調し、確信させることと云う節を設け、愛では、道徳教育を強調し、確信させることと云う節を設け、愛日には、ザゴールスクで国際宗教会議も行わせている。教育学 したもの三十万人を処分さえしている。 一九五二年五月四一九 礼拝を認め(むしろ勧誘しているかにも見られる)これを軽度 も許し、クレムリン宮殿の前には、しニン廟を備えて、国民の 地図入り索引つきのバイブルの出版を認め、新しい教会の建築 きている。而も憲法では信教の自由を許し、一九五七年には、 の敵である、と断言している』(4)ている。ソヴェトの偉大な思想家や学者は、宗教は進歩の最悪 ソ連の宗教観を、どんなに贔負目に観ても、宗教の悪評に尽(5) 『偏見や迷信は、科学に敵対し、勤労者の意識の成長を妨げ

る次第である。

参考文献

ある。 宗教々育に力を入れて、国民思想の善化に努めんことを切望す 即吾らの内に具わる心的作用と知っている人々は極めて少数でののののののののののののとのと考えている。人皆宗教心を持っている き、指導教育の方法を設けない。従って国民の多くは、 は、必ず教訓的意義を含めていただきたいものであり、国家も 悪化の因にもなっている。依って宗教学者諸賢も、 にこれを心にとめず、なすがままにまかせている。これが思想 あり、一面には無宗教を主張する者も少くないが、 かなれば、 我が国は 信教の自由を許し、 一切を放任の 形にお れはあるが)厳しい宗教々育の一耘とも云える感がある。 その結果文化の今日迷信の盛んなことは実に甚だしいものが その講述に 国家はさら 宗教を

7 (1)―(5) 『現代ソヴェトの宗教観』 デ・シード 6 『ソヴェト教育学』 オゴロドニコフ・シンピリョ共著 頁・八頁・九頁・三三頁(全巻に溢れている反宗教思索 福井研介・勝田昌二・清水邦生共訳 イ・ポチョーミン・エフ・エヌ・オレシチューク著 三二八頁 フ・イ・ 二二八頁 三五九頁

国o

るかの感が深い。宗教心の否定が人間性の否定であることは、

「心の教育一章を備え、あだかも、宗教を道徳の語に代えてい。。。 (8)

 $\widehat{8}$ 9 同同

全巻に徴する

え見られる。

(268)

(甚だ牽強的な申分と見られる懼

抽象的規範(abstract norm)であったり、ある人には宗

## 『道徳の根本問題 性格教育と宗教』 筆者著 二一二頁

ż

# P.E. Johnson の宗教心理学について

博

小

nalism と称している。 自ら neo-personalism とも、あるいは dynamic interpersoencounter としてまとめあげている点を注目したい。従って自 分のパーソナリティー理論をシユテルンやオルポートに比して 心理学の成果をとり入れて、宗教体験を person to person 教」では、そのパストラル・ケアの経験と、パーソナリティー logy として打出している。 しかして「パーソナリティーと宗 研究方向を dynamic psychology と interpersonal psycho-ジョンスンは、すでに、その「宗教心理学」において自分の

が

負うている。この理想の光にある普遍的価値 ultimate being な意味における人間と価値との関係を示すものでオルポートに ナミックな関係を示し、更に I-We の次元は精神医学者サリ es、I-It の関係はレヴインのトポロジー心理学、場理論のダイ ティーであると述べている。I-Meの関係はフロイドの ego と 理想的(I-thon)な諸関係に相互作用しているのがパーソナリ バンの interpersonal relationship であり、I-thou は究極的 (I) が生物学的(I-me)、物理学的(I-It)、社会的(I-We)、 彼のパーソナリティー論によると、認識主観としての person

教的献身の対象である supreme person となる。

I and thou の関係はオルポートでは propriate striving 呼ば rotic であるが、他方は mature で growing である。勿論こ クな働きである。 の叙述に依っているのであるが、インドの神秘体験ではI-thou る。故に宗教をジョンソンは二つに分けて neurotic religion ものであって、superego は寧ろ meの一部であり、心的装置 れ、種々な衝動を効果的にチームワークし統一するダイナミツ の道具的存在 I-It と区別された I-thou の考えは M. Buber と Healthy religion にする。即ち一方は regressiveで neu-にもあたり、ここに心理学者であるフロイドの限界があるとす の一部であるとする。又それはホルネイの tyranny of should しかしジョンソンの thou はフロイドの superego I and thou ではなくて I am thou の関係である。又、

いるとともに、有限な人間がその価値を実現しようとすると っている。しかもこの創造主は ultra-person として超越して テルンやプライトマンは創造主としての ultimate being に向 ルポートは functional autonomy の概念で止っているがシユ られ、人格的心理学は personalism の哲学を含んでいる。 ゲシュタルト心理学のレヴインの立場は Holistic 哲学に帰せ として生命を立て will to live を強重する vitalism である。 点を指摘していることである。精神分析派では ultimate being 後には、いづれも人生の究極的意味を理解しようとすると、そ の frame of reference としてそれぞれの哲学を志向している 興味あることは、以上の四次元のパーソナリティー理論の背 (269)

いっていまれるのは

き、その人間と communicate とし participate 出来る点で

あるが、彼は自然主義的な frame of reference の中で仕事を 一面内在的でもある。 次にサリバン等の I and We の立場で

の方向へ向いていることは明らかである。 interpersonalism の究極的思考として共同体(community) しているので究極的な問題について述べていない。しかしその

くまとめあげている点、 とは、パーソナリティーにかかわる心理学の諸理論を手ぎわよ 以上ジョンソンのパーソナリティー理論を概観していえるこ しかもそれを実際の臨床心理学の場を

念頭において考察している点注目されてよい。

的な意味には理解されていないようである。ここにも文化バタ 解されても、 教的基盤の薄い日本においては、その環境を umwelt (物理的 臨床場面へ持ちこまれたことは周知の通りであるが、キリスト ぞれ inclusive therapy や Begegnung の概念でとらえられて thou の関係がワイゼツガーやピンスワンガーによって、 それ ーンの相違による臨床場面設定の工夫が要求されるものであろ 環境)と mitwelt(対人的環境)としてとらえる方法はよく理 しかし臨床的場面で見てゆくとき、ブーバーによる I and 隣人 thou の中に永達の thou を見るという神学

Ideal science

Process

7654321

Psychoanalysis Physical science Field psychology Personalistic psychology

Interpersonal Psychology

Social Science Biological Science

5。

Creator personalism Thou We I Naturalism

Life

10

△ジョンスのパーソナリティ図式▽

がある。

# ---神葬祭化調査を中心に--宗教形態の政治的性格

本光信

鐙

定で、明治四年全部落が真言宗安楽寺(同町本佐木)より神葬中二〇五戸が神道(天理教十)創価学会四、他より移住三戸未三町、小佐木島周三十三町とある二島で、同町向田は二一二戸三町、原本県三原市鷺浦町は、芸藩通志に佐木島周一里三十

相俟って神主庄屋を中心として新政府追従を明白にした。 閣浦町はもと豊田郡鷺浦村で、江戸期は広島藩の向田野浦村で、江戸期は広島藩の向田野浦村で、江戸期は広島藩の向田野浦村で、江戸期は広島藩の向田野浦村で、江戸期は広島藩の向田野浦村の庄屋の不満もあった。神道化原因は①明治一―四年の新政府の政策と通達、②向田、須の上に寺院が無い。③住職と庄屋の感情、④文政頃よりで、神道化原因は①明治一―四年の新政府の政策と通達、②向に、神道化原因は①明治一―四年の新政府の政策と通達、②向に、神道化原因は①明治一―四年の新政府追談を関係として東京で、神道化原因は②明治で、江戸期は広島藩の向田野浦村と「世域として県下各地に暴動あり、維新の混乱中に①ー④とを「大力」といる。

月七日答議で、氏子改は従前宗旨改の法に俲うべし。三年六月り、『氏子調制度』は、明治二年九月氏子改につき御下問、十り、『氏子調制度』は、明治二年九月氏子改につき御下問、十各藩を通じて諸国神職への達、二年四月教導取締局(四―七月)各藩を通じて諸国神職への達、二年四月教導取締局(四―七月)各藩を通じて諸国神職への達、二年四月教導取締局(四―七月)各藩を通じて諸国神職への達、二年四月教導取締局(四―七月)各藩を通じて諸国神職への達、二年四月教導取締局(四―七月)

以九州十藩に氏子調仮規則施行。同九月諸藩へ氏子調通達とな

的色彩強き時代もあり現に名残りをとどめる向田、須の上の両 道へ移行したのであり、その形態は現在にまで続いているので 部落の神葬祭の宗教形態は政治的性格を主軸として仏教から神 も毎夏行い、島田八十八所巡りの地蔵、大師の像もあり、仏教 官布告」等の諸通達と県下の混乱中に、前記諸原因による移行 国大小神社氏子取調七ケ条」「大小神社氏子守札に関する太政 海中にあり平茂盛等建立、周一町尽未来際殺生禁断の刻字あり であって、テレピ放送もされた和霊石(割れ石)地蔵(向田の -芸藩通志)もあって現に両島には漁家一戸もなく、盆踊り

### 宗教における近代化の問題 我国戦後宗教界に関連して

井 門 富 夫

宗教組織 庶民的観点からは、 があり(客観的には、信仰自由に関する原則の一般化であり、 る。日個人の面では、信仰によって支えられた個人主義の展開 別な紙面(宗教研究、一六九)で、 何を意味するかを 論じた。 その要旨は 次の二つにわかれ 檀家・氏子・教区制というような、同質的・共同体的 (the Church)が、個々人の関心に沿うて組織され 宗教的体験主義の強化である)、臼社会の 宗教における「近代化

に於て行われ、しかも受領世帯数がほぼ郡部の既成宗教支持人

minations) に、分散・再組織されてゆく、 その二つの過程を る、異質的・利益集団的な宗教組織(様々な形の sects, deno-一応、近代化(あるいは都市文化への再適応)の大筋と考えて 12 (272)

みた。

閉鎖的地盤の崩壊により始まることが観察されている。 把握することが多かったが、この宗教人口の顕在化は、 教人口の顕在化」とか、また単純に「リバイバル過程」として は、農村部から都市部への人口の全国的移動による既成宗教の て、動的な布教組織に参加してゆく道程を、伝統的に「潜在宗 いた宗教人口が、 自らの関心により あるいは 関心を 刺戟され 以上のように、固定的、静止的な組織によつてとらえられて

ると、 割 情が、以上の論拠となっている。既成宗教側からこの事情をみ 創価学会などの誇示にもかかわらず)殆ど無いというような事 の新加入メンバーの多くが、既成仏教(創価学会の場合は約8 る。すなわち既成宗教の共同体的地盤の崩壊とともに増えてく 市文化の影響が全国的に確立すると共に、いわゆる自発的布教 朝鮮戦争を境として、郡部人口と都市人口の比率が逆転し、 人口の都市への移動ルートと一致している事実や、又、各団体 たとえば、発展段階にある新興団体の布教拡大ルートが、地方 る宗教的浮動人口が、新興団体の会員予備層を形成してくる。 組織の形態をとる新興宗教団体の巨大な発展が可能となってく 戦後社会の都市化過程が宗教界に及よぼした影響として、 からの転向者であり、新宗教相互面の転向者が(たとえば 神社神道の大麻領布数が激減し、その配布の殆どが郡部 都 <del>(--)</del>

The same of the sa

くるのは当然であり、

的浮動人口をいかに捕えるかが、今日の布教上の問題となって

次にこの論旨は布教史の研究となって展

理想と実践との相関を、

以上のように、宗教界が再編成されてゆく過程に於て、宗教

口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。口(全人口の約30%)と一致する点など興味のある事実である。

本の状況を、宗教団体類型調査その他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査その他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査その他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査その他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査をの他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査をの他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査をの他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査をの他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査をの他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査をの他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査をの他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査をの他多くの調査結果にもとこの状況を、宗教団体類型調査をの他多くの調査結果にもと

開される予定である。

# 青年期の価値態度について

家塚高志

きたいと思う。 づけ、前述の五つの価値態度が、この理想と実践という二つの 来る。つまり、こうでなければならないと考える理想としての 次元に於て、どのように関係しあうかということを検討して行 のを理想価値態度、後者に対するものを実践価値態度と仮に名 るとは限らない。そこで価値態度についても、前者に対するも 価値と、実践する時に選ぶであろう価値とは、必ずしも一致す の価値態度に、理想と実践という二つの次元を考えることが出 態度、即ち価値態度を推察出来ると考える。このような意味で かということから、如何なる価値基準をめざすかという個人の 準による行動を表わす選択肢を設定している。そのどれを選ぶ 己的・打算的(D)、快楽的・虚無的(E)、という五つの価値基 得、家庭と自己との葛藤、病気、盗み、他人の不幸、という六 り全国の九六四一人からデータを集めた教育教養委員会の調査 つの場面について、宗教的(A)、道徳的(B)、合理的(C)、利 は、ここでは省略するが、この調査では、友人関係、 から、青年期の価値態度の実態を考察する。調査の具体的内容 小五・中一・中三・高二の四学年について、任意抽出法によ

AA・AB というように記号で表わ

分率がふえる型を増加型、減って行く型を減少型、男が多い型 価値態度が道徳的という意味である。高学年になるにつれて百 すことにする。例えばABとは、理想価値態度が宗教的、実践 4.4

をm型、女が多い型を1型と呼ぶことにする。百分率の一覧表 は、ここでは省略せざるを得ないので、個々のこまかい数字に

はふれずに全体を通観することに止めたいと思う。 以下の記述は、六つの場面に表われる度数の総計を全体とし

て、それに対する百分率についてである。理想価値態度では、 全体的に A(38.0%) B(34.2%) C(23.8%) D(2.5%)

E(0.9%) の順で、実践価値態度では、B(32.4%) C(30.0

ではAが減って、A+Bは5%となり、CとDとEが逆にふえ 理想ではA及びBが2%と大半を占めているわけである。実践 %) A(26.3%) D(6.3%) E(3.9%) の順となる。つまり

ていることがわかる。 相関の型を大きさの順に並べると、AB(13.6%) BB(12.2

 ${\rm C}(7.9\%)~{\rm CA}(7.1\%)~{\rm CB}(5.8\%)~{\rm BD}(2.3\%)~{\rm AD}(1.8)$ %) AC(11.7%) AA(9.5%) BC(9.4%) BA(8.9%) C%) CD(1.6%) CE(1.2%) AE(1.1%) BE(1.1%) 신성

そこで全体を五っの型に分類した。 一、増加型、これはf型のみで、ACとCCがこれに当り、

る。これを学年別男女別に見るといろく~の傾向が見られる。

点興味深い。これはBが多く減少型であるということと関連す けで、同じく実践がCであるのに、ACと丁度逆になっている 特にACが典型的な型を示している。 二、減少型 これはm型と1型とにわかれる。m型はBCだ

> しており、女性の方に多く見られるということがわかる。 を示している。つまり宗教的道徳的態度は、全般的に大きな割 とのくみ合せが全部これで、全体の 44.2% と半分に近い割合 合を占めているが、中でも低学年の方に多く、高学年では減少 (274)

百分率を示しながらジグザク型をとる。これには、高二で男女 これははっきりした増加或は減少という型をとらず、或程度の 三、不定型、これはm型だけで、CA・CBの二つである。

下の百分率はごく少いが、高二で非常に増えて、とび離れた数 差が著しく開く場合がある。 四、高二増加型。m型がCD、f型がCEで、両方共中三以

値を示すことが多く、いわば高二独特の型である。この場合は

高二の男女差も又開く。 分率も極めて低く、学年差、男女差もはめきり表われてはいな 五、低位型。前記以外のくみ合せがすべてこの型に入る。

個々の場合については、いろ~~興味ある傾向が見られるので はすべて省略することにする。 あるが、ここでは紙数の都合上、 青年期の価値態度の型の概観的な特徴は以上の通りである。 各場面での態度の分科や解釈

# 青年期における道徳意識と宗教意識

#### 藤 道

雲

る。 された綜合研究「現代日本の学校教育における人生観・世界観 に関する実態調査」の集計結果を整理検討したものの一部であ して行った「全国小学校・中学校・高等学校の生徒の生活態度 ・道徳思想等の取扱に関する理論と実態の研究調査」の一環と 本研究は、日本宗教学会教育教養委員会において、 計画実施

### 実態調査の概要

a調査対象――小学校五年、中学校一年及三年、高校二年の 隔年別に四学年を定め、全国二四七校(小―九二校、 九一校、高―六四校)を調査校として、各校五〇名、合計 一二、三五〇名を調査対象とした。

b抽出方法――全国学校名鑑 により 無作為抽出方法 に よっ (国立教育研究所の調査校を利用した)

c回答率——七八%(小五一三、○四四人、中一一二、三○ 九人、中三—二・四三七人、高二—一、八五一人、合計 九、六四一人)

d調查実施時期—昭和三四年七月。

1 実態調査の内容

1 小・中・高生徒の生活態度を調査するため・生徒の日常

生活に即した問題場面を設定し、それに対する理想的価値

A 宗教的態度

応じた 解答を 各問題面毎に示して 各人に 一つをえらばせ

予想される生活態度を次の五つの項目に分類し、それに

B. 道徳的態度

C 合理的態度

D 利己的·打算的態度

次の如き意識に裏付けられて態度化されたものを宗教的態 宗教的態度と道徳的態度との相異は、 快楽的・虚無的態度 一応の仮説として

度と定めた。 ではない) 永遠なる年命感につながるもの(単なる生命尊重だけ

調査の結果(全般的問題点)

がるもの(単なる自己創造の態度ではない)

永遠なる理想に導かれた献身・奉仕創造の意識につな

自己内省が人間的な罪の意識につながるもの

 ${\rm I\hspace{-.1em}I}$ 1

が三八%、B(道徳的態度)が三四%AとBを合せて七二 理想的価値態度の調査集計において、A(宗教的態度)

理想価値や道徳的理想価値を求めていることが窺われる。 りはるかに高い%である。青少年達が意外に強く、宗教的 %に達する結果が出た。これは当初われわれが予想したよ 15 (275) 検討することとした。 態度と実践的態度とを調査し、

(宗教上の既成用語はなるべく用い ヅレ等を比較

両者の相関、

る。それだけ実践的態度においては、C、D、Eの%が多践価値との間に 一○%以上の 開きがある ことが 注目され 三三%、AとBを合せて五九%に減少する。理想価値と実 ところが実践的価値態度においては、Aが二六%、Bが

- ④ D(利己的・打算的)E(快楽的・虚無的)の%は予想著しく減少している(三九%→二六%)のに対して、C(合理的態度)においては、理想価値より実践価値が多くなっ理的態度)においては、理想価値より実践価値が多くなっ理的態度)においては、理想価値より実践価値が多くなっている。(二四%→三一%)これは青少年の一般的傾向として宗教的理想価値を求めながら、実践価値がりない。
- ⑤ 幸福感および人生観の調査において、中一と中三との間の 幸福感および人生観の調査において、中一と中三との間の 幸福感がよび人生観の調査において、中一と中三との間

したより、はるかに僅少である。

いとおもう。共同研究に当られた家塚高志氏の研究発表をも合合で省略したがさらに本調査の結果について分析検討を加えた的な課題が存することである。詳細の統計データーは紙面の都が、それがいかに実践的価値態度と相関するかという点に根本的な課題が存することである。詳細の統計データーは紙面の都が、それがいかに実践的価値態度と相関するかという点に根本以上の調査結果から指摘しうることは、青年期において、宗教以上の調査結果から指摘しうることは、青年期において、宗教

せ参照せられたい。

## 呪ないとしての喫煙

早 坂

泰次郎

学が人間存在の心理学として再建されることが必要である。こんど触れずにきた。しかし人間の現実的把握のためには、心理心理学的研究は従来、人間の存在としての側面についてほと

の報告はそうした試みのための一つ実証的データとしての意味

のような特性がみられることがあきらかである。われわれの数年来の実験および調査によれば喫煙行動には次をもつものである。

2 物を相手に仕事をしている科学者、技師などと、人間とはマッカーサーらの研究においても認められる。1 多量喫煙者の性格は明らかな依存的傾向がある。この

後者の方が多量の喫煙をしていることが、統計的にあきら手の仕事に従事する管理者、ジャーナリストなどとでは、物を相手に仕事をしている科学者、技師などと、人間相

はなかろうかという予想である。そして、もしこの予想が正したの意味をもつのではないかという予想を可能にするようにしての意味をもつのではないかという予想を可能にするようにすいさまざまな碍害において、自己を防衛しようとする防衛とすれるの結果は、喫煙が、対人関係の場面にとくにおこりやこれらの結果は、喫煙が、対人関係の場面にとくにおこりやこれのの意味をもつのではないかという予想を可能にするようにしての意味をもつのではないかという予想である。そして、もしこの予想が正した。

徳の一部である。然るにこれは宗教と一般に呼ばれる。従つて

それで、上優越を認めることは尊敬であり、正義の一種、道

解することも許されるのではなかろうか。 いとすれば、それは人間の「頼りなさ」の一つの表出であると 350

#### 宗 教 0) 定 義

ピエトロ ・ペレッティ

ない。 るのは哲学であって宗教を定義するのに哲学的に進まねばなら 定義は物の本質を正確にいうことである。物の本質を研究す

論

生きるのが道徳、正義の義務であると良心で意識する。 不義、悪であると悟る。即ち物の本質を認める。それに従って 悟る。それを果すのが道徳、正義、善であり、反対が不道徳、 本質的な秩序を見つける。自分がそれを認めねばならぬことを 生まれて来ると人間は世界を見つける。世界に上下、同等の

この自分を下のもの、相手を上、卓越したものとする行い「尊 認めることは自分自身を下のものにすることと同じであって、 神々の優越、最上の有の優越があると解る。上のものの優越を の偉大さ優越を謙遜に、即ち、自分を下にして認めることだか 所で、上のものには優越がある。地上的優越、霊、聖の優越、 敬う、 **崇敬、崇拝、礼拝」つまり「尊敬」である。尊敬とは相手 崇める、 拝する、 拝む**」という行いになる。「 敬

> 宗教とは道徳の一部、正義の一種、 なる。これを正確に調べよう。 優越への尊敬ということに

絶対的である。崇拝、礼拝、崇める、拝むと名づけられる。確 尊敬する。この尊敬の対象は無限であり乍ら有限なので大体に Dulia という。第三に人間は神々の優越を見つけてこれを認め 教である。宗教学でも研究されるが、まだ広義の宗教で術語で 絶対的で「敬う、崇める、崇敬する」ことになるので確かに宗 理、書、人等の優越を認め尊敬する。この尊敬は上の尊敬より 霊、霊魂、天使、本尊、不思議な存在そして聖に関する式、教 これは最も広義の宗教である。 高い尊敬であってローマ時代以来 Religio 宗教とも呼ばれる。 る意味で絶対的優越への尊敬になるから、普通の尊敬より一段 種とラテン人はいった。 かに宗教だが狭義の宗教である。 Idololatria 即ち、礼拝の一 つけて、それを認め尊敬する。 ニズムその他の主義、共産主義、民主主義、国家主義、 の意味にも段階、種類がある。第一に人間は地上的な優越を見 上の優越に段階が見当るので、人間の尊敬にも、 国家神道等を絶対的、不可侵と認める場合は地上的然もあ 権力者、法律、約束、誓い、義務、科学、 第二に人間は聖の世界を見、 親、先祖、親戚、 芸術、 従って宗教 国、トーテ ヒューマ

ことは明らかである。 対的でこれを Latria 礼拝という。これが最狭義の宗教である 無限優越を見つけて、それを認め尊敬する。この尊敬は実に絶 (277)

最後に、人間は万物の元、究極目的たる最上の有、

神の

これで宗教の本質が「尊敬」であり、尊敬される卓越者に階

広義、狭義、最狭義があることが解った。 級があつて尊敬、 宗教にも意味の階級がある。 即 ち 最広義、 A. Car. William walked

思想の偉大な代表者トマス・アクィナスと共に今日の宗教学も 「神の尊敬又は崇拝」 cultus dei であると古代の思想家や宗教 の本質を適確に表すからである。それで宗教の科学的定義は、 所で最も狭い意味は最も正確な意味である。 他の意味より物

ある。 ぎ、不正確である。宗教でない神との関係、交際もあるからで これは神への尊敬のためである。この関係なしに祈も式、礼拝 魔の神に対する交際等、即ちまさに尊敬を欠いた交際がある。 いわなければならない。(註) なども宗教でも宗教的でもないのみならず、 人間の道徳生活は宗教そのものでなく、「宗教的」であるが、 これで宗教の本質が尊敬であれば種々の祈、犠牲、奉献、式、 絶対者への道、交際、関係、一致」等の様な定義は曖昧す 神の呪い、憎み、戦い、忘恩、冒瀆、故意の無関心、悪 傲慢、偽り、罪となるからである。 友宗教的、失礼、

る。 教と呼ばれるのは外面的な類比によるに過ぎないが、真珠とい われる物が必ずしも皆本物ではなく似た品もあるのと同じであ 宗教が「神の尊敬」である以上魔術、降神術、 初代の仏教も本質的に別物であつて宗教ではない。 汎神論、 俗に宗 無神

はなく、完成した人間をいわねばならない。人間の本当の間が人であるかをいう時は胎児、幼児、老人を述べるので この定義が下級宗教より 上級宗教 を言現わして来るのは 必然的であろう。定義は完成した物をいうべきである。人

- 人間の問題」に直面した場合にどのような価値構造の解決を

註

教の概念をいわなければならない。宗教の本当の要素はこ かをいう時は原始宗教、退歩宗教、下級宗教でなく上級宗 様子はこゝにしかないからである。 」にしか現われないからである。これは原則的な前提であるにしか現われないからである。これは原則的な前提である。 同様に宗教が何である 18 (278)

# 宗教的態度の類型について

本 英 夫

うに考えた。しかし、その後、現実にいとなまれている宗教的 のが、この研究発表の目的である。 本的と思われる問題がでてきた。それを明らかにしようとする 態度の現象的事実を、さらに分析的に考察してゆくところに根 態』「諦住態」という三つの定型に分けることができるというよ 私は、さきに、人間の「宗教的態度」を、 「請願態」「希求

構えとして、心の内面にある「信仰体制」との、二つに分析す 象は、その個人の営むおこないとしての宗教行動と、個人の心 る宗教現象である。人格の内側に潜んでいる。 ておかねばならない。宗教的態度というのは、個人の場におけ 値体制である。人生の究極的な意味などのように把握するかと て、人間の心の深いところに形成されている。一つの宗教的価 ることができる。宗教的態度は、その信仰体制 いう各人の 価値的志向を、この中に蔵する。 また、 まず、「宗教的態度」とは何を指すのかについて説明を与え 個人的な宗教現 の一部分とし 人間が、

September 1

なわち、これを要するに、宗教的態度は、人間のすべての宗教 的行動の基礎になる隠れた心的構造を指すものである。 試みるかについての根本的な方向も、その中で決定される。す さて、ここで問題として取り上げたいのは、その宗教的態度

単にそのままで類型化して考えるよりは、これがどのような要 素を含んで出来上っているかを、もっと構成的に要素に分けて の分析的な取り扱いについての考え方である。宗教的態度を、

この強弱等の構成関係を明らかにすることができるならば、そ している主要な要素を指摘し得て、その要素の相互の組合せ、 観察してはどうかという問題である。もし、宗教的態度を構成 の結果として、その類型化も、もつとゆとりのある形で考えら

れるのではないかと思われる。

宗教的態度の構成要素を考える場合には、やはり、

人間の宗

形成されているものである。そのようにして見た場合に、宗教 教行動の諸形態を通して判断しなければならない、その背後に 的態度には、どのような要素が含まれていると考えられるか。 旱魃とか病気とかは、解決を必要とする人間の問題である。

含まれている。そこでは、呪術的いとなみや奇蹟への期待が、 の心は、どうすればその課題環境を、打開することができる 見透しが疎外されたと解釈される。こうした場合には、 その場合、これは環境的条件の制約のために、欲求充足とその 大きな役割を占める。これは、「環境打開」を志向する要素で か、という方向に動く宗教的態度の中には、このような要素が 人間

また、

人々の心の中には、人生についての究極的な理想や、

せが、

格を決定する重要な契機になる。そう考えて来ると次には、は

意味が感じられる。 している。こうした価値体制が心の中で強力な価値を占めて、 る場合には、その理想や目的を実現することに、生きることの 人間生活の究極的な目的が、程度の差にあるが価値体制を形成 人間の問題は、それが発生するにつれてそ

のような「理想希求」の要素もある。 い意味と解決の方向とを与えられる。宗教的態度の中には、こ の価値体制の中に編み込まれ、 価値的に再編成されて、新らし

て安心し切った幼児の気持に似たようなものがある。鎮守のお さらに、第三に、宗教的態度には、母親のふところに抱かれ

宮を心のふるさととするのは、参詣者のそうした気持を指すも

である。 のである。これは、宗教的態度の中にある「自我解放」の要素 第四には、 人間は、日常普通の経験とは異なった特殊な神泌

体験を味わうことができる。その特殊な体験を直観的に味わう

強調されると神祕家や禅家という形が現われる。これは、融合 ところに、特殊な歓びを見出す。この点が人格構造の中で特に

沈潜の要素である。

その中で重要なものと見ることができるのではなかろうか。 ると考えなければならない。 かということである。それらの要素の相対的な強弱関係の組合 とすれば、 宗教的態度は、もとより、無数の要素によって構成されてい 宗教的態度の重要な構成要素がこのようなものと考えられる 個人の人格の中に形成されている宗教的態度の全体的性 次の問題は、それがどのような組合せになっている しかし、これらの四つの要素は、

(279)

はたして適当であるかどうか、それが残された問題になってく じめに挙げた「請願態」「希求態」「諦住態」という三分類が

# 宗教研究における歴史学と現象学

照 璽

石

法論的に考えても用例からいっても宗教現象学は独立の分野で 象学という場合もあるが、それは便宜的なことにすぎない。方 教研究に関する多くの社会科学の分野や哲学を包括して宗教現 容や方法等がはっきりされていない。宗教史学と相対して、宗 歴史的研究に中心をおいて来た人々が宗教現象学を著わすとい シャンテピ・ドラ・ソーセーからだといわれるが、爾来その内 ら(ハイラー、ウイデングレン等である。ペッツァツオニにも 宗教現象学の論索があり、エリアーデもふれている)。 宗教現象学という名で宗教のことを扱ったのは一八八七年の 最近西洋では宗教現象学という名が目立って使われ、 宗教の

が類型である。

質的にはそうではなく、連続的なものでもない。もちろん、宗 教現象学は宗教史学と併行し相補りべきであるということは自 の宗教史の後に、または上に来る学問のようにもみえるが、本 lou)。ョーロッパの学者の様子をみていると、宗教現象学は狭義 っている。それは宗教現象学であるといはれる(Jean Danié 宗教史学の結果を組織化することが今日では決定的局面に入

デ

然なことで特別に議論の余地はない。

して構成された意味の連関が形態であり、その大きな構造連関 上において現実の実際が再構成されたものである。このように が意味である。だから意味の連関とは、主体と客体との関係の し現実の実際には近づけないが、了解によって理解された連関 する。了解には瞬間的なのと関係的なのとあって、これらによ 題であるが、それは主体における体験と了解と事証の手続を要 って形態や類型を事とする学が成立するというのである。 の主観が客体にかかわる関係である。この関係をみることが問 ある。現象とは客体が主体の主観にとっての関係であり、 が、自己を示すものをどうして悟ることにもたらすかが問題で いる。現象とは自己を示すこと、それのロギアが現象学である 学の影響が最も強く、かつ了解心理学の考え方がこれに伴って ・デル・レウの宗教現象学であるが、彼にはフッサールの現象 のうち、内容的にも方法論的にも最もまとまっているのはワン そこで問題を少し緻密にすすめてみる必要がある。いままで 主体

料によって補正する。それによって宗教現象が事態性を得、 上のようにして得られた宗教現象の了解を考古学、言語学の資 仕方は中途的で形相に当らない。この中途において彼はいわば ウにはことに問題がある。現象学本来の意味からいうとレウの は形相的還元である。 のに現象学の二つの原理が用いられる。 ィルタイ的な了解心理学に転移している。更らにレウでは以 この場合、主体と客体との関係及び他の意味連関を了解する 要は根源的反省ということであるが、 一つは判断中止、

証が成り立つという。

に、レウではこの点の追究も充分でない。ディルタイでは了解における意味連関の 基底は 生 で あったのこのやうにレウでは形相への道が充分でない。了解という。

ディルタイの問題性は歴史の領域のことである。宗教の歴史がえってブルトマン等の解釈学の展開に多くの理論的暗示を得かたってブルトマン等の解釈学の展開に多くの理論的暗示を得かえってブルトマン等の解釈学の展開に多くの理論的暗示を決ちた。である。とのことを勘定に入れた了解の基礎は何か。さきにらである。このことを勘定に入れた了解の基礎は何か。さきにらである。このことを勘定に入れた了解の基礎は何か。さきにらである。このことを勘定に入れた了解の基礎は何か。さきに方解や宗教史の解釈学的処理は充分には出来ない。とかえってブルトマン等の解釈学の展開に多くの理論的暗示を得かえってブルトマン等の解釈学の展開に多くの理論的暗示を得かえってブルトマン等の解釈学の展開に多くの理論的暗示を得かえってブルトマン等の解釈学の展開に多くの理論的暗示を得かえってブルトマン等の解釈学の展開に多くの理論的暗示を得かえってブルトマン等の解釈学の展開に多くの理論的暗示を得かえってブルトマン等の解釈学の展開に多くの理論的暗示を得かえいます。

相論に入らうとして、果すことが出来なかった。 にきくべきものである。ワッハは最晩年に類型論から宗教の形宗教史の解釈学にあり、この点ではエリアーデやとくにワッハ開を示していないが、宗教現象学の問題究明は却って現代では別を示していないが、宗教現象学の問題究明は却って現代ではの種足的アイテムを入れている。講演や論文の性格上充分の展問題にふれた。ヌーメン等でも現象学に高れ、エンテレヒー等問題に入らうとして、果すことが出来なかった。

一 東京な

## 信仰における主観主義

木 康 治

ここでは、キリスト教における Heilstatsache の was よりも、何のためにそれが生起したか、 warum という現実性、つも、何のためにそれが生起したか、 warum という現実性、つも、何のためにそれが生起したか、 warum という現実性、つらながならざるが故に、 vorstellen し herstellen する如くには証示しえない。 それは historisch な表出を拒むものであば証示しえない。 それは historisch な表出を拒むものであば正っていません。

そ、人間は da-sein する。所が人間は、肉への信頼に陥ってそ、人間は da-sein する。所が人間は、肉への信頼に陥っても、本来それは Ruf においてあり、この呼びかけにおいてという神の方の十字架とは、信仰のもつ Paradox に外ならなだって神の子の十字架とは、信仰のもつ Paradox に外ならなだって神の子の十字架とは、信仰のもつ Paradox に外ならなだって神の子の十字架とは、信仰のもつ Paradox に外ならなだって神の子として信ずるものである。彼は十字架につけられたくは神の子として信ずるものである。彼は十字架につけられたくは神の子として信ずるものである。彼は十字架につけられた

自由の二様態たる、神に für する自由と、世界に gegenüber 自由の二様態たる、神に für する自由とが顕倒され、世界に相対する自由において法則力及する自由とが顕倒され、世界に相対する自由において法則力及す事において、独立性が神よりの Geschick としての Mün-う事において、独立性が神よりの Geschick としての Mün-う事において、独立性が神よりの Geschick としての Mün-う事において、独立性が神よりの Geschick としての Mün-

rsam において Werkrechtigkeit より、信仰による義認へのrsam において Werkrechtigkeit より、信仰による義認へのrsam において Werkrechtigkeit より、信仰による義認への知る。この独立性は積極的自由としての答責であるが、信仰においる。この独立性は積極的自由としての答責であるが、信仰においてのみ成就される。従って、信仰の義と自己の義とを置きないてのみ成就される。従って、信仰の義と自己の義とを置きないてのみ成就される。従って、信仰の義と自己の義とを置きないてのみ成就される。従って、信仰の義と自己の義とを置きないてのみ成就される。従って、信仰の義と自己の義とを置きないてのみ成就される。

だからである。これに対して信仰をどこまでも geschichtlich 定化若しくは対象化に導く。Subjectum, Vor-liegend が人間近代的思惟は vorstellend-herstellendes Denken として、措考え方の根底には、M.Heidegger との深い結びつきがある。無制約的自立に根拠をもつ、として批判する F.Gogarten の無制約的自立に根拠をもつ、として批判する F.Gogarten の近代科学の世界が技術支配のそれであり、キリスト教からの近代科学の世界が技術支配のそれであり、キリスト教からの

ははは

倒こそ罪に外ならない。神に向う自由の転化こそ、人間が、虚おいて人間の自足的なること、即ち非聴従を示す。この存在顚

いるために、Sich-gott-versagen する。それは自由の行使に

無性と無常性においてある事の明示である。

若しくは権力的伝統の無条件的容認ではなく、あくまで新約聖なものとし、 その理解の仕方を説く。 それは historish な、

書に向う聴取なのである。若しくは権力的伝統の無条件的容認ではなく、あくまで

思惟の仕方が metaphisic とは異質の、geschichtlich であるのである。そこに次の三つの問いが必然的となる。る己れは、神に für するものとして、あくまで可能的実存なけれども、信仰において ent-sprechen wahr-nehmen す

は、世界大戦という世界審判を契機としている。けれどもそれ遍的告白をもつ少数の集り(生起史的実存)に 帰する 考え 方らぬ。又、彼の思想変化として一定の抽象的な、それだけに普性の一形態に留まる。有限を超えた事態への解放とは決してな態度決定を既に含んだ実存における宣教の解釈、乃至解釈可能としても、新約聖書内部よりのそれではない。従ってこれは、としても、新約聖書内部よりのそれではない。従ってこれは、

還帰をみる事ができるのである。 環帰をみる事ができるのである。 環帰をみる事ができるのである。 環帰をみる事ができるのである。 環帰をみる事ができるのである。 環帰をみる事ができるのである。 最近には、キリストによらざる啓示の容認に陥る可能性をもつ。そこ は、あの Anfechtung を通して、ルッター的信仰への解体に陥 のたには、キリストによらざる啓示の容認に陥る可能性をもつ。そこ

よってのみ実感実証されるのである。

――後期フィヒテの場合――道徳を宗教に転ずるもの

**.** 

舘

熈

道

傾向が強いが、後期は極わだって宗教的である。観察と形式のて前期と区別される。フィヒテの思想は前後期を通じて倫理的一八一四年初まで)をいうのである。所謂無神論論争を境としここに後期というのはベルリン時代(一七九九年七月頃より

の意義である。存在の意義は宗教者として生活実践することにがあるのである。即ち宗教的存在であることが人間存在の本来後期思想では、道徳は宗教の次元においてのみ道徳として意味及期思想では、道徳は宗教の次元においてのみ道徳として意味フィヒテに強く反映している(Max Wundt, Fichte, s.88)。時代は、十九世紀初頭の宗教的浪漫的時代となり、それが後期時代は、十九世紀初頭の宗教的浪漫的時代となり、それが後期時已の存在意義を認めるのである。十八世紀理性主義的古典的自己の存在意義を認めるのである。十八世紀理性主義的古典的

に移つり、人間は、実践的行為によって世界を形成することに、時代といわれる十八世紀が、意志と行の時代としての十九世紀

人格を完成することを目的としたが、後期の思想では、すべて学は、根本的にはカント倫理学を継承し、自我の実現によって学は、根本的にはカント倫理学を継承し、自我の実現によって間を宗教的人間にまで高次化するのである。一七九四年の知識その宿命として実感することであり(M.Wundt, ibid, s.315)、の宿命として実感することであり(M.Wundt, ibid, s.315)、の宿命として実感することであり(M.Wundt, ibid, s.315)、の宿命として実感することを目的としたが、後期の思想では、ま.315)、自我の定義的人類が表現の思想では、すべて学は、現立の思想を表現している。

The state of the s

この理性の統一体は、 後期ではプロシャの危機的運命に直面したフィヒテにと 無神論論争では神的世界秩序といわれ

神的世界秩序としてのドイツの回復を実現せねばならない。 ୯୬ରେ (Grundzüge des gegenwärtigen Zeitalters s.405)° たのである。彼によれば、ドイツの現状は全く罪多き時代であって、神意を実現すべき祖国プロシャが理性の統一体を意味し 自己主張のみあって奉仕献身なき時代である。 る。即ち自己が解するもの以外を認めないという反理性的時代 奉仕献身により

運命を自己の運命として背負い神意実現のための宗教的たかま りを示すのである。 に侵略行為を排除せねばならない。フィヒテは、 オン戦争をめぐって、プロシャは一面に内的堕落を反省し他面 的人間愛により世界を神的秩序で統一することである。 本来、プロシャの使命は神聖ローマ帝国以来プロテスタント それは即ち自我が自己の本来性を実現する 祖国の歴史的 。ナポレ

あり、

自我の実現の本来の意義である。

黙 というのよ、ヨミニュ (xeden an die s.409)。 それが神の愛の内的高揚であって、キャント 実現だからである。 高揚をなすものは、 神からの愛と神への愛との行為によって、本来の自我を実現 というのは、自我が神的秩序に奉仕献身することが自我の その自我の運命共同体としての本来のドイツはよみがえる 自我の実現とは、 即ち、道徳的宗教から宗教的道徳への転換 極めて歴史的、 (Reden an die deutsche Nation 自我のうちに神の絶対的生命即ち 世界的、 人間的なる運命を

> 地上における神の国としての国家の実現によってのみ可能であ るローマン主義的プラトニズムである。そのような自由とは、 実感し、その運命を開いて自由を憧憬し自由を実現しようとす

飛躍的に高める所である。これが悪の克服であり、 聖書ヨハネ伝への傾倒であった(Medikus, Fichte)。即ち苦難 史的自覚と神の子としての自覚を、自我の自覚として実践的に の実現である。かかる《意志の根本的改善》が、道徳を宗教に してあづかることが神の国の人となることであり、それが自我 と堕落と罪悪のさ中に立って神と共にあったイエスに実践を通 統一する契機は、フィヒテにおいては一八〇四年以後における り、その侵略を許したプロシャは懴悔すべきであった。この歴 の真精神と一致するのである。 るとする点で、フィヒテの思想はプロテスタント・キリスト教 かかるフィヒテにとっては、 侵略者 ナポレオンは 悪徳であ 善の実現で

宗教における真理概念について

 $\mathbb{H}$ 富

雄

藤

heit als Wirklichkeit と Wahrheit als Richtigkeit を分け logicaに分けて考えられている。 ているが、ここでは<事実の真理>と<認識の真理>と呼んで と Erkenntniswahrheit を区別し、G. Mensching や スコラ哲学以来、<真理>は veritas ontologica と A. Lang & Sachwahrheit veritas

(284)

概念が、

認識の真理としての宗教の真理の概念に変化した原因

し、宗教の真理は両概念の統一にあることを明らかにするのがうな条件の下に生まれ、どのような関係にあるかを明らかにこの二つの真理概念が、宗教の世界においては、いつ、どのよ教の真理〉という二種類の真理概念を区別することができる。教の真理としての宗教の真理〉とへ認識の真理としての宗おきたい。この二つの真現概念に従って、宗教においても、おきたい。この二つの真現概念に従って、宗教においても、

本発表の意図である。

う意味で、真理という言葉が使われている。古代エジプトに 理概念の移行について考察している。彼によれば、未開宗教や民 義であるが、共観福音書では、一般的非宗教的な意味に用いら いては、 聖書の emet などはその例である。 ところが、 世界宗教にお ける Maat や Amon、ウパニシァドにおける Satyam、 族宗教では、ヌミノーゼ的実在についての<事実の真理>とい alētheia という用語法が出てくる。これは、教会がミサと教義 もっぱら神的実在の意味で使われており、 れている。真理が中心概念となっているヨハネ伝福音書では、 されてくる。alētheia は、何もかくされたものがないという原 とを組織した二世紀前半のかなり一般的な見解を示している。 ヌミノーゼ的神の実在性>が 真理と 考えられている。 しかる 宗教的寛容の問題を解決するために、メンシングは二つの真 の書簡でも、八信仰によってキリストにおいて受取られた 始キリスト教に見られる、事実の真理としての宗教の真理 牧会書簡になると <教会の教義の正当性> という 意味の △認識の真理∨という意味で、真理という言葉が理解 ヨハネ第一の書やパ 旧約 お

した異端の説に従うことになる。

問が生じたこと、すなわち、合理的思考による一種の非神話化 れ 合致的宗教集団の信仰体制は同じであるから、成員の宗教体験 教から、 が行われたためである。もう一つは、生活の共同である民族宗 あると考えられる。選択的集団においては、個人の宗教体験は もたないということは、伝統的儀礼への参加が足りないためで において出会うヌミノーゼ的実在も同じであり、同一の体験を く選択的集団の場から、組織化された客観的制度的集団の場へ という意味で宗教の真理が理解されてくる。この概念の移行に 祖の教えが、普遍性をもった正信であるとされ、教義の正当性 で無条件に妥当すると考えられる。そこで深い体験をもった教 合理的普遍的なもので、その体験の表現された言葉も、 ることは、聖なるものに規定されないことではなく、教義に反 移って行き、 contessio は credo となり、宗教の真理に反す ともなって、世界宗教は、個人の生き生きとした宗教体験に基 神話からロゴスが生まれ、因果律に基いて神話に対する疑 メンシングは二つあげている。一つは、神話的思考が失わ 個人の救済を目指す世界宗教への移行のためである。

や、阿育王の頃における上座部と大衆部の分裂の時期とするこの真理〉の成立を、パーリー語の 三蔵における 四諦説の成立なった江戸時代とするかは問題であるし、仏教における八認識伊勢神道の発生時代とするか、神仏儒の三教を区別するように伊勢神道の発生時代とするか、神仏儒の三教を区別するようにおける八認識の場理〉の成立を、神道五部書が初めて見られるよりは多い場合のようにうまくはあてはまらない。例えば、神道にこのようなメンシングの考え方は、仏教や神道には、キリスこのようなメンシングの考え方は、仏教や神道には、キリス

1803 200

革は、常に固定化した△認識の真理>の△事実の真理>による 神道は、今に至るまで事実の真理の性格が強い。また宗教の改

理概念を統一する<象徴の真理>として理解すべきではないで 批判の形でなされる。従って、宗教の真理は、これら二つの真 あろうか。

Tomio Fujita; On the two concepts of truth in

究極的関心について

清

島

本

えて人間の究極的運命を決定するものに究極的に関心をよせて ここで究極的関心の成立の場面を考察して行こうと思う。彼が ずはるかに包括的な広い場面で展開するものといえる。従って 規定から見るならば、宗教及び信仰は単に成立宗教にとどまら の究極的にかかわってある状態を信仰といっている。こうした 示しているように、人間はすべての予備的必然性と偶然性を超 ル ・ティリッヒによると宗教的関心は究極的であり、こ

> とにおいて主観性と客観性の差別は超えられている。それ故、 しにはあることができない。然も究極的とか無条件的というこ 面と客観的側面とを統一する。即ち一方の側面は他方の側面な である。そして究極的関心という言葉は信仰の行為の主観的側 我々がそれの対象とされてしまうような無限の情熱を促す事柄 来ない。究極的関心に於ける関心という言葉が示しているよう 的関心に当面して、人は気を弛めたり休息することは瞬時も出 あり、我々がそれを我々の対象と為そうと試みるときには常に っている。このような究極的、無制約的、全体的、無限な宗教 いる限り、我々の主体の放棄を促すような全体的放棄の対象で に宗教的経験は実存的である。究極的なものはそれを注視して

ができ、そして破壊的として現われることができる。即ち神的 機能の両者を働かす。更に又それは創造的として現われること る。そしてそれに遭遇する者の上に引きつける機能と反撥する 失している。この究極的関心の内容についての自覚が聖の自覚 であり、 その現前は その顕現に もかかわらず 神秘のままであ 魔神的と呼ぶことができる様な仕方であらわれる。

ところでこうした究極的関心は一体予備的関心と如何様に関

あるところのものにおいては主観・客観の引き裂きの図式は消 己とその諸要素とを包括するものであり、究極的関心の根源 信仰の行為は自己超越的脱自的に中心づけられた行為として自

ては「存在非存在か」の問題の場面は究極的、

無制約的、

全体

無限的関心の事柄である。究極的という点からすれば究極

存在とその意味について関心をもっている。それ故人間に取っ し且つ救う威力をもつものである。所で人間は究極的に人間の いる。即ち究極的関心をもたらすものは必ず我々の存在を脅か

26

れから分離し、それに属している無限に対して無限に関心をも れは包括的である。この意味で人間はそれに憧れをいだき、そ Mis.

ら。 係するか。有限的関心であるものは高められて無限な意義をも 徴の指示するものによって否定される。そしてこの故にこそ象 ものは無限に有限な実在を超えている。それ故象徴は正しく象 極的なものを指示する媒介物となるような事態の成立を象徴と づからを具体化する。そして予備的関心がそれ自身を超えて究 むしろ無限なものは有限なものの中で又有限なものを通じてみ つことは出来ないし又無限なものと並置することも出来ない。 象徴的表現に対してそれ自身を超えて指示しているものに対す 徴となる。それは否定を介して肯定される。そしてこの肯定は に又根拠そのものとしての存在自体へのすべての存在するもの するものとしてそこにおいて実存が本来の意味をあらわにする 教的実存の在り方としての究極的関心とは存在そのものに由来 が示される。斯くして存在自体が究極的関心の根拠であり、宗 であり、 る適当な基礎を与える。その理由として無限なものは存在自体 自己開放性をもつと共に、根拠そのものの開放性をもち、 参与は究極的関心の世界開放性をもたらすものであるという 象徴は有限な 人間の 場面にあるものであって 究極的な あらゆる存在するものは存在自体に参与していること 同様

れているのである。

る。

### 神話 に於ける我と汝の問題

大 屋 憲

私はこの論題を H. Frankfort の「Before Philosophy,1946」

問題であり、如何なる人間の真理内容を語ろうとしているかが 創造的機能の側面から取扱ったのに対し、ブルトマンは寧ろそ 神話化に於ける神話の考察に移ることにしたい。即ちそこで取 得たのであるが、今はこれを措いて Rudolf Bultmann の非 において示された神話創造的思考 (mythopoeic thought) から 問われるのであって、 の神話の取扱いにおいて神話に於ける人間の自己理解の内容が 扱われる神話はフランクフォルが神話を生きた文化力としての その関心は神話の持つ真理内容に向けら

乍ら人が歴史の真正なるものを把握せんとする時には、人は客 大体 Historie と Geschichte との二様に区別して用いてい 思われる。では一体、プルトマンにあっては非神話化しなけれ り、主体に対し現在的に語りかけるものである。そしてこの両 の歴史 Geschiehte は実存にとつて直接に邂逅されるものであ 観的な歴史考察の方法では歴史を看取することが出来ない。 のであって、単に過去的な史的事実に関わるものである。 に、過去から伝統されたもの、或はそれの確実さに依存するも 乃至は世界像 Weltbild を指すのであって、 られるような今日の人間とは全く異なる思考様式 Denkform ばならない神話とは何であったのか。①それは新約においてみ 者の区別は所謂彼の非神話化の問題と密接な関聯があるものと 彼は既に一九二六年に出した 彼によれば historisch なものは過去的なものであるが故 「Jesus」 において歴史概念を ブルトマンはこれ

過去の世界像に属するものであって、これをそのまま受容する

を神話論的表象と呼ぶのである。然し乍らこの神話論的表象は

と呼んだのであって、積極的には実存論的解釈を行うことにあ ある。そしてこの新約聖書の解釈方法をブルトマンは非神話化 るものであり、二重の契機的関係において考えられているので である。 にある、 ものは、 ったのである。 わけにはいかない③ここにおいて非神話化のモチーフとなった より深い意味内容を取り戻そうとすることにあったの このように神話は彼においては彼岸を此岸へ客観化せ この時代に制約された時代史的な神話論的表象の背後 即ち神話論的な陳述を除去することではなくて

解釈することにある。

Historismus を止揚して歴史的、史実的なものとは質的に異な 得るであろう。 る信仰の成立する場を、ここに確認し得たことは容易に推察し と 袂を 分る ことに なるので あるが、 兎も 角も ブルトマンが 理解さるべきものである。この点においてブルトマンはパルト して理解される。更に言えば実存的な、応答的な状況において 陳述は普遍的な真理ではなくて、具体的な状況への語りかけと と軌を一にする。然し乍らブルトマンにおいてはケリュグマの の言葉、即ち Kerygma として受け容れたことは K. Barth ブルトマンが彼の神学の展開にあたり、 聖書を啓示された神

のをみるのである。

存に関係させられ なければ ならぬということ は 認めるとして の持つ象徴性をも失う危惧を伴うのではなかろうか。神話は実 Geschichte との峻別、非神話化に於ける徹底的な遂行は神話 の均衡という意図は果して保ち得たであろうか。 然し乍らブルトマンの神学に於ける Kerygma と Situation 宗教的神話はそれ自体、 人間実存に還元され得ない超越的 Historie

又

パ

スカルの

に企図した Apologétique (護教論)を構成するに当っても、

我々がパスカル自身の信仰的思惟を考察するに際しても

までも、この問題への意図を通して神話の解釈がなされている であろう。そして私は、ここに〝我と汝の問題〟とはいえない つ Positiv な側面を顕わならしめるものであるといってもよい はならないことを意味するのであって、それは本来、 有する彼岸から此岸へということが必ずしも客観化することに mythology 1958" において非神話化の徹底的な遂行より一進 されようとしていることである。彼は"Jesus Christ and う。唯、彼の意図が常に遂行せられたかどうか。そしてここに 要素を含むものである。プルトマン自身、彼の学説にも拘らず して、象徴の事柄を容認したのであるが、このことは神話の具 が、夫々の固有性を保持し乍らも絡み合いの関係において考察 論的な(existential)ものと実存的な(existentiell)ものと 彼の神話の実存論的解釈の特異性が存する。即ち、それは実存 充分に之を認めていたことは前述によっても推察し得るであろ

宗教論における「賭」について パスカルを中心としてー

本 篤

Pari 「賭」についての思想は、 藤 著者がその晩年 子 即ち Brunschvicg 版

No. 233 で Infini-rien (無限一無)

と題してはじめられたこの Fragment は Dieu est, ou il

つの点からこれを明らかにしたいと思う。 極めて重要な意味をもつものであることに着目し、私は次の二

#### 本記

あるということである。 本る場合、Pari の Fragment は単なる思いつきや詭弁ではなる場合、Pari の Fragment は単なる思いつきや詭弁ではなる場合、Pari の Fragment は単なる思いつきや詭弁ではなる場合、Pari の Fragment は単なる思いつきや詭弁ではなる場合、Pari の Fragment は単なる思いつきや詭弁ではない。

即ち、一般に Pari の執筆目的について、様々な規定が下されているが、私はテキストの文献考証にあたって、手筆原稿れているが、私はテキストの文献考証にあたって、手筆原稿れているが、私はテキストの文献考証にあたって、手筆原稿にお近するに従って、 Pari は著者に多大の関心を払われて図に接近するに従って、 Pari は著者に多大の関心を払われて図に接近するに従って、 Pari は著者に多大の関心を払われて図に接近するに従って、 Pari は著者に多大の関心を払われて図に接近するに従って、 Pari は著者に多大の関心を払われて図に接近するに従って、 Pari は著者に多大の関心を払われて図に接近するに従って、 Pari は著者に多大の関心を払われてのであることが推論され得るのである。

考えるのである。 考えるのである。 考えるのである。 考えるのである。 学えるのである。 学えるのである。 学えるのである。 学えるのである。 学えるのである。 学えるのである。 発言といて、我々はパスカル自身の信仰 かる「賭」の論理的根底において、我々はパスカル自身の信仰 かる「賭」の論理的根底において、我々はパスカル自身の信仰 かる「賭」の論理的根底において、我々はパスカル自身の信仰 かる「路」の論理的根底において、我々はパスカル自身の信仰 かる「とであり、更にか がることであり、更にか がとしての独特な論理が提出されていることであり、更にか がるである。

n'est pas. (神があるか、ないか)という問題に、自己の有限n'est pas. (神があるか、ないか)という問題に、自己の有限な生命を賭けることを説得するのである。「貼」の具体的な仕組みについて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙数は許されないが、ここで注目すべきことは、いて詳述する紙が、という問題に、自己の有限は、かかる論理の根底にあるパスカルの思惟主体において「賭」が如何なる意味をもつていたかということである。

しかも彼にとって実存的な信仰の世界を、一歩、著者独特な論

の信仰意識の堀り下げられた主体的な把握であり、主体的で、

STATE OF

(290)

これは同時に宗教論一般に関する一つのデーターとして見逃すカルにおいて、私は、「賭」を以上のように考えるのであるが、理の世界に推進させたものであると考えることが出来る。パス

ことは出来まい。

# カントおける神学と宗教哲学

## 丸徳善善

田

Kant の宗教論については、すでに Schweitzer はじめの多なすることにある。

を明らかにすると共に、また宗教哲学と神学それぞれの方法においてかなり一般的に見られる、(宗教)哲学の神学への関係点の究明は、ひとり Kant のみならずひろく近代の思想家に対して、宗教哲学の意味や役割りをいかに規定したか、を検に対して、宗教哲学の意味や役割りをいかに規定したか、を検しての当時の(プロテスタント)キリスト教、およびその神学しての当時の(プロテスタント)キリスト教、およびその神学しての当時の(プロテスタント)キリスト教、およびその神学しての当時の(プロテスタント)

して "Religion aus blosser Vernunft" を構想しようとする

"philosophische Theologie" または"reine philosophische のは、 関しても、 Religionslehre"の対象であり、後者は"biblische Theologie" 験的・歴史的に与えられたそれぞれ特定の宗教をさす。 Glaube" "Kirchenglaube" ないし "statutarischer Glaube" "Streit der Fakultäten" (1898) を参照することとする。 usw." (1893)、およびその実際的背景を示すものとして 権利を否認するものではない。宗教論の第二版序において、そ なる関係に立つであろうか。上述のごとく Kant は、自らを 立場からくるものであることが、注意されなくてはならない。 以上の二分的見方が、 ることは、 なした。彼の所謂「理性信仰」が、専ら道徳的内容のものであ をこの意味の「哲学的神学」(=宗教哲学)の一つの試みとみ の対象をなす。そして Kant は自ら、"Religion innerhalb" に属するものであるに対し、 の二つの区別である。前者が「理性」――人間の本性に必然的 ないし "religiöser Glaube" と、他方では "historischer れはあくまでも歴史的啓示にもとづく具体的宗教を前提し、決 「哲学的神学」の立場におくが、これは必ずしも後者の存在の この目的のため以下では、主として "Religion innerhalb ところでこの「理性信仰」と「歴史信仰」とは、互いにいか かかる観点から Kant の宗教論をみるとき、まず注意される 一方では"rationale Religion,""rationaler Glaube" 周知のことであるからここでは立ち入らない。 ただ ある示唆を与えるであろう。 彼の transzendental-kritisch な根本的 後者はキリスト教をも含めて、 前者は

る。 ものではない、というのもその意味である。この点で、Kant と理神論者たちとの間には、ある相違があることはたしかであ

促進するにあるとされる。 妥当的な宗教の理念を確立することによって、歴史的特殊宗教 らない。そして「哲学的神学」の任務はまさに、そうした普遍 の "Rektifikation" に資し、それによって人類文化の進歩を る "Vehikel"にすぎず、究極的には克服さるべきものに外な は、結局は一般的理性的な(=道徳的な)宗教の真理をつたえ Kant の眼から みれば、 成立宗教における 歴史的特殊的要素 認められはするが、 しかし そのまま 肯定されるのでは 歴史的な特殊宗教およびその立場での神学は、こうして一応 ない。

ろに、Kant のみならず、 的には、このように特殊から普遍へと志向せざるを得ないとこ 啓蒙主義者たちと軌を一にするものである。しかしさらに一般 ら普遍への発展という上述の思想において、まったく同時代の あるのではなかろうか。 分る。その意味で彼は、依然として理性主義者であり、特殊か 克服さるべき段階としてのみ意義をみとめるに過ぎないことが 権利を一応は容認しつつ、結局はそれに、普遍的宗教によって 以上のようにたどってくると、Kant は歴史的具体的宗教の ひろく宗教哲学の神学と異る本質が

#### ン トに於ける崇高

力

本 īĒ.

孝.

塚

Urteilskraft において、述べているところのものである。 ここにいう崇高即ち das Erhabene あるいは、Erhabenheit カントが「判断力批判」の Kritik der ästhetischen

は

多くの共通点を有している。 的原理に基づいている。したがって崇高と美との両者は相互に 断力、さらにいえば ästhetische refrektierende Urteilskraft によるものである。つまり崇高は美 das Schöne と同じ先天 この崇高は、 悟性あるいは理性の所産ではなく、 かえって判

り、様態の上からはこの主観的合目的性をば必然的として示す 上からは無関心的であり、関係の上からは主観的合目的性であ 美のそれと同様に、分量の上からは普遍妥当的であり、 即ち崇高は美と同じ先天的原理を前提するので、崇高の満足も のである k.d.u., s.90° 例えば、崇高は美と同じ諸契機にしたがって区分せられる。 性質の

高と判定するとき、構想力を理性へ関わらしめる。 そしてその ものを判定するとき、自由な活動をする構想力を悟性に関わら な差異は次の点に存する。ästhetische Urteilskraft が美しい 然るに両者の間に著しい差異もまた存する。 これに対して、ästhetische Urteilskraft がある事物を崇 悟性の概念一般と合致 zusammenstimmen 両者の最も重要 せしめ

される合目的性は「高次の合目的性」hähere Zweckmäßigkeit基づくのではなく、自然との対立に基づく。それ故そこに見出ね単なる直接的調和ではない。崇高は美のように自然の調和に和 Übereinstimmen せしめる k.d.u., 100, 103° しかしそれ和 じかのではなく、自然との対立に基づく。それ故そこに見出せる(いかなる理念であるかは未規定であるが)と主観的に調理念(いかなる理念であるかは未規定であるが)と主観的に調

といわれるのである k.d.u., s.89。

しかし「高次の合目的性」は自然において直接に見出されるのである。即ち「人格」を「人格」たらしめるものが「人間性」である。即ち「人格」を「人格」たらしめるものが「人間性」である。即ち「人格」を「人格」たらしめるものが「人間性」である。即ち「人格」を「人格」たらしめるものが「人間性」である。即ち「人格」を「人格」たらしめるものが「人間性」である。即ち「人格」を「人格」たらしめるものが「人間性」である。即ち「人格」を「人格」たらしめるものが「人間性」である。即ち「人格」を「人格」たらしめるものが「人間性」である。即ち「人格」を「人格」たらしめるものが「人間性」に対象されるのである。即ち「人格」の媒介によって、崇高と表象せられるのであん間性が「もの」の媒介によって、崇高と表象せられるのであん間性が「もの」の媒介によって、崇高と表象せられるのである。即ち「人格」のないは自然によいて直接に見出されるのである。即ち「人格」のないない。

えれば、腐敗せる心術から善なる心術への脱出である。しかしたれば、腐敗せる心術から善なる心術への脱出である。いい換ということは、イエスが神の子であることを信ずることではなく、道徳的完全性の理想を我々の意志の中へ取入れることでなく、道徳的完全性の理想を我々の意志の中へ取入れることでなく、道徳的完全性の理想を我々の意志の中へ取入れることではなく、道徳的完全性の理想を我々の意志の中へ取入れることではなく、道徳的完全性の理想を我々の意志の中へ取入れるのは宗教におこれが「古き人を脱いで新しき人を著る」ことである。しかしたが、道徳的完全は、「大きない」というによりによっている。

るいは心術が存するところに、はじめて真の宗教が成立する、をいは心術が存すると思われるであろう。これに対して、「新しき人」は道徳的完全性即ちかかる苦痛をも、自ら喜んで引受けき人」は道徳的完全性即ちかかる苦痛をも、自ら喜んで引受けき人」は道徳的完全性即ちかかる苦痛をも、自ら喜んで引受けき人」は道徳的完全性即ちかかる苦痛をも、自ら喜んで引受けたがらこの脱出は、「古き人」にとっては、禍いであり、苦痛ながらこの脱出は、「古き人」にとっては、禍いであり、苦痛ながらこの脱出は、「古き人」にとっては、禍いであり、苦痛ながらこの脱出は、「古き人」にとっては、禍いであり、苦痛ながらこの脱出は、「古き人」にとっては、禍いであり、苦痛ながらこの脱出は、「古き人」にとっては、禍いであり、苦痛ながらこの脱出は、「古き人」にとっては、禍いであり、苦痛ながら、

## 無からの創造と仏教的無

ということが出来るであろう k.d.u., s.110。

部正

雄

जि

ってこれを内に生かす無分別智の立場であり②キリスト教の神やいなく Sein と Werden と Wirken が一つである如き神ではなく Sein と Werden と Wirken が一つである如き神ではなく Sein と Werden と Wirken が一つである如き神ではなく Sein と Werden と Wirken が一つである如き神であるといわれている。その限りそれは体相用の一体としていいあらわされる仏教の仏に極めて近い。しかし、なお(1)キリスト教らわされる仏教の仏に極めて近い。しかし、なお(1)キリスト教らわされる仏教の仏に極めて近い。しかし、なお(1)キリスト教らわされる仏教の仏に極めて近い。しかし、なお(1)キリスト教のに対し、仏教の仏は無を撥無することなく有無の対立差別を絶し却し、仏教の仏は無を撥無することなく有無の対立差別を絶し却し、仏教の仏は無を撥無することなく有無の対立差別を絶し却し、仏教の仏は無を撥無することなく有無の対立差別を絶し却している。

をいえよう。では「無」は両者において如何に把握されているを何とみるか、無を如何に把握するかの相違に由来しているとを何とみるか、無を如何に把握するかの相違に由来しているとざめた自己自身に外ならぬという少くとも二点において両者はざめた自己自身に対し、仏教の仏は覚書、即ち本来の自己にめが世界を創造し自らを啓示する超越的な神、人間にとり絶体にが世界を創造し自らを啓示する超越的な神、人間にとり絶体に

生むという 意味での自己否定)としての 無からの 創造であったがという 意味での自己否定)としての無からの 創造であったが、本来神の内にみきうけられている無であると解されよう。といわれる時の無は、単に神の外にみられている無ではなら、本来神の内にみきうけられている無であるといわれる時の無は、単に神の外にみられている無ではなら、本来神の内にみきうけられている無であると解されよう。といわれる時の無は、単に神の外にみられている無ではなら、本来神の内にみきうけられている無であると解されよう。といわれる時の無は、単に神の外にみられている無ではなら、本来神の内にみきうけられている無であると解さればならない。「万の者は御子により造らればならない。」といわれる時の無は、単に神の外にみられているのは形而上学的意味がある。

ところでキリスト教の神も自らの内に子を生む父なる神とし

てそれらの無常を、それらの空なる所以を説くからである。すか人法二空とかいう如く人間と他の一切の存在物をひっくるめに還元して捉える如き面がある。それは元来仏教が諸法無常と生死が問題である。しかし仏教は一面生死の問題を有無の問題生死が問題がある。しかし仏教においても形而上学的意味での有無が問題なのではなく

神の外なる無からの創造ではない。

本わち仏教はものの無常性を問題とする時人間と自然の区別を 立てず、人間をも自然のもつ存在性と同じ次元において捉え、 立てず、人間をも自然のもつ存在性と同じ次元において捉え、 立てず、人間をも自然のもつ存在性と同じ次元において捉え、か う如く有無の問題を分別、ないし分別心の問題として促棄い がる分別心を脱した無分別智へ至るべき実践的な道を示そうと する所にある。ところでかかる分別心の根としての無明を断ち をして戒しめられた無への捉われ、即ち相対無をもって絶対の無、 する妄見がある。仏教は有に対する無をも否定した絶対の無、 する妄見がある。ところでかかる分別心の問題として促棄いつ。 として戒しめられた無分別智をも超え、それ故に逆に分別知 をも真に生かし基礎づける真の無分別智の立場に立つことを求 める。仏教が絶対とする覚者とはかかる絶対の無を原理とする める。仏教が絶対とする覚者とはかかる絶対の無を原理とする

ある。しかしながらこのキリストの死とその復活ということもるのもこのキリストの死と復活の事実を信ずることによってでちくだかれたと解することも出来よう。我々が罪と死を越えうトの死と復活において神自身が死の試錬をうけ、かくて死を打もいうべき絶対転換が規成しているといえる。イエス・キリスもいうべき絶対転換が規成しているといえる。イエス・キリス

しながらイエス・キリストの死と復活には、生即死、死即生とることにより却って自己自身に帰るというところがない。しか大いなる自己肯定の立場に立っている。そこには否定に徹し切働きにおいて神は自らを否定すると共にそれを内につつむよりて自らを否定し無を内につつむ神であった。しかし生むという

をも内に包越する生ける神、永遠の生命としての神であるといの立場、絶対の無の立場に立つ神ではなく、むしろ如何なる死の立場、絶対の無の立場に立つ神では生即死、死即生という如き即の意味においてキリスト教の神はその独り子において死して甦教の神には犬死ということはなく又不生ということもない。そ

根本においては神の永遠の生命の顕現に外ならない。キリスト

### 有神教の根拠

わねばならない。

富啓泰

福

合致し、一部分離を教えるものがCである。 を対し、一部分離を教えるものがCである。 合致し、一部分離を数えるものがCである。 神と世界(人間)との分離・超越を説くものがA、両者の合致・内在を認めるものがB、両者の超越と内在を又は一部外。 界(人間)との関係からはA理神教B汎神教C有神教に分けら界(人間)との関係からはA理神教B汎神教C有神教に分けら界(人間)との関係からは不可力を表示をものがAでである。

これらの基準によって有神教の根拠を検討しよう。そこでは

も可能である。其故個人のみならず社会に、全人類にそれを現こと。個人に主観的な幸福感を与えることはどの宗教・魔術にてきまる。其為の基準として次を挙げる、○ 幸福を産出する不れは結局現代に生きる我々に対し説得力をもつか否かによっ有神教が充分な根拠をもつかどうかを問題とするのであるが

性を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。 口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。 口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。 口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。 口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。 口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。口件を具体的に限定して次のように基準をより明確にしよう。口

finitum capax infiniti の原則に依拠する。世界の事象を暗号 神と 世界が 全面的で なく、 も知ることができる。 として読解して、 ので人間の自由と罪悪の説明に窮せざるを得ない。 である。ここでの人間の態度は単に道徳的である(Kant)。両 するから人は神を知り得ないし、又知り得ないことを知るのみ finitum non capax infiniti の原則により両者は全ったく分離 者の交渉が宗教的たる為には超自然的神話に拠らざるを得ない (Barth)。 此は基準|に反する。 超越的にして内在的な神を人は不完全ながら 一般啓示と特別啓示の対立は超自然か否 部分的に 合致する。 汎神教は 全面合致に基づく 理神教 で 有神教は

るのは至難である、又此基準は余りに一般的であるからその条実化するものでなければならぬ。けれども此事を実際に検証す

神教は両者の本来的合一を説くが故に其に向っての向上努力は **惹超する。恩寵思想は現実に検証されない幻想にすぎない。汎** する自信と希望と勇気を 人間に与える。 此点基準 闫 に適合す て知り得られる。 くべき退化・没落とが神の意志であることは自然と歴史を通し かの質的区別でなく量的差異である。好ましき進化・発展と避 合一に達することは人間の必然的な宗教的衝動である。 が既に部分的に成就しているとの自覚はより高度の合一に対 理神教は両者を無限に引離すが故に人間に無力感と絶望を 神の領域と人間(世界)の領域とが全ったき 此の合

無意味である。

ない。 では遠く離れて「彼」となってしまう。 ごとく両者が合一しては我と汝の関係は不可能であるし理神教 神教にして始めて人格神の体験を持つことができる。汎神教の 容の欠点をもつ。神と人との部分的合一・共通性の上に立つ有 えるが 異常な空想力を もつ人でなければ 信ずることが できな めるには有利であるが人をして積極的に行動せしめるには足り 汎神教の神は唯一者・絶対者・絶対無というように抽象的で 斯様な超自然主義は屢と独断的絶対要求、教条主義、不寛 他方で理神教は超自然的神話の手段によって人格神を教 理神教の神も同様抽象的である。抽象的理念は開悟せし

## 「存在」ということ

前 史

郎

中

ない。 も、未だ自主性をもちえず、自己自身を自覚しているとはいえ 己自身に立ちかえった自我は、 いわけにゆかぬ極限状況において、自己自身に立ちかえる。自 自我 虚無の深淵にさしかけられてある との 自覚に おける 自我 仮令、 ego は、その妄想、執着、恣意等を箔落せしめられ 時あって 澄明な意識に平安を 見出すことがあって 自己の内に、虚無の深淵を見

は、 る。

状況にある自我を極限状況に一任しつつ、いわゆる自我の外に 個性 individuality を自覚する。ここに意識と存在とは死・復 ち、意識性及び存在性を脱落し、頓に immediately, momently の時空に 通貫する。 り、虚無は直ちに主体として、その深淵をひっさらえて、一切 出る。個性の自覚は、虚無にさしかけられた自我の没落底であ 活する。個性の自覚底は無相の自己 formless self である。 自我は、その極限状況の只中に、時間及び空間夫々の際を断 無相の自己は、それ自身の性格として、全く自主的に、極限 極限状況→時空性の脱落も、実は、 個性の自覚は悟り enlightenment であ 無相の自己の能動的作

て、自己の内に、形相 forma を創造する。形相は質料の外か 無相の自己は、 自主的に、自らは全くの質料 materia とし 用であった。

る。 自ら脱落し、 を表現する。それがそのままで、無相の自己の能動的働きであ ら来るのではない。個々一切の個性が、正に個体として、 そこでは、超越者 transcendent もその神聖 holiness を 自己の個性に還ることにより、超越者自身の深い 自ら

個性を啓発させ、自己を無限に表現させる。 れることなく、克く能動的である。 体の自主的な自己表現に、何ものをも加えす減せず、一指を触 自我の自覚底が、能動的に、個々一切の存在者をして、その この能動性は、個

満足の中にある。

個性である。 相の自己の存在するのと同時である。このとき、無相の自己は 個々一切の存在者が、正に存在者として、存在するのは、 無

るとき、頓に時はある。逆に、時あって、頓に自我は個性的に個々一切の存在者が、正に個性として、自主的に自己表現す 在者の存在性は同時である。その限り、 ける連続的時空の根本として、それに拘束されている。 と考えられる。しかしながら、原時空は、常識若くは科学にお 自己表現なくしては存在者は認められないからして、 自己表現し、時あって、頓にこの机は個性的に自己表現する。 者より臨み見られた無相の自己のエイドスである。 自己は原時空ではなくして無時空である。原時空は時空的存在 無相の自己は、 時間と存 原時空 無相の

切の存在者の個性を存立せしめ実現する。そのとき、 観照的・静的に永遠且つ無限であるにとどまらず、克く個々一 今・此処なる個体である。無相の自己は、能動的主体として、 無相自己は、一切の時空を通貫して逼ねく、逼ねきが故に、 無時空的

> いる。これが、存在者が存在者として存在する理由である。 く、その全き孤独のとき、却って個々一切の存在者と出会うて く別ではない。 但し、 個性的存在者は、 単なる 個別者ではた 主体は、永遠が今・無限が此処なる、極限状況下の存在者と全

も可能である。 に即して、露呈する。そこに、真の創造的なる哲学 philosophia を脱落して始めて、その全貌を、個々一切の存在者の自己表現 平より臨み見て論ぜられた。「存在」は、意識性・存在性の地平 「存在」ということは、無相の自己を意識性若くは存在性の地 る人である。否、今・此処なる机である。古来考えられて来た 無相の自己は頓に今・此処なる自己である。否、今・此処な

#### べ ーメの神秘主義

村 圭 真

出

ず「すべては唯一つの中心から語られているにすぎない。」 こ 秘主義をとく鍵でなければならない。 のふかくして鋭い洞察をしめす卓見は、その儘ベーメ自身の神 や概念でもって神につき、真理について語ってきた、にも拘ら 古来すぐれた宗教家とか予言者たちは皆それぞれ自分の言葉

るに違いない。その独自性をさぐる手懸りに、ここでは彼の体 ば、彼自身かの唯一なる中心から独自な仕方で語るところがあ 種独得の宗教体験と思惟」をベーメのうちに認めてよいとすれ W・エレルトのいわゆる「神秘主義の歴史上、比類まれな う点に問題を絞るべきであろう。

terlebnis についての覚え書をとりあげてみることにする(Aur. terlebnis についての覚え書をとりあげてみることにする(Aur. その後の思想的展開には 源泉ともみなさるべき 実体験 Lich-験記録、つまり処女作アウロラの全筬述には支点となり、また

激しい憂慮の最中、 ひたすら 神を求め つづけた私は 「霊の突 べての人に及んでいることを知ったからである。そしてかかる 悪愛憎の対立原理を認め、それがまた信仰・不信仰をとわずす た雲や雪のうちに観ずるにいたり、 奥なる神性の誕生にいたり、たちまち神の愛の抱擁するところ く神につき進んだのち、突如私の霊は地獄の門を突破して最内 破」をついに体験したのである。幾たびか狂おしいまでに激し - に陥った。というのは、この世界の大きな深淵を太陽、天体ま おられる、という信念がもろくも破れて私は極度のメランコリ 透見し、被造界のすべてに、たとえ一木一草のうちにも神をみ となった。 この霊の勝利は とても 筆紙につくすことが できな を記述せんとする衝動に満たされたのである。 只しかし、この光の下にあって私の霊は瞬時にして一切を その何たるかを理解した。このとき私の意志は神の本質 神は星空たかく神の座にいましてこの世界を治めて 加えて一切のものの中に善

験を彼がどのように受けとり、そこから何を抽きだしたかといわれるともいえる。しかし、差当っては神秘主義に共通な原体る体験内容の記述という点に彼の実存的グノーシスの立場が窺し幻覚的認識をあとずけることはたやすい。いわゆる不可説なすでにこの要約のうちもベーメ独自の思惟方法、直覚的ないすでにこの要約のうちもベーメ独自の思惟方法、直覚的ない

1 まず憂慮の最中における体験は、闇をよぎる雷光のようちに神の業をみるという主意主義の立場がそれである。それは悪とかな無から有、死中に生をえる状況に比せられる。それは悪とかとて受けとられ、永遠なる対立、即ち死の克服とみなされている。つまりは死復活の体験ということであって、それが新たなる霊の誕生、神の子の誕生とよばれる。そしてこの永遠なる誕る。つまりは死復活の体験ということであって、それが新たなる霊の誕生、神の子の誕生とよばれる。そしてこの永遠なる誕る霊の誕生、神の子の誕生とよばれる。それは悪とかな無からある思索の出発点となっている。憂慮という現の強力という。

3 また彼は大きな深淵に触れているが、これは単なる直観秘義をとくことは魂の根源的な解明と別ではありえない。った。しかし更に立入っていえば、ベーメの自然哲学は結局、った。しかし更に立入っていえば、ベーメの自然哲学は結局、心理学なのである。自然の根底とは魂の根底を究める術はなかを知る道はなく、神の光なしには自然の根底を究める術はなかを知る道はなり、つまり一切のうちに神を2 かの神秘的直観は一切の透見、つまり一切のうちに神を2 かの神秘的直観は一切の透見、つまり一切のうちに神を2 かの神秘的直観は一切の透見、つまり一切のうちに神を2 かの神秘的直観は一切の透見、つまり一切のうちに神を2 かの神秘的直観は一切の透見、つまりではない。

一者の構造も、ここから始めて説明されるのではあるまいか。であろうか。直観といえばそれは魂の根底において見られたもであろうか。直観といえばそれは魂の根底において見られたもであろうか。直観といえばそれは魂の根底において見られたもであろうか。直観といえばぞれは魂の根底において見られたもであろうか。直観といえばぞれは魂の根底において見られたもであろうか。直観といえばぞれは魂の根底において見られたもである。

# ライプニッツにおける個体

ş

#### 田 中 英 三

遡求すれば宇宙の全系列さえ含む述語内容を展開する完全概念 各々宇宙を表現する 一切が担う 全体性は 本質的に 切り離せな と一つなのである。 体性を持つものが、 限定である個体が、個体として自己限定する時に表出される全 全体は実体を焦点にして自分の姿を映される。全体自身の自己 して基礎づける。実体自身の内的な自己展開が全体性を担い、 おいて実体の個体性を捉え、「一」を全体の表現される場所と を持つものとした。そこで無限数の述語(多)を含む「一」に て、自発性や力という自己内原理で、主語の過去未来の全体、 全体性が展開する方向を実体論とも結びつけ個体の成立として 結合から考えられる点を含むが、最善の宇宙の成立条件と、 ライプニッツの最善観は、最善の世界が普遍主義と個体主義 ここで全体からの一切の秩序づけに対し、個々のものから 彼は実体を 述語の内属と 統一から 究極の主語と見 個体になる。個体の全体性は、全体の個性

るからである。さもなくば力の規定は要らない。このために個体であるのも、同様の力で全体を表出する他の諸実体と相関す特殊である。このことが却て個体を個体にする。個体が力の主現された全体との関係で現われる。存在の見地では個体は単にだが個体的実体は直ちに全体そのものではない。個体化は表

ら程度の差はあっても諸実体がすべて鏡である。

自己と他者は

展開と一つに、外へ映り出て来る窓口になることである。だかのではない。モナドが鏡であるのは宇宙自身が、モナドの自己ねばならぬ。もちろん他者は受け取って映される意味で必要な

機が個体性の主張には要る。 的な表現の場が開けるのを保証している。この意味の他者の契 発性だが、その場合の限定を質料的に可能にする他者が、 に入れることによって成立する。 く、全体を他者の一切とすると、全体を独自に表現するし方で 他者の表現の場になる。だが自己が直ちに全体そのものではな 表現され、他者の表現という形で自己を内的に展開し、自己が し 🗀 他者は なお個体の確立に不可欠である。 全体を自己の内 を本性とする実体の個性的区別を内的規定にまで深める。 た世界になる。その結果、全体を映す程度や角度の差が、 あると、単的に宇宙全体は他者から離れた自己において完結し 映される全体が同時に自己の内的展開であり内的本質の表現で 宇宙を表出する実体の間に視点(表出のし方)の相違が生じる。 他者への抵抗は、相関して個体性の確立を図る。そこから同じ 展開は、 他の実体を排除し、その力に抵抗せねばならぬ。 体の意味は特に他者との関係で考えられる。一力の自発自展 自己が開かれることは、映される他者を通し、他者を表象関係 まり窓のない独立実体が共存する時は、全体を表出する自己 力ではなく、いかなる外的干渉も拒む如き相互作用のない、 自己自身の表現として表象する時、確かに外のものは内に 他の力の排除的限定として成立する。 モナドの「欲求」はそこから考り これを内的に限定する力が自 自発的な活動と 力が単なる能 は

われわれは、魂の根底への神の子の誕生がエックハルトにおけ

ら開けるが、自他の映すものが併列的に成立せぬと、個体の位次元は、実体とその表出がすべて神を共通の原因にすることか連関を示す脈絡が見られる。このような個性の比例的な対応のを作るから、視点の個性的な相違の底に、表象内容の重なりと相互に要請しつつ映し合い、同じものの表出の上に自他の差別

え得ない。そこに折角の個体化の追求の不充分な点があった。の重なりだけでは、自己展開を他者からの展開と見る飜りを考が同時に他者を自己の表現の場へ転換させない。諸実体の表象質になる。しかしながら自己が他者の表現の場になる時、それ性質に留まらず、他者との間で宇宙全体から構成される外の性性質に留まらず、他者との間で宇宙全体から構成される外の性性質になる。しかしながら自己が他者の表現の場になる時、それは単に内からの大調を表現して明かにない。

# ---エックハルト解釈の一視点-生師 と 教師

山 内 貞

男

し、ここにエックハルトの究極的立場を見出している。しかしおける 神秘的合一 そのもの、 または それに最も近いものと解その場合多くは、魂の根底への神の子の誕生をエックハルトに中心と認められ、この観点から彼の教説全体が説明されるが、中心と認められ、この観点から彼の教説全体が説明されるが、中心と認められ、この観点から彼の教説会体が説明されるが、

ハルト自身の神性体験の表現と考え、この視点から彼の全体像魂の落下」と「神の有によるその落下の受け止め」を、エックてはならない。われわれは、「神性の無(神の根底)の中へのかもその後の神性体験を可能にする要因でもあることを見逃しる神秘的合一の非常に重要ではあるが、第一の段階であり、し

を明らかにして行きたい。

との視点はまた、ドイツ語による説教と著述の原稿また

は写

的隔り、そして何よりもそれらの性格、内容及び表現の相違か本の発見と、ラテン語による説教と著述の原典の発見との時期

り、魂の神との合一は、被造的有を脱して無となった魂の神のり、魂の神との合一は、被造的有に対して在る神の手との、従ってまた神との合一、更にその合一の突破によれる神性―神の根底への魂の沈落、そして神(の有)によるその法籍、「魂の完成について」において表現されているが、魂の根底への神の子の誕生とは、魂の被造的有に対して在る神の非被造への神の子の誕生とは、魂の被造的有に対して在る神の非被造への神の子の誕生とは、魂の根底への神の子の誕生、それを通しての魂のところで、魂の根底への神の子の誕生、それを通しての魂のところで、魂の根底への神の子の誕生、それを通しての魂のところで、魂の根底への神の子の誕生、それを通しての魂のところで、魂の根底への神の子の誕生、それを通しての魂のところで、魂の神との合一は、被造的有を脱して無となった魂の神のり、魂の神との合一は、被造的有を脱して無となった魂の神のり、魂の神との合一は、被造的有を脱して無となった魂の神のり、魂の神との合一は、被造的有を脱して無となった魂の神のところで、魂の神のとにはいる神の神の神の神のの神のがない。

非被造的有との合一である。更に、その合一の突破による神性 ―神の根底への魂の沈落は、 合一とは言えそこに含まれる神

と魂の無との全き一を意味し、神 非被造的有と魂の無なる二を脱し純一に入る事、従って神の無 (の有)によるその沈落の母



じて、神の非被造的有と魂の被造的有が、支え保つものと支え 止め及び魂の自己復帰は、根底における全き一に基づきかつ応 するものであった魂の有が、ここ 神の子の誕生前には神の有に相対 入る事を意味する。魂の根底への 保たれるものとして新たな関係に

りの神の非被造的有は深化され、質的に変化している。 魂の被造的有、及び魂から見た限 では神の有の中に在るのである。

よう。

いる。

語説教程の直接性と強さは無い。そしてラテン語著述では神性 故無き働き 誕生 [Sermo LV, 2]、神を越え出る事 [Sermo XXIV, 2]、何 師としての真面目がある。 この点から理解されなければならない。ここに彼の説教者、生 私の語る真理は神の心中から直接出て来るという彼の言葉は、 教はこの何故なき―底無き根底からの直接の働き出でである。 に、何故無く ohne Warum 働く。エックハルトのドイツ語説 である。 のものでもある。 神と魂の根底、 「何故」とは根拠 Grund への問であり、問われる根拠そ 神性体験を 持つ魂は この底無き根底から 働き出る故 (Sermo LII) 等が語られているが、全体にドイツ 神性の無は従って根底でありながら、 神性の無は一切の「何故」 Warum を絶す ラテン語説教にても魂における神の 底無し

> 解釈の相反、矛盾は、 教師としての真骨頂が現われている。屢々指摘される彼の聖書 たスコラ学は成立しない。 問とその答えとしての根拠の把握なくしては、学は、従ってま 約すれば、ここでは正にその「何故」が必要となる。 体験に直接結び付く言葉は殆ど見受けられず、 わながら、学を学として遂行する。 てしては決して把握され得ない神性を学の外に置き、 討されている。すべての問を最も根本的な「何故」なる問に集 題がスコラ学の範囲において取扱われ、多くは問答形式で 性格と方向を異にする二面の統一から始めて真に理解され 事実また彼の何故を持つ学は何故無き生に裏打ちされて この 何故無き生師と何故を持つ教師と エックハルトはこの「何故」を以っ ここには彼のスコラ学者、 神 学 体験に委 根拠への 哲学的諸

ル 源泉」についての一 グソンの「道徳と宗教 考察 0

べ

谷 好 憲

なものである。 体作業は自然自らが「抵抗への抵抗」を試みねばならぬ程深刻 う社会及び個の解体作業に対する防禦の反作用である。 教に関する所論の裏側に見出し得る。静的宗教とは、 極とも考えられるべきものを、 ルグソンの知性の理解には大きな振幅がある。 所謂仮構機能は、 私達は 知性が「真実の経験」 「二源泉」の中の静的 その一つ 知性の行 その解 から

源泉」 ここにベルグソンにおける二つの真実の経験の出現を見る。そ 間の不安だと彼はいう。ここには外化された自己、 ら今一つ力の足りない所以を見る事が出来る。 題が本質的な意味において抜けているということと 同 性との強引な迄の同一視がある。そして又この同一 視の 上に そこには所謂幾何学のおもしをつけられた知性と、 れでは両者の関係はどうであったか。今上に見な様な真実の経 に働く知性とは違った知性がある。又なければならぬ。 全体より個を重んじようとする誘惑と、 る如き性格のものとして出現したが、それは遂に動的宗教の場 「精神的英雄達の呼び声」が説かれている。それは悪と無の問 おいては姿を見せようとしない。ここに私達は、 「精神的英雄の呼び声」が私達を惹きつけるものを持ちなが 静的宗教が論じられた所では、 持続に成立する真実の経験の中に併呑されてしまった。 は 無の有的な理解の帰結を整合的に導いたという地点 知性は悪と無の問題に関わ 地上に投げ出された人 総じて彼の「二 上の如き知 或は空間性 ベルグソン じで 私達は

に止っている。

知性の前に

どの様なことになるであろうか。当然そこには先述の如き二つ のの中に、偶然性の考察を大きく容れるものがある。併しそれ 拠に、彼は自らの否定した目的論に到る所で復帰しようとして 従って真の予見不可能性は見出されないのではないか。その証 無を実践的仮象として却けるベルグソンには、真の偶然性 われる様に真の偶然性は虚無に根差すものであるとすれば、 言われる為には偶然性の深い考察が必要である。九鬼博士の言 実の経験としての持続は予見不可能性をその特色とする。 から捉える事によって、比較対照し得る道が開けると思う。 の真実なる経験の出現があるが、両者を予見不可能性という面 いる。之に対して、却って今一つの真実の経験と私達が呼ぶも それは真に予見不能なものであるか。真に予見不能という事が 所でもし私達が上に見た様な性格の知性を更に強めてみれば 九鬼博士の分類に従えば、 目的的積極的偶然と言われるも it

得た事に対して支払わねばならなかった身代金となる。

それは

ソンによれば、この真実の経験の内容はそのまま人間が知性を

す「真実の経験」がより尖鋭な姿で出現する筈である。

解体作業は当然再開される筈である。

そこでは知性の見出

ベルグ

虚偽なる経験」の迫真の虚偽性が虚偽として露わにされた所で

応知性の解体作業は「鎮静」される。併しこの「整然として

て虚偽なる経験」を可能にする働きである。

この働きによって

ってその解体作業を防ぐ為に自然が人間に与えた「整然とし

余りに極端」な結果を引き出そうとする瞬間に、

くようなものが直ぐ裏にくっついているように思われる。

要するにベルグソンの知性と無の理解には彼の体系を引き裂

あ

瞬 間 の問

題について

**₽** 

に止っている。

桑

原 亮

三

我が国の思想形成の上に何等かの形で与って力あるものと思 瞬間の問題は古くから各方面で取り上げられているが、 現代

0)

握されている。即ち、道元にあっては、

、本来空、

乃至、

絶対無

......

あるが、此等二つの瞬間は信仰における人と神との同時性の中子イエス・キリストにおいて時間の中に入り来つた神の瞬間が 間が永遠なるものに参同する人間の瞬間と、 もつきつめた純粋なパトスとも言うべき Ernst が在るものと れるが、その根底には人間を遥に超越しつつ而も内在する、最 で一になる。此の様な瞬間は、絶対的逆説の世界において見ら としての瞬間が其処に顕現する。 交切し、永遠なるものが時間の中に入り来って、 おける死と新生、断絶と飛躍において、 つ而も滅ぼされないのであるが、此の主体的・内面的な決意に で貫かれている。 ケゴール・ハイデッガー、道元に代表させて取り上げて見た。 決断して神の前に立つ個別者は、 此の場合、 時間的なものが永遠と 永遠なる神がその 時間の中にある人 永遠のアトム 無となりつ

捉え、此の様な根源的時間において明らかになる本来的な現在 が瞬間に他ならぬとし、 デッガーは解釈学的方法を用いて存在論的・実存論的に現存在 世界において存在的・実存的に瞬間を説明したのに対し、 の存在を分析し、既存し現前する将来を Sorge の意味として を規定している点を批判しているが、 次に、ハイデッガー Ιţ 頽落から先駆的決意において本来的な キエルケゴールが、今の援けで瞬間 キエルケゴールが信仰の

言えよう。

の世界の基盤をなすものとして、 第三の仏教における瞬間の問題は、 「仏性」との連関のもとに把 悟りとか三昧、 乃至、 空、

実存に立ち返る時、明らかになるものとした。

み、永遠を貫く。此の様な仏性の自現としての今が道元におけ みな尽時」 に他ならないのであるから、 其の中に 全時間を 含 が時であることが「有時而今」としての今であり、 なる仏性が刹那々々に現成し、其処に在ること、 換言すれば有 而も「有時

る瞬間に他ならない。

不安、 例外ではない。 ても、其れが先駆的決意の上に成り立つものである限り決して 的・実存論的な解釈学的方法を説くハイデッガーの場合にあっ の上に立つキエルケゴールや道元の場合のみではなく、存在論 主体的に露にされるものと言えよう。其れは単に、 実性と言ったものを、人間が決意して引き受ける時、 て共通したものを有している。 5 以上、三者における瞬間は、 日常的、通俗的時間から峻別される根源的時間の顕現とし 無常と言った「死への存在」としての自己の事実性・現 即ち、 夫々違った立場に 立脚しなが 罪の値としての死、 宗教的基盤 内面: 的

ŋ あるが、根本的には矢張り死そのものの受り取り方の相違に基きがあるが、其の原因、乃至、理由については、種々の見方も 罪の値として神の前に亡ぶべきことに他ならず、これに対して であって、 って始めて自己の存在が完結する様な形で自己の前に在るもの ハイデッガーにあっては不可避的に、 づくものと言えよう。即ち、キエルケゴールにあっては自己の 一方、又、根源的時間としての瞬間の内容には、三者夫々開 仏教の場合は宿業として自己の宿世(過去)から、 人間の 先駆的決意において 現実化される ものであ 而も其れを含むことによ

えるものは死であり、更に死を通して迫り来る無に他ならず、 て来る最も現実的な苦として把握されている。 責任において規定されている生の終末として、 此の様に見て来ると瞬間を現成せしめ、其れに意味内容を与 無は其の様なものとして人間の存在の基盤を支えてい 不可避的に迫

### 非神話化 の道

るものと言えよう。

元 豊

星

てなされるべきかを考えてみたい。 にして、本来非神話化はいかなる立場から、 ン個人の立場や方法にはいろいろ問題があるが、今はそれを別 「何処から」その解釈がなされるかが問題である。神話論的表 ブルトマンは非神話化は解釈の問題であるというが、 ルドルフ・ブルトマンの非神話化の提唱はキリスト教のみな 仏教とくに浄土教も同じ問題に直面している。 いかなる道を辿っ ブルトマ しかし

的におこされる要求でなければならない。 が自らの役割を現代に果さんとする時、聖書自らの内から必然 はならないし、 しても、現代意識の立場に立ってそこから現代的に解釈されて 象や説話が非現代的であるところに非神話化の動機があったに 聖書の目ざすところは一切の人間の救済である。 学的興味からなされてもならない。 また 宣教の便宜のための 手段であっては なら 非神話化に聖書や経典 聖書に説か

である。

役割を果しえないとすれば非神話化は救済のための必然的要求

せしめるための方便である。この表象が反時代的であってその

神話論的表象は個々人に救済の事実を理解せしめそれを具体化 の原事実を主体的に自己のものとすることができるのである。 かかる合人間的表象を理解し、これを媒介としてはじめて救済 的表象をとったとき神話論的表象がなされるのである。

人間は

ながら、 である。 かかる即無的存在である。それが人間的欲求に対応して合人間 るのである。イエス・キリストの事実も浄土教における浄土も たとき、そこには即無的存在ともいうべき矛盾的事実が成立す 造なもったものである。この絶対無が有に即して自己を限定し でなければならない。それは絶対矛盾の自己同一という如き構 して一切を包摂し、矛盾を一如たらしめている絶対無的なもの である。この矛盾的事実を成立せしめているものはかくれた神 のは神の言の受肉の事実である。 ければならない。キリスト教において救済成立の根本をなすも けいれられるように解明するということが非神話化の目標でな が聖書の本質である。 れたところをそのまま実践するとき救済が成立するということ が事実として成立している。一般に宗教における救済は神的即 人間的という絶対矛盾が即同一であることにおいて完成するの 神的と人間的とを即ならしめているこの即は絶対者と しかもそのまま「即」現実の肉であるという絶対矛盾 従って救済成立の事実を現代意識にも受 そこでは神は厳密に神であり

(語に至る浄土の解釈は非神話化の道を示している。三部経の 道は単に浄土教のみならず、広く一般に宗教における非神話 の道は単に浄土教のみならず、広く一般に宗教における非神話 の道は単に浄土教のみならず、広く一般に宗教における非神話 の道は単に浄土教のみならず、広く一般に宗教における非神話 の道は単に浄土教のみならず、広く一般に宗教における非神話 の道は単に浄土教のみならず、広く一般に宗教における非神話 の道は単に浄土教のみならず、広く一般に宗教における非神話 の道は単に浄土教のみならず、広く一般に宗教における非神話 の道は単にみるといえよう。

## 宗教的自由の意味

藤直太郎

工

は、 制約を与えるのだから、 あると説明しており、また法華経においては、 悪正邪の観念を絶している。メランクトンは、 然あり得ない。 例えば、 仏教でいう ところの 善知識にとって 値の世界を指向するのであるから、選択というが如き問題は全 の説明ではない。しかるに、宗教的意識においては、 倫理学の意味する意志の自由とは、要するに行為の選択の自由 われわれのように煩悩菩提の矛盾がないから、すでに、善 われわれの判断力を指しているのであって、自由そのもの れわれの経験世界における自由は、 しかし、個人の性格や環境はその人の自由にある種の 倫理学で 言うところの 選択の自由と 相対的な自由である。 諸仏はたゞ一乗 自由とは必然で 絶対的価

間

獲得したことを意味したのである。聖オーガスチンは、

恩寵によりてのみ無限の自由を得たり」といったのは、

真の人

.的自由は、最高の宗教的価値を認識することにあることを教

みである。仏教でいうところの信心決定とはかかる心の境地をを説くと教えている。最高の価値を認識する自己決定があるの

指すのではあるまいか

葉の矛盾である。自由そのものは、 を有するが悪を為すところの自由をもたない。善悪ともに選択 り」といったのは、仏智という絶対者によって、最高の自由を 獄一定の身にして、正覚に依りて、極楽に往生することを得た いうところの一念発起の志す一筋道である。親鸞は、 ることは、人において自由人である。宗教的自由とは、仏教で われは神の奴隷であるといった。しかし、 対の世界において始めて顕現するのである。聖ボールは、 にすぎない。これに反して、宗教的価値は、選択の自由なき絶 的活動は、種々雑多な社会秩序の間に一種の均衡を求める活動 交即ち信仰によってのみ真実となるからである。あらゆる道徳 るのではない。神や仏に対する意識は、 的意識においては、相対的目的を、究極の価値として求めてい の内容をもっていることは、到底考えられぬ事柄である。宗教 の自由がありとすれば、円い四角などの観念と同じく明かに言 において一乗を立つとある。われわれは善をなすところの自由 にし、ただこの一のみに依るがゆえに、第二なし、故にその中 を指すのである。法相宗において、諸々の浄道の清浄性を明 ある意味においては、宗教の意味する自由とは、一方向 善悪の双方に対して、 絶対者との直接の霊 神において奴隷た 「われ地 |のみ

(304)

脱自一

エクスタシス---とは、もともと、

日常的、

自他主

坂 本

とである。親鸞にせよ、文覚にせよ、或は聖オーガスチン、聖 徳的自由は、 が、宗教的意識に、何等かの関係がありとすれば、それは、道 倫理的価値を説明するために役立つのみである。そして、これ ありとすれば、それは、われわれの日常生活における相対的な を必然といってもよい。倫理学的自由の観念に何等かの価値が 世界に入ったことを意味する。 しているのである。この絶対境を悟った姿こそ、本当の自由の ら看れば、一切の取捨、選択、差別な超越した絶対的境地を指 巻二に、一切有情に皆仏性ありと説いているのは、真如法身か る。涅槃経巻二十七に、一切の衆生悉く仏性有り、また仏地論 のではなく、絶対者なるものを直観によって把握したことであ が多い。かかる宗教的経験は、選択や判断の上に成り立ったも フランシスやルーテル、近代に至ってトルストイの場合のよう の迷いの夢さめて、忽焉として正覚即ち悟りの生活に入ったこ 洋の東西を問わず、宗教的天才に取って共通の現象は、 懺悔の生活によって、宗教的信仰に入った機縁を得たもの 宗教的自由に対して、最低の価値を与うるにすぎ 宗教家に取っては、かかる自由 多年

神秘主義における脱自的なるもの

弘

恍惚的経験に求められてきたことには、異常な現象に超自然者 の感作を見る古代的思考の影響があることを見のがすことはで に、シャマン的入神、或は騒宴、薬物的手段・禁欲的手段によ 者の現前・現在を 意味している。 そのような 脱自態が ただち 客対立的な事態の外に立つことを意味する。逆にいえば、超越 って、或はさらに神秘家の観行の実践を通じて屢々到達される

きない。

ての意味は、その暗黙の前提とともに、事実上否定されたと見 態としての恍惚経験)自体に付せられてきた超越者の現前とし れてきたのであるが、ともあれ心理学的エクスタシス(心理状 病理学者の関心を引き、前世紀末以来その方面の研究が進めら 領域におけるその平行或は相似現象等のため、心理学者、精神 これらの現象は、その顕著な心理学的諸特質、精神病理学的

であろうか。今、実践的神秘主義に限定して見るならば、われ 有意味的に語られるとすれば、それはどのような事態について われは概ね次のように見定め得るのではなかろうか。 しかもなお「脱目的なるもの」が、なんらかの事態について て大過ないであろう。

るということができる。ところで神秘主義的沈潜は、神秘主義 いが、脱目的に臨むものによって支配され従属せしめられてい は、日常的・自他主客対立的なあり方は停止しているのではな に傾到する 真摯そのものが 脱自的性格を 印している。 そこで を示している。さらに、世俗的な欲望・野心を制してその実践 こへ呼び出される、ということ自体すでに或る脱自的なるもの 先ず、神秘主義的沈潜に志す、一種争いがたい力によってそ

45

底せしめることを 強調する 点において 顕著な 特色を示してい 家もはっきり認めているように、それは心理学的エクスタシス あるかについては別の機会に俟たねばならぬが、すぐれた神秘 ならぬ。さらにいえば、脱自的にのぞむものと猶お存する自他 脱自態自体のうちに起る一つの転換を意味するものでなければ ば、時の間に到達される一つの状態ではなく、今いう意味での 目ざしている。しかしその「合一」とは、批判的に見るなら 的術語をかりるならば、「神秘主義的合一」(unio mystica)を ける禅は、どこまでも心理学的エクスタシスをこえて参究を徹 とは本質的な関係を有していないのである。この点、仏教にお 転換を意味するものでなければならぬ。この裂開のなにもので ・主客対立的な立場との緊張の或る裂開を通じてもたらされる

る。

46

Salah Co

(306)

### H 本 の反キリスト教思想の系譜

が、

いずれも神儒仏三教一致の立場に立っている。 鈴木正三などがそれで、 であること。との三つの理由でキリスト教を排斥する。不干巴 る性格に自家撞着的な行為をしている神であり、教義の不合理

禅宗僧侶では ある

木 範 久

鈴

辿ってみたい。 の反キリスト教思想の歴史的な展開のあとを、系譜という形で 系が侵害するという意識、それの表明されたものとして、日本 である。しかしながら、時間と空間とを共にして、 れば、受容せぬどころか、積極的に排斥した人もあった。ここ 生じる。ザビエルの渡来以来、キリスト教を受容した人間もあ いう文化的基盤の上に成長したものには、比較的共通な要素が びと口に日本の反キリスト教思想と言っても、きわめて多様 自己の持つ価値体系の維持に対し、キリスト教の価値体 同じ日本と

江戸初期

五倫五常の道、 本侵略のため、前もって民心を移行さす手段であること。二、 立場の違いにより、ふたつの傾向に分れる。 提字子」をモデルにしたためか類似している。 ひとつは、仏教僧侶の手になるもので、一、キリスト教は日 主として、儒者や仏教僧侶の手になるものが多く、かの「破 特に君父に対する 道を破壊する もので あるこ しかし、論者の

三部会

第

と。三、全智全能にして慈悲の神と称しながら、その実、かか

リスト教思想の重要な位置を占める。その意味では仏教も同罪 立場であるが、それも国粋主義的な要素の濃いものである。 であり、本地垂跡説の弁明を受けつけない。いわば儒家神道の れに代って、キリスト教が外国の宗教であることが、その反キ 者が仏教々義の優越を説く上にも用いた教義の批判はない。そ のと同様、キリスト教の侵略手段説、五倫破壊説はあるが、前 これに対し今一方の立場は、向井元升、熊沢蕃山などで、

江戸末期 外国船の近海出没が頻々として起るようになるに応じて、反

キリスト教思想が再燃しはじめる。江戸初期における、

ものである。大橋順蔵、深慨居士、安井息軒などの排耶論は、 この水戸学派系の亜流である。 めとし、大がかりなもので、反キリスト教運動と称してもよい 水戸学派のそれがある。水戸学派のは「息距篇」の編纂をはじ た儒家神道の流れを汲むものとして、会沢安などを中心とする

用しているにすぎない。 上の批判が、その資料にこと欠き、洋学を批判の対象として借 などによって、再び出現するが、これまた新鮮味はなく、 右同様、仏教僧侶のものも、 勝国道人、霊遊、 淮水老、

的排耶書「伴天連記」「吉利支丹物語」「切支丹宗門来朝実記」 江戸期においては、右の二大傾向と平行して、いわゆる物語 (307)

これは他の二者にもみられる侵略手段説を、もっとも強調して 「南蛮寺興廃記」による、庶民階級への同思想の侵透がある。

### 明治以降

国体にあわぬという。 る天皇に優る神の存在、 郎や加藤弘之などの国体論者の反キリスト教思想がある。 江戸期の国粋主義的な流れを継承するものとして、井上哲次 及びキリスト教の世界主義は、 日本の 君た

る。 世界的な巾のある二つの立場と、未だ国粋主義的なものを含め 片」とするマルキシズムによる批判、キリスト教は人間の人間 て、三者の併存状態であるが、系譜的に述べられない批判も無 教者たちの、人間主義的な思想が注目される。現代は、これら としての充実した生、もしくは、人間性を束縛するものだとす 大正期以後、新たに起ったものとしては、 **湊謀治、正宗白鳥らの、いわゆる内村門下の背** 「宗教は民衆の阿

### 日本カトリック教会の教階制 特にキリシタン時代について 海 老 沢

シタン史においても重要な課題であるが、従来の研究はなお トリック教会の構造としての教階制 (Hierarchia) 有 は、 道

丰

不充分なものがある。F. Xavier の日本布教も、

彼が教皇使節

遷についても、 Martins が一五九二年に叙階され、九六年府内(日本) 司教と と如何なる交渉を持ったかは、 権(Padroado)や、ゴア司教のもつ裁治権(Juris dictionis) としての権を持っていたにしても、 して長崎に着座するまでの、 不明確な点が少なくない。が、 日本司教のめまぐるしいほどの変 なお不詳の面がある。また P. ポルトガル国王の布教保護 それらを知り得

た史料により、一応まとめておきたいと思う。 考証的なことは別稿に譲らねばならないが、左に日本に裁治

権をもつ司教及び司教区の変遷を簡単に掲げて置く。

querque, O. F. M. 司教の下に置かれ、 A. de Oviedo, S. J. をして日本及びシナ司教職に転ずるよう 皇庁は エチオピア教会懐柔が 思うに まかせぬので、 ラッカ司教 J. de S. Luzia, O.P. の下に置かれた。一方、 格とともに大司教 G. de Leão Perrira, O. P.の属司教区マ 命じたが、エチオピアを脱出できず、永眠した。記録的には最 まず、日本教会はゴア司教(一五三四年成立)の J.d'Albu-一五五七年大司教区昇 総大司教

初の日本司教である。 大司教として便宜上、マカオ司教を兼ね、一五七八年 L. da Figueira, O.F.M. が辞退後、 に日本に渡来しなかった。マラッカ司教区から一五七六年に至 六八年マカオに至り、 カオ司教は「日本及びシナ司教」と通称され、 が改めて任命された。 ゴア大司教属司教区としてマカオ司教区が分離し、D.N. ニケア名義司教 M.M. Carneiro, S. J. を任命、 日本教会との書簡往復もなされたが、 ついで一五六六年教皇は de Oviedo の 正規のマカオ初代司教である。当時 Carneiro がエチオピア総 しかもシナ布 <u>一</u> 死

(308)

48

たのである。

理となっている。 現となっている。 な。 de Sá がマレー海賊に十年間捕囚された間の一五九四十名。 de Sá がマレー海賊に十年間捕囚された間の一五九四十数は 殆ど未着手であったから、 日本司教の 意味が 強いと云え

Primvs Episcopvs Iaponensis とあるが、記録的には日本及 S. J. が任命されたが、赴任の途モザンビクで病歿。 を分離、府内(大分)司教区を置くことを令し、S. de Moraez, Martinus が挙げられ、前記の如く一五九四-九六年臨時マカ こうした機運の下に一五九一年、第二代 府内 司 教として P. びシナ司教として四代目、府内司教として初代である。 算五代目に当る。 九〇年かの天正使節の帰朝とともに一陽 来 復 の 感があった。 Valignano の時宜を得た対策により、キリシタン教会は一五 の樹立は、まことに多難であった。が、イエズス会巡察師 A. 大友宗麟の死、秀吉による伴天連追放令の発布があり、教階制 た L.Cerqueira 内司教の補佐司教としてティビリサの名義司教に挙げられてい 教の善後策及び報告のため、極めて短かく、一五九七年五月、 内司教と呼ばれている。彼の日本在留は、 教座を定めた。実際上の意味では最初の日本司教であるが、通 オ司教職を兼務、実際には九六年八月、日本に来朝し長崎に司 ゴアにむけ出発、船中に病歿した。そこで、一五九四年以来府 こうした日本司教の相次ぐ不幸に加えて一五八七年豊後領主 一五八八年教皇 Sixtus V. は、 が なお長崎に着座したが、その後も公的には府 その後を襲い、一五九八年長崎に着座し マカオ司教区から日本のみ かの二十六聖人の殉 墓碑銘に

# 宗教的シムボリズムについて

--その誤謬を中心に--

河

野

博

範

エリアーデは人間を homo symbolicus と規定し(M, Eliade and J. Kitagawa: The History of Religions, 1959 p, 95)、またランガー女史は、人間がシムボルを使用するそのことが、またランガー女史は、人間がシムボルを使用するそのことが、ところのもの、といっている(Susanne K. Langer: Philosophy in a New Key, 1957 p. XIV, p. 26)。

この生れかわっていくことによって世界は絶えず実を結び、豊立並に生の構造あるいは real なものを開明するものである。 世界はシムボルによって語り、シムボルを通じて自らを表わす 世界はシムボルによって語り、シムボルを通じて自らを表わす 性の深さとその神秒さを啓示する。Eliade の the Symbolism 生の深さとその神秒さを啓示する。Eliade の the Symbolism 生のできる。この世界は一つの生命体として理解される。宇宙の木が象徴する。この世界は一つの生命体として理解される。宇宙の木が象徴する。この世界は一つの生命体として理解される。宇宙の木が象徴する。この世界は、周期的に時が来れば常に新に生れかわっていく。

、他のいかなる方法でも絶対表現出来ない究極的実在を表現なまた、このような象徴作用 Symbolism は、相矛盾する状

かとなり、どこまでもつきるところを知らない。

沢

49

Walter San A. S.

William W.

Symbolism, ed. E. E. Johnson 1955, pp. 107ff.)° にあずかるという (Theology and Symbolism in Religious Paul Tillich は、Symbols は究極的なもの、「聖」なるもの

and Reality, 1951, p. 47)° 経験や思想の正しい目標である、 とばでないことばで即 Symbol として表現していくことは、 てものを Symbolize していく。このように、real なものをこ 皮を打ち破ってことばでないことば即より適切な表現方法とし Wilbur Marshall Urban は、Symbols はことばという外 といっている (Language

ない諸事物について、行動や感情や情念や信仰といったものを 明示されたこともない全く新しい、しかも、単なる観念にすぎ の理由は、これまで未だ一度も経験されたこともない、実例が を犯さないが、Symbolism は極めてそれにおちいり易い。そ おちいる最大の根拠を次の如くのべている。即直接経験は誤謬 "Symbolism, its meaning and effect"の中で、象徴が誤謬に Symbols が陥る誤謬が 生じてくる。 Whitehead はその名著 識論の課題なのである。そして実にここに、Symbols が犯し、 bols の、ことばで表わす Symbols に対する関係が凡ての認 極的なものを表現する。ところが、このことばにならぬ Sym-以上のように、Symbolism は real なものにかかわり、究

> 発しているとまでいっている (pp. 6-7)。 ついでおよそ人類の犯す誤謬はひとしく Sybolism にその源を 引き出すのが Symbolism の任務であるからだと。さらに語を

けのものがないということだ。 間の生活条件の中に啓示に対してその啓示を充分に表現するだ にその real そのものに正しく対応するだけのものがない、人 このことは、real なものを表現しようとする時、 こちら側

している、否、ないということ、即現在のことばに対する不満 が起って来た理由がある。しかも、この運動は自然科学の急激 mbolism の誤謬と密接に連関しているのだから尚更である。 あり、また科学の負うべき宿命でもあろうか。それがこの Sy-而上学へと移行しつつあることは注目に値すると共に皮肉でも 目ざすと共に、この運動が科学の領域から哲学の領域しかも形 と不信から発して、ことば(Symbols を含めて)の再検討を な進歩のあまり、その真理と事実とをもるだけのことばが不足 Whitehead の主唱する the Philosophy of Events といった Bergson © A-Logical Intuitionism′ やら見 Alfred North 一連の Neo-Nominalistic Philosophies of Language の運動 ਸ਼ਮੁਖ਼ Bertrand Russell © Logical Atomism % Henri

神の認識の方法

光 寛 英

東

トマス・アクィナスによれば、自然・本性的に(naturaliter)

除去法は、

因果法に対し、

否定的方法(via negativa)であ

らである。しかし"Deus est sapiens"は否定されねばなら

ものがある。その点から20の除去法が要求される。

で、そこには、神について否定したり排除しなければならない妥当せず、 神の完全性は 被造物の それとは 無限に相異するの

感性から始る人間の知性の認識は神の本質ーquid estーそれであるところのものそのものには到達することは出来ない。しかあるところのものそのものには到達することは出来ない。しか認識するまでには到達しうる、即ちイイ神と被造物の関係からして神の存在(an est)、そこからして神が凡てのものの究極的原因に依存するので、可感的なものからは、人間は次のことを原因に依存するので、可感的なものからは、人間は次のことを原因に依存するので、可感的なものからは、人間は次のことを原因になること、()神と被造物との相異。かかる二点から、トマ原因たること、()神と被造物との相異。かかる二点から、トマ原因たること、()神と被造物との相異。かかる二点から、トマ原因たること、()神と被造物との相異。かかる二点から、トマ原因たること、()神と被造物との相異。かかる二点から、トマには神の存在(an est)、そこからしていることの点から、(3)は神が万物を超越しているという点からとられる仕方である。

Ş.,

2019.02

完全性の名はもともと被造的名称であるので、厳密には神には についての完全性を積極的に知らしめるものではあるが、その を肯定的方法(via affirmativa)であり、因果法において、神 る肯定的方法(via affirmativa)であり、因果法において、神 る肯定的方法(via affirmativa)であり、因果法において、神 る情定的方法(via affirmativa)であり、因果法において、神 る情定的方法(via affirmativa)であり、因果法において、神 は、 についての五つの証明は、 についての五つの証明は、 についての五つの証明は、 についての五つの証明は、 についての五つの証明は、 についての五つの証明は、 についての五つの証明は、 についての五つの証明は、

の存在を疑わず、神の存在を証明し、神の存在を主張し、さら知る方法である。神は無限なるもの、非物体的なるものである。このことについて追及して行くと、結論的にはトマスは否認識に強調をおき、意識的に Pseudo-Dionysius に沿ってい認識に強調をおき、意識的に Pseudo-Dionysius に沿ってい認識に強調をおき、意識的に Pseudo-Dionysius に沿ってい認識に強調をおき、意識的に Pseudo-Dionysius に沿っている。このことについて追及して行くと、結論的にはトマスは否め、神について quid non estーそれでないところのもの一をり、神について quid non estーそれでないところのもの一をりにはいる。

では認識に関する限りで、事物の形象性からして事物の形象のの例である。この方法は「ロンバルヅス命題集注解」では二様の例である。この方法は「ロンバルヅス命題集注解」では二様の例である。この方法は「ロンバルヅス命題集注解」では二様には卓超法による神の認識があるからである。

根源として神がなければならないと示されている。

された sapientia の範型的な似姿(similitudo)が神にはあるかきれた sapientia の範型的な似姿(similitudo)が神にはあるかされた sapientia の範型的ないのでは、 sapientia いっぱん sapientia いっぱん sapientia いっぱん sapientia いっぱん sapientia いっぱん sapientia sapi

ない。 analogia entis の下に行われるのである。 合的に結合し、 列的に考えられるような関係ではなく、立体的に重層的に、 identiaと genus の上から説明しているし、 関係を示している。ハンス・マイヤーもこの三者の関係を acc-集註解」ではこの三つの方法を関係分類的に述べてその相互の ens"は拒否もされない。何故ならば、神は sapientia を欠如 といわれねばならないからである。 ような sapientia は存在しないから、"Deusest non sapiens" しないからである。むしろ "Deus est supersapiens" われねばならないと述べている。トマスは「ロンパルヅス命題 ュは、 神の認識のこの三つの方法は、 なぜならば、 独立的なものではなく相即的なものであり、平面的並 アナロギアとこの三つの方法との関係を示している。 調和してはたらくものであり、 神には、人間が知解したり名付けたりする 方法としては相互に異っては しかし、"Deus est sapi ガリグ・ラグラン しかも、それが とい

キリスト教宣教師は、条約締結後間もなく来朝したが、

明治初期におけるキリスト教批判

井

桜

匡

して禁じられてある宗教である。当然、批判排撃の対象とならあり、新教また新しく渡来した。しかもキリスト教は、依然と国した日本に、キリスト教が再び渡来した。天主教は再渡来で国した日本に、キリスト教が再び渡来した。天主教は再渡来で『日米和親条約』をはじめ、諸外国との条約締結によって開

概

ざるを得ない。

キリスト教排撃の文書は、慶長年間公刊された『伴天連記』キリスト教排撃の文書は、慶長年間公刊されれ撤去前後即ち明治六年を中心に、その前後十年間に公刊され百八十一種の多きに及んでいる。但し本稿においては、禁制高百八十一種の多きに及んでいる。但し本稿においては、禁制高を始めとして、極めて多い。私の調べたものだけで、闩鎖国前を始めとして、極めて多い。私の調べたものだけで、闩鎖国前を始めとして、極めて多い。私の調べたものだけで、闩鎖国前を始めとして、極めて多い。

活動は出来なかった。ただ在留外人のためには、集会も、会堂活動は出来なかった。しかし、日本の地に在留していることだ建設も自由であった。しかし、日本の地に在留していることだが渇望したであろうように、キリスト教の前途には、明るい道が誕生した。またその前明治二年には横浜に、『日本基督公が開けていたようである。明治五年には横浜に、『日本基督公が開いていたようである。明治五年には横浜に、『日本基督公が開いていた。またその前明治二年には、一改宗者が、『夢会』が誕生した。また、中国、大教の立場から仏教を批判し攻撃した。高札撤去の後になっては、の立場から仏教を批判し攻撃した。高札撤去の後になっては、の立場から仏教を批判し攻撃した。高札撤去の後になっては、種々なるキリスト教文書が公刊された。

の新教を迎えては、憂慮せずにはいられなかったようである。破邪であり、キリスト教排撃である。再渡来の天主教、新渡来負けまいとする護法運動があった。仏教の護法運動は、同時にきくゆれた時代であった。しかし打撃を受けなからも、これにきくゆれた時代であった。しかし打撃を受けなからも、これにたいとする護法運動があった。仏教破壊時代と呼んだが、たしかに大きな打撃を受けた。井上円了は『仏教未来記』において、明大きな打撃を受けた。井上円了は『仏教未来記』において、明大きな打撃を迎えては、憂慮せずにはいられなかったようである。

書』を提出した。そして諸集会においては、キリスト教排撃の排斥」を歎願した。そればかりでなく、各地でも『耶蘇教排斥明治二年(一八六九)諸宗総代は、口上書を以て、「耶蘇教

家のものを見ていない。程度である。仏教家の中でも殆ど全部真宗の人々である。神道部分仏教家である。僅かに安井息軒、佐田白茅など儒者のある部分仏教家である。僅かに安井息軒、佐田白茅など儒者のある非撃書は、十年の間に出たもの約二十種を調べた。著者は大ための研究会を開く有様であった。

表制高札撒去は相当の事件であるし、相当論議された筈と思 禁制高札撒去は相当の事件であるし、相当論議された筈と思 禁制高札撒去は相当の事件であるし、相当論議された筈と思 が正認』は、相当仏教家に刺激を与えたもののようで、これに 教正認』は、相当仏教家に刺激を与えたもののようで、これに 教正認』は、相当仏教家に刺激を与えたもののようで、これに 教正認』は、相当の事件であるし、相当論議された筈と思

ト教排撃論である。 の排撃論点については、それほど違っていない。概してキリスの排撃論点については、それほど違っていない。概してキリス醒新論に対する反駁、四耶蘇教大意に対する反駁、三夢かく見ると、○一般排耶論、□釈教正謬に対する反駁、三夢

論』等は当時の代表的排耶蘇論と思うが、それらの紹介は省略論』、概擬道人の『護法新論』『筆侏耶蘇』杞憂道人の『笑耶ものがない。ただ儒者安井息軒の『弁妄』、雲英晃唯の『護法総ものがない。ただ儒者安井息軒の『弁妄』、雲英晃唯の『護法総しからば如何なる点が排撃の衝点となっているかである。大しからば如何なる点が排撃の衝点となっているかである。大

することとし、ただそれらの書名を掲げるだけに止める。

# キリシタン研究史料に関する考察

### 田毅

松

節行、キリシタン版、国内文献、遺跡遺物等の研究は特筆に価 献や文書の多くは、公開さるべき教化的、読本的性格のもので 到達したことを認めざるを得ない。従来我が国に紹介された文 と、我が学界が史料的に甚しく立おくれていることを痛感させ J.F. Alvarez-Taladriz, Prof. C.R. Boxer 等の近著をみる するし、古来の欧語文献であるといえる。 づけることは戒めねばならぬであろう。幸いにして、欧地での した十六・七世紀の日欧交渉史上の複雑な諸問題を簡単に結論 過ぎざるものを根拠として、各国、各修道会の利害得失が錯雑 あって、現存する史料全般から見れば一部また一方的なものに れを輸入して豊富な原典史料に基いて研究を進めるべき段階が られるし、欧州各地に埋蔵されている関係史料に接すると、こ の諸先学によって飛躍的に発展をした。就中、天正、慶長両使 然らば 吾人は、 現状に 満足できるであろうか。 斯界の権威 我が国におけるキリシタン史の研究は、 G. Schurhammer S. J., P. F. J. Schütte S. J., Prof 明治初年以来、

者の見るところ、関係文書数は少くとも四千点位であろうかと欧キリシタン文書の分布と性格を大要把握し得るのであり、筆文書の整理と調査は急速に発展しつつある為、吾人は今日、在

思う。

キリシタン関係文書は、西、伊、葡、英、 文書館、修道院、個人の文庫の外、ゴア、 蘭、 マニラに多数 メキシコの図

書館、

とマカオに少数あり、マラッカには存在しない。 これらの文書を種類により仮に分類すると次の如くなるであ

ロイエズス会日本国内通信

ろう。

二イエズス会初期日本発信、 欧州、

インド宛一般書翰

国イエズス会非公開書翰(日本司教、 四イエズス会日本年報 三イエズス会後期日本発信、 欧州、 インド宛書翰 巡察師書翰、

<del>以</del>日本人欧文書翰 ール関係文書、総長宛書翰)

八在日、日本文文書 出日本文書翰

当欧州内での日本関係書翰 出イエズス会後期、アジア 出イエズス会初期、アジア(アフリカ)発信、 **知欧州俗人書翰** (アフリカ)発信、

> 欧州宛書翰 欧州宛書翰

を附記しておく。

**掛イエズス会、フィリッピン修道会抗争文書(ディエゴ、コリ** 

協イエズス会名簿、 、日録

ヤード文書)

**埃イエズス会誓願文書** 出イエズス会会議録

> 5フランシスコ修道会文書 **年西、葡公文書 | 出口 | マ教皇庁関係文書**

ロドミニコ修道会文書 || ヨアウグスチノ修道会文書

**ランドッチ関係文書** 

**园**商関係文書

**闵オランダ、イギリス関係文書 闰**布教会計文書

気十八・九世紀の文書(列聖、 個々の文書館の目録は別にまとめつつあり、各種文書につい 列福文書等

プロクラド

ての解説なり覚書も別稿に譲らざるを得ないが、 ズス会史学研究所 Institutum Historicum Societatis Jesu ローマ、イエ

史料叢書を刊行し、 udos Historicos Ultramarinos は、ボルトガル人の海外発展 備中であり、ポルトガルの海外領土史研究所 Centro de Est-は、イエズス会史料叢書の一部として日本関係史料の出版を準 フィルモテーカの充実に専念していること

A CONTRACT

ィルケゴールが「観点」の中であげた著作の分類の第一期

(美的著書) は、「あれか、これか」、「恐れ

に属するもの即ち、

#### 丰 1 ル ケゴー ル の「愛の業」 について

沢

米

紀

それが彼の全著作活動の本質的な弁証法的特質であるというの いる。 的著作から宗教的著作に至る迄、一貫して宗教的な意図をもっ 区別をのべ、その著作活動は初めから終りに至る立、 中に永遠なものを求めて、ひたすらパトス的に内面化の道を辿 存を考察し、更に美的と倫理的の間に皮肉を、又倫理的と宗教 である。 て宗教的著作家になったのではなくて初めから二重性を持ち、 て書き、美的と宗教的の二重性を初めから持っていたと言って 自分の著作活動の分類として、美的著作と純粋に宗教的著作の いう時間の中の逆説的な、 もの」とも言われ、「単独の人間としての時間の内なる神」と るものであり、宗教性Bは「逆説的なもの」又は「弁証法的な の間に諧謔を考え、宗教性をもAとBとに分けて考察してい それに永遠の浄福を期待するという弁証法的矛盾をもつも 宗教性Aは隠された内面性の宗教とも言われ、自己自身の 即ちキリスト教のことである。 初めは美的著作家であったが、年が経つにつれて変化し 他方彼は、美的、 ケゴー ルはその著、「我が著作活動の観点」に 倫理的、宗教的の三段階に分けて実 歴史的なものを条件とし、従って、 即ち、美 において

> 教的著作をしつつ又美的な著作も刊行しているのでこの二重性 作をしている時でも、初めから宗教性をもち、後期において宗 教に仕える意図をもって書かれたことがわかるから、美的な著 とを示すことによって間接的に宗教的なものを指し示し、又宗 かれたものではなくて、美的な愛が結局において絶望に終るこ

的

講話」、外に美的小論文「ある女優の生涯の危機」である。 は、「結末的非学問的復書」、第三期、即ち(純宗教的著作)は 生行路の諸段階」及び「十八の教化的講話」であり、 「種々なる精神に於ける教化的講話」、「愛の業」、「キリスト 「反復」、「不安の概念」、「序言」、「哲学的断片」、「人

や、誘惑者の日記の愛欲の立場も、それ自身に関心があって書 て居り、 あれか、 これかにおいて 表われている ドン・ファン 性Bに生きるものの最高のキリスト教的パトスが強く表わされ ここで取上げた「愛の業」はその内容から言って純粋に宗教

ばしりとして自己否定の極地から生ずる「愛の業」が説かれて の誠めに全く聞き従う者の立場で、真剣に、深い内面性のほと として、「愛の業」が書かれたと見られる。それでこそ神の愛 なく救済者となり、信仰告白から宗教性Bに入ったものの立場 に思惟によるのではなく、救済の現実からキリストが模範では 化してなかったが、これ以後に彼の実存に変革が考えられ、単 によって、それ以前には未だ彼の実存において宗教性Bが現実 とは認められるが、しかし「愛の業」を書く前頃の宗教的体験 は終始して居り、その中で宗教的な意図が貫いていたというこ 四歳迄は生きられぬという彼の自分の宿命に対する先入観を持 いるのであって、この背後にある彼の宗教的体験として、

しめる事実であり、これを転機に彼が真の宗教性である逆説的 未だ生きていたという事は彼にとって特に深い神の恩寵を知ら ていたに関らず、一九四七年五月五日に三十四歳になっても

教的体験の裏づけを相俟って美しい開花を見たことを尋ねてみ 用いた由縁があり、 ても現実の自分の実存よりは高いものには偽名、 出されたのではないか。そこに彼が美的なものや、 いなかった宗教性の立場が、「愛の業」において彼の実際の宗 宗教性Bの立場に転入出来、 一九四七年九月二十九日に、 「愛の業」以前の宗教講話においてはまだ真に現実化して 純宗教的講話には本名を用いた由縁がある その美しい果実として「愛の業」 S・キィルケゴールの名で世に 又は半偽名を 宗教的にし

牛 ルケゴー ルにおける神の存在 一の問題

田 E

は

北

ずその理由を明らかにすることによって、 明しようとする試みを馬鹿げた振舞いと見做すのか。 が拒否されているように思われる。 あろう。」という言葉である。 在しているならば、その存在を証明しようとすることは愚かで 存在を証明することは勿論不可能であろうし、 々の頭に浮ぶのは、 ケゴールにおける神の存在を論ぜんとするに当り、 「もし神が存在していないならば、 そこには一切の神の存在の証明 では何故彼は神の存在を証 そこからキルケゴー またもし神が存 我々は先 その

> 存在するものと考えられないならば、……その証明は全く出 の本体論的証明を批評し、こう述べている。 キルケゴールは 『哲学的断片後書』において、 「もし神が現実に アンセ ル

から、 ること、 決して証明される状況にはありえない。 う。「そのようにして私はいつも存在から推論するのであって、 存在へ推論するのではない。」だから存在は常に論拠であって、 は異った 何ものかに なってしまうことである。 を証明しようとすることは困難なことだと彼は言う。 たことに注意しなければならない。一般に何かが存在すること で我々は、 証明は虚偽の論点先取の実例であるということであるが、ここ 的証明は証明の結論でもある神の存在を前提とするから、 提において存在していたのか、その場合、最高存在は結論にお われたのか。これは全く不可能である。それとも最高存在は前 う。最高存在は前提において非存在であって、 最高存在が存在しなければならない。これは奇妙な結論であろ う。存在しないところの最高存在は、<br /> いて現れえない。」この場合、 の完全性をもたなければならない。それ故存在しないところの されえない。その場合、 証明の出発点が常にその対象が存在するということである 証明の結果が常に存在することが仮定されているものと 及びナポレオンの存在を証明することによって、これ キルケゴールが存在に関する主張の固有性を把握し それは 以下の如く解釈される であろ キルケゴールの批評は、 存在のそれを含めて一切 彼は一個の石が存在す 結論において現 かくて 彼は言 困難 本体論

ルが神の存在をいかなるものとして把握するかを理解しようと

ことは、絶対に無意味であり、また実際全く馬鹿げているであ

がいかに真理であるかを明らかにすることを発見しうるか。 で在によって意味するところのもの、即ち事実的存在である。で 在であって、存在でないもの、即ち彼の言葉を用うれば factual ないとして神の存在の問題に関する真の困難は、我々が通常存在であって、存在でないもの、即ち彼の言葉を用うれば factual をing から ideal being へと還元されてしまうのであるが、結局、存在は証明されることによって、存 在であって、存在でないもの、即ち彼の言葉を用うれば factual をing から ideal being へと還元されてしまうのである。 なくして神の存在の問題に関する真の困難は、我々が通常存 でによって意味するところのもの、即ち事実的存在である。で ないよいにする。その場合、彼は宇宙論 は我々はいかにして神が現実に存在することを発見しうるか。

と告知する。我々は飛躍によって神の存在を証明の域から脱せ 彼はその時、我々は一つの飛躍によって神の存在を知るに至る は我々はいかにして神が現実に存在することを発見しうるか。 証明を提供することによって信仰を産み出したいと見せかける する。そして神への信仰が主体性の激情であるならば、我々が 性に対してのみ 現存するからである。」 キルケゴールにとって 実存する個人は、神を客観的に明るみに出すことを欲する全く れは客体としての神を主体としての神へと逆輸入することであ しめるのである。では証明を突破するとは何を意味するか。そ 在によって意味するところのもの、即ち事実的存在である。で 近似値化の過程に入るのである。しかしこれは永遠に不可能で かくして神の存在の問題に関する真の困難は、我々が通常存 彼はこう書いている。「客観的な道を追求することを選ぶ 或は 客観的思惟の断絶を 意味するといっても よいであろ 何故なら神は主体であり、従ってただ内面性の内に主体 実存する人間が信仰を得るときにのみ、彼に対して現存

ろう。

初期の聖公会祈禱書

明治

験が日本における聖公会祈禱書の編集に役立てられた。 とキリスト教国ではないという考慮が必要である。幸い中国はとキリスト教国ではないという考慮が必要である。幸い中国はとキリスト教国ではないという考慮が必要である。幸い中国はとキリスト教国ではないという考慮が必要である。幸い中国はに当地である日本で祈禱書を編集する場合、両国祈禱書の相違に対いるため自国語の祈禱書は欠くことができないが、英米両国のいるため自国語の祈禱書は欠くことができないが、英米両国のいるため自国語の祈禱書の編集に役立てられた。

M S 二年後には主禱、 宣教師も加えられているのであろう。本書の出版以前も日本語 1 をみると、 るが、内容は米国祈禱書よりもむしろ英国祈禱書に近いところ 祈禱文はウイリアムスが既に訳したものを底本としたものであ 年以前に木版の「朝晩禱文附リタニー」を出版している。 本語礼拝を始めた。その後も改訂を行い、一八七三年来日のS 七二年には早晩禱・嘆願の和訳を終り、 ·P·G 宣教師ライト、ショウ両名に計り一八七四年来日の C レンによっても日本語礼拝が始められたから、 一八五九年来日のウイリアムスは中国に三年間伝道した人で 宣教師パイパーと共に委員会を作って校訂し、一九七八 かなり改訂が行われている。一八七五年に大阪でウ 信経、十誠と祈禱書の一部な和訳した。一八 五月末より毎日曜日日 同じC·M

れぞれの手写本が用いられていたことは確である。礼拝が行われていた所では祈禱書がなくてはならないから、そ

A 18416.

国祈禱書のものを採用することが可決され、その結果、一九七宮衙答・堅信礼式を和訳出版すること、聖餐式中の聖成文は英学げて聖餐式・嬰児聖洗式・嬰児聖洗自宅式・壮年聖洗式・公婆げて聖餐式・嬰児聖洗式・嬰児聖洗自宅式・壮年聖洗式・公理の会系の宣教師合同会議が行われ、その結果、同一祈禱書の聖の公司、「明晩禱文附リタニー」を承認し、更に委員を経用が決定し、「朝晩禱文附リタニー」を承認し、更に委員を経済が行われ、その結果、一九七八年、S・P・G四名、C・M・S 六名、米国聖公会四名にカイリアムス主教と香港より来日中のバードン主教を加えてにカイリアムス主教を加えている。

のである。 出版され、これが日本における聖公会の公認祈禱書の最初のも九年明治十二年に英美宣教師著版「聖公会禱文」として木版で

用することに決定していたので問題はなく早く出版することがも相違する聖餐式中の聖成文については英国祈禱書のそれを採めで、これらは早晩禱文のように英米の相違が殆んどなく、最試みられ、また試用されていたものを委員遠が校訂を加えたも試みられ、また試用されていたものを委員遠が校訂を加えたも、聖本ので、これらは早晩禱文のように英米の相違が殆んどなく、最大ので、これらは早の間に翻訳と印刷が行われたのではなく、聖本のは、一年半の間に翻訳と印刷が行われたのではなく、聖本ので、一年ので、一年のではなく早く出版することが

祝文」が一八七九年明治十二年に大阪三番鉛版として印刷発行在住のため委員会の校訂を得られないので「聖会講文年中聖日晩禱と聖箋式に用いられる特禱の和訳を担当したワレンは大阪ただ、そのために地方の宣教師との連絡が十分にとれず、早

できたのである。

な訂したものと、その中で当日の使徒書・福音書を示す箇所に 改訂したものと、その中で当日の使徒書・福音書を示す箇所に お問式・埋葬式・嬰児埋葬式・大斎懺悔式等の式文を加えて お問式・埋葬式・嬰児埋葬式・大斎懺悔式等の式文を加えて 出版したものである。

すに至った。の祈禱書を使用することによって、日本聖公会の組織をうながの祈禱書を使用することによって、日本聖公会の組織をうなが了したばかりでなく、英米三ミッションに属する諸教会が同一かくして、日本における聖公会祈禱書はその和訳と編集を宗

僅かにニケヤ信経の一部字句を修正したのみで、十二年版を全

一八八三年、明治十六年、英美宣教師著版「聖公会禱文」は

るが、単に鳥獣等の形象の理由のみで、直ちにトテムと断定す

これ等怪奇な図象はその用例から見て、部族の標識とも見られ

に進化して原始種族の族徽を脱去したものとする。

如何にも、

騰或はその名残りであり、其他の形象も図騰の変化、又は相当

(picto-graphy) の中、

うである。郭氏は、殷・周青銅器銘文に見える夥しい図象文字

トテミズム存在論は郭沫若氏に始るよ

鳥獣虫魚の形のものは、原始民族の図

私の知る限りに於て、

る根拠は見当らず、今日からは古典的議論と云うの外はない。

かかる図象が何を意味するかに就ては、職業標識と見

#### 第 ρų 部

# 古代中国に於けるトテミズムの問題

田 末 利

池

ては、 ら中国史家の主要な学説について検討を試み、其他への批判は に幾多の疑問が生ずる。私は前にこの事を指摘したが、以下専(3) あるかの如くに取扱われている。併し仔細に検討すると、そこ 般的な意味に解して置く。さて古代中国のトテミズムに関し トテミズムの概念規定に就ては勿論問題があり、 それが宗教現象であるかも疑問であろうが、 これまで内外の史家によって、その存在が既定の事実で 厳密な意味 玆では極く

伯氏等がある。李氏はまず、古代の姓はトテムであるとして、 次にも少し進んで、社会組織の面から、存在を主張する李玄 今日なお成論を見ない。 る説もあるが、 一方これを 文字として 解読して 行く人もあつ

する。 現象を生じ、これが政治的には権力集中現象を齎したとする。 gamy)によってトテミズムを指摘し、トテム圏の父系化・個 学的な考察から、それ等の原始意義が動植物と関係あるものと 風・姜・姫や祝融八姓等若干のグループに就て、主として文字 人化・地方化・地域化等の変遷が、生祖・地方神・自然神等の 次で社会構成の点から、祖廟の昭穆制度や外婚制

密な論述が試みられている。如何にもトテム圏の結婚階級を参わが加藤常賢氏によって指摘されて居り、李氏よりは遥かに精 考すれば、 干の文字が起源的に動植物を意味するとしてもその論証の内容 ぬ。又昭穆制と結婚階級(marriage class)との関係は、 実的に論証せられない限り、トテミズムを断定する訳にはゆか にも問題があるが―それと部族との親縁や禁忌等の諸関係が史 よっても取上げられている。併し李氏の云う通り、姓を示す若 就て見ると、まず姓とトテムとの関係は、わが松本信広氏等に 観的であり、今一々これを反駁する余裕はないが、主要な点に 野に亘る補助科学を縦横に駆使して、一見郭氏等より遥かに客 李氏の論述は詳細であり、且つ宗教学・民族学・社会学の分 祖孫同班・父子異班の特異な廟制―昭穆制の起源が

併し、極めて概括的な言い方ではあるが、現象的には、飽くま 解明出来、 引いてトテミズムとの関連も思わせるものがある。

59

湾中央研究院民族学研究所集刊第九期)が、全く取るに足もある(黄文山、図騰制度及其与中国哲学起源之関係、台) 最近は又、中国哲学の起源をトテミズムに置くが如き論

りない。

祖先の語義につい 歴史的研究と類型的研究

諸 素 純

によって責をふさぎたいと思います。昭和三十七年三月発行の 証を必要としますので、是非とも一編の論文と致したく、これ 文を御披見頂ければ幸甚です』。 「人文研究」(大阪市立大学文学部内文学会発行)に掲せる拙 『研究発表の要綱をここに掲げるべきですが、どうしても論

数論師ヴァー ル シャガヌヤ とヨー · ガ 疏

木 訷

元

高

ktidīpikā, 世親伝、成唯緻論述記等)から明らかである。それ 文献に散見せられる彼及び彼の学徒に帰せられる断片から、そ 古い時代にかなり優勢であったことは、 にも拘らず、彼の纒った論書は全く伝っておらず、梵蔵漢の諸 Vārṣāgāṇya が著名な数論派の古師であり、また彼の学派が 種々の文献 (ex. Yu-

トテミズム残存の消極的可能性が、検出し得ると云うだけの事で結婚階級によれば昭穆制が説明出来ると云うに止まる。即ちていい、 50 ラングやラドクリフ・ブラウンの指摘する通りである。(8) て来ると、これ等二つの制度からの存在認定は稍々早計と云わ 的にトテミズムと異り、トテミズムが無くとも存在し得る事は も一般にはトテム社会との連関が屢々説かれるが、それが原理 トテムの 存在を 積極的に 主張されていないのは 慎重と云へよ ねばならぬ。事実、加藤氏が精細な結婚階級の論述にも不拘、 その積極的存在を実証するに到っていない。更に、外婚制 かく見 9

的論証を見出すに到っていない。(9) ズムは精々その消極的可能性を推考し得るのみで、存在の積極 これを要するに、古代中国研究の現段階に在っては、トテミ ij

- (1) cf. Radcliffe-Brown: Structure and function primitive society, 1952, p. 407,
- 2 totemism, cf. Hastings: E.R.E. Vol, 12, p. 394 Definition of
- 3 巻第一輯、四四頁参照。 拙稿「古代中国の地母神に関する一考察」、 本誌第卅五
- (5) 李氏「中国古代図騰制度及政権的逐漸集中」、 (4) 郭氏「殷彝中円形文字之一解」。 殷周青銅器銘文研究所 中国古代
- 7 6 社会新研所収 六頁以下。 加藤氏「昭穆制度起源考」、 松本氏「支那古姓とトテミズム」、史学第一巻第二号。 支那古代家族制度研究五九
- 8 cf. Hastings: ibid., p. 406, Radcriffe-Brown: ibid.,

(320)

ず、数論派の古師達の間にはかなりな意見の相違をみる。 Yuktidīpika (Calcutta Sanskrit Series, No. XXXIII, 1938)であるが、それに依れば彼の見解は必ずしも『Evarakṛṣṇa の学説の一端を窺知できるにすぎない。その資料の最たるものの学説の一端を窺知できるにすぎない。その資料の最たるものの学説の一端を窺知できるにすぎない。

要な研究課題となる。 一方、ヨーガ学派はヨーガ疏(以下、YBh. と略す)に至って著しく数論的傾向を帯びてくるけれども、その数論説も亦、なる数論説は如何なるものであったかが、両派の関係、およびせる数論説は如何なるものであったかが、両派の関係、およびとの大きにある。

YBh. は自己の主張を正当づけんとして、屢々数論派の古い作品から引用し、これを権証としている。そして Vācaspati-miśra によっては、その多くが Pañcaśikha に帰せられている(Tattvavaiśāradi)。この限りにおいては、YBh. は Pañ-caśikha と極めて密接に関係しているとも云い得よう。然し我々は Vācaspatimiśra の言を其の儘無条件に認めるわけにはゆかぬ他の資料に遭遇する。たとえば、YBh. II.15 及び III.13 で同一物が 互に相剋する 楽苦癡から成っていることの権証として、 rūpātiśayā vṛttyatiśayāś ca peraspareṇa virudd-hyante, sāmānyāni tv atiśayaih saha pravartante を引用hyante, sāmānyāni tv atiśayaih saha pravartante を引用するが、これは Īśvarakṛṣṇa が数論偈13で示す見解とも相違し、而も Vacaspatimiśra によっては Pañcaśikha に帰せしめられている。しかるに、この正に同じ文章は其の儘 Yukti-められている。しかるに、この正に同じ文章は其の儘 Yukti-められている。しかるに、この正に同じ文章は其の儘 Yukti-められている。しかるに、この正に同じ文章は其の儘 Yukti-められている。しかるに、この正に同じ文章は其の儘 Yukti-かられている。しかるに、この正に同じ文章は其の儘 Yukti-かられている。しかるに、この正に同じ文章は其の儘 Yukti-かられている。

ことを知る。

また、転変説に関して YBh. が唯(tanmātra)の順次一徳 がつ増加する説を採っている事は曽って別の機会に述べた(密 が立べる如く、大史詩(XII, 231-233)の所説に依拠するとは いえ、直接には Vārṣagaṇya の見解に負っている。 何故ないえ、直接には Vārṣagaṇya の見解に負っている。 何故ないえ、直接には Vārṣagaṇya の見解に負っている。 何故ないえ、直接には Vārṣagaṇya の見解に負っている。 何故ない。この「唯」の順次一徳づつの増加を認めるのは、数論の古時の中で彼のみであるからである(ekarūpāṇi tanmatraṇîti anye, ekottarāṇîti Vārṣagaṇyaḥ/, Yuktidīpikā. p. 108)。 更に、ṣrolrâdiuṛtti を現量とする Vārṣagaṇya の説は、 1321)

Yuktidipikā, pṛ39 etc)、興味あることに、Dignāga もVārṣagaṇya のこの説を非難している(集量論註)。そこで、又、Vārṣagaṇya の学派に属する有名な数論師 Vindhyavāsin 又、Vārṣagaṇya の学派に属する有名な数論師 Vindhyavāsin としての説を修正して、現量を ṣrotrādivīṭtir avikalpikā とした(Sanmati-tarkaprakaraṇa, p. 533)。而して、グナラトナ

Saddarśana samuccaya に対する註釈(……avikaplpikā nāmajātyādi kalpanārahitā……)を参照すれば、これは、Dignāga 自身の現量に対する定義"pratyakṣam kalpanāpodam nāmajātyādi asaṃyutam(Yuktidipikā, p.39 etc, Pramāṇasamuccayāṛtti 等々)と全く同一の見解を有してい

たことを知る。この点を考慮すれば、既に他の箇所で論じた如

く (印仏研 IX. 1) YBh. と Dignāga とが量論について密接

後者との関係に就ては更に稿を改めて論じなければならない。の学派、殊に Vindhyaavsin に負っていることを知る。然し、以上の諸点から、YBh. の数論説はその多くを Vārṣagaṇyaな関係を有したことも充分に納得できるであろう。

# ヴェトナム仏教の特質

天

恩

釈

の頃、インドおよびシナからであって現在のヴェトナムに伝えいうことである。ヴェトナムに仏教が伝えられたのは、二世紀ければならないのは、それがいかなる系統の仏教に属するかとヴェトナム仏教の特質を述べるにあたり、まず明らかにしな

ることがあげられる。すなわち戒律を守ることにおいてはむし ると、第一にまず大乗仏教といっても戒律を重視する仏教であ 的な特色であると見られるのである。つぎに細かな点を見てみ できると思う。この宗派をもたない大乗仏教という点が、 日常よく読誦する経典が、『阿弥陀経』、『般若心経』『普門品』 が、しかし特定の宗派は存しない。それは、僧侶、信者ともに して、現在のシナと 同じく、 禅などの流れが 中心的ではある 仏教は形態からいえば漢訳仏典にもとづく大乗仏教である。そ 月十五日までは安居であって、この安居を修することを受戚と 現在でも行っている。また、一年に三カ月、四月十五日から七 ち僧侶は月に二回集って戒律を読むという、いわゆる布薩会を 僧団においても戒律を守るための行事が多く行われる。すなわ している。このように戒律が重要視されることよりして、 ちろん、在家の信者も、五戒を保って酒を飲まず精進料理を食 ろ南方の仏教と似同するのであり、僧侶は妻帯しないことはも 『大悲心陀羅尼』などであるということによって、容易に理解 位はすべてこの安居受戚によるわけであり、この点からもヴェ 教理を発達させたものであるとはいえないのである。 り重く見られていないのであり、したがってヴェトナム独自の ように戒律を重要視するものであるために、教理的な面 る。 トナム仏教が戒律修行を重視するという傾向が見られるのであ を受けたものが和尚といわれる。つまり、僧職にあるものの階 五回の安居、すなわち五戚を受けたものが阿闍梨、十戚 ヴェトナム仏教の教学面を見ると、 それは前述の

A. C. Land

られているのは、シナの系統である。したがって、ヴェトナム

ための一つのポイントであると思うのである。 点は、特筆すべきである。これは将来のヴェトナム仏教発展の 割は重要で、ヴェトナムに仏教青年団がよく発達普及している 積極的に行っているのである。なかでも教育に対する仏教の役 会的活動をしないのではなく、むしろ、社会事業、教育事業は あろう。しかし、政治には参加しないといっても、それは対社 このことも、戒律の重視という傾向から来ていると見てよいで は、政治にはまったく参加しない態度を堅持している。これも 仏教の対社会的態度について見ると、古来よりヴェトナム仏教 れは文化・民族性などに深く滲透している。第四にヴェトナム げられる。ヴェトナムには古くから仏教が伝っていたので、そ 日本仏教と比較するとき、注目すべきことであるが、おそらく ナム仏教は、ヴェトナムの文化に大いに影響を及ぼした点があ このようにして、ヴェトナム仏教の特質についてきわめて簡

> 教に根ざした理念が必要とされるのであると思う。 鎌倉期における仏教革新運動の精神のごとき、より根本的な仏 進なのである。 しかし、 それはただ理論のみではなく、 日本の

くの経典からヴェトナム語で読誦されている。第三に、ヴェト 漢訳経典をヴェトナム語訳する仕事は早くから行われ、

現在多

役買わなければならないのである。それがヴェトナム仏教の前 で社会的活動を行い、真に民主的なヴェトナム社会の建設に一 ある。つまり、仏教は仏教自体にとじこもらないで自由な精神 とらわれない自由な態度を示さなければならないということで う国の近代化にどんな役割をはたさなければならないかという 現実的にいえばそのような特質をもつ仏教が、ヴェトナムとい 略にのべたが、最後にその将来について考えてみたいと思う。

重視、学問軽視の傾向をあらためて、重戒をのみ守り、軽戒に ことである。そこでまず第一にあげられるのは、その戒律修行

### 念仏について

浄土教研究の中心課題

屋 光 道

土

は、個人の人生への精神的支柱を、過去の宗祖・偉人に求めよ は、宗教者や、文筆家が、既成教団の近代的脱皮の契機を、或 ら、関係諸史料の厳密な考証を経て、浄土思成立の社会的基盤 が、 そこに 二つの方向が見られる。 第一は、 歴史学の立場か に重点をおいて、その新思想の解明をめざすものであり、第二 、後、法然・親鸞を中心とする日本浄土教の研究が相ついだ

後者も、教義と修行の現代的意義を唱えながらも、伝統的解釈 と形式とを克服出来ぬ現状にある。 って、個人の心理体験と行動修行の独自性が軽視されており、 が、前者は、社会的側面の分析と、思想・教義面の解明とに偏

うとするものである。 両者共に 今後一層の 成果が 期待される

間の問題の究極的解決の営みと考える場合、思想教理の追跡と にあるからである。 要請されると思う。それは、一般的解釈に従えば、浄土系思想 の中心は、教理的に極楽往生にあるが、実際の根本問題は念仏 以上の反省にたって、宗教学の立場から念仏の根本的研究が 研究の対象を人間の側に移して、宗教を人

> 念仏は〔無量寿経を始めとして諸三昧経に、 或は、

個、平常・臨終、等々、 六念法寺、或は、自・他、理・事、定・散、総・別、 った意味と目的とを担わされて来た。 その時と処と人によって、 融通・各

解できにくかろう。 る意業たる念仏が、口称名号に転化し、いわゆる念称是一とな った点など、思想面でいくら追跡しても、 例えば、本来、仏身・相好・浄土等を、憶念・観念・執持す 独断・誤解としか理 色々と違

の慈悲による来世極楽往生の思想だけが前提され、その他の思 と、罪悪劣器の絶望感が持出され、それと対比して、 又、 念仏の背景として 伝統的に殆んど、 五濁末法の 穢土観

想や心理的効果は省りみられぬ事が多い。 今、称名念仏について、幾つかの機能的分析を試みると、

a 利益期待、請願の念仏 言葉それ自体に力がある―

名号が真言・陀羅尼・神呪

b として利益がある。 応答として仏力が発動する――祈願成就、 罪障消滅、 極

内的価値転換の念仏

楽往生。

生死の凡夫の自覚」を通じ、 念仏しいしいの仕事」の態度。 依、随順の念仏。過去の生活の精算、 人生に対応する新しい態度の形成 「仕事しいしいの念仏でなく 厳しい自己否定「罪悪 懺悔、

共に、念仏唱名の修行と体験が、当事者の問題解決にい 効果したかを綜合的に把捉しなければならない。 五停 いかなる 心

64

ある。

この意味で、

宗教学の浄土教研究に果たすべき任務は重大で

る。

神祕経験体現の念仏

唱名の不断の反復と、心念の強度の集中による特殊な心的境

b 唱名。更に進んで、唯一無二の本質手段となる専修念仏。 観、念仏三昧の表現で、身心脱落、修証不二という禅体験 った 状態。 究極的価値体験、 霊性的直覚、 全人格的全一 ての念仏。 修行の手段的意識が稀れて、 最初から、 特殊な境地を目的とし、そこに到る修行とし 一観念、憶念、観仏三昧の補助手段としての 念仏そのものに成りき

に近似する。

る意志性。こうした構造を充合に理解した上に歴史的研究が進 の思想・体験・修行の三面。称名の、名号の背負う思想性と、 て、念仏に現代的意義を発見する為にも、この認識は大切であ 自性を論ずべきではない。又、現実逃避、来世往生から脱却し められるべきであり、思想や教理の面だけで、 定の音律の反復のもたらす情緒性、 現実には、これらが複雑に複合して存在する。かくて、 発声の不断の相続を求め 相互関連性や独

### 浄土宗寺院と

# 地方政権との関係について

佐 藤 行

信

ことである。 この一浄土宗寺院というのは、福井県敦賀市櫛河の西福寺の

地が出来上った訳である。それを、應安四年に地頭の藤原重経 た事は勿論のことである。 に働きかけたためである。そしてその背後には開山の良如がい けた。又院宣を貰い受けたというのは、 の寄進を受け、その地頭が本所である公家を動かし安堵状を受 っている。これによって明確なように、西福寺は地頭から寺地 勅願所たるべき院宣を貰った。この院宣の宛名は住持良如とな ある。次に明徳元年には西福寺は後円融天皇当時は上皇から、 名は明確で無いが、野坂庄の本所に承認して貰った事は確実で が自分の上の支配者から承認して貰った。この上の支配者の氏 貧弱な御堂が一つあっただけである。故に應安二年に境内と敷 を祈るために寄進したのが最初である。 坂庄櫛河郷内の敷地壱所を檀那である西福寺に自分の家の菩提 西福寺は、 地頭の藤原重経という者が、 それ以前西福寺には、 本所である公家が皇室 應安二年に越前国野

となり、 敬法の下にいた時から相当な活動をした。後、 開山の良如は、 それで皇室や公家との間に関係が深くなり、 越前の人で京都清浄華院敬法の弟子となり、 清浄華院の住職 それが西

65

は京都清浄華院の末寺となっている。
は京都清浄華院の末寺となっている。

今ここで発表するのは、以上のような成立過程の西福寺が、今ここで発表するのは、以上のような大勢力家の保護も受けな有力な寺院でも無く、またそのような大勢力家の保護も受けな有力な寺院でも無く、またそのような大勢力家の保護も受けな有力な寺院でも無く、またそのような大勢力家の保護も受けな有力な寺院でも無く、またそのような成立過程の西福寺が、今ここで発表するのは、以上のような成立過程の西福寺が、

西福寺は、創建当初は藤原という地頭の保護及び寄進を受け西福寺は、創建当初は藤原という地面の保護をいった方がた。しかし地頭は地方政権というより地方の豪族といった方が、故に守護は地頭とは著しく異なった強力な地方政権というい。故に守護は地頭とは著しく異なった強力な地方政権というが、故に守護と関係を持つようになるのである。

の時から守護と関係を結び守護より直接所領を安堵されたとい安堵状である。尤も目録に判を押したのは守護であるから、ここれは越前国野坂庄櫛河郷内西福寺領の提出した目録に対する十一日守護代から出ている西福寺の寺領の安堵状からである。一世の田寺の古文書にその事が出て来るのは、應永十三年閨六月

当時は、安堵状がまだ出ていない寺地は、所有権が認められるる。ここでちよっと寺領の事にふれるが、同じ寺領といっても道という者から寄進された壱町壱段が寺領として承認されてい次に應永世年正月十九日に守護の斯波義重より山内兵庫助入

雑である。 雑である。 な助方政権と関係を付けるのである。当時でも土地の権利は複め地方政権と関係を付けるので税金が免除となる。故に安堵状持領の領有権が認められるので税金が免除となる。故に安堵状だけで税金がかけられるのである。それが安堵状が出て始めてだけで税金がかけられるのである。

も相当活動しているが、中心は住職の宗教活動の盛んな結果で西福寺も相当な経済力を持って来る。これには、地頭の藤原氏小を守護斯波義重より承認された文書がある。ここまで来ると人、同じく應永廿年三月十日には、西福寺々領、三町二反半

ある。

回は述べないが、隆昌な寺勢の上に立って中央政権と結び付くき、その勢力下に寺領を安堵される。この次の時代になると今ったのであるが、やがてそれが、地方政権である守護と結び付このように西福寺は最初は地頭から寄進を受けたに過ぎなか

# 罪の意識の展開と鎌倉新仏教の成立

ことになるのである。

池上

潔

意識がある ものという考えが 一般に あるからでは ないだろうというのも新しい宗教の成立には創唱者及びその受容者に罪の意識について具体的に論究したものは少ないようである。それ族の罪の意識がその原因の一つにあげられているが、この罪の族の罪の意識がその原因の一つにあげられているが、この罪の譲れ教発生の前提としての浄土教の成立に関して平安貴

のであったことにもうかがわれる。だが在来の仏教の目的外に

.聖や上人の個人的魅力所謂験者としての評価にもとづいたも

これは受容層が非階層的であること、その発展

あることの意識が生じたことは事実であり、

ここに罪を明確に

の一つと考えられるのであるから、 立にいたるまでのこの間の仏教思想の展開を罪の意識に即して 成仏について不安であるという現実的自覚であると考えられ そこで伝統的仏教界内の浄土教の発生より鎌倉新仏教の成 なおここでいう罪の意識とは新仏教の成立の原因 在来の宗教によっては往生

る。

強かったのであって、これは「厭離穢土、欣求浄土」の言葉に 来世に対する現実的不安というより彼等の栄華の人間的有限性 であったためか、この教えには往生成仏の確信に乏しく雑多な ないとする罪の意識を生ぜしめる現実的自覚が漠然としたもの んになった原因がある。然し新しい救いに依存しなければなら に伝統仏教的浄土教に対し民間仏教的な聖や上人等の布教が盛 をつむことが不可能な階層において発生したものである。 からとみるべきで、貴族層に要求された往生成仏のための功徳 浄土教が末法思想の一般化とともに貴族層外に普遍化したころ もうかがえる。従って罪の意識がみられるのはこの伝統仏教的 の自覚や現世に対する希望の喪失という意識即ち無常の自覚が 仏教であったからであり、しかもまた浄土教に依存した理由も が信奉した浄土教は特に新しい宗教ではなくてあくまで伝統的 意識は薄弱であったと思われる。それは平安貴族にとって彼等 の意識をこのように考えると平安貴族層の心情にはかかる そこ

新仏教の展開を促がしたものである。

的であり、それだけに罪の意識を相対的自覚に基づくものであ 罪は抽象的であり、 じめて罪人の範疇が明らかになったといえる。 界において生じたものであって、その罪の意識の深刻化が鎌倉 教の下にあった貴族層に自覚されたものではなく民間仏教的 の基礎が形成されたものと思われる。 1, 対的自覚が生まれ、罪の意識が普遍化され、これに対応して救 したものと思われる。 の罪の階層ひいては宿業としての罪の存在たる人間認識に発展 の生活のうちから罪人を階層的に把握し、 った。これを絶対化したのが親鸞であった。 指摘した法然の出現の必然性があった。いわば法然によっては の絶対性普遍性も成立し国民的宗教としての浄土教への発展 同時に在来の仏教の目的とするものに相対 即ち人間存在を本質的に悪と意識する絶 従って罪の意識は伝統仏 そこから宿業として 親鸞は北陸・関東 だが法然の

り成立した宗教とはその趣を異にしている。 にとっては教相判釈こそ重要事であり、最勝の経典の前には のごときものはみられない。日蓮のいう罪とは誇法であり、そ 人間生活の反省の所産たる罪の意識の自覚による救済の願望よ の人間性等はとるにたりないものと考えられたのであって、 前提には法華経を最勝の経典となる態度がある。 ところが日蓮の場合を考えてみると浄土教系でいう罪の意識 のようにみると個々の人間性の自覚より生じる罪 いわば日 の意識を

々

あるものとする考え方にもよほどの検討を必要とするのではな か。 また新しい宗教の成立には必ず個々人の罪の意識の自覚が

前提とするのは浄土教系の特質といってもよいのではなかろう

### 非僧非俗の立場

#### 橋 本 芳

契

姓とす。空師並びに弟子等、諸方の辺州に坐して五年の居锗をなり。爾れば已に僧に非ず、俗に非ず。是の故に禿の字を以てとし、或は僧の儀を改め姓名を賜りて遠流に処す、予は其の一坐し、或は僧の儀を改め姓名を賜りて 韓は為に聖暦承元丁卯の歳、仲春上旬の候に奏達す。主上臣下、 と無し。斯を以て興福寺の学徒、太子天皇す、韓は尊成今上:御戸を知らず、洛都の儒林、行に迷ひて邪・正の道路を弁うるこ 証道今盛りなり。然るに諸寺の釈門、教に昏くして真・仮の門。 以んみれば、聖道の諸教は、行証久しく廃れ、浄土の真宗は、 彼の主著 『教行信証』 化身土巻末に 見える 次の文中の句であ 1173―1262)によって述べられたそれであると言えよう。即ち の太祖源空法師並びに門徒数輩、罪科を考えず、獲りに死罪に 徒の多くは図らずも、或は死罪に会い、或は遠流に処せられる 道俗が一様に念仏排撃の暴挙に出でた。 は浄土の法門が盛行する。 経たりき。」これを伺うに、 法に背き義に違し、忿を成し怨を結ぶ。これによりて真宗興隆 般に「非僧非俗」の語で理解されているのは、 (因みにこの著は彼の五十二歳頃の作とされる。) 「鱗かに 口然るにその時運と道理を弁えない 日在来の聖道諸教にかわって今時 日為に法然以下念仏教 親鸞(A.D.

非運に陥った。

親鸞もその遠流者中の一人で、

既に 僧儀を改

れを変えなかったのである。 親鸞は、越後の配所にあって自ら愚禿と名乗り、しかも終生とれ歳で法然の門に入り五六年を出でずしてこの悲劇に会った敢て「禿」の字を以てその姓とした等と言っており、実際上二め、俗姓まで賜ったから、まさに「非僧・非俗」の身であり、

証は、 ら追放されたのであるから「僧に非ず」と言ったものという人 おける身分上のものを指し、今すでにこれを剝脱され、 歴史家のうちにはその「非僧」というに「僧」とは、 もに無い無限の空態に一旦はかえり、しかもそこから真正の僧 にされているのでないか。理論的に考えて、「非僧・非俗」は、 多くを言わないかのようであるが、親鸞の宗教人としての自内 然らば「非俗」はどうなのか。歴史家はこの方面に関し、 僧儀を改め、俗姓まで賜った上では、確かに「非僧」である。 が少くない。 僧非俗」の反省は、本来「雑行を棄てて本願に帰す」 すます「本願に帰」するに至ったものと解せられる。 れ ける前引続文中の最重要句たる「雑行を棄てて本願に帰す」る と俗との姿を一如の道として顕現打出しようとしたものではな 宗教的体験としては僧をも俗をもいちどきに否定して、 自覚への重要な基底面を構成していたのである。 いのか。従って親鸞の「非僧非俗」の句は、 さて親鸞がさきのように「非僧・非俗」と称したについ 「非俗」の故にいよいよ「雑行を棄」て、「非僧」の故にま 教理上思想内容的に密接な接続と展開を為すものと考えら 「僧に非ず」と共にかえって「俗に非ず」の方面に明確 いかにも念仏停止となり、 流罪に処せられ、 『教行信証』にお またそれでこ 僧尼令に る宗教的 7

(328) 68

あろう。

そ「非僧非俗」は、単に親之一個の身分的回顧たるにとどまら 門品) であることが 大乗仏教の 真趣意であることが 実証され 化とあり)と記され、また近く臘扉清沢満之 (A.D.1863-1903) 儀如僧」(上宮法王高説。維摩経菩薩行品に不壊威儀、 れるが、これまた現代人として最も深く仏教に望むべき道理で 像末の仏教史観の立場から真証として覚証されたものと考えら 理なるを明白にしている。親鸞の「非僧非俗」については、正 るのも「非僧非俗」の立場が現代になお身証さるべき普遍的真 対し、「便発阿耨多羅三藐三菩提心、是即出家」(弟子品)とす 礙の法門は、最もよくこれを説いている。また「身の出家」に ても、「世間と出世間とに入不二(advaya)」(維摩経入不二法 の如来への「我が信念」が最も明白にされていたことを参照し 沢満之先生」三四七頁)と死去の前年に述懐した時は、またそ 学校が壊れ、今度私が壊れればみんな終いがつく」(西村「清 が「今年は何もかも壊れた年だった。子供が壊れ、妻が壊れ、 に勝鬘経を講讃されたときの状が世俗を以て任ずる太子に「其 あろう。古く聖徳太子(A.D.574―622)が確信を以て推古天皇 その立場はさらに一般化して理解されなければならないで 更に積極的に宗教的普遍の実践的意義を内蔵するものとし 維摩経の「不尽有為・不住無為」(菩薩行品)なる中道無 非僧非俗はさながら念仏の道である。 而能随

### 奈良元興寺極楽坊発見の 納骨器について

五 来

重

見の資料がぞくぞくとほり出されて、現在その整理が進行中で ができる。 三重塔型 次第であるが、これを分類すれば、①木製五輪塔型 ある。これらのなかで今回は納骨器だけをとりあげて発表する の須弥壇や軒裏から発見された物件と同種のものや、従来未発 と八月の二回にわたる境内地発掘によって、すでに本堂と禅室 信仰資料が発見されたことは周知のことであるが、今年は三月 奈良元興寺極楽坊の解体修理にともなって数多くの中世庶民 7手くじり壺型 8花瓶型 (3)木製宝塔型 (4)檜曲物桶型 (9) 土釜型 (5) 竹筒型 の九種とすること (6) 朱塗椀 (2)木製十

型

ちいられているけれども、 麻寺と中尊寺に少数発見されているし、会津八葉寺でも現在も ものがあることなどヴァライエティに富んでいる。類似品は当 年記・供養者名などの墨書があり、また五色で五輪を彩色した 名号に真言を併記するか、南無地蔵菩薩に真言を併記すること 回発掘で四百余個にのぼつている。 ち天井裏からは四個にすぎないが第一回発掘で二七八個、第二 このうちで木製五輪塔型がもっとも数が多く、名号や真言や 真言は何氏工の孔、伝育工内孔、 友変記段などの五大 数において比較にならない。すなわ 墨書は南無阿弥陀仏の六字

入れて 三十五日か 四十九日のあいだ 墓地の樹にかけて おく風

半分のせてうちつけたらしい刻み込みもある。このような例は 問題点は長押にかけたということで、その構造からいってもあ 代百文、六个所燈明六十、明禅布施五十文下行了、万陁ラ堂内 したとき、二七日の四月十五日に「二七日法仏事極楽坊修…… なわち文明十三年(1481)の四月二日に前関白一条兼良が薨去 あるが、文献的には大乗院寺社雑事記に見ることができる。す 伝承的には京都東山の六道珍皇寺に近頃まであったとのことで きらかに長押にうちつけた釘穴を存するばかりでなく、長押に 陣西方長押打之」とあるのであきらかである。 …御骨用金五輪出来、 「御骨奉籠之……極楽坊分者、 百文下行」とあり、 金之五輪キンハク也、 四七日の四月廿九日

師の私寺屋においたのはどのような方法であったか知る由もな 類聚雑例に見える延暦二十一年に源有時の骨を東山住僧蓮舟法 にむすびつけるのは困難であるが、 たにすぎず、これを全国的な例または奈良京都の納骨とただち る。これは最上孝敬氏や丹野正氏にって山形県の例が報告され であろう。これについてかんがえられるのは骨掛けの習俗であ 納骨法がおこなわれたことにはなにか理由がなければならない このような納骨の方法はまことにめずらしいというべきで、 多くの骨壺の出土によって証明しうる。 北谷地村、東村山郡干布村などで火葬骨をカマスなどに その他の大部分の 例は壺に入れて 土中に 埋納したこと 山形県西村山郡醍醐村・谷 しかもこのような

> て埋骨するようになったというから、今日出土する奈良時代以 げた例をあげている。 制」の補選で墓の小屋の天井に芭蕉布につつんで洗骨をつりさ は のであるが、たまたま柿経などにまぎれこんで天井にあげられ でこのような儀礼がおこなわれるのは当然である。 われたとすれば、白骨化した骨を集めて第二次墓に納める中間 来出土の蔵骨器もおなじような手続で埋骨されたのかもしれな ってからは火葬骨は甕なり箱なりに入れて自宅に三七日位 たものが軒裏発見となったものであろうとおもわれる。 合は長押からはずして土中に埋めたものが境内から発掘された いのである。実際にわが国の古代の庶民の葬制に風葬がおこな 沖縄にもあったらしく、 山形県の例では墓地に骨掛けをしなくな 伊波普猷氏はその「琉球古代の葬

## 真宗教義についての二、三の 問題

本 解 雄

松

経 論 釈に対する態度について

弥陀仏の誓頭によって、罪業に泣き然も末法濁世に生を亭け、 しようとしているのは勿論後者である。 からみて聖道自力の道と浄土他力の道とに別れるが、 浄土往生もその具体的現われに他ならない。仏教は成仏の方法 却にあることは言うまでもない。 およそ宗教である以上、その目的とするところ苦悩からの 仏教における転迷開悟乃至は 浄土教にあっては、 今問題と

そのものが、

撰びとる必要がある。さもなければ場合によっては経典の序述

デューイの所謂夾雑物となり、

却って宗教の真理

思う。

ないが、私は最後に自然法爾の信味と次の和讃に注目したいと

「釈迦弥陀は慈悲の父母 種々に善巧方便し 発起せしめたまひけり

って打立てられた真実教義についてここに詳論することは出来

二種法身等の問題を考察していく必要があると思う。

が、この点について特に一に述べた観点からして、

広略相入、

次に 浄土の様相即ち 浄土の荘厳の 問題である

ところが多い。

無上の信心を

判」において提出された疑問はその後幾多の解明はあったよう て浄土についての研究なり、解明なりが種々の形においてなさ であるが、依然として現在においても問題を残している。従っ よって その頂点に 達したとみてよい。 然るに古く 「浄土教批 決定され、 やがて 成仏することになる。 以上のことは 教義 浄土三部経を依拠とし、更に七高僧の論釈を通して親鸞に

れて次々に発表されている。

所謂出離の縁なきものも、その救済が可能となり即ち浄土往生

七高僧の論釈更には親鸞自体の諸述作にしても現代に至るまで 性を覆いかくして了うことさえなしとしない。浄土三部経始め

浄土教の依ってもって立っている経、論、釈に対する態度とい そこで浄土そのものについては次に述べることにして、先ず びに仏身観があげられなければならない。 れてはいないのではないか。その具体的な問題として浄土観並 変化はあったとしても、その大筋においては依然として改めら よい。にも拘らず宗学の現状は如何であろうか。多少の表現の ての考え方の相異はまさに百八十度の転開をなしたと言っても 想の変遷は著しい。殊に近世に至って科学の急速な進歩につれ 約二千年乃至七百年の年月を経過して居り、その間における思

二、浄土について

「信」の名の下に、一字一句まげられないものかど

これらの問題ととり組んでみたいと些か研究を進めつつある。 教者則大無量寿経是也」と述べていることからみてもそうなく 来ないし、このことは親鸞が教行信証教巻において「夫顕真実 さて浄土の実在については、信の立場からこれを疑うことは出 々論議がなされているが、私は一に述べたような趣旨に従って されなければならない。この点池本重臣氏の業蹟に教えられる てはならない。ただこのことに関して経典の成立史的研究がな 浄土の問題については、その実在、様相等の問題があり、

親鸞が強調した「真実」という見地から考えるならば、本来の 斥されなければならない。しかし宗教自体の立場に立ち、然も 統的解釈をまげることは確かに異安心、異解としてあくまで排 うかについて考えてみたいと思う。護教的立場に立つならば伝

仏教の立場、そしてそれから必然的に展開した浄土教なるもの

時機相応という線に添うてその教義の表現の仕方は当然改

から、経典の伝統的な読み方と異った読み方をすること即ち異 れた時代の思想を反映している。従って経、論、 った解釈 をすること によっ てその真実性を現わさんとした。 っては、この点に留意して、何が仏祖の真実を語っているかを 釈に現われている教説は、常にそれが語られ、序述さ 釈を読むに当

変されて然るべきではないだろうか。現に親鸞かその信の立場

71

われらが

# 仰誓と『妙好人伝』

# 佐々木倫生

であるう。
であるう。
の『妙好人伝』は仰誓の見聞したものによる初篇と僧純のこの『妙好人伝』は仰誓の見聞したものによって、選び出されたなく、時をいくらか異にした三人の僧によって、選び出されたなく、時をいくらか異にした三人の僧によって、選び出されたか好人たちの伝記である。このことについて語る態度に本質的な相が好人たちの伝記である。このことについて我々は注意しなけか好人たちの伝記である。つまり『妙好書いた二篇以下の正編、象王の続篇とからなる。つまり『妙好書いた二篇以下の正編、象王の続篇とからなる。つまり『妙好書いた』といるが、(関西)による初篇と僧純のであるう。

者ではないようである。彼の本領は学者として学解に精進するについて殆んど研究する者のないように独自な学説を立てた学たる著作をなして居り識見をもった学者であったが、彼の思想ところで仰誓は『教行信証解説』をはじめとし三十一篇にわ

は学林側が論破された趣がある。(『明治法論次第』『鞘之間論をとりあげてみるならば『小部集』は真宗教義の要諦を網羅したようとする意図があるに拘らず、その傾向は信心の問題に絶えようとする意図があるに拘らず、その傾向は信心の問題に絶えようとする意図があるに拘らず、その傾向は信心の問題に絶えようとする意図があるに拘らず、その傾向は信心の問題に絶えようとする意図があるに拘らず、その傾向は信心の問題に絶えようとする意図があるに拘らず、その傾向は信心の問題に絶えようとする意図がある。(『明治法論次第』と『現生十益辨られる。今、彼の編著の中より『真宗小部集』と『現生十益辨られる。今、彼の編著の中より『真宗小部集』と『現生十益辨られる。今、彼の編著の中より『真宗小部集』と『現生十益辨られる。

り、 化の態度が濃厚に見られる。それはむしろ談義本である。 る。 すると共に教化に専念する気構をよみとることができるのであ られると共に彼が学林から一歩退き、信仰者としての態度に徹 は明らかな功存批判も見られ、また一益思想に対する態度も見 た明和の法論以後の仰誓の態度について暗示を与える。 僧樸の著作から老年に至るものまで含まれるが、この内容はま 三業惑乱と同様であった。 は安心についての世間一般の疑惑を背景にしていたことは後の た。(宝暦十四年) 而もそれを きっかけに諸所で 安心論議が起 としての地位に居り、また既に『願生帰命辨』を上梓 して い 一方、学林側を代表する功存は僧樸などの死後、 問題は表面化していた。 十益辨についても同様のことがいえるが、ここでは更に 『小部集』には法論の前年に写した (『通紀』) 智暹の問題としたこと 学林の代講

よりも信仰に徹し伝道教化に努力することにあったように考え

であろうが、今は別に機会をもちたい。

り、この別行経を明らかに採り上げたのは、恐らく慈鎮に始る 地地における別行経の位置は、極めて大きな問題をもつのであ

随ってこのことこそ慈鎮の密教で最も論究すべき問題

į.

ものでもある。 解その他について明確な判断をし、それらを排した 点を 考え 本であることを知らねばならない。 から、庄松や才市のような宗教者が生れることにも なる だろ と転化してゆく可能性を含んだものとして、一つの意味を担う て、僧純の編輯した二篇以下の妙好人の言行を見極める必要が 我々は『十益辨』に見られると同様に『妙好人伝』は教化 上のような態度が『妙好人伝』初篇を成立させたものであ しかし僧純の『妙好人』たちはやがて創唱的な新宗教へ 他方、徹底した信仰を重視する仰誓の態度の中 それと共に彼がつとめて異

#### 慈鎮和尚の密教

 $\equiv$ 崎 良 周

毗廬サナ別行経蘇悉地肝心也。」とあるように、 瑜祇経は 両部 今経"以"瑜祇経与1別行経1為1至極1也。瑜祇経両部肝心也。 よいのでは無かろうか。それは吉水蔵の「毘逝」別上に、 剛頂経を別にしては、瑜祇経と別行経の尊信にある、といって 慈鎮の密教の中心をなすものは、経典でいえば、大日経・金 別行経は蘇悉地の肝心、とするのである。 台密の蘇悉 一又

バ

ン一明、誦業也。云云。 蔵印之時、次第ウンタラクキリクアク可」誦」之。大劔印之時、 闍梨伝法印1可思」也。五古印"デアビラウンケン誦」之。五大虚空 誦:|八字真言 | 之時、五大虚空蔵印、 結:|加之° 金剛界五部五タッラク、仍カニタセ也 蔵八字頓証口伝法門に、次のように詳細に示されている。 伝としているのである。このことは慈鎮の弟子道覚の記した胎 毘逝では、胎蔵頓証八字明に「タラク」を加えることを以て口 明加元(タラク)字、師資口伝祕何事如」之哉。」とある。 即ち 眼大成就品説₁成身行法゛用ュ行位薩埵仏眼八字゜……台蔵八字 ことで、それについては上記の毘逝に「両部肝心者、 而明||五部三十七尊法。実是金剛留中之悉地成熟性也。」とある 大悲胎藏頓証八字印明、即是大日経中、阿闍梨真実智品印明、 しているといえよう。 わば胎金合糅の思想が窺われるのであるが、慈鎮はそれを踏襲 は、早く安然の教時問答巻四に示すところである。 ン、字五字之中在」之。 和尚御記云、……仏眼行法最極、 小稿に問題とする、 瑜祇経が両部の肝心である、ということ 問題は、教時問答のその箇所に「其中、 仍五古并大劔印両印"天 アビラウンケ ……基好云、結1金剛慧印, そこにはい 瑜祇経仏

る。 明を一つに併せ、八字明に「タラク」を加えて九字 としてい 蔵八字明につづいて虚空蔵五字明を掲げている。慈鎮はこの二 その説を襲っているのである。 いるが、今は穴太の聖昭の弟子というにとどめておく。 ここにいう基好とは、溪嵐雑や元亨釈書にその事蹟が見えて さて瑜祇経金剛吉祥大成就品に「仏母金剛吉祥説」として胎 このことは三昧流口伝集や阿娑縛抄にも見えないことで、 慈鎮は

あって、そこに五相成身の意を寓するのであり、アビラウンケ し、そこに胎蔵界の三部(ウンキクリアク)を加えたのが八字 ンの五字は大日経悉地出現品に見えていて、五輪成身の意を寓 バンウンタラクキリクアクは金剛界の五部の諸尊を表わすので いわば慈鎮の密法授受における口伝である。想うに、五字明の

明である。そして八字明の中にない文字は「バン」と「タラク」

とであるが、タラクは虚空蔵の種子であるから、これを加える

ことに依り、八字明とを併せた意を表することになる。「バン」 めて胎蔵界大日のア字に摂したのではあるまいか が、バンは金剛界の大日を表わすから、ここでは合糅の意を含 については「大劔印の時、 ところでこの五字明の時、大劔印を用いるわけは今明らかで バン字は 五字の中に在り。」という

(2)

n究竟?」(瑜祇経疏巻下)とまで言わしめ、 胎金不二を 唱える べきである。慈鎮はそれを徹底せしめた、といえるであろう。 台密において、仏眼を尊崇する所以は、実にここにあるという の中でも安然をして、「若非」金剛頂深秘旨」者、大悲胎蔵不」可 ある。元来、瑜祗経は胎金合糅の傾向の濃い経典であるが、そ なく、後考を期したい。アピラウンケンの明の時の五古印に いては、胎蔵界大日の根本印である八葉印に代るとされる印で 阿娑縛抄等において、この八字明・五字明を以て、合行の中

(3)

(瑜祇経金剛吉祥大成就品)

(1)和尚御記云、文治六年正月廿四日、払暁、参1入西山1間、

可言究竟。云云。

(瑜弒経疏巻下)

慈鎮和尚の密教

は、改めて検討すべき必要があろうが、その合行の肝心の部分 心にしている。合行の語の用い初めの年代やその内容について

として、慈鎮のこの記は、極めて注目に価するようである。

字之中在」之。 仍五古并大劔印両印『みほこぞ★一明、誦業 闍梨伝法印「可」思也」。五古印『及氏工表方、清誦」之。 八字真言1之時、五大虚空蔵印、 口伝奉1受1之。作法5……。 抑々基好云、 結1金剛懸印了 龍! 外級五古也加不仍九字也。 二月於二静処、受法事。 仏眼行法最極 也。云云此事密之中深秘也。云云。仍印信写八在口五在口如心此 空蔵印之時、次第ゑゑゑ及可ュ誦ュ之。大劔印之時、す 結1加之? 金剛界五部\*五阿 秘密八字 五大虚

也。云云。事已上和尚御記如」此。 (胎蔵頓証口伝法門、 吉水蔵本

貴金剛虚空蔵鉤召五字明王1日、すまで発行。 切法一時頓証°其印如.1釈迦牟尼鉢印°……爾時複説.1成就富 **残れエミ伝えなみ、若誦満11一千万遍、獲11得大悲胎蔵中、一** 爾時、仏母金剛吉祥、復説11成就大悲胎葉 八字 真言1日

云云。今仏母尊亦説,成一就大悲胎蔵,八字真言印契。故知、此 法門眷属。……故知、 心数、即無」不下入口彼金剛界中、而成,如来內証功德智印乃至 日経釈釈」諸執金剛1中云、心王毗廬遮那成口等正覚?爾時一切 金剛頂正説,成一就大悲胎蔵一切阿闍梨位一行法。 親川近尊川敬持明行者。何以故、以「能修」諸如来行願」力」故。 道場及大悲胎蔵諸部道場1者1、若誦11此真言1、彼諸曼拏羅悉皆 位1之法也。 此経金剛薩埵冒地心品云、 若有£側近置11金剛界 此則大日経阿闍梨真実智品ツゖ八字;布ゖ入処、昇ゖ大阿闍梨 若非11金剛頂深秘旨1者、 大悲胎蔵不り

第五部会

が往相と還相との二つの廻向で、

(4) 心也。若未」受,印1人、可1用1五胎印? 台藏若受11八印1之人、可1用11無所不至?若五胎印"可1任1 (三昧流口伝集)

て還相廻向は真宗教義の根本問題の一つであるとともに、

(5) 中之悉地成熟性也。 闍梨位行法1故4也。其中大悲胎蔵頓証八字印明、即是大日経 中阿闍恭真実智品印明、 抑之此法被」修二大法二事、 先例未」聞」之數。 今金剛頂瑜祇経、是可言両部大法之肝心也。以下說:|両界阿 而明11五部三十七尊法? 実是金剛界 (教時問答巻四) 但康治元年、

仁王新釈経新訳大壇安n之。云云、 六口、不」立二七曜壇、只大壇護摩壇許敷。又道具不1置1之。 相実法印、於 ¡白川殿、為¡院御祈修」之。☲५。然而、伴僧只

眼大成就品説||成身行法、用||行位薩埵仏眼八字。以四印明| 心也。毗廬サナ別行経蘇悉地肝心也。両部肝心者、瑜祇経仏 又今経"、以,瑜祇経与,)別行経,為,)至極,也。 瑜祇経 両部肝 (門葉記第四十、如法仏眼法現行記)

(7)

師資口伝祕何事如」之哉。……大日変作「薩埵身「薩埵又変成」 (西る別上、 吉水蔵本)

#### 還相廻向 の問題点

龍

森

存11七分行法?其功能広可」勘1見之。台蔵、八字明"加1不字1、 宗教的自覚の内容を把 吉 報であり、後者は体をしめして、別報であるという。それま実い清浄」と「衆生世間清浄」であり、前者は用をしめして、共 ずといい、「菩薩もし広略相入をしらざれば、すなわち自利々 思想史のうえでも重要な問題の一つである。 種の面から了解されなくてはならぬという。すなわち、 他にあたわず」と把握の根底をあきらかにしたが、存在的構造 の法身は異にしてわかつべからず、一にしておなじかるべから 身を生ず。方便法身によりて、法性法身をいだす。このふたつ 性の構想を、 超越性とともに、内在性をあきらかにしたのである。その内在 て、「廻向を主として大悲心を成就する」と、彼の超越思想の 廻向を「生死の稠林に廻入して、ともに仏道にむかはしむる」 うことにあるだろう。親鸞は「教行信証」証巻において、還枯 については、その法身は「清浄」であり、その「清浄性」は二 と曇鸞の「論注」に依ってのべ、また世親の「浄土論」によっ て、一般思想史の中でも、仏教思想史の上でも重大であるとい 無所度」の「自由性と主体性」が、衆生世間清浄の実践的理解 しといへども音曲自然なる」「阿修羅の琴」に比喩され、 が秘められていた。器世間の清浄が、問題にされているところ 践的立場においてそうであるが、ここに世界構造の転換の論理 の根底に発見されるのである。しかも、それは「無量の衆生と その理由は超越思想が内在性を胚胎しているという点にお 還相廻向の歴史的世界における存在理由が見出せるのであ しかも、その用としての存在のしかたは、「鼓するものな 「広略相入」にもとめて法性法身によって方便法

握したことは、 浄土教系思想の発展の到達点をしめしたものである。したがっ 彼の信仰と思想を特徴づけるとともに、日本の

い。それは歴史的世界の本質の問題である。済度の仕方である。滅度を得て完了し、安住しうるものではな度すといへども、実に一衆生として滅度するものなし」という

たの点において、親鸞は、世親と曇鸞をうけつつ、浄土者の神話的、感覚的超越性を否定し、脱却して、世界構造の本質のなかに、その内在性をかちとる問題点を発見していたので、それ以上には論理化されず、中世的神秘主義の限界を的確にしめしたのである。しかし、その神秘主義は、一触自己を破にしめしたのである。しかし、その神秘主義は、一触自己を破にしめしたのである。しかし、その神秘主義は、一触自己を破にしめしたのである。しかし、その神秘主義は、一触自己を破にしめしたのである。しかし、その神秘主義は、一触自己を破にしめしたのである。しかし、その神秘主義は、一触自己を破にしめしたのであるが、それが、じつは、彼の思想のユニークな本質でもあったとおもう。浄土教はこの点において、大見を関するとともに、過去の浄土教を異質の否定性をもって、継承したのである。これが真実は伝統のあり方の一つの道であった。

おいて、叙事詩が不毛におわり、かわって、抒情詩が主流をしたのか。そこには十三世紀前半に、煮つまった中世的変革の全たのか。そこには十三世紀前半に、煮つまった中世的変革の全たのか。そこには十三世紀前半に、煮つまった中世的変革の全たのか。そこには十三世紀前半に、煮つまった中世的変革の全たのか。そこには十三世紀前半に、煮つまった中世的変革の全たのか。そこには十三世紀前半に、煮つまった中世的変革の全たのか。そこには十三世紀前半に、煮つまった中世的変革の全たのか。そこには十三世紀前半に、煮つまった中世的変革の全たのか。そこには十三世紀前半に、煮つまったり、かわって、抒情詩が主流をしたが、表情がある。

ると思われる。

南宗が達摩禅を指すことは、唐の浄覚夾註般若心経の李知非

期での思想的「伝統」の解明されるべき重要な課題であろう。えることができるのである。もちろん、これは現代という変革想の私小説的理解と根本的に対立し、それを克服するものと考とにも通じている。彼の還相廻向は、近代に抬頭した、親鸞思め、また、その継承が散文的には、「私小説」をうみだしたこめ、また、その継承が散文的には、「私小説」をうみだしたこ

## 中国に於ける南宗禅と北宗禅

中川

孝

中国に来て禅教を伝えたのであるが、その弟子二祖慧可大師 まる。(暦代法宝記) 菩提達摩は南天竺の人で、大乗を極め、 滑台及び洛陽において宗旨を定め、 荷沢神会禅師が、七三四年及び七四五年の両度に亘り河南省の は、楞伽経を授けられ、これを講する時に、南天竺一乗宗によ た。両者は各々北宗禅、南宗禅の祖として重視されるのである その門下から傑れた弟子を輩出し、中国禅法樹立に功績があっ 就中、荊州玉泉寺神秀禅師、曹溪宝林寺六祖慧能禅師は、 が、その宗旨の区別が意識される様になったのは、 活躍により、仏教界における確固たる地歩を占むるに至った。 "南天竺一乗宗」を簡略にしたものが「南宗」の名の起原であ たということが、続高僧伝法冲伝によって 知 られ る。この 達摩禅は七世紀における五祖弘忍門下の人々の中国各地での 南頓、 北漸を説いた時に始 六祖の弟子

さ 濃 考 思 (336)

5) 76

を益々特色づけ、その宗風の相違を形成したと考えられる。従 ろうが、神秀にはかかることは許されなかったであろう。 東省の中夫部、或は広西省の東部に居て、末出家の形でいた彼 修行も同様であって、同じく十六年間の修行の間に、六祖は広 門下に来る迄には、母を扶養し、生活と闘い、五祖下において げられている。元来神秀も六祖も五祖嗣法の弟子である。神秀 縛せられることとなり不可であるという。その他種々難点があ え無い労働的修行を八ケ月間つづけた人である。両者の悟後の も行者として堆房に配属せられ、読書坐禅等に費すべき余暇さ は四十六歳五祖下に来たのであるが、内外の学に通 じた 学 者 道は本より通流すべきものである故、心が法にとどまる時は、 等により知られる。北宗のいう「坐不動」、「除妄不起心」等は 観は「六祖壇経」「神会語録」「和尚頓教解脱禅門直了性壇語」 間で早くから問題にせられていたと考えられる。 音を区別する理由は地理及び、頓悟漸悟の相違によると述べて に見えるのは、六祖壇経で、それには「南能北秀」と呼び、両 るというのが、神会の考えであったと思われる。この語が文献 あり、北方に居る神秀は、南宗と宗旨を異にする故に北宗であ の序文によっても知られる。この南宗の正系が六祖慧能の禅で いる。南宗禅、北宗禅の名称は其後次第に世間一 般 に 広 まっ 間のこの修行形態及び生活環境の相違は、本来の彼等の性格 恵まれた修行をした人である。他方六祖は、二十四歳五祖 六年間五祖下で修行を続け、五祖と同坐する程に重んぜら 再び樵者や猟人の中に混じ、身心放捨の修行を続けたであ 六祖及び神秀の禅法に存する宗旨の相違は、六祖と神会の 彼等の北宗禅 両者

> 論の書名な有する写本等は此際における北宗派の人々の苦悩を 後の責務となった。かつて神田喜一郎博士に紹介されたペリオ 与えた。それに如何に対処するかということが、 思想と対照する時、 ものに非ざることが知られる。神会が六祖壇経に附加している その遺著によっても識見の勝れた人であり、従来言われる如き 来南北宗の対立は神会の作動に因ると言われているが、 とが見られるのである。普寂の下に明瓚の如き異才が出たとい 内省を深め、他方又人情的苦悩の克服の為に努力して行ったあ かれ、彼等が初めて宗教的に真に目覚めて、一方にはその法的 めてこれ等の中に誌されている肺腑を衝く如き真剣な叫びが聞 反映した労作であることを心において此等の内容を見る時、 本三五五九号の普寂の語及び関口真大氏が紹介された達摩禅師 ののろしは、栄誉に輝いていた北宗の人々の心に大なる衝撃を る。然るに神秀の高弟普寂の晩年に突如として起った北宗排撃 教に対する見方において甚大な距離を作ったことが 想 像 さ れ 土民的な放身捨命の修行に終始していた南宗との間に、その仏 の法主として、王室に未曽有の尊崇をうけたことが、他方灰頭 ことに起因する。その責は主として神秀にあり、彼が三代二京 かる難点は、初期における彼等の禅が高蹈的な文字禅であった 北宗の宗旨の矛盾は、北宗の諸偈等を現存する二種 達 摩 論の 明らかに指摘することが出来る。 、普寂の晩年以 北宗のか 神会は

深謝する。 御所持の写真を恩借して知ることが出来た。教授の学恩に註\* ベリオ本三五五九号の内容は花園大学教授柳田聖山氏 う訳もここに初めて了解されるのである。

### 聖徳太子の仏教摂取

#### 望月一憲

るのである。

る。 聖徳太子は、仏教的立場にたって政治を行なったというより 聖徳太子は、仏教的立場にたって山かという切実な要求に立め、日本国の政治をいかにしたらいよかという切実な要求に立 型徳太子は、仏教的立場にたって政治を行なったというより 聖徳太子は、仏教的立場にたって政治を行なったというより

研究一ノ一所収)の発作がある。(拙論「憲法十七条に関する一考察」綜合歴史の発作がある。(拙論「憲法十七条に関する一考察」綜合歴史ものに、遣隋使の派遣、冠位十二階の制定ならびに憲法十七条今日、現代史学の篩にかけて明らかに太子の事業となしうる

と思う。

た、儒家、法家、その他、もろもろの説を集大成しているのでぎ、これによること、まことに深いのである が、同 時 に、まこの憲法には、第二条に篤敬三宝を高く掲げて、 仏 教 を 仰

そして、なお、驚くべきことには、この憲法を構造的に分析

「篤敬三宝」を地として始めて成立するものであることがわかきの「篤敬三宝」の第二条に相対している ので あって、この治哲学である儒教によっているが、この「使」民」の条章は さうち第十六条の「使」民以」時古之良典」というのは、シナの政すると、すべて天地陰陽相対しているのであり、そして、そのすると、すべて天地陰陽相対しているのであり、そして、その

であることを知るのである。

なおることを知るのである。

となって、政治の局に当るものにとっては、実はこの人民こそはあって、政治の局に当るものにとっては、実はこの人民こそはあって、政治の局に当るものにとっては、実はこの人民こそは、上政治をするということは、とりもなおさず、上三宝に対する恭敬の心に相応ずるのである。

大兄王の殉道犠牲の真の意義と価値とを認識することができるはじめて太子の遺訓を奉じて一家族滅の悲劇を演じた御子山背そして、この大義にして真に明らかとなるならば、ここに、

う。 く文字通り「説の如くに行」じたものということができると思く文字通り「説の如くに行」じたものということができると思見菩薩の捨身供養をさながらに彷彿するものであって、まったこれは、法華経の薬王菩薩本事品に説くところの一切衆生憙

自覚をもったものとしてこそ、はじめてその真相を明らかとな鹿に賜う」というがごときは、その根柢に深く徹底したこの大の故に由りて、百姓を傷り残うことを欲せず」「吾が一身を入その「但、吾が情に十年百姓を役わじと冀う」といい、一身

しうるであろう。

ここに、大乗仏教の大いなる歴史の流れの上において、太子の 政治的実験の結果が無類に秀れ、卓抜優秀な成績をおさめたこ 堝において仏教を摂取したことが明らかとなり、そして、その とが、史実をふまえての他の論証によって確実なりとすれば、 本仏教源流研究紀要所収「義疏独得の転回釈について」参照) はだこみいっているから、これは他日に割愛したしたい。(日 の小倉豊文教授から新たな疑義が提起されていて、 のものについては、今日早稲田大学の福井康順博士、広島大学 の顕著な特徴を見ることができるのであるが、この三経義疏そ かくて、聖徳太子は、政治という漏斗を通し、政治という坩 次には、三経義疏にあらわれてくる独得無類な転回釈に、そ 問題がはな

仏教摂取の占める歴史的意義は、従来の見方を破して、新らし 大きな位置づけをうけうるものと信ずる。

# 覚鑁上入に於ける内観の積極性について

代 的 意 義

宮

臣

の中に今日の時代に即応した面目を見うると思う。即ち一心自 ため近代性ということに既に困難があるが、要約して次の語録 に内観の積極性という面で捉えようとするもの。 本論は覚鑁上人の宗教に示された近代性―― 現代的意義を特 時代的制約の

> 要須」成了自観し 彼破敗」何唯廃二 自業一 組+衆務, 先鑑「徹一心」 後照「化万物」 是則凡愚時 多味 無」照」他 内証外用蔵 内虚何益「外 須ト為」度搾類 厳しく名利の世界に対して「譲鉄、隠哉、 夫と不退位の菩薩とを区別して飽くまで自度を勧め安忍の力で 好這世一 今愚暗!!晴事! 益甚……聖尚讓」他度 他行不及一悉地後 未一遺口一心台」」「密宗三搾地 「諸仏悟ニー心」 已住三万徳殿ニ 一刹報1四恩1 半念備11二徳1 一念度人功-兼又失言他益 焉狂乱能達 古賢知は未勝に、 去哉」と戒める。 与1自修11他利 若欲満川他化 衆生馳が元境に 自楽他利鏡 ャラ劫利 実也損 定, 堕" \*> 猶能,

される。 完一百~初心行者要文、<br/>
只置了~打聞集、参照) 「救済」と潜称して東奔西走する態度に慎み深い反省をうなが 今日の世相に於て、利他の美名のもとに社会的実践に出で、

ればならないであろう。 利他の美名のもと、自行を怠るのは本来非宗教的といわれなけ を見る。如以なる動乱の時にあつても一心を捨てて万境に馳せ 内観自行に励むとき、生活に宗教性をうるものとして本来面目 を宗教的に純化するものである。一心の自覚に徹して積極的に れば顕われる越法や固凝性を勇敢に打破する自戒となり、 一見消極的に見ゆる内観実修こそは行者の生活態度にともす

内観に係わるぞす上人の著作は多いが、概して及字観を勘め

教という近代的性格をもつと思う。

「観」(10元頁((心月輪秘釈)の立場に立つとき、生活即宗名」第2光、……亦名。阿字門。」(三層頁)なお自身観には「一名」常文、本来温樂」と記されてある。かくて「六度広行摂立と高自覚、本来温樂」と記されてある。かくて「六度広行摂立、不一切。(10元頁(心月輪秘釈)の立場に立つとき、生活即宗真言浄菩提心私記に曰く「一即一切、一切即一。又一中有。」一切、真言浄菩提心私記に曰く「一即一切、一切即一。又一中有。一切、真言浄菩提心私記に曰く「一即一切、一切即一。又

(340)

# ンダナ作「ブラフマ・シッディ」

伊 照 蓮

る。 説と、密接な関係にあると考えられる。以下その理 由 を 述べ(1) てヴェーダーンタの立場から、さらに反駁されている。いまそ BS. のヴェーダーンタ説は、SV. の所破たるヴェーダーンタ 一、ŚV. におけるヴェーダーンタ説への論難は、BS. におい

の箇所を列記すれば、 把握される。回無分別知は、sāmānya と visesaとの両側面 9. 回については、BS. Tarkakāṇda. vv. 18-25 におい を含む実在をとらえる。 ①については、 BS. p.58. 11. 6 — この論難の要点。①無分別知においても。 bheda=viśeṣa 

a-d, 56 a-b(2)ŠV., sambandhāksepaparihāra. vv. 55 a − b, 52 て反駁

これに対する反駁、BS. p.10. 11. 19-20, 22-4. ŚV., sambandhāk sepaparihāra. v.82 c — d.

これに対する反駁、BS. p.10. ll. 21-2 & p.11. ll.

これに対する答弁、BS. p.11. II. 15-6. (4)ŚV., sambandhāksepaparihāra. v. 84 c - d

ŚV., sambandhāksepaparihāra. vv. 85 c-d,

a-d.

(5)

二、ŚV. 所破のヴェーダーンタ説(ŚV., pratyakṣasūtra. これに対する答弁、BS. p.11. 11. 17-9 & p.12. 11. 2.

ダナの学説と一致する。(2) mānya とされるが、この mahāsāmānya は、sat なるdravya v. 114 a — d ) では、無分別なる知=現量の対象は、makāsā-る、との見解において、SV. 所破のヴェーダーンタ説は、マン とも呼ばれるものである。無分別なる現量は sat を対象とす

Sucaritamiśra の説明は、ŚV. 所破のヴェーダーンタ説の系統 事情に基くもの、と考える。 においてマンダナの所論が代表的学説とみなされていたという る、という。しかしこれは、年代的に不可能である。従って、 よれば、SV. 所破のヴェーダーンタ説は、マンダナの学説であ |||' Sucaritamiśra (ad ŚV., pratyaksasūtra. v. 114) 💆

れる。 SV. 所破のヴェーダーンタ説の系統を継承するもの、 以上の諸点を考え合わせると、BS.のヴェーダーンタ説は、 と解さら

(略号 BS.=Mandanamiśra, Brahmasiddhi

\$V.=Ślokavārtika.)

註 (2) BS. においては、sāmānya は現量の対象とはされな (1) 中村博士「初期のヴェーダーンタ哲学」四九二頁以 い。従つて、ŚV. 所破のヴェーダーンタ説とマンダナの

い。しかし、両者に一貫した見解も、みとめることがでみれとが、全く等しい主張をなしている、と は い えな

# 摂真実論における識説について

#### 沼晃宮

菅

『摂真実論』 Tattvasaṃgraha の著者寂護

Śāntara ksita

て、ここでは識説といっても、唯識教家上のそれではなくて外 示しているか、ということを見て行くことにしたい。したがっ に理解されているか、それにたいして寂護はどのような態度を 対象の考察を通して、ここでは有相の知・無相の知がどのよう できないことが述べられている。そこで、この寂護による外的 れ、そのいずれの知をもつてしても外的対象を認知することは どうかという問題を論ずるにあたつて、有相の知 sākārajnāna られて批判されるのであるが、その際外的対象の認知が可能か rarthaparīkṣā という章は、外的対象を有する諸説がとりあげ るといわれ、他の場合には後者の立場にあるといわれている。 din ということにかんして述べられ、ある場合には前者に属す sākāravijnānavādin、あるいは無相唯識派 nirākāravijnānavā が、その仏教史上の位置については、かならず有相唯識派 については、近年学者によつて種々な研究が発表されて いる 無相の知 nirākāra-(anākāra) jñāna などの区別が説か ここに取りあげた『摂真実論』の「外的対象の批判」 Bahi-

云うべき意味での識説である。的対象の認知が可能かどうかという場合の一種の認知論とでも

意味である。 意味である。 意味である。 意味である。 意味である。 を有するもの sākāra であるか、行相を有しないもの nirā-は著ra であるか、あるいは対象の行相と 異なる行相をもつもの viṣayākārād anyākāra であるかという三つのあり方しかあり えないのであり、そのいずれの場合をもってしても、外的対象 の認知はなされえない(一九九九偈)。ここで行相 ākāra とい うのは、偈文では nirbhāsa とするように、顕われる相・形の うのは、偈文では nirbhāsa とするように、顕われる相・形の

あるとする』(p.564)と説明されている。外的対象が行相を有しているのであって、知は無相 anākāraでによって『無相の知を説くもの anākārajnānavādin の説は、第一に無相の知について見ると、それは蓮華戒 Kamalaśila

影像をもつもの arthapratibimbaka である』(二〇二〇偈) 影像をもつもの arthapratibimbaka である』(二〇二〇偈) 影像をもつもの arthapratibimbaka である』(二〇二〇偈) と述べられる。 この うちの 影像 ない』(二〇〇五、六偈)と述べられる。 この うちの 影像 pratibimba について、蓮華戒は『影像とは知の行相に印銘され あっとである』(p.565)と註記しているが、ここで 有相の知と のことである』(p.565)と註記しているが、ここで 有相の知と いうのは、対象の行相の影像が知の行相を規定するという意味 からのは、対象の行相の影像が知の行相を規定するという意味 からのは、対象の行相の影像が知の行相を規定するという意味 からのは、対象の行相の影像が知の行相を規定するという意味 からのは、対象の行相の影像が知の行相を規定するという意味 からのは、対象の行相の影像が知の行相を規定するという意味 からのは、対象の行相の影像が知の行相を規定するという意味 からのは、対象の行相の影像が知の行相を規定するという意味 からのは、対象の行相の知とが、とこで 有相の知と から、第二 がある。

と述べられるところによっても明らかである。

り、したがって、この『摂真実論』の「外的対象の批判」とい 知の第三のあり方にも、批判的態度を示している。そこで、こ 象の認知はなされえないとし、有相にも、無相にも、あるいは もつ知 pītaākārajnāna も、白い貝を認知するごとくである、 相の立場」とでも云うべきものであると考えられるのである。 う章において見る限り、寂護の識説は有相・無相と対立的にい この章の根本的な立場に立つものであることが知られるのであ たものであって、知はただ知自体を認知するのみであるという の批判の過程を通じて、かれの識説は、知は能取・所取を離れ と主張するものがあるに、説かれるのである(p.559)。 いる知も他の行相をもつ対象を認知する、たとえば黄の行相を われる場合のいずれでもなくて、しいて云えば、「絶対的な無 第三の知のあり方は、蓮華戒によれば、ある行相をそなえて 寂護はこの知の三つのあり方のいずれをもってしても外的対

#### ナ ーガ (naga) 崇拝と部族的密教

#### 坂 宥 勝

宫

Vinaya 1. 歩刈り〜歩の。Parittā (AN. 11, 72—73), Vinaya 11, 109 崇拝されている。原始仏典におけるナーガ。 110 etc. の防蛇呪。Khuddakapāṭha VIII,4:AN. 11, 125: Atharvaveda, Brāhmaṇa では、ナーガは畏敬の念をもって 5. ②仏陀を礼拝するナーガ。DN, 111, 149 (三 ①ナーガの恐怖に

> (Udāyī 長老の詩) etc. Vinaya 11, 195. cf. Mahāvaṃsa 3. ① 仏陀をナーガとして尊崇する。 Thera-g. 692-704

||十相経): DN. 11, 167—168, Udāna 10. sv.: Vinaya 1,

の考古学的遺品。 V.87-94 (ナーガの正体は仏陀)。 仏伝にみえるナーガ。①龍王灌水(バルフット、 Lalitavistara.―普曜経―・修行本起経・大 サーン

華厳経。ただし MN III, 123『 希有未曽有法経』では二人の

3 (サーンチーその他の考古学的遺品)。『大般涅槃経』による 女性灌水)。②成道直後 Muchalinda 龍王の守護。 Vinaya I, Indian History, Bombay 1956) によれば、ラーマ・ガーマの した。コーサンビー博士(An Introdution to the Study of と舎利の一分はラーマ・ガーマのナーガ・ラージャたちが供養

ーガ崇拝は一般に氏族宗教、動物トーテムにもとづくものと推

コーリヤ族はナーガであり、アリンン化の縁に立っていた。

定したい。

IV. Fig.2)とを示すものではあるが、 これらは ナーガのトー Plate. XXIV. Fig.1) とピッパラ樹下の仏陀(ibid. Plate. XX である。諸学者がその後修正したごとく、これは、それぞれウ 左側の柱の内面のシーンは J.Fergusson によるとナーガ崇拝 ー大塔東門左側の柱内面(上から二番目)および同じく西門の ルヴェーラ・カッサパの火神堂内の仏陀による悪龍降伏 (ibid, J.Fergusson: Tree and Serpent Worship 所収。 サーンチ

ナーガ

仏教より 遥かに遡る。

は聖火および聖樹の守護神であり、聖火と聖樹に表徴されると

ナーガとの信仰の結合形態は、

テミズムに超準すると考える。ナーガと樹木との結合、

ころの仏陀とナーガとの結合の必然性をそこに見出す。

の塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺品になると、ただ仏陀のみとなり、ナーガはなくなっの塔の遺伝ができる。

ている。

配置は、古い氏族制社会の崩壊・ナーガの没落・インド封建制ラの外金剛部院にも難陀・鳥波難陀が認められる。このようなのトーテム氏族であることが知られる。このほか、胎蔵マンダイ一人の女性が一頭蓋を背負っているのは、明らかに、ナーガー

けるナーガの問題は、本発表では除外した)。

組みこまれて伝えられたのである(タントラ仏教の部組織に

以上、ナーガ崇拝の古代宗教は、仮教の密教の組織の一端

級社会における階矛盾を反映しているものと考えられる。

## 倶舎論における無我説について

#### 河 村 孝 照

ドガラを経部はたてたというが、破我品にも見当らないというな場を明らかにしようとして取りあげたのが本研究の趣旨である。従来、倶舎論は資料的に経部の教義を顕はすものとして取り扱はれ、とくに破我品にあっては経部独自の立場において無り扱はれ、とくに破我品にあっては経部独自の立場において無り扱はれ、とくに破我品にあっては経部独自の立場において無り扱いたのが本研究の趣旨であ立場を明らかにしようとして取りあげたのが本研究の趣旨であ立場を明らかにしようとして取りあげたのが本研究の趣旨である。

折するという方法をとっている。したがってここであげられるの問題点をあげ、自己の立場をふんまえてこれらの問題点を破破我品は犢子部、文典家、勝論等の我論に対して、いくつか

が如きである。

**倶舍論は法有論の立場にたって犢子部のプドガラ説を巧みに仮** 

成実論は人法二空の立場に立って俗諦にお

ける仮我説を主張する。我説へ誘引するが、成れ

ことによって我論の系譜を知ることができる。にあってはこの問題点を他の論書に求めて両者を比較検討するて俱舎論所説の対論両者の我論を知ることができ、しかも他方て俱舎論所説の対論両者の我論を知ることができ、しかも他方間題点は二者の我論についてそれぞれ立場の相違を示す規準と問題点は二者の我論についてそれぞれ立場の相違を示す規準と

は、いまその要点をあげれば、(1犢子部のたてるプドガラのあり、いまその要点をあげれば、(1犢子部のたてるプドガラの第五不可説蔵論、(3)プドガラの諸点が(4)位陀の不記論、(5)記知論等であろう。つまりこれらの諸点が(6)でが対うを主張するに対し、世親は仮我論をもってこれを貫を子部の我論と世親の所論との相違点で、犢子部が非即非離臨のブドガラを主張するに対し、世親は仮我論をもってこれを貫を子部の我論と世親の所論との相違点の大部分は犢子部とのそれでは大きないである。

具含論における仮我説を主張してもその教理的背景は異なる。 は具含論のそれとほとんど同じであってして政実論の生拠と に応酬している。③成実論の作者ハリバルマンは世親と師を は偶含論のそれとほとんど同じであって仮我説をもって彼の所 我無我品、巻六憶品に提起された犢子部に対する我論の問題点 は偶合論のそれとほとんど同じであって仮我説をもって彼の所 我無我品、巻六憶品に提起された犢子部に対する我論の問題点 はの所 といえる。まず (1)俱含論以前における有部論書にあっては仮 といえる。まず (2)しかし一方成実論巻三、無我品、有 表記、有 を はののである。 といえる。まず (4)偶合論以前における有部論書にあっては仮 といえる。まず (4)偶合論以前における有部論書にあっては仮 といえる。。

> そこで俱舎論破我品の我論は、(1犢子部のブドガラ説の仮有 は当論は法有論の立場に立って仮我説を主張したといえると思 がいとしながらも、彼れが説く人法二空説はこれをとらず、(破 が品中に中観主義者を批判している。この中観主義者 madhy amaka-citta 称友の釈しを私は成実論者とみたい)。 ③つまり は合論は法有論の立場に立って仮我説を主張し、(20成実論の仮我説をモデ はることを力説して仮我説を主張し、(20成実論の仮我説をモデ はることを力説して仮我説を主張し、(20成実論の仮我説をモデ

有執としてこれを論じているから経部のみの説ではない。には説かれていない。また説かれたとしても婆沙論巻十一にはい。②十八部論を除く他の三訳で説く根辺蘊、一味蘊も俱舎論訳を含む)に紹介する勝義ブドガラは俱舎論には説かれていない。とくに破我品は経部の説であるといわしかし従来、俱舎論、とくに破我品は経部の説であるといわしかし従来、俱舎論、とくに破我品は経部の説であるといわ

りをおいて仮我説をもって貫ぬいているといえよう。見論をさけることにも努力を傾むけ、有部の法有思想の上に据ヲ説の修正を試み、成実論を含む中観主義者のおちいり易い空非離の無我説は、経部の立場に立つものではなく、犢子部の非即論の無我説は、経部の立場に立つものではなく、犢子部の非即論のによって次のように結論できると思う。すなわち、俱舎以上によって次のように結論できると思う。すなわち、俱舎

## 唯識観の実践と菩薩道

又 俊 教

勝

菩薩道の理念とその実践を考察しよりとする時、菩薩道の根

85

(345)

い

発

従来の声聞道や、 践とは唯識無境の観法から進んで、 組織されたかについて考究してみたいからである。 達・変遷のあとがうかがわれる。 本理念は変らないにしても、 それを合理化するがある。そこで一面では従来の菩薩道や声聞 唯識観の実践そのものが菩薩道であることを主張すると共に、 理論と実践とが新時代の学・行として登場することになると、 毘達磨論書ではすでに声聞道が成立し、極めて組織的な修行道 されているのである。 が説かれ、 に 実践体系をもつ修行道であるが、それが大乗の修行道である限 よって実証さるべきものである。 体験をなすことをさすのであり、 と菩薩道という表願も瑜伽行派において菩薩道がどのように再 こでこの新たなる菩薩道がどのようにして成立したか、またこ 最近諸学者によって菩薩道の研究は進められつつあるが、唯識 道を考慮に入れながら、 の大成を見ていたのである。 へ進んで、 観の実践としての菩薩道について詳説しているのを見ない。そ ての新たなる菩薩道の樹立に多くの努力が払われたのである。 )菩薩道の思想構造はいかなるものであるかを明らか おける六波羅蜜、 菩薩道に他ならない。しかし菩薩道としてはすでに般若経 それらが後世の経論に継承されて、 唯識性に悟入し、更につづいて転依或は転識得智の 菩薩道をそのまま継承するわけにはゆかず、 華厳経における菩薩の十地の修行段階など 他方また発智論、 他面では特に唯識観の実践の体系とし その思想構造と実践体系 瑜伽行派が成立・発展し、 ここに取上げた唯識観の実践 この唯識観はそれ自ら独自の 唯識の理論は唯識観の実践に 境無の故に識無という観法 毘婆沙論等の多くの阿 菩薩道の基調と 唯識観の実 にした に 唯識の は

> 説かないので、新たなる菩薩道の体系は成立しなかった。 想は成立てししない。次に弥勒論書と言われるものの中、 見道に入る前の勝解行地にもふれているが、 となく、また地波羅蜜多品では菩薩の十地と六波羅蜜を説き、 は分別瑜伽品と地波羅蜜多品に説かれているが、 唯識観の進展との関係が明示されていない。 見道、修道、究意道の五位を説くに至ったが、 た。しかるに決択分巻六十四では道諦として資糧道、 織的に説かないので、新たなる菩薩道の体系は成 立し なか 十二住なども説くが、しかし瑜伽論では未だ唯識観の実践を組 道に関する凡ゆる問題を詳説しており、また菩薩行の位として なども説くが、しかし瑜伽論では未だ唯識観の実践を組織的に する凡ゆる問題を詳説しており、また菩薩の行位として十二住 と菩提と力種性と六波羅蜜と十地と菩提分法など、菩薩道に関 論の菩薩地は菩薩の種性と発心と自他二利と真実と威力と成熟 は止観の瑜伽行を詳説するのみで、唯識観の実践体系を説くこ 以下その要領を掲げてみると、まず解深密経における菩薩道 従ってこの経典では未だ唯識観の実践としての菩薩道の思 唯識観 しかしここでは 分別瑜伽品 を説 かな

并得果品第六と、 十五には通達分たる煥・頂・忍・世第一法を説く四頌と見道を 位・究竟位の菩薩道の五位を説くものとせられ、また教授品第 **頌があり、それが順次に集大聚位・通達分位・見** 説く一頌とがある。また分別瑜伽論と、中辺分別論相品第一と ところが大乗荘厳経論真実品第七には唯識観の進展を説く五 法法性分別論には方便位(加行位・通達分位 道位 道

如実智によって四善根を経て見道に至ること、修道中では十地 て唯識観の実践としての五頌の中に編入して五位説を再組織し は摂大乗論所説の入所知相分と彼入因果分以下の菩薩道をすべ の第廿六頃から第三十頭までが成立、護法の成唯識論に経って 見てよい。そして以上の諸頌が素材となって世親の唯識三十頌 大乗論において唯識観の実践を中心とした菩薩道が完成したと 論の二頌と、大乗荘厳経論の五頌を引証している。かくして摂 の修行をなして転依を得ることを説き、ある二頌と、分別瑜伽 識に悟入する過程として四種の三昧において順次に四尋恩・四 薩道を組織的に説いている。即ち修行道として五位を説き、唯 に、入所知相分第四では特に唯識観の実践としての新たなる菩 羅蜜)十地、三学など従来の菩薩道の基本的なものを説くと共 では彼入因果分第五から増上驀学分第九までに六波羅蜜(十波 論決択分と同じく五位の階位を述べるのみであるが、摂大乗論 とを知りうるのである。次に無著の阿毘達磨集論巻五では瑜伽 よって唯識観が特に加行位と兄道位において強調されていたこ 論や入楞伽経や大乗広百論釈論などにも見られるから、二頌に と見道とを説く二頌があり、これと同類の頌は三無性論や仏性

その論難往復は大別して三つとなる。

第一は我は常住(nity:

昭和三十六年度文部省科学研究費による研究成果(綜合研究)

金 岡 秀仏教徒のミーマーンサー批判

友

ために継続的であらねばならない。

Sāntirakṣita (c. 680—740A.D. 寂護)の Tattvasaṅgraha Sāntirakṣita (c. 680—740A.D. 寂寞)の Tattvasaṅgraha 八三偈は、Mimāṃsā 学派(以下M)の我(ātman)実在論に六三偈は、Mimāṃsā 学派(以下M)の我(ātman)実在論に六四類型を踏むものと見られ、その原型と考えられるものは、つの類型を踏むものと見られ、その原型と考えられるものは、人民論論成品における声論、勝論対破の説相である(大正蔵、二九、一五A七以下)。いまこれと対比しつつ本論の M 批判の二九、一五A七以下)。いまこれと対比しつつ本論の M 批判の

い。Mのひとびとにより、覚は非求遠的なり誠にしばしば表現なる(21)。楽苦等の住(avasthā)は生滅するも霊は継続する(22)の相を有するに非れば所許相違(abhyupagama-virodha)とこれに対する仏教側の反駁。もし霊と覚とが同一ならば、同これに対する仏教側の反駁。もし霊と覚とが同一ならば、同二の相を有するに非れば所許相違(abhyupagama-virodha)と

せられているから(21)(28)。

思想、 て因明によって敵者を論破する傾向がはっきりしてくるのであ 子 Kamalaśīla (c. 700--750A.D. 蓮華戒) に至っては、主とし は当時の学風だったことが想像せられ、これに註釈せる彼の弟 と敵者の論破に重要な役割を果している。これらの折衷的傾向

(ekarūpa) によって移転する (sankrānti)とすれば、その他 霊は、その形の異るに応じて異ならねばならぬ。 もし 一相

仏教の反駁。苦楽等、さまざまな感情のさまざまな形をとる

我品においては、人能行を定義するに、異処に相続するを行と ば、我に生超(udayavat)があることとなろう(タロ)。 のものの移転は許されない。また同性によって移転するなら 一般的我の設定が行為の多様性を否定するという論旨は、 因を行者と名くるとなす論旨で表明されている。 破

証されるとなす。永違なる我が認められぬ限り、刹那変化する 切に同一を保つものはありえない(24)。 第三にMは、我の同一性は、我が異時に異条件の下に成立す 主体と同一に感ぜられる識(vijnāna)によってさらに立

に行なわれるのではない(24)。 (25)。そして、識の働きも、時時行なわれるものであって常時 て超る我慢 (ahankāra) によってもたらされた もの でlある。 (anādi) よりの有情見(sattvadṛk)の力(prabhāva)によっ ものはありえない。かかる我(ālambana)は所縁 なく 無始 仏教の反駁。 相異なる経験の中にあって、同一を保つ我なる

染の心あり」となしている。 うに対し、「無始より来た、 破我品では、勝論師が、「我執に何を以てか因と為す」と問 我執の薫習、自の相続を縁じて垢

説(39)、習気(vāsanā) (28) 説等の重要な概念と并んで、中観 本章の基本的説相が、破我品に酷似することは安んじて指摘 種子 (bīja) 説(な)、影像 (syustata = pratibhāsā) 細部の論旨に変化の見られることは明らかである。

### 如来蔵説展開の一断面

市 ]][ 良

徳、及び勝者の所作とは第一義を見る人々の境界である。それ て梵本 Ch. I, 23 偈には「有垢真如と無垢真如と離垢の仏の功 を有垢真如と無垢真如という範疇で明らかにする。それについ Ch. W Tathāgatakṛtyakriyādikāra の内容として順次明らか gatagarbhādikāra, Ch. II Bodhyādikāra, Ch. II Guṇādikāra. 功徳であり、勝者の所作とは十力等の仏法の一々の無上の業で とはそれと同じものが仏地に於て転依を相とするもので如来法 〈dhātu〉で如来蔵と称せられ、無垢真如〈nirmalā-tathatā〉 はそれから清浄な三宝が生ずるもとである。」と 述べる。 あるとされる。ところでこれら四が実は梵本 Ch. I Tathā 身と称せられる。離垢の仏の功徳とは如来法身に在る十力等の で有垢真如〈samalātathatā〉とは煩悩の殼から離脱しない性 宝性論は如来蔵・仏性の〈vibhāga〉弁別を主題とし、それ 者随縁起滅義即生滅門也」といい亦「真如是泯相顕実門不壊相

にされ、 訳す如く衆生の因を示す。 場合 dhātu は因の義で、 にも一致する。 せられ、真如に二義があるとし論の主題とした本論の思想基盤 も訳され、tathāgata-dhātuと綴られた場合如来法身、 真如仏性、仏性と訳し、また屢々衆生、衆生性とも訳す。 にも見られる。上述煩悩の殼から離脱しない dhātu は漢訳に ではなく而も全く相反するものである。かかる構造は漢訳語例 論は如来蔵を有垢真如として把捉する。が無垢真如と別のもの たる部分であり、 如来無為之性等と漢訳される。 従って有垢・無垢真如に関して述べる Ch. I, Ch. II Ch. ■, Ch. V は Ch. II に従属する。かくて Anuśaṃsādikāra はそれらを纏めるのであ 一般に sattvadhātu と綴り衆生界と ところが dhātu は法性、 かかる意味の二重性は注意 法性体と 如来法 この が主

門があり、 神心ともいう。 心との関係では一心が一には真如といわれる義をもち、 して大乗超信の大乗の意味、即ち所信の境としての法の相を明 法といわれ、この一心が論体系の基幹となって展開される。而 は立義分にいう衆生心であり、心性とも、義記では如来蔵心、 は生滅といわれる義をもつというのである。 右の如き二重性は超信論の「一心」にも認められる。一心と 解釈分には、一心の法に依り心真如門と心生滅門の二種の 言 様の義として把捉せられる論の見解には義記も則してい この二門は皆各々総じて一切法を摂するという。 心者謂如来蔵心含二義一約体絶相義即真如門: 論は義記に示何法者謂一心二門三八四信五行等 かかる一心・衆生 他方で

> 的には基調を一にするといえる。そうして宝性論では無垢真如 体相不11相離1故に不一不異であり、各々一切法を摂する。 壞理而成事故得摂於真成事而理不失故」と。 かしこの点に関する義記の見解は楞伽経に依拠し異る。 如来蔵と称せられるが、起信論でもそのように理解される。 たる如来蔵は本性清浄でありながらも、煩悩から離脱しない故 て宝性論の無垢・有垢真如の見解等に看取される二重性に根体 体絶相・泯相顕実と心生滅・随縁 起 滅・攬理成事の二門は以 \*\* 而即泯故得摂於生滅泯相不存故但示於体。 生滅是攬理成事門不 而して心真如 かく

らない。しかし、このような義記の見解は起信論との間 事……」に所以するが、 滅、如来蔵の起動が阿梨耶識とする考えがある。これは 解釈を含み、根本的には如来蔵を不生不滅とし阿梨耶 ①を標体と見ることの適否は措くとしてもここには種々無理な う。義記は①を標体、②弁相、 起に関する彼の世界観の中に組織づけられているといわねばな 宗判中如来蔵縁起宗にいう「如来蔵随縁成阿頼耶識此則 ある。論は心生滅に関し「⑴心生滅者依如来蔵故 有 生 滅 プの認められる断面である。 起信論心生滅門は所謂流転と還滅を明らかする重要な論述で 所謂不生不滅与生滅和合非一非異。(3) 名為阿梨耶識」とい かかる法蔵の見方は理論的には法界縁 ③立名と三段と分け解釈する。 識 か を生 の

(2)

90

-

# Caitanya Vaisnona い Bengal Vaisnay女性同伴の宗教実修に関する

# Caitanya Vaiṣṇona と Bengal Vaiṣṇava

木村日紀

"svakīya"女性は自分の妻を意味するのである。 関し易行来の指導者と彼等との間に大論争が発生し、西暦一七 Vaiṣṇana 易行乗が如何に隆盛であったかが 検考出来る。其の 裁判官から宣言され、"Svakīya"論者から二通の謝り証文が 其判決が高等官たる回教徒の Nawab Alī Vardi Khan という が敗北し、"Parakīya"主義の易行乗が勝利を得たのである。 葉であるがその真意は蛮愛の女性を指すのである。 而して 持したのである。" Parakīya " 女性とは他人の妻を意味する言 CaitanyaVaiṣṇana の学者が"Srakiya"女性の同伴を強く支 性を基点として Bengal Benares Jayapwa 等の保守主義の 強調する"Parakīya"女性同伴の宗教実修に対し、女性の品 に於て六ケ月に亙って論争が転展し、其結果"Srakīya"論者 一七年に回教政府の Nawal ali Vardi Khan 高等官の裁判所 一七一七年に右の裁所判に登録された。故に後期に Bengal 一通謝り証文の中第一通のみを前に発表する 十八世紀の初期に Bengal vaiṣṇana Sahajiyā (易行来)が この問題に

#### 一昔の記録第一)

七一七 A.D (mām 1205 sāla) Bengal Vaiṣṇana に於て

Porokīya 論の最勝を決定する。

(Hari)

、称を表す。 (『聖者の如き方々へ』と敬)(『師の子孫の方々へ』と敬) (五人の姓名を記録し其人へ)(七人の姓名を記録し其人へ)

(称を表す。) (本を表す。) (本を表す。) (本を表す。) (本を表す。) (本を表す。) (本を表す。) (本を表す。) (本を表す。) (本を表す。) (本に Madana Mohana (sudapura の人)。 次に Rāsānand(latā の人(。次に Muralī thara(Śrīpātḥakha ḍadahaの人)、次に Vallabhī Kānta(Viracandrapura の人)、次に Cāheva Pañcānand(Yaeṣpura の人)。次に Hṛidayānanda

(Kānāiḍāṅgā の人) 等の師の子孫の方々へ。

śāstra を持参し、 prabhu の教説や Śrimat Mathama Yasvāmī 等の信仰 正協力しつつ Śrimat Bhāgavata Śāstra や Śrīmat mahā-(Vairāgī) や 立派な Vaiṣṇara salaāna (完全な人物等) が互 会頭学者、 頭学者、Kāsī の会頭学者、Soṇaragrāma や Vikramapura の り、判決された。同時に勝利の判決もあった。 Navadvīpa の会 Dharma の教義を元盛りに 主張することの 出来ない結論と な 人々と共に Bengal へ来た。 其処に滞在して 吾等が Svakīya Śrīyuta Kṛṣṇadevabhatyācārya や Pātasahi の精神力の強 Śriyuta sestaya Jayasimha 大王の処で遠征の為め論結せし Svakīya Dharma 建設の為め Bengal へ、Jayanagara から 賢各位を Svakīya Dharma の敵として Vrindāvana から この書類は論争の放棄と共に書きし降伏書である。吾等に諸 Utkala の会頭学者、 Dharma 管理者、 かつ Śrītharasvāmī の註釈や其他の註釈書 出離者

Thakura Mahāsaya, Śriyutācarya Thakura, Śriyutasya れた。吾等は敗北したので Bengal, Odisyā や全 Vehāra 等 れた。吾等も書かされた。其書類を Vrindāvana や Jayanagara 出来ず、Parakiya Dharma が建設出来きて勝利の書類が書か cārya が論争に敗北し、Svakīya Dharma を建設することが 類シも持参し Sriyata Bhatyā cārya Majukrcra と共に吾等 て Bengal 年一一三八年の Vaisākha 用 Śrīkṛṣṇa Deva Deva に対し veda に恥じて降伏書を書き終る。以上一一三七年に於 て超越し吉祥の一路にある徳の所有者たる理由で、諸賢の家族 した、この堅い和解は永く重ぜねはならない。 吉祥 on に於 mānandagosvámī 等の五家族に対し堅く和解して降伏書を渡 vagosvāmī, Śrīyuta Naraharisarakāra Thākura, Śrīyuta を含む五家族即ち Vedāttā(Veda に自信を持つ) Śrimadji-Vripdāvana から頭の飾り Turban (Śīropa) が貴殿に贈呈さ Parakiya Dharma の権利者であることを記して送った。依て Bengal に於て Parakiya Dharma が建設された。諸賢が も滯在して六ケ月かかって論争し、裁判され、其結果 Bhatyā へ送った。諸賢との論争の判決は Bengal へも送った。故に

Sarmaṇa Jayanagara の人。

として以下に二十二名の署名があるが、その凡てを略す。
たが、其が建設出来ず敗北し降伏書を書き弟子となった。証人
たが、其が建設出来ず敗北し降伏書を書き弟子となった。証人

#### Histoire du bouddhisme indien par É. Lamotte の瑕瑾

#### 金倉圓照

Buddhisme in Indie を発表して以来のインド仏教についての 十五—十七年)に、J. A. C. Kern が、Geschiedenis van het 多数に発表せられている。それ故、これらの新しは研究を、綜 うに詳細な歴史は他に存在しない。これは単に海外の学界にお て概説的な小著述はいろいろ出版されている。しかし、このよ まとまった大著述である。これらの期間に、勿論仏教史につい du bouddhisme indien を公刊し、次に一八八二一八四(明治 たが、大型(18×27 cm)本、八六二頁に及ぶ大冊の書である。 小書をつけて、一九五八(昭和卅三年)に Louvain で刊行し 適合した企てで、甚だ注目すべき作品と云はざるをえない。 合整理して叙述しようとしたラモットのこの仏教史は、時宜に る歴史的、考古学的、哲学的、宗教学的な研究は、毎年極めて いてだけでなく、日本に於ても同様である。一方、仏教に関す (弘化二年) Eugène Burnouf が Jutroduction à l'histoire さて著者がその序文でのべているように、本書は、一八四五 ラモットは標題の著述を des origines à l'ère Śaka という 実際本書は著者のかような意図の実現に、可なりの成功をお

さめ、われわれの期待に応へる所が多い。おそらく今後のイン

れるであろう。しかし詳細に見ると多少の瑕瑾が無いではない仏教の研究に、欠くことのできない参考書として、重んぜら

い。今その一二をあげてみよう。

てそこに、大唐西域記巻三の大天の記事が援引せられる。今関天の邪説(L'hérésie de Mahādeva)が論ぜられている。そし五事について説く章節があり、その一項に、(pp.300-312)大まず、マウルヤ時代の仏教を叙べる中に、第三結集と大天のまず、マウルヤ時代の仏教を叙べる中に、第三結集と大天の

係の箇所を原文で示すと 王所敬仰 五一、八八六中) 摩揭陀国無憂王 供養無差 潭思作論 深信三宝 以如来涅槃之後 有凡夫僧 愛育四生 理違聖教 摩訶提婆告言 時有五百羅漢僧 凡有聞知 第一百年 群従異議(大正蔵 命世君臨 濶達多智 五百凡夫僧 威

求め」の如く読み、「心の中でひそかに名誉と実利を求めて」の 家ubtil investigateur du Nāma-rūpa)と解し、玄奘が大天の いあらわしていることは、漢文の常識からも、大天の仮説 を云いあらわしていることは、漢文の常識からも、大天の仮説 を云いあらわしていることは、漢文の常識からも、大天の仮説 を云いあらわしていることは、漢文の常識からも、大天の仮説 を云いあられている。(p. 307)しかし、「名実」が 学問を誉めた言葉にとっている。(p. 307)しかし、「名実」が 学問を書めた言葉にとっている。(p. 307)しかし、「名実」が 学問を書かた言葉にとっている。(p. 307)しかし、「名実とが 大天の仮説 とが引用文の文脈からも、疑う余地がない。従って「幽求」は していることは、漢文の常識からも、大天の仮説 とがうていることは、「という句の解 に、などの意味ではなく、「かくれて(名実を) で、一次のように、「という句の解

ば、論難する程のこともないが、ラモットは、この誤読を基礎

意味でなければならない。もっとも、単に字句の誤解だけなら

にして、玄奘が大天を(大衆部に関係する者ではなくて)有部

Controversy over the Five Propositions の標題で論じ、にでいるので、許しがたいのである。しかもラモットは、こめて正当な読方に自信をもち、反って之を得意としているらしい。即ち、本書と同じ問題の部分を Indian Historical Quarterly, June-Sept., 1956, pp.148—162 に於ても Buddhist Controversy over the Five Propositions の標題で論じ、

「幽求名実」を《keen investigator of the Nāmarūpa (sic)》

第二にラモットは本書の三一五頁及び(三一六頁)にである。

誤植であるような取扱をしているので、一層始末がわるいわけ

かくして「名実」は恰も「名色」の

(p.155) と英訳している。

Dipavaṇsa だけが Mahāsaṇgīi(大合誦)と Mahāsaṇgī tika (大衆部)をしるし、Mahāvaṇsa と Samantapāsādikā tika (大衆部)をしるし、Mahāvaṇsa と Samantapāsādikā に、 Dīpavaṇsa を整理の悪い資料だと難じているが、之は事実に反している。というのは Mahāvaṃṣa V.1—4 に、明瞭にこれと同一の事柄をしるしているからである。紙幅が許さないこれと同一の事柄をしるしているからである。紙幅が許さないこれと同一の事柄をしるしているからである。 が、PTS 版の原文二八ので、ここに原文の掲示を省略する。 が、PTS 版の原文二八ので、ここに原文の掲示を指するであろう。

ではあるが、この書の真価を認めたればこその結果である。れを指摘したのは、本書の影響力の大を慮ったためで、逆説的このように本書は多少の瑕瑾を伴なっているが、私が敢てそ

(352)

たものと考えられる。例えば仏が阿難に水を汲んで来かという

遊行経の中で散文のあとに繰返される偈は概して遅く成立し

# Mahāparinirvānasūtra(大般涅槃経

### における二・三の問題

平 野 真 完

より古くから固定していた伝承と考える。 とする。私はここでは諸本の比較により、多く一致するものが が大般涅槃経の伝承の古い核となっていたかどうかを確めよう すと考えられている偈及び定型句(散文)を取り上げ、これら 検討を加える契機を与える。本稿は従来原始聖典の古い層に属 八本を数える。梵文原典の出現は従来のパーリ語中心の研究に ŭtra, Berlin, 1950—51 によって大般涅槃経の異本は漢巴梵蔵 E. Waldschmidt の校訂出版した Das Mahāparinirvāṇas-

られるものがある。

弟子の説いたとされる偈の中には古くから固定したものと考え 十六年 日本印度学仏教学会)、仏の般涅槃の ときに 神々や仏

槃経のそれには、それぞれ他本に相当偶をもたない。 涅槃経諸本の傷にあてはまる。散文で述べたことを繰返す傷は 法顕訳と伝えられる大般涅槃とであり、その中遊行経と大般涅 主に長阿含遊行経、パーリ Mahā-parinibbāna-Suttanta 及び 三十六年 日本印度学仏教学会) この見方はある程度まで大般 にちがいないと論じたが(阿含ニカーヤの偈頌について て、散文で述べたことを繰返す偈は散文よりおくれて回定した 偈 私は先に大本経(Mahāvadānasūtra)の偈を検討し 昭和

> ことが指摘である(大一、二〇頁上十六—二一行、二七頁上中 られない。またこの外遊行経の偈には増広を蒙った個所のある 鬼神の記述は他の七本になく、他本にはそれと異ったことを記 す。したがって遊行経のこの個所の偶は原初的な伝承とは考え と、雪山の鬼神が水を奉るという(大一、十九頁下)。

の中には諸本一致するものもあり、前に論じたように(昭和三 当偈をもつ。ただ二本の間の一致をもっこれらの偈が古い伝承 ついても同様)。 の核であると断定することは困難であろう。(法顕訳本の偈に ただし、散文の枠の中に象嵌され誰かが説いたと記される偈 パーリ本で散文のあとに繰返される偈は主に遊行経のみに相

(s.160-162, 228-230 etc.) という。他の個所のパーリ文 (D. yam krtam karaniyam nāparam asmād bhavam prajānāmi 訳本には見られない。梵本遊(行経、毘奈耶雑事にも相当文が 訳仏般泥洹経、失訳般泥洹経では殆ど全く表現を異にし、法顕 るが、子細に比較してみると語彙語順の変更が見られ、 hoti mahânisaṃso…(D. II.pp.81,84,91 etc.) は、遊行経、根 samādhi iti paññā, sīlaparibhāvito samādhi mahapphalo ある)にはこのあとに kṣīṇā me jātir uṣitaṇ brahmacari-本説一切有部毘奈耶雑事、(漢訳、チベット訳) 梵本にもみられ 2 定型句 パーリ本に多く繰返される定型句 Iti sīlaṃ iti 93

(353)

The second of th

attāyâti abbhaññāsi)、また Lalitavistara p.418 の挙げるもの 不安定さが認められる。 (nāparasmād bhavam prajānāmi) も異なる。 ニカーヤに多く繰返される定型句であるが、このように表現の 1. p.153) と比較すると特に第四句が異なり (nâparam itth-この句は阿含

pair dharmasaranair ananyadvīpair ananyasaranaih S.200) dhammadīpā dhammasaraņā anaññasaraņā という言葉があ ことがわかる。 と比較すると、語尾の変更は著しいが語彙語順の変化は少ない 本 (ātmadvīpair vihartavyam ātmaśaraņair dharmadvī 阿含(大二、一七七上、中、八上)にも記されている。 あり、更に Saṃyutta N. (V. pp.154,163,164, II.p.42) 雑 る。梵本、毘奈耶雑事(漢訳、チベット訳)遊行経に相当文が パーリ本には attadīpā viharatha attasaraņā anaññasaraņā 次に仏の最後の教えとして伝えられる短文をとりあげよう。 (今梵

考えられない。また仏のなきあとに何を師とすべきか、という sampādetha (D. I. p.156) が仏の最後のことばである。 の比較によれば、この語は定型句しとて固定していたものとは ことも固定して伝えられたものではない。 パーリ本によれば vayadhammā samkhārā, appamādena 諸本

φ ら固定していたと考えられるものは殆どない。しかし表現の固 て諸本の致するものが多い。このことから大般涅槃経は仏の晩 定性を問題にせず、一一の出来事(説話)をみると荒筋におい 定型句や仏の最後の教えという文にも、その表現が古くか 結び 以上散文の後に繰返される(出来事を記す)偈に

ある。故にアシクの世界はその四菩薩によって菩提心開顕の内 内容は根源的に一なる実在の四徳であり相互に融即するもので 就の四仏の世界によって示されるが、これ等の宗教体験の世界 価値を示す宝生、愛の世界たるミダ、真実の自由を得る不空成

成身会の中心構成は永遠の生命の世界を示すアシク、

ていたもので、必ずしも偈や定型句ではないと考えられる。 年の個々の出来事に関する粗略な記憶がその伝承の基礎になっ

## 両界マンダラの哲学的考案

金剛界の部日 金剛薩埵の世界

八  $\mathbb{H}$ 幸 雄

を投げかけて、あるべからざる自己を打破せしめるとともに、 体と一如になる 大悲の 根源的意志 が一方では Heiliges Nein る。しかし実在はその智用として現存在の主体に対し悩める主 り、実在の体験内容を人格的に象徴したのが大ビルシャナであ 剛界マンダラを信仰と救済の実践的内容として見れば金剛サッ 教実践の世界を金剛サッタ Vajra sattva で象徹する。故に金 救済せられた大安楽の世界に生さ変らせようとする。かかる宗 他方真実知はあるじき存在に立ち還らせ Heiliges Ja としての 造である四印会、一印会、理趣会について眺めよう。 タの世界の展開ということが出来る。 そこで成身会の発展的構 金剛界(vajra dhātu) とは智実在にふれしめたの世界であ

kha, 剛界マンダラの成身会から理趣会に至る金剛サッタの座位と種 子を図示してみよう。 としての愛の発現とななるのである。故に理趣会の主尊金剛サ 転換され、救済せられた喜びの世界を与えずにはおかない大欲 hoh(歓喜の意)が説かれることからも明らかである。 す四親近の種子は救済を意味する四摂の真言 jaḥ hūm vam 界は等しく人間存在の真の認識を体得し、永遠世界に眼が開 となりことを意味する。以上の如く参剛界大日の世界は金剛サ ッタの四菩薩の種子は一切煩悩世の界を示す ma, hā, su, つわる小欲は、高次の視野から見直され煩悩はそのまま菩提に にかかる救済せられた喜びの世界にあっては有限なる自己にま た世界に生きることを示したものである。さればこの内容を示 れ、あるべき真の自己を見出した喜びの主体となり救済せられ 味する。 ところ永遠世界を証得し、愛と智と行における主体の現成を意 四印会の意味するものはあらゆる宗教的機縁が主体と相応する 容を統合し一つのマンダラにまとめたのが四印会である。故に されたように愛と知と行の世界である。かかる理論と実践的内 れる。そして仏体験の実践的内容は成、三、微、供の四曼で示 するものでもある。宝生以下他の四仏についても同様に考へら 容を示すとともに四仏の世界と等しい仏体験を得ることを象徴 タの世界に展開される。 がそのままアシク以上の四仏の 世界開かしめる実践主体 一印会は四印会の根拠に立脚し個人の特殊な信仰の世 今このことを明らかにするために金 理趣会

| 1          |         |                  | ,                               |
|------------|---------|------------------|---------------------------------|
| 理          | _       | 四四               | 供微三成                            |
| 趣          | EU      | 印                | 供微三成                            |
| 会          | 会       | 会                | 会会会会                            |
| <b>É</b> 3 | यं      | 菽                | <b>建</b>                        |
| w hūm      | vam     | hūṁ              | aḥ<br>stvam<br>aḥ<br>aḥ         |
|            | 在の智に    | 真実智る得ること自我否定の世界が | 成身会と同じ成身会と同じ                    |
| 剛界全体の果位    | 金剛界の主尊で | 金剛部の主尊           | で<br>をともに金剛界<br>全体の最初の因<br>位の菩薩 |

体となり、ここに系統を異にする理趣経の教義とが 互 に 相 応即菩提の立場から小慾は大慾に転換され永遠の菩薩道を歩む主門を開く金胎不二の世界を予見し、一方金剛サッタの世界煩悩ダラでは救済を示す鈎索鎖鈴の四摂は蓮華で象徴し大悲胎蔵の

理趣の二会になってそれが表面に出て来て宗教体験証得の世界

ッタの世界に生きることを経硫等に説かれてはいるが、一印、界の究極は実在との交りであり何れも背後に二根交会の金剛サ理趣会では主尊となっている。勿論成、三、微、供の四曼の世理趣会では主尊となっている。勿論成、三、微、供の四曼の世の証得は自我の否定を意味し金剛部の主尊を代表し、一印会、心証得は自我の否定を意味し金剛部の主尊を代表し、一印会、心証得は自我の固示からも成身会始め四曼の世界に於ては大悲を根底以上の図示からも成身会始め四曼の世界に於ては大悲を根底

内容が具体化されるのである。更に四印、一印、

理趣の三マン

Section Report No. 1

# 仏教史伝の虚構の限界について

#### 宅 見 春 雄

初期仏教経典の成立によって仏教史伝がその内容を持つに至

ある。次に第二の傾向は史伝としてまとめられる仏陀及びその まりやがて論えと伝承せられて行った史実に基く忠実な記述で が出来る。第一の傾向は五部四阿含の形にまとめられた経に始 伝として存在を示すに至った二傾向を初期仏教の中に見ること して存在しているのである。この初期的なものが独立の仏教史 持たないものが断片的に史伝的役割を果して経の中に或は経と 話が説述せられているのであり仏陀伝仏弟子伝の中に仏陀の教 られるものではなく、それは経の形をとるものの中に伝承的説 弟子についての伝承の記録である。この二傾向は明確に区別せ ったのであり、初期仏教経典に於て史伝として定まった形式を

史伝の持つ虚構について、それが宗教的目的即ち解脱のために 意義を見出しうるのでありそこに宗教的目的がある。この仏教 にあるのである。史実の中にあるよりも虚構の中にこそ宗教的 成立し、仏教史伝としての宗教的存在の価値はその虚構性の中 この二傾向に見られる仏教史伝の内容は史実と虚構とにより

説が論述せられているのである。

構成せられ記述せられたものであるが、その虚構が仏教史伝の 中に於て存在を許される条件について考える必要性が生れ来る ので、非史実的なもの即ち歴史的事実 Historical Evidence に 虚構とは伝説的虚構即ち Legendary Fiction というべきも (356)

歴史的事実と考えられるものとが記録せられている。この歴史 構的表現や非史実的記録が仏教史伝に多く用いられている理由 的意義を置いて伝承的描写と記述をしているのである。この虚 ものがあり、特にその虚構的なもの即ち虚構性に宗教的価値 的事実の記録以外に時には虚構的伝承的説述を内容と記録した る。史伝なるが故に歴史的事実の記録であるが、歴史的事実と であっても、いずれもこの虚構を史実と共はその内容としてい に説かれるものであっても、又独立の史伝書と認められるもの 非ざるものを指すのである。三蔵の中に於てその経中に断片的 ていることである。 は、史伝作者の持った宗教的信仰と熱情とが大きな役目を果し 伝置とを与えているである。更にその虚構性の中に重要な宗教

に対する史実的帰依が、 した仏陀の存在しない事実に対する仏弟子の存在しない仏陀え たのである。この事は仏陀入滅の歴史的事実により生じた存在 したものである。この平凡な作者の心理が虚構を構成し記録し のが史実経験判断を増減飛躍した宗教的解釈と理解とを生み出 いうことは矛盾している特に考えられるが、相互相容れ の思慕と帰依の問題によって知られるのである。存在した仏陀 この宗教的信仰と熱情が非史実性即ち虚構性を生み出したと 存在しない抽象的な仏陀に代わる法え ないも

Market 12 - C. A.

のである。 の情体となったのであり、その抽象的なものえの帰依の不満が の情体の媒介によって合理性と論理性が許容せられるに至った の情体の媒介によって合理性と論理性が許容せられるに至った のは立れたのである。即ち非史実的なもの虚構的なものが宗教 新しい仏陀観の成立となったのであり史実を増減したものが宗教 がはないないであり、その抽象的なものえの帰依の不満が の帰依となったのであり、その抽象的なものえの帰依の不満が

宗教信仰に基くもので仏陀の精神的内容肉体的様相にも及んで展によってこれは知らるのである。これは史伝作者の年代的なって限定せられているのである。次に虚構は史伝作者即ち仮弟子の限定せられるのである。次に虚構は史伝作者即ち仮弟子の限定せられるのである。次に虚構は史伝作者即ち仮弟子の限定せられるのである。次に虚構の描写記述の範囲が減石の描象的な法に対する信仰態度と、教団成立後の描出されって限定せられるのである。次に虚構の描写記述の範囲が減石の描象的な法に対する信仰態度と、教団成立後の描出された仏に対する信仰態度とに見られる仏弟子の信仰態度と、教団成立後の推出された仏に対する信仰態度とに見られる仏弟子の信仰態度と、教団の情報の計されるのである。仏陀の言葉そのもの内容によって限定せられているのである。とれば東京といる。

の相違と限定とを見ることが出来るのである。かくして仏教史の相違と限定とを見ることが出来るのである。かくして仏教史れる伝承的虚構と、譬喩・本生の伝説的虚構とを比較する時そを意味しており、最も論理的な仏教哲学の論のその跋文に見ら虚構の許容の範囲に相違があること即ち限定せられていること虚構の許容の範囲に相違があること即ち限定せられていること心でいる。とは主として一般信者を対象としたものであることは譬り論まで記述の対象は仏弟子であり教団の教権であったが、独り論まで記述の対象は仏弟子であり教団の教権であったが、独り論まで記述の対象により限定せられている。経よ次に又仏教史伝の記述の対象により限定せられている。経よ

と立場の重要性を見るのである。はるかに深いものであることを知ると同時に信者の宗教的態度伝の持つ虚構と信仰の結びつきが、史実と信仰との関係以上に

## 道元の戒律思想について

#### 石 田 瑞 麿

ある。そしてこのような意味においてまた如浄の戒律観を伝え れたことを語っている。 れはむしろ道元の信念を語ったと考えられる比重が強いからで 蔵受戒」には史料としての信憑性にかける表現が認められ、こ なものなのか、明らかではない。これを「正法眼蔵受戒」によ は梵網の菩薩戒であろうと推察される以上に、それがどのよう 仏戒」という捉え方は智鑑・如浄と相伝された菩薩戒にかぎら 薩沙弥と尊ばれた趣意が語られている。このことはシナにおけ いう身分に止まり、仏祖正伝の仏戒を禀受したことによって菩 沙弥は沙弥戒を受けたが、比丘戒を受けなかったから、 料は限られているが、そのもっとも有力なものは『宝慶記』の 浄の戒律観をつきとめて置くことが必要である。 って十六条戒と規定することは早計である。なぜなら「正法眼 る伝統的な慣例が禅林でも行われていたことを語る『百丈清規』 『禅苑清規』の説くところと一致している。ただ「仏祖正伝の 「薬山の高沙弥」について語った如浄の言葉である。 そこには高 道元の戒律思想を窺うための第一段階としてまず道元の師如 しかしここでいう「仏祖正伝の仏戒」

The state of the s

る。 作法』に十六条戒を説かないことである。これをそのあるがま 的内容からなっていることである。その二は『永平祖師得度略 であろう。この疑問を起させる理由の一つは、この二つがとも たものとうけとられる『仏祖正伝菩薩戒作法』と『教授戒文』 まに認めるならば、時間的には『菩薩戒作法』と「正法眼蔵受 に十六条戒を説いていること、とくに後者は他に類のない異質 おそらくこの二つは道元およびその門流の手になったもの いわれるごとき、如浄相伝のものとすることには疑問があ

年…大宋宝慶中伝之也」の信憑性が薄弱であることである。 て十六条戒は、如浄から相伝されたものではもちろんなく、道 影響されて、これを説いたとするのが妥当であろう。 説かれていることを考えあわせると、道元自身当時の戒律観に ができる。しかし十六条戒という思想は道元の当時すでに他で 元にいたって、それも『略作法』の成立した嘉祥三年よりも以 たのではなくて、道元によって考え出されたと推定すること こうしたこのから、十六条戒の成立は如浄においてすでにあ したがっ

るからである。

戒』との間に位置する『略作法』を説明することが出来なくな

その三は『菩薩戒作法』の奥書「右宋大宝慶元

たものと考えることができよう。 を受けた式のそのままを再現したと考えることが不可能である してその意味からまた、『菩薩戒作法』も道元が如浄に菩薩戒 菩薩戒単受の作法として『略作法』よりもあとに成立し

後にとり上げられるに至ったものであろう、と推定したい。そ

よって、まったく異質的な十六条戒がすでに語られていたとは こうした推定には問題があるかもしれないが、しかし如浄に

> れたのに、それと異なった三帰・十戒・三聚・十重という異質 ている。) 係で細説ができなかったが、機会をえて詳しく論じようと思っ の機会に道元の戒律思想を考察してみたいと思う。 に、こうした仮説を立ててみたが、この仮説を足場に改めて別 る。このような視点から、これら雑多な史料を説明 する ため のうえでとらえる必要を等閑に付したきらいがある と 思 われ 戒」を示した、ということも、道元の戒律思想を時間的発過程 の戒作法をつくって、さらにまた十六条戒を説く「正法眼蔵受 かはない。またまでに十六条戒が単受の伝来の戒として与えら 考えられないし、これを許すとすれば、説明困難におちいるほ (紙数の関

### 中国仏教と放生思想

端

道

良 秀

それの実践運動が、放生会の行事であり、 うことである。人間は勿論のこと、鳥類、 にするということ、生きものの生命を自由にし、解放するとい 由にすること、これを放生という。これは仏教の思想であり、 命を、死からこれを救い、或は束繋から、これを解放して、自 放生思想ということは、生類を放つということ、 獣類、 放生池の設置であつ 虫類などの生 生命を自由

禁戒で、出家在家を問わず、一番重要な戒である。これは仏教 体仏教の不殺生戒は、 五戒十戒具足戒における第一番目の

この放生についての最も有名な人は、

梁の武帝で、

断酒肉文

ものといってよい。 殺生戒と共に、中国仏教においては、重要な位置を占めている ひたものが、放生思想なのである。この放生思想は、五戒の不の消極的な倫理思想であるが、この不殺生戒が、積極的に展開

当古くから、多くの人々によって作られている。今中華民国版 の三十話、第二章は食牛戒牛の四話、 放生救物得子として、実例が七話、第五章は放生救物得智とし 二話、第三章は放生救物免患として、実例が十九話、 録」を開いて見ると、放生善報篇の内に、第一章は放生救物延 る文が載せられ、又前清の経学の大家江慎斎の「放生殺生現報 放生文、蘇軾の戒殺論を初め、多くの人々の戒殺、放生に関す の誦芬樓主人編輯の「慈心宝鑑」四巻を見ると、宋の黄庭堅の 浸透したが、放生文はただに雲棲襟宏だけのものではなく、 最もよく普及し、善書本として流布し、大衆の生活の内に深く 章は残害の三十話を掲げている。 近世中国仏教において、雲棲蓮池大師の戒殺文に放生文が、 実例が十話を挙げ、次に殺生悪報篇として、第一章は屠宰 実例が九話第二章は放生教物愈疾として、実例が十 第三章は暴殄の六話、第 第四章は 相

嘉話」などに、この問題が論ぜられている。

いわれている。

これは多く宋以後の放生の功徳の実話を編輯したものである。

ころからである。羅什訳と称せられる梵綱経には、戒殺放生が、放生思想が流布されて実践行となって来るのは、南北朝のが、放生思想が流布されて実践行となって来るのは、南北朝のが、放生思想が流布されて実践行となって来るのは、南北朝のが、放生思想が流布されて実践行となって来るのは、南北朝のが、放生思想が流布されて実践行となって来るのは、東北朝の大師は多く宋以後の放生の功徳の実話を編輯したものである

不殺は勿論のこと放生にまで展開し得るものであった。は、少くとも儒教よりは仏教の慈悲に近いものであって見ればつて仁は放生に展開れれ得るものであり、又墨子の 兼 愛 思 想 立常に対比合致せしむる時は、常に仁は不殺とされている。従よい。例えば儒教の仁の思想は、不殺生戎に比定され、五戒をよい。例えば儒教の仁の思想は、不殺生戎に比定され、五戒をよい。例えば儒教の仁の思想は、不殺生戎に比定され、五戒をしかしかし問題として、この放生思想が単に仏教からだけのものしかし問題として、この放生思想が単に仏教からだけのものしかし問題として、この放生思想が単に仏教からだけのもの

も仏教のもつ特色の一つと見てよいであろう。が生れ、実践されたとすれば、中国仏教の放生思想は、少くとると云うことは、仏教独自のものであつて、これから放生思想し、六道輪廻思想によって、一切の生類を自己自身と同一と見し、しかし仏教が人間と等しく鳥獣、虫類を以て一好 平等と な

#### 化胡成仏説の展開

#### 井 康 順

福

老子は、「その終るところを知るなし」(史記)という。そこで、老子は、「その終るところを知るなし」(史記)という。その第三十化には、老子が尹喜を仏たらしめて胡王の師としており、その尹喜に五戒十善ならびに四十二章経を説かしめておろり、その尹喜に五戒十善ならびに四十二章経を説かしめておる。また、第四十二化には、老子の神格化である太上老君がマカダ国に入って寺を立てており、その仏の号は末摩尼である、カダ国に入って寺を立てており、その仏の号は末摩尼である、カダ国に入って寺を立てており、その仏の号は末摩尼である、カダ国に入って寺を立てており、その仏の号は末摩尼である、カダ国に入って寺を立てており、その仏の号は末摩尼である、カダ国に入って寺を立てており、その仏の号は末摩尼である、カダ国に入って寺を立てており、その仏の号は末摩尼である、カダ国に入って寺を立てており、その仏の号は末摩尼である、カダ国に入って寺を立てており、その仏の号は末摩尼である、カダ国に入って寺を立てており、その仏の号は末摩尼である、カダ国に入っており、

ことか知られる。これ等はまことに妄誕をもって知られている本が多い。管見によれば、少くとも八類を数えうるようであるが上記の太上絵図は、元初の明威化胡成仏経の略抄であるからして、その所説は、従来の化胡説のいわば集成である、というべく、すなわちそこには西晉から元初までにいろいろと展開して、老子と共に尹喜までをも仏たらしめている化胡説は展開して、老子と共に尹喜までをも仏たらしめているのであり、一方、老子をもつてマニ教の上にも結びつけているのであり、一方、老子をもつてマニ教の上にも結びつけているというに、対しているというにより、一方、老子をもつている和人においるのであり、一方、老子をもつてマニ教のというによりによっているというによりない。

問題は、これ等の思想の由来である。まず尹喜成仏説からしと呼ぶことにする。く、この場合、一を尹喜成仏説と呼び、一をば老子マニ成仏説く、この場合、一を尹喜成仏説と呼び、一をば老子マニ成仏説

化胡説の中にあつて、まさにその最たるものである、というべ

えられる。従って、妄誕なマニ成仏説は、すなわちこの時におで、管見によれば、恐らくは、唐の開元年中の作である、と考られるが、さればこそ、その所説は、後の太上絵図にも見出されているのであろう。ところで、こ の 化 胡 経は、元来、伝来れているのであろう。ところで、こ の 化 胡 経は、元来、伝来れているのであろう。ところで、こ の 化 胡 経は、元来、伝来のたマニ教を道教に結びつけようとしている別種の道経のようとれているのであろう。ところで、これは大正蔵経所収の燉煌の次に老子マニ成仏説であるが、これは大正蔵経所収の燉煌の次に老子マニ成仏説であるが、これは大正蔵経所収の燉煌の

力説されている。

は、

念仏は「智恵より慈悲を起す」もので「娑婆より浄土に向

101

The second secon

化胡説として採り入れているものなのであろう。いて発していることが知られる。それを太上絵図は、ただ学に

#### 定散・念仏・来迎

―西山義の一考察―

玄

立

堤

(秘九 201, 秘二〇 446 等)と解釈されている。つまり、定いは父・母・子(秘九 199, 201, 212 等)の譬喩によつてその意いは父・母・子(秘九 199, 201, 212 等)の譬喩によつてその意いは父・母・子(秘九 199, 201, 212 等)の譬喩によつてその意味が説明されており、また「定散は機、念仏は名、来迎は仏」味が説明されており、また「定散は機、念仏は名、来迎は仏」味が説明されており、また「定散は機、念仏は海、来迎は行」(秘九 207)、あるいは「定散は智恵、来迎は慈悲、念仏は慈悲智恵」207)、あるいは「定散は智恵、来迎は慈悲、念仏は慈悲智恵」207)、あるいは「定散は智恵、来迎は慈悲、念仏は慈悲智恵」207)、あるいは「定散は智恵、来迎は慈悲、念仏は慈悲智恵」207)、あるいは「定散は智恵、来迎は慈悲、念仏は慈悲智恵」207)、あるいは「定散は智恵、来迎は慈悲、念仏は慈悲智恵」207)、あるいは「定散は智恵、来迎は慈悲、念仏は慈悲智恵」207)、おるいは「定散は智恵、来迎は慈悲、念仏は慈悲智恵」207)、おるいは「定散は智恵、来迎は慈悲、念仏は慈悲智恵」207)、おるいは「定散は智恵、来迎は慈悲、念仏は慈悲智恵、

羅注)のである。 羅注)のである。 羅注)のである。

は 行住坐臥これを称念す。臨終に、仏は体にして来迎を垂る、衆 う。そして、「平生に於いては、仏の名、衆生の体に備わり、 して因を衆譬の定散となし果を来迎となす」(曼八 127)とい を釈して因を通の定散となし果を念仏となす。善の因果を明か 楽とを念仏と来迎とに合する故に名と体となり。……悪の因果 となり、慈悲の極まつては、来迎として善果となす。この苦と 向う」(秘八 176)とみなし、「智恵の極まり、念仏として悪果 衆生の悪より正覚を成ずる故なり。……仏の覚に衆生を摂する 生は名にしてその体を失するなり。……衆生に仏を摂するは、 い」、来迎は「慈悲より智恵を起す」もので「浄土より娑婆に 弥陀より往生を得るが故なり」(秘二 39 f)とするのであ

る。

て、臨命終の時に至りて親たり弥陀観音勢至無数の聖衆を拝見 し来迎を所譬となす。 ず、法界の森羅萬象ことごとくに、具象的・譬喩的にあらわさ になるが、同時に、彼が密教を高く評価しつつも (秘三 66 f)、 して来迎に預りて極楽に往生するを所譬となす(秘一 8)とし また観経を能譬となし念仏を所譬となす。また念仏を能譬とな れていると領解し、すべてを「衆譬の法門」と考えて、 一姿婆能譬の影なる故に浄土宗の所譬常住の仏体に非ず「秘一 証空は右に述べた救済の原理が、釈尊の一代諸教 のみ と批判することになる。 かくて、証空の浄土教は多分に密教的色彩をもつこと かくのごとく重々に立て上げ立て下だし なら

回 学術大会で発表し。近く「印度学仏教学研究」に小稿が掲 慈悲・智恵については、すでに日本印度学仏教学会第十二

> をあらわし、 記 げられる筈であるから参照されたい。なお、文中括孤内の註 の、「秘」は『観経秘決集』を、「曼」は『当麻曼茶羅注』 漢数学は同書の巻数を、算用数字は大日本仏教

#### 白蓮宗より蓮宗へ

全書の頁数を示す。

#### 小 笠 原 宣

秀

(白蓮菜、

時から、 も浅く、宗経に護生の一戒を教えるに止まり、集会の 在り方 民を対象とした宗風の下に、一種革新的な気分をもたらしたと その人の立場は、保守的な旧仏教界の在り方から脱却して、庶 るけれども、俗信包含の卑近性がないでもなかった。併し子元 践法の中には、浄土教の伝統と天台系の所説が取入れられてい 子元は事魔の罪により、江州に流されている。そして教義と実 菜は斎に通ずる)の歴史を通覧すると、宗主、慈照子元の生存 所となったものらしく、世祖至元十七年、江南地域統一か成つ が、夜集暁散的であり、男女同処して姪穢に流 れ た の で、風 たったのである。子元の死後、余党を収めた小茅闍梨は、教養 いうことが出来るとともに、旧仏教界からは相当難されるにい た所のその翌年(一二八一)には、江州において杜萬一なるも 南宋朝が元朝に代つた時、今度は、それは漢人不平分子の集合 宋代、江南に成立した庶民的念仏宗団たる白蓮宗 治安の点から、南宋末朝廷の断圧を受けるようになった。 特異の展開が認められる。その熱心な伝道に拘らず、

対しては敏感であったと思われる。之と白蓮宗団との直接的

1

六年。 で独自の復教運動を行ったのであらうが、 それに二年遅れて後山の復興が許されているから、 北上して大都において官辺に復教運動をなしたのである。 する断圧があり、 を経た武宗至大元年『一三〇八)、福建々寧路后山の白蓮堂に対 明にし、 江 0) に優曇普度 (――一三三〇) あって、 流行をみるに至った。 蓮宗宝鑑』を著作しつつあったようである。その後二十五年 の流布を禁竭した。 .南全体に亘つて白蓮会の名目、それに附随する が白蓮会の名の下に、 武宗の崩後、 庶民宗団に対する邪教的取扱を排除せんとし、 (通制条格二九) 仁宗即位の年に復教が許され、『蓮宗宝鑑』 (大元通制条格二八)この頃、 委細は『廬山復教集』に詳しい。 衆を集めて蜂起した。 普度は丁度時を同じくして 白蓮宗の名義の由緒を鮮 普度の活動と無関係 之に対し元朝 一切の行業図 それはそれ 江州鷹山 私かに なお 在京

わ

東林禅寺白蓮宗善法堂主僧優曇普度、出ることをのべている。また『蓮宗字出ることをのべている。また『蓮宗字 名をみるに「江州路廬山東林寺善法堂白蓮宗勧修浄業臣普度上ところで、『廬山復教集』に載する『復教上書』の普度の署 る。 主の事績を捜訪して掲げ、 言』としており、 その内容に 白蓮教を背景に、 朝の天下 度の死後、 おいて慧遠に創まる白蓮宗を明すとともに、 白蓮宗の事情は一時不判明となるが、 漢人天下に復するという革命的な意味をこめ 内容中に、 遂に皇帝となった明の太視は、 更に白蓮子元教義の復現を行ってい 白蓮の名義は東晉廬山慧遠祖師に 『蓮宗宝鑑』自序にも『江州蘆山 斎沐謹題』としている、 子元宗

> 掲の如くである。 と改刻され、 普度云々」とあったものが、 北蔵に増入された当初、 と呼ぶに至ったのは、 宗」の名称を出すようになった。 白蓮宗を標榜し、 道として禁竭している(大明律)。 でないことを物語る。 な関連は、 教匪と一括して考えられた― 宗の字が認められるけれども、 ゆる白蓮正宗の浄土教徒は、白蓮の称呼を漸次停めて、「 詳しくは考えねばならないが、 その他それに類する改刻が行われている。 子元宗主、 此等を眺めて、 明代以 そこで明朝では白蓮教または白 文献的に前代のまま「白蓮宗勧修浄業 優曇宗主 明中期以後になると「蓮宗」云々 後 宗教匪的な一 で 白蓮教に非る正統白蓮宗を蓮宗 この版勢に対し、 就も従来とても文献的には蓮 更に明以後の諸事情を考察す ある。 (普度)と伝承されたい 即ち『蓮宗宝鑑』が 名義の酷似は無関係 ―これは従来弥勒 慧遠以来の 蓮社を左 即ち次

旧

版

蔵

明蔵改版

るであらう。

なのではない。

文自普序のの 2 1 因以白蓮名其社焉…… 理貿賜白蓮宗善法…… 聖貿賜白蓮宗善法…… 堂護持教法 空音賜明蓮宗善法 聖旨賜明蓮宗善法 因以蓮宗名其

優曇普度 優曇普度 

名度

## 吉蔵の中観思想と社会的基盤

San States

本

融

外ではあり得ない。彼は三論宗の大成者として、僧肇や僧叡な 独自の思想を展開していると考えられるが、吉蔵もまたその例

中観思想の原型及び発達の研究は、従来すでに巨細にわた

かる考察を今仮りに「中観思想史研究」と名づけるならば、 に社会的背景から思想形成の事実を検討し直す必要がある。 どのように時代と人との思想的もしくは宗教的要求とからみあ 出来ない。中観思想の展開過程における思想の起伏・変容が、 けでは、思想形成にはたらく具体的要困を明らかにすることは 視せられたうらみがある。思想の頂点を論理的に連関づけるだ 応、もしくは他の宗教思想との関係交渉の側面は、比較的等閑 想の発展過程における思想の起伏・変容と社会的基 盤 との 対 が確保されたと言えよう。 に寄与し、兼ねて教的思考そのものを原理的に方向づける地盤 っているかを知るためには、さらに広く政治的・経済的ならび て遂行せられ、仏教の思想的立場とその歴史的一貫性の解明に しかしながら他方において、中観思 表 か

書程度に止めたいと思う。 覚の論究を中心としていちおう整理し、将来の成果に資する覚 述べた視点に立脚しつつ、吉蔵の中観思想をめぐる諸問題を先 題の研究はもちろんその一部をなすものである。ここでは右に

においてはもちろん中観論疏がより直接的である。周知の如く 論・三論玄義・二諦義等に展開されているが、印度祖述の方向 嘉祥大師吉蔵の中観思想は、三論の註疏を始めとして大乗玄

らぬ影響を与えたとみても不当ではあるまい。 している。彼の二十数部にわたる著作の大半も、 闡明したといわれている。 や、広く仏教々団内外の社会的事情が、彼の著作態度に少ない つくられたとみてよい。然らば隋の文帝とくに煬帝の仏教政策 の果実を積み、壮年から老年にかけての約三十年間を随代に過 ころを綜合すれば、吉蔵はもともと梁代から陳代にかけて研学 在したことは、すでに指摘せられた如くである。 中心として三論大乗義を顕揚せんとした時代教学の必要性が介 種中道説を批判的に摂取しながらも、八不中道及び二諦中道を 承して、いわゆる「新三論の大義」によって竜樹の中観思想を どの空の理解に助けられながら、僧朗・僧詮・法朗の伝統を継 ひるがえって中国仏教史の時代区分をみるに、 しかしそこには成実家の二諦及び三 諸伝の記すと 種々なる見地 ほぼこの間に

法到来の自覚を促し、 が、三教一致を口実として抬頭せる道教の勢力など、仏教内外 うしてかかる新機軸発揮の思想史的事情として、すでに指摘さ 漸く中国的仏教の建設期に入ったとするのが穏当であろう。 の歴史的現実が、南岳慧思禅師を始めとして多くの仏教者に末 れた如く南北朝仏教の安定強化に伴なう教団内部の堕落と弊害 かかる危機打開に腐心せしめたであろう

北朝にいたる印度仏典の伝訳及び研究期を経て、 に即して多少の異説があるのは止むを得ないが、

前漢末から南 隋唐において

竜樹の原意に還らんとしつつ、しかも

思想史的背景のもとに、

竜樹の中論頌をめぐる諸他の論師の解釈は、それぞれ異なった

二途があったといわれている。なかんずく克服の態度が、 機打開の宗教的要求を考慮に入れてこそ、より十分な説明が可 に考えたことなど、すべてこれらは隋代の仏教政策や、仏教危 の中論註釈にはみられない空仮相即の立場で空を積極的肯定的 れを教諦とみて、凡夫的分別の抜除に重点をおいたこと、さら する吉蔵の批判、成実家が二諦を於諦とするに反し三論家はこ ようである。たとえば先述の三論大乗義の顕揚や震旦外道に対 中観思想を検討してみると、確かに新しい側面がひらけてくる 過することが出来ない。今このような洞察をもととして吉蔵の もと貴族的・国家的仏教の性格をになう三論や天台 等に おい こと想像に難くない。そうしてその打開の方策に随順と克服の に吉蔵が中観論疏において多く涅槃経の思想を根拠として、他 とくにそれらの教理面にするどく反映されている事情を看 もと

は、

労作は注目されてよいであろう。

### 浄土教成立に関する

能であると言い得るであろう。

ンド的基盤の考察

イ

早 鏡

正

ばならない。教理の展開と宗教信仰史との依存・対応関係の重 軸をなしており、浄土願生者の宗教意識や信仰形態がどのよう 教理と関係したかの点が看過されてきたことは、 従来の浄土教研究には、原典研究ならびに教理史的研究が主 注意されね

> 教研究にとって基礎的なものとなろう。つまり、宗教としての、々理の両者を対比していく研究法をとる。これは、今後の浄土 点に関して、鈴木宗忠博士の『基本大乗―浄土仏教』の最近の 浄土教の展開を跡づける試みがなされなければならない。この 強は、具体的な念仏信仰の在り方と、その時代における浄土教

かも、 中国・日本に流布した北伝仏教の展開のかなめであったし、ま 仏教徒の生活、これら三者は最初期仏教いらいインド・西域・ たしは考える。すなわち、仏陀観・真理の探求・出家と在家の たしは浄土教の起源および発達を見る場合にも、これら三者の 局、この三者の相違におさまると見てよいであろう。故に、わ た現在の南方仏教圏諸国の上座仏教においても同様である。 を仏教という宗教として見ることをわたしの立場としたい。 なくして、相互に密接な関係を有しているという、いわば仏教 であろうと思う。そして、この三者は別々に考えられるのでは 観点から仏教一般と浄土教のそれとの比較を試みることが大切 南北両仏教を通じて、その史的展開のかなめを成したも 仏法僧の三宝に対する信仰ないし理解の態度である、とわ 南北両伝の仏教の差異とされる諸点をまとめると、結 Ø

一、外的基盤(インド人の精神的風土とその宗教生活)

用して、以てインド浄土教の成立にとって背景的基盤をなした 浄土教を当面の課題として取挙げて、前述のわたしの立場を適

そこで次に、初期浄土教から後期浄土教へと展開するインド

- 1 生天福楽思想。
- 2 輪廻と業報説、輪廻と解脱。
- 3 汎神論と一神教的信仰形態
- (5) 4 信に生きる在り方との関係) 外来諸民族(ペルシア、イラン、 出家修行者と在家信者との関係(行に生きる在り方と、 ギリシア、サカ人など)
- 6 の侵入とその文化との接触・交流 バラモン教復興とその文化の影響
- 7 インド民衆の宗教意識一般。
- 信仰を育成した素材としての文学・美術
- 信仰の単純化・易行化の傾向と方法。 富・幸福・無病などの功徳利益観。
- 輪廻よりの解脱。
- 民衆一般の宗教意識、精神的風土を基盤とし、かつ文芸的構 開祖の超人化・神格化。

前記の外的基盤の諸条件を具備したものであった。 る大乗の讃仏乗文学の一形態としての浄土教聖典は、 抗した菩薩教団の聖典が、紀元前後から多数制作された。 想と素材を駆使して、固定化せる声聞部派の教理と実践道に対 とりわけ かか

1 大乗仏教一般に共通のもの。 二、内的基盤

- 無相と有相・真実と方便などの二諦的思惟、 声聞の実践道に対抗した菩薩の実践道。

とくに妙

場合、典拠としては浄名経普賢経、

止観、

文句、

大論、

文句記

仏教の真理性の開顕への努力 仏陀観の変遷。

> 浄土教に個有なもの。 具象的構想による経典の説相。

**②** 

- 諸行往生と念仏往生の二立場。 信仏と見仏の大乗的展開たる浄土往生説。

₽

- 衆生乗としての主体的実践の追求。 本願思想の展開と他力救論
- 浄土諸経典の成立あるいは諸地域への伝播については、

右の項目について詳論の要がある。

日蓮に於ける煩悩即菩提

田 栄

畄 照

れる。 的に援用され、修禅寺決・漢光類聚・枕双紙などが現れないこ た関係文献の性格によって推定され得る。基本的な著作が重点 事実をも見逃し得ない。遺文に於ては煩悩即菩提が主張される 通じて只の一回も言及されず口伝法門に対しては不信が表明さ の師と推定される信尊、 の他に於て天台、伝教に直結せんとする心算が吐露され、 とは中古天台に対する批判的立場を物語る。開目鈔・報恩抄そ ど一連の言葉の背景に天台本覚思想が底流していることは否定 できない。日蓮の天台教学に対する態度は註法華経に註記され 日蓮遺文に登場する煩悩即菩提・生死即涅槃・娑婆即寂光な 併し乍ら心性蓮華の理体本覚思想が遺文に混入している 或は心賀については約四百篇の遺文を 直接

九を引証する。

殿女房御返事、修行論の立場から始聞仏乗義を撰び、宗祖の基文献に焦点を絞り、煩悩即菩提を正面から命題としている大田ざることであるが本論に於ては一応素材としては信頼性の高いり、仏性論修行論の観点から別箇に研究を進めることは許されき提と即身成仏とは思想的立脚点に於て相互に密接な交渉があ善提と即身成仏とは思想的立脚点に於て相互に密接な交渉があが引証されるが龍樹と天台の論釈が極めて重視される。煩悩即

本的主張の一端を示してみよう。

る無戒僧の標榜は、戒定整を一応制止し易行としての唱題成仏言であり自身の無戒を辨護する為のものではない。日蓮に於けま法無戒とは無戒者が充満している現実社会の大量的観察の評れるによって救済さるべき庶民の生活を却て圧迫し、殺生禁断れるによって救済さるべき庶民の生活を却て圧迫し、殺生禁断れるによって救済さるべき庶民の生活を却て圧迫し、殺生禁断れるによって救済さるべき庶民の生活を却て圧迫し、殺生禁断れるによって救済さるべき庶民の生活を却ではない。日蓮に於け言であり自身の無戒を辨護する為のものではない。日蓮に於け言であり自身の無戒を辨護する前提として戒律に対する見解が煩悩即菩提の真意を把握する前提として戒律に対する見解が煩悩即菩提の真意を把握する前提として戒律に対する見解が

> 類・相対の二種の開会があることを示し、 の価値、 身・般若・解脱と称することを説く。就類種開会は迹門の所説 の仏種があり、 的意義が存したことは認めらねばならないが、その爛熟期に於 観念を本覚無作の三身として、 衆に目を注いで、 れた。身分秩序の厳しい制約のもとで苦しむ社会の下積みの大 樹・天台の文献を挙げて答釈され聞法の利益を述べて結論とさ 来する因果論上の疑難の提示に対しては私見を以て 辨 であり、 えられた現実の容易でもない。 る煩悩即菩提は倫理を無視するものでなく娑婆即寂光は単に与 ては倫理軽視の傾向を辿たっことも看過できない。 という手続を待って始て承認さるべき性格のものであろう。 ならば本門戒坦の建立など無意味と化する。 始聞仏乗義に於ては、末代の凡夫が法華経を修行するのに就 相対種開会を止観の文意を以て答え、 即ち仏を認めようとした本覚思想にはそれなりの時代 相対種は煩悩・業・苦の三道の当体を押えて法 階級的差別意識を超越し人間の本来的平等の 字義通り受容すべきものである 実際的には肉身それ自体に至上 就類種に正因了縁因 飜転 相対種開会に由 日蓮に於け 加工、浄化 ぜず龍

たことに特質がある。し、救済の論理として採用し実践倫理に力強く展開せしめられ日蓮に於ては形而上的思惟の世界にのみ沈潜することから脱却日類に対するなが、

Technology.

#### 藤吉慈

海

る。 来の至極・無生・清浄宝珠の名号を聞いて、これを濁心に投ず れば念々の中に罪滅し、 が如し。若し人無量生死の罪濁ありといへども、かの阿弥陀如 心情としている。 なお中国の曇鸞は論註に摩尼宝珠の 喩 を出 心清浄なる者は、華開いて仏を見る」と言って、疑心に対し清 し、「譬へば浄摩尼珠、これを濁水に置けば水即ち 清 浄 なる 浄なる信心を以って、仏教者特に浄土教者の持つべき主要なる 龍樹は易行品に「若し人善根を種え、疑えば則ち華開けず、信 し、ここでも信は智の前提的のもののように考えられている。 信と智とは仏教教学の中心的モメントをなすものである。 信をもって能入となし、智を以て能度となす」とあるが、この 性格のものであるか。信について智度論には「仏法の大海には したものであるということである。しからば信とはどのような 第一に考えられることは、浄土教者の宗教的体験が信を中心と 個人差や体験そのものとその表現とのひらきを考慮に入れなが て、どのような特質をもっているかを考察してみたい。体験の 浄土教者の宗教的体験が他の宗教者の宗教的体験 と 比 較 し これは人間の濁れる心が、阿弥陀仏の至極・無生・清浄な 浄土教者の宗教的体験の特質をどう考えたらよいか。先ず 心浄にして即ち往生を得と 言って い しか

る宝珠に比せられる名号を聞くことによつて、念々の中に罪が

には他力教的な信の性格がよくあらわれている。を得て、浄土に往生することができるというのであって、そこも、阿弥仏の名号を聞くことによって、減罪し心清浄なることも、阿弥仏の名号を聞くことによって心を清浄ならしめるというより返れ、心が清浄となり往生することができるというのである。

心こそやがて帰依随順の心となるのである。したがって聖道門 のように価値実現の宗教にあっては、信とは宗教的理想実現の 蓋無:間雑|故是名:信楽:」(信巻)といっているが、この無疑 て疑わざるを信心と名く」(四教義)に相当する。親鸞も「疑 は「疑濁を雕るる」(大乗義章)ことであり、智顗の「随順し うな信を浄土教立教者の宗教的体験の一面と考えるとき、それ 機を信ずることもまた深くなるという風のものである。 にまつわる信は、相互媒介的であって、機を信ずること深かけ れば法を信ずることもまた深くなり、法を信ずること深ければ、 生すること疑いないと信ずることである。このような機と法と ための阿弥陀仏の本願であると信知して、その願力に乗じて往 と信ずることであり、他方そのような罪深き者をこそ救わんが の罪業を自覚して、自己には救済されうる何等の可能性なき者 て、信における二種の相を述べている。すなわち一方では自己 く慮なく、かの願力に乗じて、定んで往生を得と信ず」とあっ 定して深く彼の阿弥陀仏の四十八願は、衆生を摂受し、疑いな 没し、常に流転して、出離の縁あることなしと信ず。二には決 て深く自身に現にこれ罪悪生死の凡夫、曠幼よりこのかた常に 心と言ふは深く信ずるの心なり。また二種あり。一には決定し これが唐の善導になると、彼の有名な深心釈において、「深 このよ

(368)

A STATE OF THE STA

即ち指方立相の問題が単に超越的な表象に止まるものではな

かれている。

昧とか見仏というような観想的念仏の体験については別に考察対自律的立場に立つものではないというべきであろう。念仏三のな浄土教者の宗教的体験はどうしても依他的であり、それはうな浄土教者の宗教的体験はどうしても依他的であり、それは自主性自律性に欠けるものといわねばならぬ。仏心を領受して自生性自律性に欠けるものといわねばならぬ。仏心を領受して自生性自律性に欠けるものといわねばならぬ。仏心を領受して自生性自律性に欠けるものといわねばならぬ。仏心を領受して自生性自律性に欠けるものといわねばならぬ。仏心を領受して自主性自律性に欠けるものといわればならぬ。仏心を領受してもであったのような観想的念仏の体験については別に考察が、浄土教のようにおいる人に、それは自ら慈悲を行ずるというような観想的念仏の体験については別に考察対自律的立場にある。

構想力の立場から見た浄土教の一考察

河波

波昌

構想力という概念は一般に「イメージを作る能力」或はかかる。

証を与える根拠よ寺ってをらな。 ましらずち命むこよみこなこれを与える根拠よ寺ってをらな。 ましらずちのである。 とによって反って人間の意識の根源的内容が解明されるという、云わばそれは浄土教における非神話化の問題とも関連してみるのである。 といよいながかる構想力との相関性において解明され、そのこく、むしろかかる構想力との相関性において解明され、そのこく、むしろかかる構想力との相関性において解明され、そのこく、むしろかかる構想力との相関性において解明され、そのこ

しあっているかを見ねばならぬ。その上で逆にかかる構想力が指方立相の問題とどのように関係おいて展開される構想力が如何なるものであるかを明確にし、証を与える根拠は持ってをらぬ。むしろ方法論的には浄土教に証を与える根拠は持ってをらぬ。

風土的に受容される直観の多様性が仏身を豊かに形成してゆくとによって、その展開の背景に構想力がどのような役割を果しているかを明らかにし、その機能を研べて見る。この場合特に立相それも仏の像(正報荘蔵)のみに限って考えて見ると、仏像の成立は、1 仏身観の発達 2 それに伴う念(観)仏三昧の僚の成立は、1 仏身観の発達 2 それに伴う念(観)仏三昧の情法の実践、3 ギリシャのアポロの神像の受容等の諸契機によるが、(1)それは漠然と遍満する仏身が (3)意識の内にイメージをして (2)集中化され明確化されて具体的な仏の形像を結晶せとして (2)集中化され明確化されて具体的な仏の形像を結晶せとして (2)集中化され明確化されて具体的な仏の形像を結晶せとして (2)集中化され明確化されて具体的な仏の形像を結晶せとして (2)集中化され明確化されて具体的な仏の形像を結晶せとによって、そこには初期大乗を形成して行つた当時の文化的展してゆく、そこには初期大乗を形成して行つた当時の文化的展出である。

あろう。かかる多様性を綜合統一する能力としての般若が貫ぬ内容となっているがしかしそれだけでは仏身観は発展しないで

かかる仏の覚りが感性的なものを統合してゆく過

若を根底とした構想力が予想されるのである。るものの情性的なる覚りによる統合作用として、仏教独自の般程として仏身論の発展は考えられねばならず、かかる感情的な

的展開としての指方立相が裏づけられるのである。しかし勿論 かる形像化が形成作用と結びつき乍ら、 bilden 性格のものでもある。 bilden のであり、 そこでは人間が構成した仏のイメージは単なる知覚の如きもの 無そのものの働きであり、 即ち形像化は無相の相としてあらゆる相を現じてゆく、むしろ むしろその背景は論註に示されている如く無的なものである。 対立(プラトン主義の如く)として考えられるべきではなく、 かかる構想力が映すものと映されるものとの超越論的な二元的 の内へ入って来て hinein 衆生心の内に映され形成作用を行う ではなく、むしろそのイメージと一つになって形成作用を行う はヨーロッパ的な基盤とは全く別の基盤に立つ東洋的無的構想 たる般若の構想力的な展開として考えられるであろう。そこに 換えれば衆生と仏との無差別としての空を基盤とした仏の覚り たかって指方立相はむしろ無的構想力の展開として或いは言い 第二は宗教形而上学的な立場からの指方立相の理解である。 しかも他面かかる僕はむしろ仏の側 無の構想力的な展開なのである。 (特に観無量寿経像想観参照) 浄土教における構想力 から衆生

が考えられる

(370)

それに対して歎仏は嘆仏、

白仏、白讃、 白猫、

讃仏と言われるよう

1

### 第六部令

に仏功徳の讃嘆である。現在の会式との異りは勿論であろうが、

衆登殿維那挙楞厳咒唱薬師号嘆仏畢回向

# 壱岐島における唐歎仏法会

村高義

植

する宗教音楽、仏教儀礼について眺めよう。は存せず、この島ならではの唐歎仏、島人呼んで壱州歎仏と称料にして人口五万の農業を主体となす玄海の孤島である。他に料値して人口五万の農業を主体となす玄海の孤島である。他に知徳不足食云々」と記す壱岐の島は東西十三粁余、南北十六余田猶不侵会云々」と記す壱岐の島は東西十三粁余、南北十六余田猶不侵云や、

八逸文、淳和天長七年の、大逸文、淳和天長七年の、として儀式化された古きものとしての記録は日本後記巻三十、仏の讃歎、仏名の唱念は夙に行われていたようだが、法令法

> 衆は「南無三世諸仏」と唱誦し、回向を太鼓と手磬に合わせは、過去七仏と五十三仏を所謂漢音での主讃の唱名に従い、 所謂の唐音で同誦するのである。 五仏であるが、曹洞宗で、又島で普通に修される本 来 の 歎 仏 の祝禱である。歎仏会中の仏名礼は過去七仏、五十三仏、三十 の唱名会であり、国家安寧、風雨順調、山門鎮静、檀信帰崇等 式が制定され日本に伝わったであろうが、 禅師の時には未だ勤修せられて居らぬ。思うに元以後支那で会 下巻附着に歎仏会式が存し、月舟宗胡が附する跋に依れば瑩山 酒水、净道場、讃仏偈、 懺悔文、七仏蹇礼、回向文、三帰依に終るそれは歎仏讃仏 勅修清規巻一景命斉日祝讃に見ゆる。我国にては瑩山 歎仏偈、帰依文、 回向を太鼓と手軽に合わせて 般若心経、 嘆仏偈、 仏陀神 . 名

神道神学の一問題

学の一問題

平

井

直

房

宝四年の末寺附属状と違わず、 臨済三十八(現十)、曹洞 九十黄檗からの借用と言えるが、明治三年迄の禅宗関係寺院数は延故に江湖歎仏、十夜歎仏とも称される。音韻的には新らしく、が、明治八年頃から十夜供養にも採用され今日に至つている。この法会は最初、大衆随喜の江湖会のみで勤修され てい たこの法会は最初、大衆随喜の江湖会のみで勤修され てい た

September 1997

められる。島での儀式の最上のものとして随喜僧六人以上の在も音楽を通して信心へ向はしめんとする手段に先人の努力が認る。従って起原乃至輸入系路は明らかでないが、異端視の中にれぬ。又黄檗は歎仏なる纒まった法式を持たず、リズムも異なれぬ。又黄檗は歎仏なる纒まった法式を持たず、リズムも異なれぬ。又黄檗は歎仏なる纒まった法式を持たず、明代の相互関係は見出さ一(現十七)のみで唐寺は存せず、島内での相互関係は見出さ

の大なるを認むることは出来ないようだ。ち、地域性、宗派性を越え、リズムにも発音においても、差異如何なるものかを示すに留めたから。唐音は師資相承であり乍のことに関しては改めて論ぜねばならぬ、というのはここでは

野から歴史的神道説の宗教性を追求して見たい。

が、島民の欲求を満たす何物かを有するからであろう。然しこ家供養でも広く修せられ、独自の特色あるものを形成している

2 三代実録巻第三十二陽成天皇元慶元年注1 続日本後記巻十七仁明天皇承和五年

拾遺和歌集「冬の部」

は、まとまった問題把握にならぬが、一応ここでは、神学的分たらそうとするいとなみを中心とした文化現象を、宗教と規定で、神社神道も、これを単なる思想体系的側面から見るだけでて、神社神道も、これを単なる思想体系的側面から見るだけで、神社神道も、これを単なる思想体系的側面から見るだけで、神社神道も、これを単なる思想体系的側面から見るだけで、神社神道も、これを単なる思想体系的側面から見るだけで、神社神道も、これを単なる思想体系的側面から見るだけで、神社神道も、これを単なる思想体系的側面が極的解決をも若し、人生の意味を明らかにし、人間問題の究極的解決をも若し、人生の意味を明らかにし、人間問題の究極的解決をも

諸宗教の神学の展開の最初の足がかりは、その民族又は文化 は、いずれも神話的神観・世界観・人間観を、その神学的産物は、いずれも神話的神観・世界観・人間観を、その神話的表現の形で解答されている。教説・教義・信条といった 神学的産物は、いずれも神話的神観・世界観・人間観を、その神学的産物は、いずれも神話的神観・世界観・人間観を、その神学の展開の最初の足がかりは、その民族又は文化 よろしかろう。

れとの関係において神と人とを説く真言神道・天台神道も生れれ、Mahaviro-cana や根本的仏陀を宇宙的本体と観じて、そ神道の思想的展開は、仏教教学の刺戟によつて端緒 が開か

(372)

使命とした。これら諸学派に対し、古典の文献学的研究から出 て、又は天照大神に道の根元を見出し、天人一貫・天人唯一の の二学派は、あるいは太極すなわち国常立尊を宇宙的本体と立 極致とされた。朱子学の知識により神道を解釈した吉川・垂加 根、心は神明の舎で、心を守り、自己の神を祭る道が内清浄の 尊神すなわち国常立尊を根本神格とした。人は、形は天地と同 沌又は機前という一元的本体があり、神・道・人の三者はこの からはじまるものと思われる。そこには神々の根本神として混 八間観に立つと共に、謙虚な生活態度を強調し、天皇制護持を する方法として、正直と祈禱が強調された。吉田神道は大元 元に帰着するとの神人同体観が説かれ、本体たる根本神に合 しかし、神道の自主的な神学的沈潜は鎌倉時代の度会神道

のであること 律し得るものたること る信仰であること ②神道の伝統に即しこれが発展に属するも 査取扱要綱」によれば、その教義は きもの、と解されている。更に同二十二年五月決定の「教義調 な組織体となつている。その庁規第一条にいう〝惟神ノ大道〞 神社本庁は昭和二十一年二月発足し、現在神社神道の中心的 ③大和民族の精神を作興すること ④国民の日常生活を ①皇大神宮を本宗と仰ぐこと ③神社の奉斎神の信仰に現実の規準を置くこと ⑤世界人の宗教への理想につながるべ ②祖宗の神徳を奉体する ①神社本庁々規に準拠す

> ④神宮を中心として統合調和している信仰であること 意して立案されるべきであるという。 の一神が一切の神の本質を併吞するが如き教義は除外されるこ ⑥善美なる宗教として人道に背戻しないこと、の六点に注 ⑤特定

試みると、次のようになる。 かような立場に立って、宗教としての神社神道の定義づけを

つながりの下に、人として取るべき基本的生活態度を実践し、神社神道とは、人間の生きる意味を探求し、神と人との て、人生の充実と、 現世における理想の達成をはかるいとな

みである。

の組織を持っている。 らの再解釈再認識から導き出される教学と実践と氏子崇敬者 祭祀の伝統と、個々人の敬虔な宗教体験を規準にして、それ 神社神道は教祖を持たないが、 日本古典神話の精神と神社

発した本居宣長は、神ながら一筋の〝道〟と神秘な〝むすび〟

托して絶対信仰に入るべきことを述べた。

う神聖な生活の場に現実の人生を充実すべきこと、死生を神に の生命力の信仰を明らかにし、天照大神を至尊とし、現世とい

さすものである。 極的解決と、日本及び世界の平和・福祉・繁栄への努力を 生活態度としてのまことをいい、理想とは、人間問題の究 史的に信仰せられたところであり、基本的生活態度とは、 神と人とのつながりとは、神のめぐみやむすびとして歴

月 0) 神 話

椿

日本神話は天照太神を中心とする太陽の神話であつて、

実

月読

113 (373)

S. Carlotte and S.

あろうか。書紀一書、三貴子分任の条の11によると「葦原中国 る。 ませ。」という神勅により、月夜見は保食神の許に到る。 に保食神ありと聞く。 の信仰はどのようにして来り、どのように変容していったので 命という月の神格は発展した神話をもたないように見受けられ 果して月の信仰は発展しなかつたのであろうか。 宜しく爾(いまし)月夜見尊、 就きて候 また、そ

頂に牛馬、 れらの品物で御棚したため、月夜見は怒って保食神を撃殺す。と、鰭 広、鰭 狭 が出、山に郷うと、毛 麁、毛桂が出、と、鰭 広、 天熊大人が遣わされた時、 神との関係はきわめて密接なものであって、日本農業神話の根 中国の盤古氏説話の模倣であるといわれているが 「日本神話伝説の研究」)、月神と農作物との関係、 保食神が首を廻らして国に郷うと、 陰に麦・大豆・小豆が生り出た。 顱の上に粟、 層の上に璽、\*\*\* 保食神は已に死んでおり、 口から飯が出、 というのである。これは 眼の中に稗、 (高木敏雄 月神と保食 腹 その神の 0 中に

元には月の信仰があったと考えられる。これと同様の神話に紀 とは周知のことであるが、金 沢 博士は日韓両国同系 の 立場 書2の稚産霊尊、 身体各部の名と、そこから出来た物の名を比較されている それを括弧内に示して記紀の神話を比較してみよう。 記のスサノヲと大気津比売の神話があるこ カン

(「国語の研究」) 書 11 月夜見尊

殺される神

保食神

殺

来たるや明かである。

稚産霊 書 2 大気津比売神 須佐之男命 記

> 化生する物と (pai)→(pyö) 陰=麦 頂=牛・馬 腹三稲 眼川稗 (pochi)→(pori) (nun) 大豆 小豆 (mar) (möri) (mövi) 臍=五種の穀 (kui)/ (kno) 尻』大豆 一大豆 頭= 耳=粟 鼻川小豆 nun 目目 /(khong) 稲種 (nue) kui-ri)

陰(pochi)→麦(pori)、腹(paî)→稲(pyö) がそれぞれ出来たと 耳麦(kui-ri)、鼻(kho)→大豆(khong)、 であろうし、牛馬の将来ということになれば更に時代は下る伝 の神話は前二世紀中頃と比定される稲作の伝来に並行するもの かと想定される。 れが既に忘れられ、記のような形に移行したものではあるま いう語呂合せの話が朝鮮から伝わつて、記紀の編纂時代にはそ もともと朝鮮にあつたもので、 このように比較してみると、 括弧内は朝鮮語矢印は移行を示す) 金沢博士の語源説が認められるとすれば、こ 目(nun)-→蚕(nue)、 月神と保食神との結びつきは、 頭(möri)→馬(mãr)

光にかくれてゆく姿を見ることができるであろう。 サノヲに置きかえられたと見ることができ、 以上の仮設の上に立てば、 古事記の伝承によつて月読 月の神話 が太陽 命は

> 114 (374)

蚕

て、 の樹の有りし所を、今、桂の里と号ふ。」(山城名勝志十) の湯津桂の木あり。月読尊すなはちその樹に倚り立たしき。 山城国風土記逸文によると、「月読尊、天照大神の勅を受け 豊葦原中国に降りて、保食神の許に到りましき。 時に一つ

とあって、月読命と保食神の関係は民間信仰の支持が厚く、

p' 難に 槻の葉が大御盞に浮んだという「事の語事」の歌謡にも豊耕神(\*\*) すものなるべく、 の関係汝が着せる襲の裾に月立ちにけり」「諾な諾な 記にも「倭建命と美夜受比売の神婚の話」に見る月経と神事と これは大御食職るニヒナメの神事の歌で、月の信仰に根ざに、我が著せる。襲の裾に、月立たなむよ」の相聞にして 雄略天皇の長谷の百枝槻の下での豊楽に、

事の背景として朝鮮まで跡づけうる「月の神話」と「月の信仰」 が存在することを推定しうる。亀卜と月読社との関係、八幡と (農耕)との関係が存在する本朝世紀の風俗歌(設楽歌)

月 月は笠着る 年八月三日宇佐八幡上洛の時の歌遊の曲〕 八幡は種蒔く いざ我等荒田開かむ (天慶八

系の陰謀とみられる。

暦と月の変容との関係は言うまでもなく、月の信仰は「竹取物 農耕にともなってきたもので、記紀編纂時代にはそれが太陽と ので日本農耕神話の根底には月の神話があり、それは朝鮮から 語」をはじめ「源氏物語」(夕顔の死)にすらも厳存している などにしても、 スサノヲの影にかくれてしまったものと考えられる。 「月の笠着る」時は、種蒔の時であつて、農耕

ばらく止め、私寺を禁じ、

実に巧妙である。

#### 本 宗 教 政 策 史

日

奈 良 か ら 平

安へ—— I. 藤

張

雄

が、それは処罰しないと宣言した。 た。帝は清麻呂がうそをつき、他の一派もこれにからんでいる 宇佐八幡からなされ、この件にからんで清麻呂が流 罪 と なっ

称徳帝(孝謙帝の重祚)の時、道鏡を天皇にするよう神托が

より、その後も優待されている。つまり神托そのものが、藤原 追いやられた。その際、宇佐の神托をよせた阿曽麻呂は恩賞に おろか法王の位地にすえられていた道鏡は、十日を経ず下野に 称徳帝の死により、光仁帝が藤原系におされた。太政大臣は

治に好感をもっていなかった。しかも仏教は堕落し、豊かな経 で、外戚関係が貴族になく、長く傍観者だけに、従来の仏教政 して、徹底をみたのは、桓武帝であり、仏教行事を朝廷内でし 済力をもっていた。とりしまるべき時期であった。その方法と 光仁・桓武父子は、長らく皇統から離れていた天智帝 都を遷し、寺の移動をさせなかっ の

私寺が建てられなかった。ただ和気氏が助力し、その私寺、神 の考えは、推量違いで、 最澄、空海は、奈良仏教に対する新勢力として利用されたと 仏教抑圧の波にのせられ、初め山にも

に寄稿の予定。 るのは、平城帝を経た嵯峨帝の時である。詳しくは、宗教研究をだしかかるのは、桓武帝の最後の年であり、真に陽の目をみ遂寺において、空海は僧籍を得たりしている。彼らがやっと芽

# 山岳修験の三山組織について

野幡能

中

とういた。 に立って修験教団の内部組織をみようとした。 主要な修験の宗教施設の立地条件とその宗教的機能の関係の上 ここでとりあげる山岳修験は最盛期の上代末より中世に至る

十ケ寺を末山といひ、安貞二年五月の 六郷 満 山将軍家祈禱数ケ寺を本山、中央の山上の十ケ寺を中山、半島の突端の山上の集。 登後の六郷山は国東半島を中心に御許山に近い山上にある八

下で、別当寺大乗院及び末坊を有していた。 賢岳には妙見社の石祠があり、中腹に当る麓に温泉神(旧村社) 野岳には妙見社の石祠があり、中腹に当る麓に温泉神(旧村社) いい、二粁を距てた宮地に阿蘇神社があり別当寺を清滝寺といいか、二粁を距てた宮地に阿蘇神社があり別当寺を清滝寺といいれ、麓の登山口に西厳殿寺があり四十数坊があり、久住方と 寺があり下の平坦なところに坊中(古坊中)があり、久住方と 寺があり、別当寺大乗院及び末坊を有していた。

讃岐琴平権現の象頭山は頂上に本宮、中腹に講堂等の別当寺

野男体山二荒山権現も頂上に奥宮、幸湖中禅寺湖畔の中宮、麓 紀伊川口に新宮がある。叡山の場合は東塔西塔横川に分れ、下 の水行が行われ、傍に別当寺青岸渡寺及びその末坊があった。 宮があり、境内に役行者堂があり峯中修行の打ちどめ、那智滝 半島の突端を中心に紀伊川上に本宮、中腹に当るところに那智 と接して琴平神社があり、麓には社はない。紀伊熊野山は紀伊

月山の三山になっている。

に本社があり別当寺輪王寺がある。羽黒山の場合も羽黒・湯殿

点では一致している。 に入乱れている場合もあったが、少くとも三機能を果していた している場合もあるし高野山の如く学侶寺行人寺聖寺と一ケ所 理に当り中宮(中山)は行場、里宮は一般衆庶の祈禱に当ると 本は三山よりなり、一山は学問僧、衆徒、学侶が住み満山の管 宮)又は六郷山の如く本中末山などいわれるが、その組織の基 いう三機能を果していた。ただその組織が一山(機関)に兼帯 (奥宮、岳宮)中腹を中宮、里に近いところを下宮(新宮、里 以上概観すると修験の宗教施設は名称は異るが、頂上を本宮

# 八幡大神の祭神説について

沢 智 良

年初て宇佐に現れて「第十六代誉田天皇云々」と託宜したので 此神は一般には応神天皇とされており、其神霊が欽明三十二 寺

祀られたと平安朝末期以後の諸書に仏教的色彩の濃い神怪談を

載せた。又託宜中に「辛国ノ城に八流の幡を天降して吾は日本 ノ神となれり」とある処から、辛国は大隅の地で今の鹿児島神

たので、後世、こちらが本家という意味で正の字を附けたので 力の神職が在った為か、宇佐宮が辺陬の大隅宮より有名になっ 神の考」で大に詳述した。正八幡の冠称は、土地の関係と、有 説稍似」獲」突」と、栗田寛博士は之に拠て博引旁証、「八幡の 遺・神書抄竝云、正八幡神、出見尊、比売神、其妃豊玉姫也、此 宮(大隅国正八幡宮)が元だと見られ、そこの祭神は (彦火々出見尊)―との伝承もあるので、大日本史は「神祇拾

共に流されて日本の鎮西に漂着した、そこを八幡崎という。継 震旦国陳大王,娘大比留女が七歳で皇子を産み八幡と名ずけ、 [陳大王の娘の子]—「心幡愚童訓」「大隅宮縁起」等に、 あろう。

子は大隅に留りて正八幡宮と祝われた」と。又或書には此皇子 体天皇の時大比留女は筑前の若椙山に入て香椎聖母大菩薩、皇 は後の仁聞菩薩であると。

で一致する。 古、吾、震旦国、霊神、今、日域鎮守、大神、吾、昔、第十六代帝王 ……」も勿論信じられないが、八幡神が震旦から来たという点 [応神天皇]―「宇佐託宣集」の「聖武廿五年九月一日託宜、

鹿児島地主神」と。海浜族の首領として豊玉彦を祀る事も、又 結び付けたこじつけであろう。 が支那より来たとの伝説に、八幡が支那より来たとの我説話を 〔豊玉彦夫妻〕―三代実録に「鹿児島神亦祭;此二神;……古ハ [呉太伯]―周の太伯兄弟が荊蛮に移住したとの伝説に、八幡

The state of the s

は、姫が神話上に有名なので、父と娘の合祀か、或は姫を妻と夫婦を合祀することもあろう。然しその妻を豊玉姫 とし たの

有力の首領を祀ることは容易に想像し得る。神としたと。出見尊にせよ其舅にせよ、其種族及び協力者達が誤ったかであろう。神当抄には、出見尊の後に妃を合祀して二は、姫が神話上に有名なので、父と娘の合祀か、或は姫を妻と

る。 る処から、海を神聖視して、初は漠然と海を崇めたのかもしれ この沿海民(他からの渡来者も)の生活が海と不可離の関係あ 等となったのであろう。なお栗田氏が一々指摘したように、出見 は阿曇,運等の海浜族が崇めたとも思える。 境野哲博士もヤワ をワタツミ」神と読ませ、 海を古くはワタというたから、 最初 タ、ヤハタの詞から八幡は元々海ノ神でなからうかと述べた。 と。又宇佐二社中のヒメ神がもし地主神で、玉依姫とすれば、 前者は後者の偉業に隠されて、八幡神は応神になっ たら しい 尊の隼人征服と神功皇后の新羅征討との物語には混交があり、 人知が進み、崇拝の対象も人格神で表象されるに到って出見尊 出見尊説に一層都合よい。 因に八幡を応神とし たの は 平安朝 [海の神]―神代記が南九州に端を発した点から推測して、そ 八幡神の海外漂着伝説も幾分の関連があるよう に 思わ 「記」の「生」海神」、「神武紀」の「我母及姨並是海神」 奈良朝末期では漸く太上天皇と尊んだが応神とはしな

〔石体〕―大隅も宇佐も神祠以前の神体は石であったと。之は「八正道」より来たとの説も、八の字への拘泥であろう。宜に因る旗の神格化説は、八幡の文字に符会したもの、仏教の[旗及八正道]―大神出現の初に『八流の幢を天降して』の託

若宮は神武天皇兄弟になるが、此説は、出見尊の派生とも見ら宮の母の約束で龍女と結婚し四人の若宮を生んだ」と。四所の[鵜草葦不合尊]―「阿蘇縁起」等に、八幡の託宜として「龍岩石崇拝の痕跡なのか祭神の象徴なのか、判りかねる。

天皇に当るわけだが、「紀」の記事にも、「記」の五皇子説に帝王ノ子となり百王守護の誓を遂げよ」と告げたと。之は綏靖郎)は 阿蘇/権現となり、 次兄は末弟に「汝早く都に至て十善兄第は唐朝より帰りて兄は豊後国高知尾明神、次兄(神武の二〔神武天皇及其第三皇子〕—「阿蘇一本縁起」とかに、霊神三れる。

わけがあるのであろう。 [大已貴神]--諸国神名帳にある外は未だ見当らないが、何か

も合わない。神武天皇説と共に妄誕であろう。

村落構造から見た神葬祭への転化

川弘賢

黒

農村社会学的方法に基づく村落構造のアプローチが必要であ学、財政学、教育学、民俗学等の社会諸科学の研究成果と特にせたかに視点をおく、それには経済学、政治学、法律学、行政せたかに視点をおく、それには経済学、政治学、法律学、行政せたかに視点をおく、それには経済学、政治学、法律学、行政が、財政学、教育学、民俗学等の社会諸科学の研究成果と特に神葬祭に転化した村落の社会構造係を有している。今般は特に神葬祭に転化した村落の社会構造係を発している。今般は特に神葬祭に転化した村落の社会構造を発明社会学的方法に基づく村落構造のアプローチが必要である。

「林業に頼る山村で、

葬祭に転化した山間僻地の埼玉県の太田部々落。第三は特定の

ţ

されておる栃木県の樋ノ口部落。第二は山岳部で僅かな畠耕作

ヒエラルヒー構成がみられ、全村が神

神葬祭に転化した平野部の純稲作農村で同族集団により構成 |を考慮して関東地方の三地区を撰出した。第一は村落の一部

即ち、村落の地理的環境、

社会的環境、

神葬祭の範

転化させ、それを村民に強制したのである。

御岳部落の場合は御岳信仰を対象に寄与して生活を維

力を把握していた彼等はヒエラルヒー保持のために村の宗教を

る。

即ち農山村生活にとって重要な機能を果す冠婚葬祭をはじめ諸 活の枠組であり、 治組織をなすと共に国家行政の末端機関をも兼ねる。 共同体関係は強固な集団結合をなし、政治的に自立性の強い自 て一定の仕来たりが形成されている更に地域を同じうするこの 種の生活慣行、 な共同体規制に媒介されて進行している。共同体は個人の生 村落とは即ち村落共同体である。村落共同体は一定の経済外 或は相互扶助の慣行は村落の社会的関係に従っ 集団の累積を内にもつ生活組織体でもある。 斯様に村

落共同体は再生産機構であり生活組織体である。

0

そのモノグラフを示し、宗教転化に果した村落構造の諸機能を 点は必然的にこれらの社会経済的地位とそれを背景にして結ば はかかる意図のもとに、神葬祭に転化した村落構造について、 落社会、村落社会、村落の宗教容態が把握される。今般の発表 重層性である。 小作関係、 れる家々の結合態様でなければならぬ、そしてその紐帯は地主 単位として形成されるので村落構造における基本的、 以上村落構造の果す機能を略述したが、村落構造は家を構成 同族関係、 斯様な村落構造が分析されてはじめて正しい村 親分子分関係、姻戚関係等と講組関係の 中心的視

> る。 村落構造の機能の特性を要略すれば次の諸点に結論 づけ られ の三村落についてインテンシヴな分析を行い宗教転化に果した た講組々織の都下多摩郡御岳村の御岳御師の部落である。 樋ノ口部落の場合は、 同族集団の特に出自を同じう j る

神社に所属する崇敬者同志で組織され、

全部落神葬祭に転化

家・分家が神葬祭化した例である。同姓でも出自の異なる家

めていたのは各同族集団の富農階級である。物質的、 葬祭化の指導者である名主A家をはじめ村の重要なポストをし 係を通したヒエラルヒー構成のもとに宗教転化がみられる。神 の富農階級とその恩恵なしには生活出来ぬ貧農階級との主従関 家に対する「伝統的権威」に承服し、服属したのであろう。 同族は神葬祭に転化しておらぬ。即ち、 出自を認知することによつて家の連合体をつくり、分家は 太田部々落の場合は幾つかの同族集団の村で、 本家、 分家が相互にそ その本家すじ

御師の意味的行動は社会体制の側面からいえばそれ自身自足的 活組織体であり、社会体系でもある。 として組織された共同体であり、 た共同体組織である。換言すれば御師の組織は御岳信仰を中心 その意味行動の体系が単なる共通の利益や関心のための行動に 逆に個々の御師の意味行動を強く拘束し、 な体系をなし、その体系たる全体はいわゆる観念の体系として 信仰の再生産機構であり、 それ故共同体成員である 抑制する。

119 (379)

る方向にむけられているのである。よって行われるのでなく、行動の意味づけが制度や秩序を支え

### 鬼(おに)

池長之

小

、。 ると、これだけでかなり広範囲な研究を展開しなければならな概念の混淆したものである。民俗に見る複合文化をたどってみーわが国の鬼は印度的概念、中国的概念、朝鮮的概念、日本的

的なオニの概念が中国に知られているわけではなく、スピリッ的なオニの概念が中国に知られている。そこで漢訳の金光明羅刹とかいう形で悪神にとどまっている。そこで漢訳の金光明羅刹とかいう形で悪神にとどまっている。そこで漢訳の金光明羅納とかいう形で悪神にとどまっている。そこで漢訳の金光明羅納とかいう形で悪神にとどまっている。そこで漢訳の金光明羅納とかいう形で悪神にとどまっている。そこで漢訳の金光明羅納とかいう形で悪神にとどまっている。そこで漢訳の金光明羅納とかいう形で悪神によると孔子はこういう名で表現されているわけではなく、スピリッ的なオニの概念が中国に知られているわけではなく、スピリッカーラやラクシュミーは仏教にとり表現されられる。

道教的な考え方であろう。神代の物語が中国と共通であつたと桃の実を投げて追って来る鬼を防いだというのは、思想的には日本的概念――日本書紀の中でイザナギの神がヨモツ平坂で

トの意味であろうと思われる。

聯想にはちがいないが、それは形の上での話で、鬼自体を異民わが国の鬼が肌の色、髪の毛の様子からして、異民族からのの輸入であろう。

郎という名にしたのも、道教思想で桃が百鬼を防ぐという考え

考えるよりは、書紀編纂の時代に既に中国思想が輸入されてい

たと考えるべきであろう。鬼ケ島に鬼退治に行く豪傑を、

音霊験記の一つ家の鬼女も女賊と鬼をむすびつけたものであろ聯想してむすびつけたものと思われる。安達原の鬼女や浅草観は鬼の概念が完成していて、盗賊や大男から既成概念たる鬼をは鬼の概念が完成していて、盗賊や大男から既成概念たる鬼を大江山の鬼や羅生門の鬼は盗賊と考えられる。絵巻物などに族ときめつけるにはいろいろ無理がある。

5.

鬼すなわち神と考えてよいのである。 鬼子なわち神と考えてよいのである。 鬼ずなわち神と考えてよいのである。 鬼がない鬼の面をつけた者が現われる。これらはおおむね神と考えてに鬼の面をつけた者が現われる。これらはおおむね神と考えていいい。日本書紀の中に、章原中国の邪鬼を平げんと欲す。とか、山に邪神あり郊に、参しまは、あり、とあるのは、禍いをなす神と考えられる。鬼ごっこの鬼もこれであろう。元来、神と人とと考えられる。鬼ごっこの鬼もこれであろう。元来、神と人と考えられる。鬼どった鬼が登場する場合が多い。鬼祭とか鬼捕とい鬼すなわち神と考えてよいのである。

合が少くて、ぞろぞろと多数出て来るし、しかも祭の芸能ではりで、鬼が神の役を果している。しかし鬼は一人で出て来る場が、これは追儺の場合のような、敵役とは限らず、めでたい踊を地の祭に伴う芸能で、鬼の面をかぶったおどりが見られる

A Section Sect

落の誇りで、周囲の農民もこの部落に敬意を表していた。大峯 と称する特殊部落があり、彼等は鬼の子孫であると 称 して い 山の奥にも前鬼後鬼という部落がある。地方によっては鬼すじ 主人公にはならない。朝廷の祭の時にも、鬼役というのがあっ 特殊部落から毎年、穢多をつれて来てやらせた。これは部

る。これも鬼すなわち神という考え方である。

である。

11.456

たものと思われる。 すびつけられて、地獄図絵あたりでわが国独自の姿に完成され れたものであろう。これが中国の鬼や仏教に出て来る悪神とむ つけ、わるいにつけ人間以上の大きな力をもっていると信ぜら 姿に描く風習があって、その一つが鬼という姿になり、よいに いが鬼の姿をしている。これらは、わが国で古来、神を異様な 大隅半島や国東半島にある。秋田県のナマハゲも鬼とは言わな 鬼が病気や禍いを防ぎ、人を丈夫にしてくれるという信仰が、 追儺の鬼も追われて消え失せるばかりが目的ではない。この

愛宕信仰における勝軍地蔵

星 俊

愛宕信仰に関しては諸々なる問題を含んでいる。此処数年の 英

間、旧武蔵国地区の地蔵調査をして来ているのであるが、各地

来た勝軍地蔵等もあって合計百四十一の勝軍地藤等もあって合 で勝軍地蔵が見い出される。又、年来記録等において採録して

> 関して、勝軍地蔵の信仰から見た一考察を発表せんとするもの らかにせんとするものである。換言すれば、愛宕信仰の問題に 勝軍地蔵を分類整理して特に勝軍地蔵と愛宕信仰との関係を明 計百四十一の勝軍地蔵を記録するに到った、そこで此等多数の

が存することを忘れてはならない。 言うまでもないが、又、他面においては日羅の武将崇拝にも原 は誤りであり、愛宕信仰に直接関係を持たない勝軍地蔵の信仰 て勝軍地蔵と言えば直ちに愛宕社の本地仏なりと断定すること 験した勝軍地蔵の説話の影響も大きな原因となっている。 因しており、又、元享釈書中の延鎮伝に見られる悪敵退散に効 的に普及した最大原因は愛宕社の普及に依るものであることは 元来、勝軍地蔵の信仰は全国的に見られるもので此れが全国

次にそれ等勝軍地蔵が何う由う種目にて造像されているかも序 は記録上知りうるもので現場未調査のためによるものである。 の勝軍地蔵が現存するか否かも調査した。現存不確認としたの して認め、未調査のもの及び記録上愛宕社関係不明のものとを とがある。両者の立場のものを合せて愛宕社に関係あるものと 調査において確認したるもの、記録上において確認し得るもの 勝軍地蔵が祭られているか何うかを確認する必要がある。実地 いでなれば地域別に表示することにした。 合せて愛宕社関係不確認の項に入れた。そして参考のためにそ 其処で今取扱った一四一のケースについて愛宕社に関係して

The state of the s

| 配和 |  |
|----|--|
| Ξ  |  |
| 六  |  |
| λį |  |
| 誹  |  |

| 五.   | 70 | =   | 一六        | 四三  | 九四       | 四七       | 四        | 八三       | 五八       | #  | 総         | 7.00 |
|------|----|-----|-----------|-----|----------|----------|----------|----------|----------|----|-----------|------|
| 四    | 三九 |     | 五         | 八   | 四六       | 六        | 五二       | 11111    | 九九       | 地区 | 其他の       | 其    |
|      | 四一 | =_  | _         | 三五  | 四八       | 四一       | 八九       | 五〇       | 三九       |    | # <u></u> |      |
|      | 10 |     | _         | Ŧi. | <u>-</u> | 四四       | 一<br>六   | 九        | 七        | 地区 | 外関東地区     | 外    |
|      | 10 |     | =         | === |          | 二四四      | 五五       | <u>八</u> | - 七      | 県  | 玉         | 埼    |
| 九    | =  |     | 八         | 八   | 五五       |          | <u> </u> | ===      | 五        | 都  | 京         | 東    |
|      | 不明 | 文字銘 | 勝軍像普通像文字銘 | 勝軍像 | 確同 認不    | 確現<br>認存 | 計        | 確同認不     | 確関<br>認係 |    |           |      |
|      | 形  |     |           | 像   | 確、不      | 現存、      | 不        | 愛宕社関係確、  | 愛宕社      |    |           |      |
| 愛宕地蔵 |    | 蔵   |           | 地   |          | 軍        |          | 勝        |          |    |           |      |

勝軍地蔵造像種目別表(地域別) 昭和三六、九、

調

埼 東 其他の地区 外関東地区 計 玉 京 県 都 木造仏 三四四  $\frac{1}{0}$ 六 四 π 石造仏 四 Ħ. 九 四 鋳造仏 Ŧī. 三 画像仏 Ŧī. 計 二七 五八  $\equiv$ 一八 八 不 三四  $\equiv$ 明 八 八 £. 総 八九 三五. 五 二 三八 一六 計

総

計

四四四

九

七

六

七六

六五

24

ち通常の円頂の地蔵像であり、

八〇ケースは不明である。従っ

係は極めて密接なものと見るこ其れ故に勝軍地蔵信仰との関

とが出来る。

蔵の三分の二以上は愛宕社に関

係するものと見て間違いなかろ

と思われる。少なくも一四一ケ係あるものが多数出て来るものならなに相違ない。勿論愛宕社と関係なしと確認するものも発見す

のものもあり、又、愛宕社と関について実地調査をしても不明確認である。この未確認のもの

ース中百ケース位、即ち勝軍地

胃像で、一六ケースは普通像即四三が所謂勝軍像即ち白馬上甲の三が所謂勝軍像即ち白馬上甲地蔵と言えば白馬上甲冑像と見

愛宕社と関係ありと見示表によると一四一ケ

られる勝軍地蔵が五八ケースあ

他の八三ケースのものは未

ース中、

以上

又師に随って三ケ年の山籠り修行、

上方諸国の巡拝、天城

本明海、鉄門海、

3

て勝軍地蔵と称するも必ずしも勝軍像のもののみ指すものでな いことを知るのである。況んや示表の下に掲げてある如く、

に愛宕地蔵と称するものがあるが、これらは殆んど普通の地蔵

像であって勝軍像ではない。 徳川中期以後全国的に普及した愛宕信仰の内容は「愛宕山大

五穀成就、二は忌疫退散、三は火防災除を主眼とした。そして 権現礼文」及び「山城国愛宕山本宮御神影」に示す如く、 <u>ー</u>は

勝軍地蔵乃至愛宕地蔵なるものが三種の信仰内容中、その一つ

のが火防災除の信仰であるから勇壮なる勝軍像又は出陣形が重 愛宕社の本地は地蔵と見ても愛宕社の信仰の中心内容をなすも 散には甲胃像の勝軍地蔵が特に祭られる傾向をとった。総じて して五穀成就を主眼する愛宕社には普通像の勝軍地蔵、悪魔退 の内容のみにても祭祀されることもあったものと思われる。そ

筆履歴書による)。

湯 殿派一世行人仏海上人塚発掘調査報告 んぜられたものと見るのが至当であろう。

五ケ年にわたって本明寺に住し、湯殿山登拝、水行 など を 行 四ケ寺の一つ注連寺快音に従って弟子となり、ついで二三才以 (文政一二) に生れ、一八才にて山形県東田川郡大網の湯殿山 湯殿派の一世行人仏海は、新潟県村上市安良町に一八二八年 同寺末の行人寺本明寺の剛海の徒弟として得度し、以後一 堀 郎

> 村上市観音寺において具足戒を受け、六九才(明治二九年)に 日湯殿本宮に参詣し、水行、手燈行、滝壺坐禅などの練行を修 り四○才まで、一世行人の専門行場である仙人沢に山籠し、毎 年間これを遵守すること一日の如くであったという。三七才よ の先蹤に習って木食行を始め、一九〇三年遷化に至るまで四一 をした。一八六一年(文久二)三五才のとき、多くの一世行人 山中の苦行などをし、また酒田市海向寺において三ケ年の修行 において遷化した。七十六才(以上、主として明治三四年の自 は注連寺住職を拝命、一九〇三年(明治三六年)村上市観音寺 し、この年法印に叙し上人号を許された。五三才(一八八〇)、 した。一八六七年(慶応三)仙人沢より下山して本 明 寺 に 住

信徒に敬愛せられ、ソバ粉、菓物などを常食とする木食行を常 ら「風妙丸」なる薬を製して信徒に与えなどしたから、多くの に実践していたため、物慾には極めて恬淡であり、祈禱料や布 上人は加持祈禱のほか、八卦に長じ、予見にすぐれ、

徳は死後六十年を経過した今日にも、多くの信徒の間に語り伝 明治一八年より二三年にわたって、その活動は著しく、新潟県 知事より感謝状賞状を贈られること七回に及んでいる。その余

れを随時神社仏閣の再興、教育施設、難民救済などに投じた。

賽銭などはすべて色紙のまま大きな壺の中に投入れて、こ

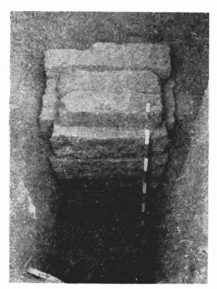
えられ、いくつかの伝説も生じている。上人は典型的な一世行 し、また住職した本明寺、 注 連 寺、 海向寺に安置されている 人であり、その四〇年に及ぶ木食行 から 推 して、久しく修行 忠海、 円明海等の即身仏(ミイラ)〔以上の 123 (383)



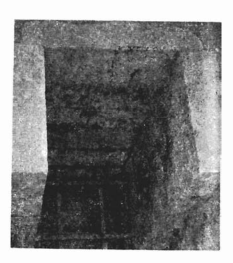
仏海上人墳墓



仏海上人肖像



石槨全景



石槨内部

は恐らく納棺時供養あるいは行法を執行したためのものと思わ

野、

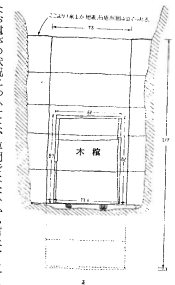
葛城、

学東北文化研究室紀要■、一九六一年参看〕、の行儀に傾倒し 即身仏については拙稿「湯殿山系即身仏とその背景」、 るよう遺言して遷化したといわれる。 取締りが厳重であったから、生前の入定は果せず、自ら墓地を たらしく、自らも土中入定の志があった。しかしすでに警察の 墓所の設計を行い、三年後に発掘、乾焼して即身仏とす 東北大

より一メートル程下の粘土層から、あきらかに意図を以て挿敷 棺(外ノリ竪八○−八二センチ、横六○センチ)が安置してあ 框を井桁に組んで、その上に四・六センチほどの厚みのある木 たのは本件が最初である。墳墓の構造は墓石を取り除いた地表 ミイラ化した即身仏さえ存しているが、科学的に発掘調査され したと思われる梅干大の五色の川原石の薄い層があった。 の切石をならべ、中央に隙間をつくり、その間には 砂を敷い に切石七枚と四方から井戸状にかこった堅固な石槨 が 作 ら れ 下一メートルのところに石槨の蓋石三枚があらわれた。この下 塚があり、土中入定の伝説を残し、また現実にその過程を経て 藤更生早大教授)の手で発掘調査された。本邦には多くの行人 議が持ち上ったが、実行にいたらず、本年七月一八日――二〇 (横幅外ノリー二五センチ、内ノリ七三センチ、深さ二一七セ 上人の死後、三年三十三年忌などに、信徒の間に遺体発掘の 水はけに特別の配慮が払われている。また石槨前方、 棺の下、 毎日新聞社の後援で『日本ミイラ研究グループ』 その下方五枚目の切石の下部に、 鉄框の下は空罅となっている。石槨の底部は二枚 幅 五・五センチの鉄 (団長安 これ

> を掘り、 れる。従来の即身仏伝説では、土中に縦一丈二尺に四尺角の穴 仏海上人塚はこの規模に近いものである。 息つき竹を立てた座棺中に入ったとあるものが 多い

石槨及木棺断面実測図  $(1 \\ 10)$ 



授室に運ばれ、目下乾燥補修中である。 しい湿気に侵されている。 が、木棺上方の一部が惜しくも腐触して棺中に墜落し、 なお遺体の状況については、 この遺体は直ちに新潟医大の小片教 専門ではないから言及をさける

#### 原始 山嶽信仰 0 考察

東北地方における麓山信仰

木 昭

わが国山嶽宗教の歴史を明らかにするとき、 出羽三山、立山、白山、石槌山、彦山等の全国的な 従来 大峰、 英 能

125 (385)

研鑽 明らかにすることは不可能であろう。 信仰となっている霊山の研究がなされてきたが、これらにのみ 域 くは分裂・衰退あるいは再編成を受けておるからである。 展過程を経た霊場における宗教儀礼は仏教徒の管理によって種 世にかけて全国的な規模に拡大されたもので、 生的にはいま一段と古い原始的な山嶽信仰があったのではない て古い山嶽信仰の原型を保存しているといえる。 といわれるものがいくつかあるが、 ような全国的な霊山にもかくなる以前はいずれも地方的霊場の 々変容をきたし、 、を出なかったものであり、それぞれの地域社会には他に国峰 (のまなこをむけるとき、山嶽信仰又は修験道の原初形態を 複雑多岐となり、更に近世に至ってこれが多 かかる地方的霊場がかえっ これらは平安末期より中 かかる中世的発 しかし更に発 この

0 のは稀である。 0 部に接する突端にあって、 状態と関係があるらしい。 の音偕の漢字は多様であるが、 てよいほど分布している。 意味からかく名づけられたらしい。 を普通としている。 その山麓にある部落が管理して年に一・二回の祭礼を催す [は福島・宮城・山形・岩手の各県にわたって無数といっ その殆んどが山頂に麓山神社という 小 祠 祭神は麓山祇命、大山祇命、稀には木花咲 奥山 即ちこの山がいずれも山嶽部 麓山は又葉山、 「は」の意味は、 (高山)に対しての端山(麓山) 従って麓山で高山という 羽山、 この山 半山などとそ が平野 「の立地 を祀

称し、

ン、幣帛をとである。

幣帛を麓山山上に送りとどけるが、この登山をお山

駈

けと

り

ているのであるが、

るいはその年は無病息災であるとの信仰はまだ忘れられてい

儀礼を失っているところでも山に登れば一人前になり、、若者が一人前になる成年戒を行うところもまだ残って

あ

火渡りは模擬の火葬をかたどったものであると私は推定し

このように一旦死して、死人の装束をあし

されている特定の部落によって信仰されてきた村持ちの山であ

かと推定するのであって、それは血縁的乃至地縁的集団で構成

ひろく分布を持つ麓山の信仰をとりあげてみたい。

たとみられる。これを立証するものとして、

主に東北地方に

神官

籠が要求されるが、それは頭屋もしくは行屋、

あるいは別当

神霊憑依託宣のシャマニズム儀礼と火渡りの行事をともなうこ

そして祭日には麓山の山の神の憑代としてのボン

山伏の家又は山上の社殿で行われ、その特徴は参籠中に

耶姫となっているが、これは近世神社神道の知識もしくは明治 これが麓山の山の神であったことがうかがわれる。 称されたもので、その性別は男性をいうものもあるが、 の廃仏毀釈後の附会の説であって、 となり得たわけである。 山の神とは趣を異にしてきており、山の神であっても農作の神 の神といっても、狩人、木地屋、 は収穫感謝祭の意図を以って行われる。 るものは農耕部落民であるから、 み行っているが、春にも行われていたのであり、 忌を守っているところが多い。祭は今は殆んどが秋祭の 人禁制の山であったと推定され、現在でもかなり厳格にこの禁 のが古い形であったし、それと関連して、 氏子又は講中の男性のあいだで行われ、 女性であることが多かったらしい。そして現行の民俗伝承から 麓山の祭には厳重な深斎をともなう忌 樵夫のような山人の信仰する 春祭は五穀豊穣祈願祭、 以前はいずれも麓山権現と 女性は一切関与しない いわゆる麓山権現は山 麓山は昔はすべて女 麓山を管理す 祭儀は村 本来は 一回の 秋祭 0

えた範囲内からいえば、

庚申待類似の形式をもつ日待や月待関

う、擬死再生の宗教観念がうかがわれるのである。して出てくれば、人間は甦って以後の生活を安楽に暮せるといらった白衣の行衣を着て、死出の旅路としての山中他界を遍歴

以上のように、麓山には古いわが国の山中他界観念と神祇祭以上のように、麓山には古いわが国の山中他界観念と神祇名の山嶽仏教修験道が発生的にはかかる原初信仰をもとにして、をこから大きく発展していったものではなく、かえって名山高嶽麓山の信仰を使等が生み出したのではなく、かえって名山高嶽麓山の信仰を使等が生み出したのではなく、かえって名山高嶽麓山の信仰を使等が生み出したのではなく、かえって名山高嶽麓山の信仰を使い、儀礼には置山のそれをそのまま、もしくある。修験道の信仰、儀礼には置山の七本を変容せしめたものが少からず含まれていることは容易に認証されるところである。

### 申塔と塚

庚

窪 徳

忠

証的根拠をかく、単なる推論にすぎない。私の今日までに知り本民俗学徒の間の共通した態度である。けれどもこの説は、実ある。この説をそのままうけて、庚申信仰は庚申塚とよぶ霊場ある。この説をそのままうけて、庚申信仰は庚申塚とよぶ霊場まにおける祭祀から、庚申塔を伴う祭祀になったととくのが、日庚申は、本来道の辻で拝み敬われる神で、そこに石塔を立て東申は、本来道の辻で拝み敬われる神で、そこに石塔を立て

上からも裏づけることができる。 庚申板碑は一五世紀以前には溯らない。この点は、文献資料の係の板碑が一四世紀から造立されて現在しているのに対して、

場所を指示している庚申縁起もあるから、庚申塔の 造 立も まついてはすでに発表したとおりであるが、庚申塔造立の時期やの方法が制式化されて、一般に流伝するようになった。庚申縁の方法が制式化されて、一般に流伝するようになった。庚申縁配の記述内容と現行の庚申禄起の出現によって、はじめて庚申を専門とする僧侶か修験者の手によってつくられたと推定されを専門とする僧侶か修験者の手によってつくられたと推定され

角塔婆や仏教のウレツキ塔婆(上部約三分の一ぐらいの部分のかわらず、石造の庚申塔を庚申塚とよぶ場合もあれば、木製の一方、東京巣鴨の庚申塚の如く、土盛りの塚がないのにもか

その一環として考えるべきであろうと思われる。

枝や葉をのこし、その下部の四方または表裏両面を削った、 生き塔姿、 葉つき塔姿ともいう)

径約五~一○糎の生木で、 造立するところは、 京、神奈川、 っくりのものを庚申塚とよぶ場合もある。これら木製の塔婆を 奈良、兵庫、 静岡、 島根、 新潟、 青森、 富山、 山口、 秋田、 愛媛、 山形、 福井、 岐阜、 福島、 大分の一都二一県九五 滋賀、 茨城、 愛知、 栃木、

カ所におよぶが全国的調査が一層進めば、この数字は飛躍的に

ゥ

増加するに相違ない。四方正面の角塔婆は供養のいみから、 の時期は江戸初期をやや下ったころと思われる。 類似から、ともに庚甲信仰にとり入れられたものであろう。そ 庚申塔を講の一区切りついた満三年目の際(待上げ、 レツキ塔姿は、 申上げなどという。三年間連続講を行うことを 一座と 称 その終了行事のいみである)に造立することとの形式上の おそらく仏教で最終法事の折にたてることと、 マツリア

造立するのが原則であった。 と、江戸時代には、石造と木製とを問わず、 とよぶようになったことと思われる。 現在、土盛りの塚の上に、 一部の庚申縁起、 新潟、 富山、 庚申塔や庚申塔婆をたてるところ そのため、 浅学教導集、滑稽雑談などによる 滋賀の五県八部落しか知らない いつしか造立物をも塚 土盛りの塚の上に

されている。

その供養として塔婆をしきりに造立するようになったことと思 たは庚申塔と記されはじめ、 から一 江戸初期に供養塔とされていた庚申塔は、 般に庚申の本尊と考えられ、それにつれて銘文も庚申ま 路傍で庚申塔を本尊として祀り、 おそらく中期ごろ

> 梁塵 秘抄に おける宗教思 想

笠

井

貞

五六〇首)は文学史上、 教判の順序に基づき、その二二○首の内容は仏歌 文歌は、仏・法・僧・雑に分類され、法の部は天台教学の五時 代に生涯を送られた後白河法皇は、その孤独な魂の慰藉であっ 平安朝末期の宗教史研究の資料として高い価値を有する。 華厳経(一)阿含経(二)方等経(二)般若経 た今様、それの散佚を憂いて撰述された。 の戦い、京都大火、疫病、僧兵の横暴等と、 歌 (三) 極 楽 歌 ( 六 ) 僧 歌 ( 一 〇 ) 雑法文歌 ( 五一 ) と配列 (一) 普賢経(一) 法華経廿八品(一一四) 懺法歌(一) 涅槃 「梁塵秘抄」(廿巻のうち現存は巻一の断窩と巻二だけで計 歌謡史上貴重な古典であると同時に、 仏教関係の歌謡の法 不安動揺の変革時 (四)無量義経 (三四)

根本である。法文歌の過半数は、一乗真実・三乗方便(72~76) 日本古典全書本・岩波文庫本と共通の番号)その他 おり、法華経とその受持が尊重されている。 を説く一乗妙法 で釈迦を法身仏としている。この釈迦本仏は天台宗の仏身観 中心が天台法華の教義、比叡山仏教であったことの 反 映 で あ 160 } 164 法文歌の最初にある仏歌の冒頭 193 }. 200  $\stackrel{\frown}{53}$ 239 • 65 ・28~21等)これらは当代の仏教思潮の 66 69 (22-以下の数字は影印本 71 ・23) の法華経に関して 109 • 145  $\widehat{26}$ • 150 191

283

355)は仏教伝来以前に比較すれば深まっている。

なおシナ

る。 な。 仰(31~34)の隆盛は、天台宗がこれを尊んだことと、当代人 信仰は当代に一層栄えた。 所謂天台浄土教の時代である。一念往生説(131)等も認められ 体で「昼読法華経。夜念弥陀仏」(日本往生極楽記)の信仰、 想により天台宗と調和されている。 土とその欣求(175~180・21・23~286 に向かう阿弥陀信仰 離穢土・欣求浄土の思いを深めた時代相の投影で、 謡が見られる。深刻な社会不安に直面して末法の世を歎き、厭 女人成仏(16・17・28)悪人成仏(14)畜類成仏(29)等の歌 若の空(51~54)等も詠まれている。罪慧感(19・26・28・24) も拘らず真言宗関係の歌謡は、大日如来(25・45) 迦葉尊者は僧歌の大部分を占めている。(181~187)古来の 観音 の病気・もののけに対する恐怖からであろう。 (24・61・14・24・28) 釈迦から弥勒に付嘱の衣を伝える(18) 283)普賢(35・17・15)文珠(36・15・16)薬王(151・152 (70) 即ち仏性悉有論が導出されて、小善成仏(62・67・68) 釈迦本仏を根底として十界十如 真言密教の加持修法は頗る盛んであるのに、その教義の研 弥勒菩薩信仰は奈良時代から見られるが、 東密・台密に尊信された不動明王(24・43)と 少な いの 一念三千の理論が天台教学で説かれる。これから無一不成 理解不足のためと言える。この他華厳の唯心(46・21)般 155 156) 等の菩薩が詠まれている。 (28・29・30重出23・43・44)から極楽浄 37 39 . 157 } 159 . (159・19・19) 法華念仏一 (63・64)の思想 498 ・ 494 が、 当代も盛んで その他地蔵(40 密教全盛時代に 次第に隆盛 428) 薬師信 から 開会思 . 現わ

> が見られる。 が見られる。 が見られる。

が栄えた。武士(37・45)の勃興を反映して軍神を尊信した歌熊野信仰(24・26~20・43・56・57)金峰山信仰(23~25)等験道が盛んになり(27~29)山伏が出現した。(35・47・48)に。天台系の山王一実神道の源流(24・27・41)直言系の両部で、天台系の山王一実神道の源流(24・27・41)により神仏習合が進展し神道では本地垂迹説(24・25・41)により神仏習合が進展し

(248・249)も見られる。

また修験道の隆盛、熊野・金峰山等の信仰が歌謡から認められて神仏習合思想が進展し、天台系山王神道の源流が形成され、で神仏習合思想が進展し、天台系山王神道の源流が形成され、蔵等の諸信仰が並行し、諸行往生思想の風潮が強かった。そし浄土信仰が共存・調和しており、その他弥勒・観音・薬師・地浄土信仰が共存・調和しており、そのもとに発展して行く要するに支那的な天台法華信仰と、そのもとに発展して行く

# 武州御嶽の信仰について

る。

藤章

加

世尊寺と茶湯寺としての曹洞宗の正覚寺があり、又山上山下に し、山上には蔵王権現を祀り、外に別当寺として新義真言宗のし、山上には蔵王権現を祀り、外に別当寺として新義真言宗の山 (九三〇米)を中心とする信仰をいう。新編武蔵風土記稿に山(九三〇米)を中心とする信仰をいう。新編武蔵風土記稿に成州御嶽の信仰とは現在の東京都下青梅市の西方にある御嶽

神仏習台の修験道的信仰をつづけて来たのであった。 は御師三十三軒があり、 祈禱、配札をうけ、 神主と社僧と御師の三者一体となり、 御嶽信仰の中心団体として 御師には

豊穂講社といわれる付属の信仰団体が設立され、 9 極めて密接な交渉をもっていた。然るに明治維新になると他例 定期的に登拝、 それぞれ直属している講社があり、信者は檀家といわれ、 り、単立宗教法人武蔵御嶽神社を設立し、独自の信仰生活に入 二十六年神官御師四十名は平等の立場において責任 役 員 さけばれると御嶽の神官や御師一同は神社本庁を離脱し、 たのであった。終戦後は新憲法が発布され、新に信教の自由が が、この間の御師とその檀家との信仰関係は明治八年以来別に 彦名命を相神として非宗教的な制度の下に運営されることにな して神社神道の一社となり、櫛真智命を主神に、大己貴命と少 にもれず、排仏棄釈の影響により、 た。この制度は爾来終戦の年まで七十七年間続いたのである 一切の仏教的色彩は取払われ、 御嶽山大権現は御嶽神社と 世尊寺や正覚寺は 持続されて来 廃 とな 止さ 昭和

信仰の実体は改めて伝承と習俗の中に求められると共に比較研 間で養成された関係は意外に人々の生活に食入っており、その よる成果の一部である。) の一端を報告する。 究されねばならないようである。目下調査中の事実についてそ ろう。ことに御嶽信仰の場合、 うまでもないが、このような教団の動向も注目されてよいであ 明治・大正・昭和にかけての神社行政に問題のあることは (昭和三十六年度文部省科学研究費助成に 数世紀にわたる御師と檀家との

たのである。

### 神社とシュライン

#### 小 野 祖 教

もあるのである。 異がある。一体どこが一致点なのかと疑わしくなるほどの距離 神社とシュラインでは、 日本の神社を欧米においてシュラインと訳している。 印象もちがうし、内容的にも大きな差

げたものだが、シュラインには家という条件はない、 建物の中のチャペル、棺、 必ずしもシュラインなのではない。教会全体の場合もあるが、 たまには庭がついているにすぎない。而も、その教会の建物が 殆ど不可分であるが、 日本の神社はミヤ、又はヤシロといって、神に家、 日本の神社は自然を背景にし、森というような美しいものと 教会は一般的には石造で、建物中心で、 レリックワリの方が圧倒的に多い。 御殿を捧 むしろ棺

れている言葉である。 いでよい。単なる記念の施設というような一般的考えでも使わ 今日では、シュラインは必ずしも骨や、 死者の遺品は含まな や骨箱がシュラインの発生的な形体であり、性格である。

うに近い。この点は、神社の場合にも、 や遺品とが結びついたものが非常に多く、一種の死者崇拝とい 偉人や犠牲者や、 類同点があるように見えようが、神社では死者の骨や墓は殆ど それにしても、 種々の人格的対象に対する祭祀があるので、 特にヨー ロッパでは、シュラインと屍体や骨 祖先崇拝があり、

第に衰退の姿をとることになる。

った。

| こここ、 こうしきでき、 申覧のきな者は申上だっていないのはあるが、祭祀の場所はハッキリ境界をもって区絶対に近づけないことになっている。廟に近いもので、墓と接

それほどに違う。シュラインと混同されることには、快よくないにちがいない。別されている。この点では、神道の崇敬者は神社がそのような

ラインもある。この種の、神社とは余りに違うものが沢山見らーンのように、三十三間もある絵画をエンシュラインしたシュ架の跡のような聖蹟もあり、ロサンゼルスのフオーレスト、ロシュラインの中には、エルサレムのキリストの誕生地や十字

から見ればテムブルの方が神社に近い。が、所詮、形や実体には大差があるというべきである。神道者が、所詮、形や実体には大差があるというべきである。神道者をレリックワリには、神社の内陣を思い出すもの もある

れる。

が、七世紀くらいから十世紀か、十一世紀くらいに高潮に達したり、無論、未来の救いも得られるという訳であ ろ う。そ れき、そこで祈ることによって病気がなおったり、災難が除かれストやマリアの聖蹟をはじめ、諸聖人の尊敬が奇蹟 に 結 び つただ、シュラインには奇蹟信仰があった。エルサレムのキリ

ている。そこで、カソリックやアングリカン・チャーチ系にシ

ラインが多くある。

ろと教えるようになる。その関係からか、シュライン信仰は次のものを崇拝してはいけない、それを通して主なる神を礼拝しおり、カソリックや聖公会系も、聖人そのもの、シュラインそプロテスタントは無論こういう信仰は否定する傾向をもって

外国辞書によるとシュラインは次のように説明されている。のかも知れない。 のかも知れない。 盛であったろうから、多分この点が神社と似ていると見られた感であったろうから、多分この点が神社と似ていると見られた

写真を示したのであるが、ここでは省略する。) receptacle や piace, alter, chapet, chuich y にをmple で、聖人や神に対して形を与えたり奉納したりした建ちれた墓、記念碑、或るものを enshrine し、保存し、愛蔵する場所をいい、歴史関係或は連想関係によって、神聖視されるる場所をいい、歴史関係或は連想関係によって、神聖視されるる場所をいい、歴史関係或は連想関係によって、神聖視される場所をいい、歴史関係が表情によっている。

In this temple as in the heart of the people for whom the saved the Union, the memory of Abraham Lincoln

ワシントンDCのリンカン・メモリアルは宗教施設でないと

共に、 temple と enshrine という文字とが極めて興味をさそと記されている。そこの由来を記した印刷物中の二三の個所とと記されている。

## 平安貴族の宗教生活

## 野田幸三郎

意義をもつ。

身に対してもつ意味とは別に、都市生活にあけくれする貴族に①(山林寺院および山林寺院での僧侶の宗教生活が、僧侶自!

伝下、懐風藻)
(2) 律令は「禅行修道」する僧侶で「意楽」寂静」 不交於俗(2) 律令は「禅行修道」する僧侶で「意楽」寂静」 不交於俗(本)山居」を希望するものには、一定の手続と監督のもとに、(略)山居」を希望するものには、一定の手続と監督のもとに、(を)山居」を希望するものには、一定の手続と監督のもとに、(を)山田の中心すとる。

知られている。 (註2) 知られている。 (註2) 別られている。

求」道 或蔭:松柏:而思」禅 雖有避世出塵之操 不」忘;護国利求」道 或蔭:松柏:而思」禅 雖有避世出塵之操 不」忘;護国利はなく、たとえば「読」陀羅尼:以報」所」怨 行;壇法;以縱呪咀」はなく、たとえば「読」陀羅尼:以報」所」怨 行;壇法;以縱呪咀」はなく、たとえば「読」陀羅尼:以報」所」怨 行;壇法;以縱呪咀」はなく、たとえば「読」陀羅尼:以報、山林仏教の一切を含むものでがない。(七八五)するのを禁じ、必しも禅行修道には及んでいない。(七八五)するのを禁じ、必しも禅行修道には及んでいない。(七八五)するのを禁じ、必しも禅行修道には及んでいない。

いる。尚北嶺二宗への展開も、山林仏教を考える場合、大きなをはかりながら、山林仏教の本質にもとづいた主張を展開して人之行.」(七九二・一・一五)といい、一方に 権力との 協調

想」のかゝわるものがない、という極めて劃一的な表現に一貫 莫」「幽閑」等の字句で表現し、そこには「塵滓」「囂塵」「煩 する詠題をもつ詩では、山寺のもつ雰囲気を「寂 一林仏教に関する詠題をもつ詩では、山寺のもつ雰囲気を「寂 が、とのような情緒を伴って、こ の山林仏教を心に思い、うけいれていたであろうか。漢文学流 の山林仏教を心に思い、うけいれていたであろうか。漢文学流 の山林仏教を心に思い、うけいれていたであろうか。漢文学流

これらの表現については、これを単なる知的遊戯にすぎず、これらの表現については、これを単なる知的遊戯にすぎず、これらの表現については、これを単なる知的遊戯にすぎず、これらの表現については、これを単なる知的を表現で、彼等が山村仏教について味わう一種の情緒を、それを表現で、彼等が山村仏教について味わう一種の情緒を、それを表現で、彼等が山村仏教について味わう一種の情緒を、それを表現で、彼等が山村仏教について味わう一種の情緒を、それを表現で、彼等が山村仏教については、この書まり文句で表現されたとする場合に従うべき一種のパターンとみることが出来るであろうし、これによって、世界の人間の後に、一方では、個々の貴族が味わった情緒ではなくこれを単なる知的遊戯にすぎず、これらの表現については、これを単なる知的遊戯にすぎず、これらの表現については、これを単なる知的遊戯にすぎず、これらの表現については、これを単なる知的遊戯にすぎず、これらの表現については、これを単なる知的遊戯にすぎず、これらの表現については、これを単なる知的遊戯にすぎず、これらの本語は、10年によっては立ている。

かゝわらずそのすべてを覆ってはいない。他の諸宗 教 との 重(4)仏教が、当時の宗教生活に関与する面は極めて広く、にも

歴史とともに、宗教生活そのものを中心にすえた完教史も一つ の課題となる。この立場から、仏教の一小部分をとらえようと 混合、排除等の過程を示している。従って、諸宗教個別の

も同様な立場からの研究が必要であり、それらの上にはじめて するのが、この研究である。勿論、彼等によって理解された仏 《註一》 呪力の獲得という言葉で説明されている。堀一郎:上 一つの完教史的な仏教の理解が成り立つものと思う。 世仏教の呪術性と山林の優婆塞禅師について(東北大学文 および彼等による教理の意味づけ、更に儀礼について

研究年報第三九巻)石村喜英は上代山寺における僧尼の生註二) 古江亮仁:奈良時代における山寺の研究(大正大学 学部研究年報三

(註三) その年代は下記の通り。七一八・一○・一○。七二 九・四一三。七六四。七八五。七九九等。

活(日本歴史第一〇二巻)

神社に対する意識を変化させるものであろう。

(註五) 文華秀麗集以後、梵門という部立が成立している。七一八・一〇。七二八・一一。七五八・八。その他。 津田左右吉:文学に現われたる国民思想の研究第

佐渡と四日町の宗教の概説

佐渡郡真野町四日町における宗教生活

柳 Ш 啓

綜合調査を行った。本学会からは、池上・池田・宮家・柳川の 九学会連合は、昭和三四年から昭和三六年にかけて、 佐渡の

びれた平地の国仲平野に分たれるが、

真野町四日町は、

国仲平

念仏は、全島にさかんである。島内の巡礼もまた多い。

佐渡は、山地の大佐渡・小佐渡の相似た地形が、その間のく

程の地点で予備調査を行い、次の二年間は、真野町大字四日町 四名が参加した。初年度は佐渡全島の宗教の分布、及び十ヶ所 の神社の祭日をすべて四月一五日に統一しようとしたことも 落一神社という整理は、完全には行われなかった。戦後、全島 が多い。明治初年廃寺は徹底して行われたが、神仏分離、一部 を引き出すことはできないが、白山、熊野、諏訪、羽黒、 立正佼成会の佐渡支部がある。神社分布の特徴は、 もっとも都市化した地域ーに集中している。たゞ四日町には、 も定着した他は、相川・河原田・両津の三ケ所―佐渡において 宗教においては、天理教が明治四〇年以来、農村、漁村地帯に を調査した。佐渡の宗教分布をみると、明治以後に伝播した諸 明確な傾向

四、天台宗一、臨済宗二)明治二年、権判事奥平謙輔による峻 況からみて、真言宗が圧倒的である。(寺院数、真言宗一四 と考えられるが、事実は、寺院数において、また全島の分布状 地帯であるとか、日蓮の流滴に縁をもって日蓮宗の勢力が強 けていた天台、浄土、時宗の各派は、その後立直れなかった。 は変らなかった。しかし、天領であったために、厚く保護を受 〇六寺を五七寺に、真宗は四八寺を二三寺になど)各派の均衝 厳な廃寺政策により、各派とも大打撃を受けたが、 仏教諸派についてみると、越後・北陸とのつながりから真宗 曹洞宗四四、真宗三七、日蓮宗二九、浄土宗 一 六、時 宗 (真言は三

野の最西部で真野湾に面する一農村である。戸数一一〇戸、う 電話の普及率、 るが、現在も勤労精神はきわめて旺盛であると云われている。 栽培し、三輪車、トラックによって全島に売っている。幕末の 嘗ては梨樹栽培、 でなく、畑作に頼る率が大きい。(平均田七反、 畑 二反三畝) ち一○五戸は、農業を営んでいる。砂丘地帯をふくみ、田だけ 「佐渡国四民風俗」に「四日町の人柄は利強く候」と見えてい 高校進学率よりみて、かなり「近代化」した村 現在は、煙草、養豚など、また一般に疏菜を

関係を記そう。

以下私は一村の全戸数の約九割の檀家を持つ時宗寺院と村民の 十戸中九四戸の檀家を擁している。(内八九戸が大願寺檀家) 音院(大願寺住職兼住)宝林寺の三か寺があり、同村現戸数百

たし、またそれを見ることは不可能のように見われた。 からである。とくに佐渡的なものということは目的としなかっ ったからであり、また、変化の少ない、とり残された地域より が八幡若宮の氏子であることが、考察を簡単にしてくれると思 方をみるために、圧倒的に時宗の大願寺の檀家であり、すべて っている。宗教生活にもこれが強くあらわれるはずである。 地域的結合がいちじるしく、これが、四日町の大きな特徴とな る。このような政治構造においても、また経済組合についても 区会議員が一名づつえらばれ、全員選挙による区長がえらばれ 治四三年以降は、完全に地域的区分となっている。この組から 四日町をえらんだ理由は、村落生后と宗教とのからわり合い 四日町は、近年隣村より若宮(六戸)を加えたが、村内を、 上中、下中、下、新田東、 生活活動のはげしい社会における宗教の位置をみたかった 新田西の六組に分けている。明

### (=)四日町の寺と檀家

宮

四日町には時宗藤沢清浄光寺末満松山大願寺、

同寺の末寺観

家 進

小作であったといわれる。 他の家も門前と同様、大願寺との土地上の関係から檀家になっ 町の檀家は、天和元年同寺が遊行第八祖渡船によって中興され 十戸という数が示すように大部分が四日町にある。同寺の四日 畑六町・山林二四町歩を擁する地主で、檀家の半数近くは以前 た場合が多い。ちなみに大願寺は農地解放迄は田約七町四反 田を開いた家(新門前)・その他に分けることでできる。その となった家(旧門前)・享保年間に寺の南面の土地をかりて新 木、曽我両家の一族、寛政年間街道筋の土地をかりて門前百姓 た当時すでに当地に居住していたといわれる同村草 分 けの 大願寺の檀家は四日町八九戸、吉岡六戸、長石五戸、新町二

大願寺檀家となっている。

大部分が過去又は現在土地所有の面で、大願寺と関係を有して このように、 四日町の大願寺檀家は草分けの二家をのぞいて

有の行事・民間信仰の行事・生活慣行上の行事がある。

四日町の寺が関係している宗教行事には、祖先祭祀、

宗派特

の棚経はしていない。村人の葬式の時は、日蓮宗檀家以外は全 林寺両住職は村全戸の棚経をするのに対し、他宗寺院は四日町 村人は各自の檀那寺にまいりに行く。盆の二日目に大願寺、 主要な祖先祭祀である盆(八月十三日―十六日)の時には、 大願寺住職が導師をし、なきからは大願寺横の共同墓地に 宝

ては、日蓮信者五人が集って題目をとなえる十二日講がある。 内で全村民による盆おどりがある。時宗以外の宗派の行事とし 寺が関係している民間信仰の行事には、大願寺住職か宝林寺 八月二二・三の二日にわたる大願寺開山忌の際には、 同寺境

回向念仏・虫供養・遍路等がある。 の堂のまつりと、元来村の側の行事に両寺住職が関係している れ、村人の有志が参加する、薬師・龍王・子安・馬頭・不動等 住職を導師として、これらの寺院で管理している堂でおこなわ

は、二日に村全戸を訪ねて春祈禱をする。正月以外の生活慣行 で各自の檀那寺にいく。これに応えて、大願寺・宝林 寺 住 職 村人は正月(二月一日)にはまず大願寺に年詣に行き、次い

恵比寿講の日や節句には村人によって大願寺にだんご

六部会

第

がとどけられる。

うに祖先祭祀や、宗派独自の行事だけでなく、民間信仰、<br /> 寺だと考えているのである。換言すれば、大願寺は村内の特定 寺奉納・虫供養等の村行事への住職の招待という事から見られ の記念日である開山忌への全村民の参加、村祭の鬼大鼓の大願 象とした宗教活動を行なっている。また村人の側でも、元来寺 さらに左記モノグラフ中の盆の棚経、春祈禱等からもうかがわ の生活慣行等多方面の宗教行事に関係を持っているのである。 の檀家の寺ではなくて、四日町という地域社会の寺としての性 るように、大願寺を唯単に特定の檀家の檀那寺ではなく、村の れるように、大願寺は単に自己の檀家のみでなく、全村民を対 このように大願寺宝林寺は、同村に檀家を持つ他宗寺院のよ

(≡) 四日町の神社と氏子 格を有しているのである。

池

昭

四日町には、氏神、若宮八幡と大願寺(宮家準氏の寺と檀家の

項参照)の鎮守、天満宮がある。若宮八幡は、大願寺所蔵の文書 村国分寺の宝珠院の支配に属し、明治三年になって排仏毀釈の によると、寛政四年まで大願寺に支配されていた。それ以後隣

動きとともに、村民に帰属するようになった。天満宮は、佐渡

襲来とともに越後の象王村極楽寺に持ち去られ、その後河村彦 の後は、事実として慶長十年に相川の弥十郎町に移され、慶長 左衛門吉久によって二宮の観喜寺、相川の丸山に移された。そ 志によると、伝承として以前大願寺の鎮守であったが、上杉の

135

が、今日のように支配することとなった。十三年に大願寺の僧が別当坊として兼務し、寛永九年、大願寺

100

になっつ目、手つせ削するよべつこうになって、もってそ、 総代によって委任された神職が隣村の吉岡から来ている。 共同体のメンバーであり、他の講、檀徒集団と違って四日町の 大田がのメンバーであり、他の講、檀徒集団と違って四日町の と、まづ担い手、氏子は、四日町の附き合いをしている旧村落 と、まづ担い手、氏子は、四日町の附き合いをしている旧村落

と称せられる家が鍵預りをしているが、ここでは六人衆と同様 月交代の二名も地縁順に従い、選ばれ、一日、十五日両日に神 う平等の原理に従い選ばれている。またスズメといわれる一ケ た)。しかしここではとりたてた特権をもたないが、地縁とい 買によって得られる祭祀上の特権をもっていた(戦後なくなっ たとえば隣村の三宮では十二衆という組織があり、主に株の売 佐渡でも氏神の祭祀組織として何人衆といわれるものがある。 六人選ばれる六人衆が、春、秋祭の運営、 祭配の役割をもつ。地縁(上、下、新田の順)に従い一年毎に 子宿、諸行事の費用を受けもつ。行政の担い手が、同時に氏神 ら選ばれている)を選挙で選び、氏神の財産管理、祭当日の獅 民館で開かれ一年満期の区長(主として改革前自作、地主層か 社財産の管理、神職の依頼、報酬に与る。二月十一日総会が公 えた者とインフォーマルな形で決められている)が選ばれ、神 区会議員の推薦によって三年満期の三人の氏子総代(区長を終 これらの担い手の役割体系は次のようになっている。 賽銭集め、 鍵預りをしている。外海府では、草分け 神職の接待を行う。 区長、

に地縁順である。さらに春祭の中心となる鬼大鼓を行う十八歳

他の機会に譲る)。このように、

行事は、

春祭に集中して行われ

と言えよう(この地縁的性格の点は、池上広正氏の講の項を参と言えよう(この地縁的性格の点は、池上広正氏の講の項を参けれども、六人衆、スズメ等は地縁の平等の原理に従っているに燈籠をつける。このように氏神の祭祀集 団 は、氏 子 総代、に燈籠をつける。このように氏神の祭祀集 団 は、氏 子 総代、区長が、村落共同体の行政上の支配権力と密接に関連している。

照されたい)。

このような祭祀集団の役割体系をもち、次のような年中行事

(396)

から二十五歳までの奉讚青年同志会があり、ほど年齢に従って

互に異る五種類の講や宗教集団が相互に絡み合いながら四日町

ついては、他の生活構造と連関させ、他の機会に述べたい)。十八年、三十年、三十四年と種々変ってきている(このことに郡が春祭の期日を統一してから、春祭、秋祭の期日について二郡が春祭の期日を統一してから、春祭

11 1 165

# | 四日町の講とその他の宗教集団

上広

Œ

やその他の「宗教集団」が併存しているが、これらをその構造であるが、合併以前は独立の村であった――には数多くの「講」について説明する。現在、四日町―――今は佐渡郡真野町の大字について説明する。現在、四日町―――今は佐渡郡真野町の大字れぞれ発表されたので、ここでは「講」と「その他の宗教集団」れぞれ発表されたので、ここでは「講」と「その他の宗教集団」のの発表は九学会連合による佐渡の綜合調査の 報告 で あ今回の発表は九学会連合による佐渡の綜合調査の 報告 で あ

の上から区分してみると次のようになる。

的意志から加入しているものとがある。このように構造の上で的意志から加入しているものと | 四四町に居住する全戸にしていようと、この点は問題にならず四日町に居住する者の中の同信者によって成立するものと | 四四町に居住する者の中の同信者によって成立するものと | 四四町に居住する者の中の同信者によって成立するものと | 四四町に居住する者の中の同信者によって成立するものと | 四四町に居住する者の中の同信者によって成立するものと | 四四町に居住する者の中の意志から加入しているものとがある。このように構造の上での同信者によって成立するものとがある。このように構造の上での場合であるものとがある。このように構造の上での同信者によって、一個の場合に表する。このように構造の上での同信者によって、四四町の地縁による組分け制度である組の | 一組内居

○戸である。但し先述の新田東組の二戸を除くと戸数実数は一た――新田西組(15戸)若宮(6戸)であり、戸数は合計一一新田東組に組み入れられ長石とは殆んど無縁なので東組に入れ字である長石地区に居住しているが、実際の社会生活の上では組(23戸)新田東組(15戸)――但しこの内の二戸は隣りの大がある。それは上組(17戸)上中組(15戸)下中組(19戸)下がある。それは上組(17戸)上中組(15戸)下中組(19戸)下がある。但し先述の新田東組の二戸を除くと戸数実数は一つである。

の全戸加入によって構成されている講が上組に二つある。臼次関係になっているかをの左記一覧表によって説明すると (円組さて、このような組と講やその他の宗教集団とがどのような〇八戸となる。

# 講、年中行事参加戸数表

| 施餓   | 施                                                                                              | -t                                         |                                                                     |           |                 | / 1           |
|------|------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|-----------|-----------------|---------------|
|      |                                                                                                | 春                                          | 盆                                                                   | 寺         | ( <del></del> ) | 行 /           |
| 鬼 11 | 鬼                                                                                              | 3E                                         |                                                                     | ^         | 寺               | 行事名           |
| 月    | 月                                                                                              | 祈                                          |                                                                     | の年        |                 | 組組名           |
| 日    | <b>В</b>                                                                                       | 禱                                          |                                                                     | 始         | 願寺              | 数と            |
|      | <del></del>                                                                                    | 1                                          | 1                                                                   | 云         | 1               | 上組(17戸)       |
|      |                                                                                                |                                            | _                                                                   | =         | 徐               | 上中組(15戸)      |
|      |                                                                                                |                                            |                                                                     | _         |                 | 下中組 (19戸)     |
|      |                                                                                                | -75                                        |                                                                     |           | 1               | 下組            |
| -5   | 云                                                                                              | n                                          | <u>=</u>                                                            | 元         |                 | (23戸)         |
| 霊    | 五.                                                                                             | 五                                          |                                                                     | 亖         |                 | 新田東組<br>(15戸) |
| =    |                                                                                                | =                                          | 三                                                                   | 三         |                 | 新田西組<br>(15戸) |
| =    | =                                                                                              | 29                                         | =                                                                   | 35.       |                 | 若宮(6戸)        |
|      |                                                                                                |                                            |                                                                     |           |                 | i             |
| 슬    | <b></b>                                                                                        | 公                                          | <u> 1</u> 2                                                         | 杂         |                 | 計 (110戸)      |
|      | 月10日   14   14   15   17   15   17   18   17   18   17   18   17   18   17   18   17   18   18 | 月 10 日 日 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 三 | 日 日 藤<br>三 三 三 五<br>七 二 二 六<br>1 元 五<br>三 三 三 五<br>1 二 元<br>三 三 三 四 | 日 日 藤<br> | 日日藤 始           | 日日            |

| 以        | 恵          | 恵              | ( <del>=</del> ) | オ     | 日  | 日   | 天    | 祭             | 春   | 祭         | (=)     | 龍   | 薬              | 子   | 馬        | 地                                  | 虫          |
|----------|------------|----------------|------------------|-------|----|-----|------|---------------|-----|-----------|---------|-----|----------------|-----|----------|------------------------------------|------------|
| り        | 比          | 比              | そ                | コ     | の  |     |      |               |     |           |         |     | 師              | 安   | 頭        | 蔵                                  |            |
| 11上      | 11<br> 月須  | <b>2</b><br>月須 | の                | モ     | 大  |     |      | 10            | 祈   | 4         | 神社      | 神   | <del>1)-</del> | 観   | 観        | の                                  | 供          |
| 月23げ     | 20         | 19             | 他の               |       |    | /+- |      | 月<br>20       |     | 月<br>15   | 7       | -16 |                |     | 音        | 夜                                  |            |
| 日祭       | 日講         | 日講             | 講                | )<br> | 膳  | 待   | 神    | 日             | 禱   | 日         | 幡       | 講   | ~              | 音   | 講        | 祭                                  | 養          |
| <u>=</u> | -          | با<br>با       | と年中行事            | 三     | _  | _   | 모띡   | 二             | 丰   | 士         | (八幡若宮社) | =   | =              | 35. | 四        | . 0                                | ==         |
|          |            |                | 中行               |       |    |     |      |               |     |           | 社       |     |                |     |          |                                    |            |
| <u>=</u> | 五.         | _五_            | 事                | 0     | =  | =   | _二二二 |               | 五   | <u>=</u>  | 関係      | =   | _=_            |     | _^_      |                                    | 五          |
| 云        | 포          | <u>-i-</u>     |                  | =     |    |     |      | =             | 天   | 三         | 係       | _   | _              | -단  | <u>=</u> |                                    | 八          |
|          |            | <u></u>        |                  |       |    | =   |      | 五             |     |           |         | _=  |                | 7   |          |                                    | 五          |
| =        |            | 29             |                  | 0     | _  | 0   | _    | ≯tı.          | 五   | 三         |         |     |                |     | 垂        |                                    | <b>35.</b> |
| -        |            |                |                  |       |    |     |      |               |     |           |         |     |                |     |          |                                    |            |
| =        | <u> 79</u> | 꼬              |                  | =-    |    | 五_  | _≡_  | <u> </u>      | _=- | 본덕        |         | 0   | 0              |     | =        |                                    | 五.         |
| <u> </u> |            | _六_            |                  | 0     |    |     |      | 五             | 四   | <u> ガ</u> |         | 0   | 0_             |     |          |                                    | 0          |
| 凸        | 1011       | 101            |                  | ^     | Уu | =   | 14   | <b>&lt;</b> 0 | 元   | 土         |         | 七   | カ              | 六   | 콩        | 戸<br>新田全戸<br>30戸が参<br>加すると<br>もいう。 | 三          |

|             |     |                    |          |          |            | 1           |               | ,                |                  |          |          |            |     |       |          | ,                |        |
|-------------|-----|--------------------|----------|----------|------------|-------------|---------------|------------------|------------------|----------|----------|------------|-----|-------|----------|------------------|--------|
|             |     |                    |          |          |            |             |               |                  | 山                | 秋        | 念        |            |     | ĺ     |          |                  | 庚      |
| "           | 11  | "                  | "        | 1        | "          | "           | "             | 夜                |                  |          |          | 1          | "   | "     | "        | 11               |        |
|             |     |                    |          |          |            |             |               | 待                | 30               | 葉        | 仏        |            |     |       |          |                  | 申      |
| ,           | 3   | 9                  | 1        | 12       | 11         | 10          | ۵             | 8                | 3の<br>月<br>9     |          |          | 7          | 5   | 3     | 1        | 11               | 9      |
| 月           | 月   | <b>2</b><br>月      | 自        | 月        | 月          | 月           | <b>9</b><br>月 | 月                | 日神               | 講        | 講        | 月          | 月   | 月月    | 1<br>月   | 月                | 月      |
|             |     | ·                  | <u> </u> |          | <u></u>    | ļ- <u>-</u> |               |                  | -                |          |          |            |     |       |          |                  |        |
| _7_         | 人   | 八                  |          | _^_      |            |             | _7.           | Л                | 0                | <u>-</u> | 工        | 七          | 45  | 七     | ౼        | - <del>-</del> - | 구<br>ゼ |
|             |     |                    |          |          |            |             |               |                  |                  |          |          | _          | _   | _     |          |                  | _      |
| <u>tr</u>   | _二二 | _츴_                |          | _六_      | <u> </u>   |             | _六_           | _+=              | _^               | <u>=</u> | -2-      |            | 10  |       | =_       | 三                | 三      |
|             | 0.  | 10                 | 10       | 10       | <u></u>    | <u></u>     | 10            | 10               | _六               | _        | _7.      |            | _0_ | 0     | 五.       | 垂                | 盂      |
|             |     |                    |          |          |            |             |               |                  | 10               | 110      |          |            |     | _     | _        | _                |        |
| 5           | +5  | _ <del>-t-</del> _ | _===     | -4:3     | 5          | -13"        | <u>-t=</u>    | t=               |                  |          | <u> </u> | <u> +u</u> |     | -45   | _+=      | <u>-==-</u>      | _五_    |
|             | 八   |                    | 八        | 八        |            |             | _7_           | <u> 1</u> 4      | 五                | <u>.</u> | _0_      | <u>=</u>   | 三.  |       | <br> 25  | 껃                | ᄪ      |
|             |     |                    |          |          |            |             |               |                  |                  |          | 10       |            | _   |       | _        | _                |        |
| _六_         | 二二二 | 二六                 | _六_      | <u> </u> | <u>∓ā.</u> | <u> </u>    | _ <i>±</i>    | - <del>=</del> - | _ <del>_</del> _ |          |          | 쯔          | 프   | _[25] | <u> </u> |                  |        |
|             |     |                    | 0        |          |            |             |               | 0                | =                | 0        | _=_      |            | 0   |       | _0_      | 0                | _0_    |
|             |     |                    |          |          |            |             |               |                  |                  |          |          |            |     |       |          |                  |        |
| 舆           | 蓝   | 盟                  | 四五       | 票        | 四四         | 四四四         | 四四            | 哭                | 四九               | 丟        | 芒        | 茥          | 包   | 当     | <i>₹</i> | 占                | 七四四    |
| <del></del> | ÆL. | 五.                 | ≆.       | 五.       | 26         |             | 79            |                  | 1                | >~       |          | =          |     | =     | 0        | 25               | 껃      |

| 25      |                                 |                       |                                           |                                                                                                                     |                                             |                                               |                                               |                                               |                                  |          |                |                                                      |                                                                                                 |                                                                                            |
|---------|---------------------------------|-----------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------|----------|----------------|------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|
| 真       | 代日                              | 時                     | 曹                                         | 真                                                                                                                   | ₫.                                          | 事門                                            | 龍                                             | 薬                                             | 戸                                | =        | ネ              | Щ                                                    | 虫                                                                                               |                                                                                            |
|         | ツ宗                              | 宗                     | 溷                                         | 言                                                                                                                   | 正                                           | 松を                                            |                                               |                                               |                                  | 日        | ₹              | İ                                                    |                                                                                                 | 11                                                                                         |
| 1       | ケ檀                              | 抗菌                    | 宗                                         | 宗                                                                                                                   | 佼                                           | 立                                             |                                               |                                               | 隠                                | 语        | ij             | 10の                                                  | 供                                                                                               |                                                                                            |
|         | 含へ                              |                       |                                           |                                                                                                                     | 成                                           | る                                             |                                               |                                               |                                  | _        |                | 9                                                    |                                                                                                 | 7                                                                                          |
| 宗<br>—— | <u>むー</u>                       | 徒<br>——               | 徒                                         | 徒                                                                                                                   | 会                                           | 1 <sub>7</sub>                                | ·神<br>———                                     |                                               | 講                                |          | 路              | 日神                                                   | 養                                                                                               | 月<br>——                                                                                    |
|         | <u> </u>   <u> </u>    <u> </u> | =                     | <u>=</u>                                  | _0_                                                                                                                 |                                             |                                               | <u>=</u>                                      | _=_                                           | 0                                | _=_      | _ <u>=</u> _   | 垂                                                    | =                                                                                               | 步                                                                                          |
| 0_      | 0                               | <u>—</u>              | 0                                         |                                                                                                                     | 0                                           | 0                                             |                                               | <u>=</u>                                      | <u>=</u>                         | 쯔        |                | 229                                                  | 五_                                                                                              | <u>+</u> 5                                                                                 |
| 0       |                                 | _=                    | _ <u> </u> ZSE                            | 0                                                                                                                   | 0                                           |                                               |                                               |                                               |                                  | <u>=</u> | ᄪ              | <b>3</b> 50_                                         |                                                                                                 |                                                                                            |
| 0       |                                 | <br>- <del>/</del> U  | _==_                                      |                                                                                                                     | _0_                                         | 0                                             |                                               |                                               | 0                                | =        | - <del>T</del> | tr.                                                  | <b>31.</b>                                                                                      | -15                                                                                        |
| 0       | 0                               | 五                     | 0                                         |                                                                                                                     | 0                                           | <u></u>                                       |                                               | <u>=</u>                                      | _ <u> </u>   <u> </u>   <u> </u> | 四型       | <u>_</u>       | =                                                    | <u> </u>                                                                                        | -15                                                                                        |
|         |                                 | <u>=</u>              | 0                                         |                                                                                                                     | 0.                                          |                                               |                                               |                                               | <u> </u>                         | =        | =              | <u>=</u>                                             | 五                                                                                               | _25                                                                                        |
| 0       | 0                               | <u>=</u>              | =                                         |                                                                                                                     | 0                                           |                                               | 0                                             | 0                                             |                                  |          |                |                                                      | 0                                                                                               |                                                                                            |
|         | 五                               | 左                     | 10                                        | =                                                                                                                   | _                                           | =                                             | -5                                            | 九                                             | 三                                | ē        | 元              | 灵                                                    | 三                                                                                               |                                                                                            |
|         | 真 宗 0 0 0 0 1                   | 真 宗 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 真 宗 (0 (0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 真 宗 檀 徒 一 0 四 三 0 0 二 0 0 二 0 0 二 0 0 0 1 0 0 0 1 0 0 0 1 0 0 0 1 0 0 0 0 1 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 真言宗檀徒 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 真 宗 檀 徒 一 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 真 宗 檀 徒 一 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 真 宗 檀 徒 一 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 真 中                              | 真 中      | 真 中            | 真 代日 時 裏 京 檀 徒 の 一 の の の の の の の の の の の の の の の の の | 真 代日 時 裏 立 事門 龍 薬 戸 二 日 遍 路 下 で 校 成 会 行 神 師 声 四 四 五 四 四 五 五 二 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 0 | 真 代日 時 曹 真 立 事門 龍 薬 戸 二 オ 山 虫 虫 芸 宮 彦 校 立てる行 神 師 講 の 三 五 五 五 五 五 五 五 五 五 五 五 五 五 五 五 五 五 五 |

連して興味深い。

子集団と大願寺の檀徒集団がある。但し、大願寺檀徒は九四戸 る。 分は組の中に基盤をもっている。この事は四日町の社会生活に 他の宗教集団の大部分は四日町内に基盤をもち、特に講の大部 の一員となっている。 の檀徒が若干あって、 外に基盤をもつ宗教集団に立正佼成会があり、これには唯一戸 なので全戸加入に準ずるものと見做しておく。国次に四日町の する講は念仏と遍路の二つである。 西組に四つ、若宮に二つある。又、各組を通じて普遍的に存在 組に五つ、下中組に五つ、下組に五つ、新田東組に四つ、 に組内の同信者によって構成されている講が上組に三つ、 おいて組の持つ機能がどのようなものであるかという問題と関 が加入している。又、このほかに日蓮宗、曹洞宗、 四日町居住者中の 同信者が 集って構成されている講が 五つあ 四次に四日町の全戸によって構成されている宗教集団に氏 そこで、 他村にあるそれぞれの旦那寺の檀徒集団 以上の事を総括すると講とその 国次に組の制約をうけずに 真言宗真宗

11 11

6 | 5 月 月

0 0

ナ

翌

寺を中心とする年中行事が盛んなのは四日町の多くの戸数によれるかを上掲の一覧表によって説明する。尚ほ、年中行事も現いるかを上掲の一覧表によって説明する。尚ほ、年中行事も現いるかを上掲の一覧表によって説明する。尚ほ、年中行事も現いるかを上掲の一覧表によって説明する。尚ほ、年中行事も現いるかを上掲の一覧表によって説明する。尚ほ、年中行事も現いるかを上掲の一覧表によって説明する。尚ほ、年中行事も現いるかを上掲の一覧表によって説明する。尚ほ、年中行事も現いるかを上掲の一一○戸が講や他の宗教集団に何戸宛加入して次に四日町の一一○戸が講や他の宗教集団に何戸宛加入して

繁昌、五穀豊穣を齎らすと考えられているので職業の如何を問恵比須講と刈り上げ祭が多くの家で行われている。前者は商荒子組織が存在するからである。次に第三の区分のものを見るとでは八月の祭を筆頭に之又盛んであるが、その背後に強力な氏って構成されている檀徒組織が存在するかでらある。神社関係

ために盛んであると思われる。

わず普遍性をもっているために、又後者は農家(105戸)が多い

以上述べた点を綜合して、四日町の宗教生活をどのように分れないので、ただ講等の構造の実態報告だけにとどめ、他は別はならない。しかし、今回は時間の関係上この点にまで触れらの尠くとも明治以降からの変化についての解明もなされなくての尠くとも明治以降からの変化についての解明もなされなくての尠くとも明治以降からの変化についての解明もなされなくてのあくとも明治以降からので、ただ講等の構造の実態報告だけにとどめ、他は別れないので、ただ講等の構造の実態報告だけるかに析し、又四日町の宗教生活をどのように分れないので、ただ講等の構造の実態を持ちばいる。

# 廃仏毀釈における人的対応の諸様相

々動さえ見られたのである。

中村康隆

ち近世社会への脱皮として当然の素地と破綻からの転化で、特動揺と影響とは著しいものがあった。しかもそれは封建社会か革を意味しただけに、統治階級から一般庶民まで当時の人心の道徳・宗教全般にわたる社会的文化的生活基盤全体の急激な変増や・宗教全般にわたる社会的文化的生活基盤全体の急激な変明治の諸政一新は、単に政治機構のみならず、経済・思想・

団の 的関係の不一致を見せている。 馬鬼石町字保美乃山も岩鼻県令江川氏の指令で神葬化したが十 当時の貧民救金割賦帳や無住寺廃亡寺の急増が農山村の実態を 産業人口の不均衡に基づく窮乏が根底となり、それ故下層武士 過激型・遵奉型・追順型と分け得るし、 離型・温存型など様々な適応相を認め得る上に、 必ずしも一様とはいえない。廃仏毀釈の措置にも、 様々で、その下達の仕方も受けとり方もまちまちであった。群 れへの対応の仕方は人々の立場とか志向、社会的関係によって 物語る。明治の廃仏はこうした状況下になされたが、しかもそ における人間対応の様相は、地位や心情や社会関係などにより に幕末から明治初年にかけての封建的経済機構の崩壊からする 耕地中三耕地は仏葬という風で一部落内すらその社会的宗教 nativistic な尊皇運動が結実して新体制移行となった。 かくて社会的な変動とアノミー 更に民衆の抵抗や復活 同じ廃仏でも

例えば富山松本土佐藩などの極端な廃仏、三河大浜や信越等のだて、分類することも可能だろう。

私はこゝでは、むしろこの廃仏に踊り踊らされた人々の社会

(400) 140

註

..... (註)の御先棒の例なども見られるが、一方には僧侶との人格的接触

などによる復仏化も見逃し得ない対応の一様相といえよう。

本篇は卅四五年度文部省研究助成による研究成果の一

等)、口中枢的又は求心的(旧―神官。新―教派神道家等)、[ 互関係(特に寺桓反揆、僧俗対立、官僚対信徒の抗争等の内外 内部的(社僧・修験・下級僧等)といった人的要因と、その相 者=藩領主・代官・名主等。新勢力としての神祗官僚、 間の拮抗関係などを 含 め て、 凵外部的(旧勢力としての統治 拮抗関係)とにもとづく人的対応の諸様相を区分して眺めてみ 地位や意向または地域集団の社会的関係や関心、 更にはその 国学者

and the

よう。

特にとりあげねばならぬのは天領区の支配層の動揺と新政権

社寺廃合令による僧侶の神官化と帰俗、両部や修験の寺社の純 興宗教家の活躍も広く認められる。更に社僧復帰・修験廃止 者でもある神官の活動が廃仏運動の中枢的動力だったことは否 韮山足柄岩鼻県令としての江川氏の差配地なる点は、農村経済 馬埼玉県境神流川流域、群馬安中近辺等は何れも天領区、特に がからんでいる。 静岡県の 駿東と 伊豆、 神社化にも様々な変貌が示されており、下級僧侶の廃仏神葬へ 定出来ぬが、なお扶桑教・実行教・丸山教・禊教・天理教等新 教歌等の講組織を今に残しているのも見逃し得ない。かく国学 の窮迫や国学思想と結びつく名主級の帰順態度と共に注意され への帰順態度で、それに神祗官僚の権力や国学者の思想的勢力 韮山県社寺係の急進的な動きが平田門下権田翁と結んで神 清川村宮ケ瀬、武州御嶽と養沢盆堀、 埼玉県三峯周辺、 神奈川県厚木市小野

> 部であって、 宗教研究一五〇、一五四、一六二、一六六

等につづくものである。

#### ◇宗 教と農 村

司 会 清人 (東京都立大)

表 原田 敏明 (東海大)

発

池上 堀 愈 (東北大) (昭和医大)

ある、 れた。 こに持たれるラウンド・テーブル・ディスカッションの主旨で 参会者が膝をまじえて、親しく討論しあうのが、はじめてこ との司会古野氏の発言によって、本分科会は、はじめら

の特質を、一般的に述べる任にあたることになる。 ったい何であるかを、明らかにすることによって、 まず原田氏が、「宗教と農村」と題する場合の、農村とはい 農村の宗教

言う。

### 田氏発表要旨

村とも異るものである。 「宗教と農村」が問題とされる場合には、その村の米がどう動 農村とは、都会に対するものである。そしてまた、山村や漁 しかし、 ひと口に農村と言っても、

> 言える。 の宗教であるのに対し、農村の宗教は共同社会の宗教であると 村は都会から区別され、従ってそこに、都会の宗教と農村の宗 教との違いも、 配しているもの、つまり、そのもつ共同社会的な性格である。 のではない。そこで重要となるものは、 いているかという意味での農村は、余り重要な役割を占めるも この古くからの、共同社会的な性格のあることによって、農 おのずから判然としてくる。都会の宗教が個人 村そのものを強力に支

家の宗教であり、講の宗教、 ゆえに、その宗教の伝播も、個人を媒介にせず、家や、講や、 農村の宗教に、特定の某の宗教はない。存在するのは、 組の宗教、村の宗教である。 ある

組や、 共同社会の 宗教であることに 特色がある、 共同社会的な性格からとらえ、それと同時に、農村の宗教も、 渉に結びついているところに、新しい問題が与えられていると が、そこにおける家などの媒介を否定して、 原田氏はかように、農村を、その強力なる支配要因である、 最近における、農村への、新興宗教、 村を単位として伝えられる。 と規定する。 キリスト教の滲透 直接個人個人の交

ただ

答があった。 か、という点についてである。だが、この辺は判り難いとの解 は、近代に対する、前近代的なる意味での共同体なのか、 葉について、 二三の質問が 行われた。 原田氏の使う 共同体と この原田氏の発表に対しては、その言う、共同社会的との言 共同体とは言っても、 一時、 変容を遂げた共同体なの それ

村に、カトリック教会が進出し、しかも著しい成功を収めた例選ばれたのは、宮城県登米郡米川村。この東北の、純然たる農つつある現在の農村と宗教、というのが、堀氏の関心である。化、多角形化があり、いわば農村は危機状態にある。この変り明した。現在、農村の直面している問題に、近代化や、都市明体的な、農村における宗教の一例を、図表を豊富に使って説具体的な、塊氏が、前の一般的な発表のあとを受けて、かなり次いで、堀氏が、前の一般的な発表のあとを受けて、かなり次いで、堀氏が、前の一般的な発表のあとを受けて、かなり

堀氏発表要旨

半される。 米川村は、人口五六三八、村の収入は、農業と林業にほぼ折

して、次の諸事項が考えられる。このきわだった成功の要因とは受洗者が出ている割合となる。このきわだった成功の要因とは受洗者が出ている割合となる。このきわだった成功の要因とは受洗者が出ている割合となる。このきわだった成功の要因とは受洗者が出ている割合となる。このきわだった成功の要因とは受洗者が出ている割合となる。このきわだった成功の要因として、次の諸事項が考えられる。

二、村の性格が開放的であること。にあった。神社はあっても、神主が不在であり、また曹洞宗の寺院もあった。

外からのものに閉鎖的でない。八年頃より、タバコを生産したりして、外部との接触があり、村で産出する米の量は、全消費の三分の一にすぎず、一六〇

いることから、山林地主が勢力を持ち、多くの村民は、それに右の事項とも関連するが、林業が村の収益の約半分を占めて三、家の独立性が稀薄であること。

も言われている。

では、おりスト教への親近性のあったこと。
四、キリスト教への親近性のあったこと。

て残されている。

で残されている。

で残されている。この間の理由ならびに、受洗した信者たちの成長がしている。この間の理由ならびに、受洗した信者たちの成長らし、それまで田地が三二町歩であったのに、二三八町歩に増

すべき点のあることを、 のにひきかえ、 最後に、原田氏が一般的なこと、堀氏が具体的な例を述べた 「宗教と農村」の従来の研究角度につき、 池上氏が述べた。 再考

### 池上氏発表要旨

今まで、 村の宗教の研究には、往々二つの方法が、多くとら

変化のあとを求めようという方法である。 どめているものを探しだし、それによって村の宗教の、 ひとつは、現在、村に残っている宗教の中でも、 古い形をと 歴史的

もう一方のゆき方は、村の中にある、古きもの自体から、

古

史的な方法が多用されてきた。しかし、現在の、 究するには、別の研究角度が用いられなくてはならない。たと い宗教を推しはかろうという方法である。 さように、従来とられていた方法は、どちらかと言えば、 村の宗教を研

歴

入る。 池上氏の発表を含めて、 総合的なディスカッションの時間に

横の要因を十分加味した研究角度が要求される。

えば、その村の職業構成とか、人口密度とか言った、現在ある

した箇所を、正す程度で行われた。 合については、二三の付加的な質疑応答が、不審点、 神社神道のありかたに集中された。堀氏の発表した米川村の場 話題は、主として、堀氏の発表例と、村の構造変化に伴う、 聞き洩ら

> なされた。 緣的、 ぱら、平井直房氏に質問が集る形となった。農村における、 て、個人的な人間関係の上に、教義を作り直そうという動きも の影響については、具体的な調査がなされていない由、答えが た諸点である。これに対し平井氏は、地、 か、その再編成は、どのような形で企てられているか、と言 会に基盤を置いていた神社は、いかなる影響を受けるに至った 部あるが、未だ農村社会の構造変化がもたらす、神社神道へ 農村の構造変化に伴う神社神道のありかたについては、 血縁的社会の崩壊は必然である。とすれば、そうした社 血縁的基盤を離れ もっ

う希望が述べられて討議を終った。 議という形式が、今後何度も重ねられて、成果をあげたいとい なり、司会をつとめた古野氏より、はじめて試みられた円卓会

ディスカッションの時間が十分持たれないまま、時間切れと

知らされ、発表者自身当惑の様子を示した人もあった。さような ないことであった。しかしながら発表者は、さすがにヴェテラ 状態であるから、事前の発表者間の打ち合せなど、思いもよら かなることを発表してよいのか、当会場に来てはじめて詳細を れたようだ。発表者と分科は定っていても、さて具体的には ン揃いだけに、時間の配分を十分心得て進め、一方、司会古野 なにぶん、初の企てだけに、準備の上でも不十分の点が見ら

氏の手ぎわの良さとあいまって、 討議は スムースに はかどっ

また質疑も一部の人に限られはしたが、かなり活発であ 内容的には、ややとりとめがなく、発表者の発表事項の鎖

末的なことにこだわった感が、ないでもなかった。この点、発

144

みた宗教的思考」について、それぞれ、意見を述べられた。こ

の三氏の発表をもとに討論の部に入るのであるが、ここでは、

について、そして、片山氏は「宗教学、乃至、哲学の立場から 宗教的思考」について、上田氏は「仏教における宗教的思考」 より巾広く、かつ深められるようにもっていった方が良いであ 名でも発表者間の連絡を密にして、問題点が、討議することに 表者をもっと少くして中心論題をしぼるか、それとも、数は三

運が作られたことは、何れにせよ、ひとつの収穫であったと言 今回を発題みたいな形として、今後、この面での共同討究の機 「宗教と農村」 という テーマが、 宗教学会の 学術大会によ 宗教学的な討議の対象としてとりあげられたこと、そして (鈴木範久記)

◇宗教的 思考 えるだろう。

(東北大)

有賀鉄太郎 正直 義文 (京大) (関西学院大) (名古屋大)

り三人の発表者の紹介があり、ついで、有賀、上田、片山の三 定刻より三〇分遅れて開会。参会者約五〇人。まず、司会よ

氏が順に発表をされた。有賀氏は「キリスト教の立場における

り、

的思考は可能であると主張される。そして、キリスト教も教義 ックスをもっているのだから、信仰の立場からも、当然、宗教 うかの問題ではない、信仰そのものが思考をうながすダイナミ れに対して、有賀氏は、この問題は信仰と理性が両立するかど するかどうかということが問題とされることが紹介される。そ 来、信仰を絶対視するところから、宗教的思考なるものが成立 まず、三氏の発表を順に紹介することにする。 有賀氏の発表では、まず、キリスト教にあっては、それが本

思考が成立する。ついでこの思考のうちにヘプライ的思考が再 体験によって中断され、信仰が生じたことによりキリスト教的 まず、ヘブライ的思考(ハヤトロギヤ)があった。それが聖霊 の本来のあり方を示される。---すなわち、キリスト教の或立にあっては、それに先立って、

展の歴史を思考のあり方の面から振り返り、

キリスト教的思考

や神学をもっていることを指摘された上で、この宗教の成立発

度中断されるのであるが、その信仰が成立すると、再び甦がえ キリスト教の信仰が生まれる際の聖霊体験において、 れて、キリスト教の教義や神学の成立へと展開する。つまり、 導入され、さらに、ギリシャ的思考(オントロギャ)が加えら 体験せられた究極的なものの追求へと向うのである。 理性は一

のである、という警喩を引いてこのことを示された。 が哲学ならその実は福音であり、両者は有機的に一緒に育つも その故に、キリスト教的思考は、本来、哲学的思考であっ 神学的思考とはなっていない。 有賀氏は、くるみの皮

145 (405)

る**、**と。 側面から考えれば人間が自分自身を思惟することであり、宇宙 的側面からみれば宇宙が宇宙そのものを考えるということにな して、このことを以下のように説明された。すなわち、人間的 分をその中に含む宇宙を思惟することであると紹介される。そ 上田氏は、仏教的思考のあり方について、それは思惟する自

また、 境」という考え方をあげられた。すなわち、道元の思想におけ れる。そして、このようなものが仏教における根本智、悟得智 をも含めた宇宙をありのままにみることを意味していると結ば いは、人間を別個に対象化して考えることではなく、自己自身 こでは思惟するものと思惟されるものとが同一となっている。 こから真の自己は反省を行いつつある自己ということになる。 る。この思惟される自己とは反省される自己ということで、こ る自己は 思惟の主体であると 同時に、 思惟される ものでもあ されるものの関係はどのようなあり方をするものであろうか。 宇宙であるならば、この両者、すなわち、思惟するものと思惟 めた宇宙であり、思惟されるものもまた、人間をうちに含めた いう仏教的思考のあり方は、宇宙の中にいる人間が宇宙、ある (Pure subjectivity is Pure objectivity) ということで、 リ 以上から、上田氏は、主観が思惟する主体自身を思惟すると 上田氏は、例として、道元の場合の自己と、般若の「唯識無 それでは、このように、思惟するものも人間をそのうちに含 「唯識無境」ということは、純粋主観は純粋客観である

> の三つの型を提示される。 「思考」とに分け、この両者の関係のしかたから、宗教的思考 I、宗教そのものではないが、思考そのものが宗教的色彩を 片山氏は、まず、「宗教的思考」ということばを「宗教」と

■、宗教そのものから溢れ出る形で思考がでてくるもの、

帯びているもの

分類される。—— そして、この三番目の型は近代的な型として、さらに、三つに ■、宗教と思考の両者が相互に自立するもの。

生じてくるもの、 (2) (1) 思考が宗教を対象としてみるもの、 宗教の立場に立ちながらも、宗教自体の問題から思考が

に、つぎの二つの型が提示せられた。---とが、のちの討論の部で、発表者によって示される。 (この三つは宗教学、神学、宗教哲学の型わけの試みであるこ (3) しかし、信仰の場合は以上だけでは終らないとして、 宗教の立場に立ちながら、同時に、思考を尊重するもの。 さら

するもの。 (2) 片山氏は、 宗教と思考とを一応は区別するが究極的には結びつくと 以上の 諸類型を 図式で示しながら 説明せられた

るものとする立場のあることも、ここに示される。

を貫いて、最後には、宗教を包摂する「絶対知」の境地に達す て両者の関係を絶ち切るもの――しかし、思考があらゆる段階

(1)

宗教と思考とを、全然結びつくことのない二つの山とし

であることを表明された。

(406)

ここでは省略させて載くことにする。

三氏の発表が終って、 討論に移った。

と思う」という意味の表現がみられた。 なかには、「一番高いものはことばの世界なのだということ、 で指摘した)。 また般若に関する質問に対する 上田氏の発言の ことを示している(このことはすでに片山氏の発表のⅢの箇所 ろん、宗教学までも包含する非常に広大な網羅的なものである 対する片山氏の答弁は、片山氏の図式が宗教哲学や神学はもち あてはまるかを問う質問などが参会者から出される。 の諸類型について具体的な例を求める質問、般若はどの類型に 討論は片山氏の図式についての質問で開始された。 人間の世界なのだということ、これが大乗仏教の本質だ 前の間に この図式

向には討論は展開しなかった。 宗教における宗教的思考のあり方についての比較検討という方 の立場から理解できるか」という質問が出された。しかし、各 キリスト教における宗教的思考の問題に入って行く。討論のこ の過程で、「有賀氏のいわゆるキリスト教的思考とは他の宗教 このあたりで、討論は片山氏の図式から離れ、仏教、 及び、

られる余裕がなかった。 題が論議の対象となつたが、この問題もとくに掘り下げて論じ ついで、宗教的思考と、 思想、 あるいは、 世俗的思考との問

以上、討論に表われた主なトピックスを順に拾ってみたが、

有賀、上田両氏のキリスト教、あるいは、仏教の宗教的

発言が印象的であった。 思考の特質についてなされた発表を、いろいろと補足される諸

ように思われる。まず、三人の発表者である。現に、三人のう 「宗教的思考」の問題について、重要な示唆が与えられている この分科会を振りかえってみると、そこには、 課題

である

らこの課題に恰好な素材を提供され、他の一人の片山氏は、こ ちの二人、有賀氏と上田氏は、キリスト教、あるいは、 与えられなかったことが惜しまれる次第である。 であろう。この点で、この分科会に十分論議する時間的余裕が 秘主義という見方に立ち、さらに、キリスト教と仏教との比較 参会者の人達から発せられている。これらの問題は、宗教的神 の他の宗教における宗教的思考の相違の問題に関する質問が、 題に関する質問、それに、キリスト教における宗教的思考とそ の経過のうちには、宗教的思考と思想あるいは世俗的思考の問 の試みを発表されている。そして、さらに、討論をみると、そ の問題に対する宗教学、乃至、宗教哲学の側からのアプローチ という観点からみれば、かなり興味の深い問題として展開する 、仏教か

◇宗教と時 間 (終末論と末法思想

稔記)

発表者 塚本 (立教大学) (京都国立博物館長)

司

147 (407)

Expension of a

いて、菅氏から、キリスト教の終末論について発表があった。とを目的とするものではないこと、についての説明があり、続先ず、司会より、このシンポジウムは何らかの結論を出すこ

### 菅氏発表の要旨。

エスは同じである。神の支配はイエスから来る。神の国とイ現、神の支配である。神の支配はイエスから来る。神の国の実って新しく造りかえられる、ということ。 これは同時に、神によと、世の終り、万物の終りということ。これは同時に、神によキリスト教における終末論についていえば、それは最後のこキリスト教における終末論についていえば、それは最後のこ

のである。従って、それを知るには、過去即ち、イエス・キリイエスは既に一度来たのであるから、世の終りは、既に来た成り立つ。

隠れて来ている、ということである。とれは、言い換えれば、は、来始めているということである。これは、言い換えれば、この神の国は、来ているけれども、来ていない。ということ

ストをみればよい。

る。神の国である。 これを待ち 望むことが キリスト者の 気持であ神の国である。 これを待ち 望むことが キリスト者の 気持である これが顕わになることが世の終りということである。これが

て、松濤氏から発表が行われた。三の質問があったが、次に、仏教の立場から、末法思想につい三の質問があったが、次に、仏教の立場から、末法思想についての二、この後、不明の点、及び、ユダヤ教との差異についての二、

# 松濤氏発表の要旨。

げていない。 かの変化により立つものであり、七十五法をたてるが、時は挙物の変化により立つものであり、七十五法をたてるが、時は遂としては認められない。 即ち小乗俱舎論では 「三世不別態」、としては認められるが、原理

シャケー女ニョハには、持つぎムシニュ、 しんこうのとぜかし、これは差別の上にたてたものにすぎない。 唯識になると、百法をたて、その中に時間を教えている。し

輪の如く、無限に繰り返される。
に分ける。状態が段々悪くなると、又段々良くなる。これが車がサイナ教においては、時の変化をたて、これを六つの段階

れは仏の自由意志により定まる。る。このように、何時何処で現われるかは記されているが、こん教では、減劫の時に仏が現われ、増劫の時に菩薩が現われなるということとは異る。

これは仏教においては、時の現象の問題として、時間が無く

The second secon

あるということである。

いが、所謂歴史的時間を離れて、こちら側の問題として終末がと。末法思想については、日蓮の場合、歴史的末法の意味が強

ている。 ち、瞬間の中に永遠を感ずる。この考え方が華厳の中に説かれち、瞬間の中に永遠を感ずる。この考え方が華厳の中に説かれずるものである。 しかし、彼は又、 現象世界をも感ずる。 即仏教においても、永遠は考えられており、これは解脱者のみ感

言を行う。 続いて、岸本氏が菅、松濤両氏の発表をかみ合わせるべく発

岸本氏発表の要旨。

う点に両者の共通点があると思われる。とらえると、それが人間のあり方に関係した時間である、とい時間の問題は哲学的にも考えられるが、宗教的信仰の立場で

マールプルクで、E・O・ジェームスが、エジプトの終末論

の立場で把握すると、現在来ているものを待つのであるといわこの点から考えると、キリスト教の立場にたつ終末論は信仰た。 ナイル河の変化の サイクルと 結びつけて 説明していたかいいて述べ、それがいかに人間生活に深く根をもつものであ

点だとする。

て来ると 意識する。 この中で 過去が将来に向って 生きているて来、天地変動が起る。そしてそのようなことが、やがてやっーイスラームでは、パンマーテによると、具体的に終末がやっれ、ユダヤ教では待つだけだといわれた。

は、現在の人間につながっているという点で意味がある。 この意味で、時間が関係してきている。そして、宗教の問題

と深く結びついていたかについて発言があった。密に関係していることについて、末法思想が如何に当時の人々が出たが、続いて、松濤氏が、実際の時の問題、現在と宗教がこの発表に対して、キリスト教の立場から疑問だとする意見

- として、こつようよ背景のでで、重算の可水之口を雪叩て引し運動として三階教が出て来ている。常に堕落した北斎時代であり、この時代には又、仏教の建て直常に堕落した北斎時代であり、この時代には又、仏教の建て直

それによると、支那では、それが出て来たのは、仏教界の非

これが末法思想以後の日本の仏教を真の仏教たらしめた大事ながそれぞれ末法において可能なる教えを説いたことを指摘し、て来ている。氏は更に、日本においては、法然・親鸞及び日蓮で来てい、このような背景の下で、道綽の阿弥陀如来信仰が出

る、とする意見が出された。らず、インド教にも、例えばカーリー(真黒)の如きものがあらず、インド教にも、例えばカーリー(真黒)の如きものがあ空間的にも考えられる。従って、そのような思想は、仏教に限空間的にも考えられる。従って、そのような思想は、仏教に限されて来るからであり、これは又、ここで末法的思想発生の根拠の問題が出て来たが、続いて、ここで末法的思想発生の根拠の問題が出て来たが、続いて、

出された。 歴史が如何に考られているか、その成立根拠について問題が提歴史が如何に考られているか、その成立根拠について問題が提次に、末法、終末論に関連して、仏教、キリスト教において

の連続をみている。 のものは、過去の結果の現われであり、人間の過去と今の行為ことがない。業思想でこれを表わしており、歴史上現在の全て更に、仏教においては、松濤氏によれば、歴史は無限で絶えるから、歴史も創られたものとみる、との菅氏の説明があった。

て、これを疑問とする意見が出された。 と東洋文化の流れの相異に 見ようとする 岸本氏の 発言に 対し次いで、キリスト教、仏教両者の歴史の考え方を、西洋文化

びユダヤ・キリスト教の二つの流れがあると。それによれば、西洋の歴史観の中には、ギリシヤ・ローマ及

観には、目的があるか否かの疑問が出された。 ここで、討論は歴史における目的の問題に移り、仏教の歴史

そこには目的はないといえる。の過去の行為によってある。神が造ったのではない。従って、の過去の行為によってある。神が造ったのではない。従って、として時を考える。つまり、自然現象であり、それは又、各自とれに対し、松濤氏によれば、仏教の考え方は、科学的事実

態になる。その人が教えを説く場合、彼が見たままを正しく言うのは、知的感覚的能力が自由になり、純粋にものを考える状氏は次のように説明する。即ち、仏教において、悟った人とい実践活動、社会性と如何に結びつくかとの質問に対して、松濤実いで、仏教の歴史観に目的論を欠くとするならば、歴史的次いで、仏教の歴史観に目的論を欠くとするならば、歴史的

をもたせることがあると。る。しかし、方便ということがあり、特定の人に対して、目的うのが当然である。従って、そこに現われるのは自然現象であ

の神とされ、シヴァ神の別名にカーラという名がある。ドイツを消滅する」といっている。ウパニシャットにも、時間は一つり、その後に、「時間はものを熟させる料理なり、最後にものり、その後に、「時間はものを熟させる料理なり、最後にものられておる。 アタルヴァ・ヴェーダ 第十九巻に 長い讃歌が あられておる。 アタルヴァ・ヴェーダ 第十九巻に 長い讃歌が あられておる。 アタルヴァ・ヴェーダ 第十九巻に 長い讃歌が あここで討論は他の宗教における時間の問題に移る。

の学者が運命の神としての時間としている。又、ヴァイシェシ

カの中に、時間が一つの実体として考えられている。

理教の甘露台の信仰は天理教の創造論と関係している。 中心であり、終末について興味がないように思われる。又、天中心であり、終末の天国は現在の事実に外ならない と考えられていると、終末の天国は現在の事実に外ならない と考えられていまえ実際生活には、物質的なものが中心なので、終末について考え実際生活には、物質的なものが中心なので、終末について考え

えるが。 だって、日本には終末論は無いと思われる。尤も、天理教に だって、日本には終末論は無いと思われる。尤も、天理教に

終末論、末法思想はみられない。ゆく、発達して行くという思想を中心とするもので、そこには神社神道の思想には「ウミ」の思想がある。これは、造って

(410) 150

窪氏が、中国宗教の重要な点として指摘されたのは、

以下の

三点である。

論を終る。 の問題等と思われる、との司会者の締めくくりにより、この討 終りを今どう読み直すかが問題である。この媒介となるのが罪 それがなければ、基礎となる終末論は出て来ない。末法、時の 教の問題としては、信仰者の立場でどう受け取るかが問題で、 方では、自らの受け取り方に関連して取り挙げられている。宗 最後に、時間の問題は一方では、歴史的時間と考えられ、 (中村広治郎記) 他

## ◇東洋の宗教の特徴

司 龍祥 (九州大学)

発表者 窪 徳忠 (東京大学)

(北海道大学)

祖教 (国学院大学)

われていたこと。が列挙される。

実的な日常行為を点数表にした「功過格」がつくられ、広く行

仏教の本質的特徴を、小野氏は日本の伝統的宗教である神道の 諸点を、古田氏は地域的歴史的差別を超えて概観的な観点から 生活と深い関係をもつ道教を中心に中国の宗教について重要な 諸特徴を示された。まず、この三氏の発表の要約を試みる。 会議は三人の発表者の発表で始まった。窪氏は中国の民衆の

及される。

になる。 り、或いは、祈禱宗教として王室に直結するあり方をとるよう ために、それらに合うような鎮護国家的宗教の 性格をとった 念、乃至、その礼教主義的秩序の外に出ると断圧される。 第二は、現実的な傾向のつよいこと。 まず、国家権力と宗教との関係。中国の宗教は王朝の政治理 例として、 来世、

間であり、生命の拡充を素朴に表現した宗教的観念の原初形態 的なものとして神仙の観念をもっているが、神仙といえども人 されていること。道教は不老長生を目標とし、この目標の究極 至、他界の観念が現世とは隔絶されていないこと。神々の世界 して積徳という項目があるが、そのメルク・マールとして、現 とみなせること。その修行法の一つの重要な要素をなすものと に皇帝を頂点とするピラミッド型の現世のヒエラルキーが反映

の他、道教にはマニ教や道家の思想なども入っていることが言 「功過格」の各条項に儒・仏二教の教えが入っていること、そ 第三には、 シンクレティズムの 傾向が つよいこと。

調する。即ち、仏教者は自然的人間から自覚的人間へと展開し 方にあるとして、 自然的人間と 自覚的人間という 表現を つか てゆき、そして再び自然的人間(ありのままの人間)にかえる い、自覚の世界(=「さとり」の境地)は自由であることを強 古田氏は、仏教の本質的特徴は「無仏教の仏教」というあり

151 (411)

スは、このような自由な境地を意味するもので、それが仏教の 拘束されるものではない。「無仏教の仏教」というパラドック が、その過程にあってひらけてくる自覚の世界は、特定の教義 ・教権によって固定されたものではなく、さとりの内容にさえ

基本的な特徴とされる。

は高湯

第一に、神道は人間の積極面を強調し人間の現実の肯定を出 小野氏は、神道の特徴として以下の五つの点を指摘する。

全性・罪悪・欠陥という暗い側面)を強調し、その否定から積 発点とする宗教であること。そして、人間の消極面(その不完

も示された。)

極面を打ち出そうとする宗教とは、行き方が逆で、欠陥・不完

にかえせばよいという神道の基本的考え方が紹介される。 全な面は本来的でなく一時的なものであるからそれを本来の姿

間が神とつながりをもち、生活そのものが神に続いているとす 第二は、聖と俗の区別がはっきりしていないこと。現実の人

る考え方が示される

される。神道は経典・教義がないことがこの「まこと」によっ こと」が働いていれば、現実的には多様な人間のあり方が容認 の考え方が紹介される。生活の基本は「まこと」であり、「ま 第三は、細い徳目をたてないこと。そして神道の「まこと」

の宗教である仏教は、次第に神道と共通して来たという見解が ムについて、神道は日本の伝統的文化に即しているので、外来 第四は、シンクレティズムの傾向。仏教とのシンクレティズ

> 国家の宗教としての神道のあり方の可能性があるという考え方 いる。 氏は、戦後の神道のあり方がその本来のあり方であると補って ることを理想とする。――なお、このことについて発表者小野 世界の救いを考えるのは当然である。神道は、国家の宗教であ 直結すべきものであり、とすれば、自分だけの救いでなく外的 実の生活が神と直結するものであれば、現実の社会生活も神と そして、最後に、国教性が神道の特徴として指摘される。現 (討論のところでは、国家権力との結びつきとは別に、

まで拡大することになる。 定されることなく、この分科会の課題が許容する多様な領域に である。これが出発点であったが、討論は、この手がかりに限 摘された。つまり、一応、東洋の諸宗教の特徴が示されたわけ 教、日本の宗教の特徴、乃至重要な点が、それぞれの仕方で指

以上が、三人の発表者の発表の概略である。中国の宗教、仏

びつくことの是非に飛躍する。 いうわけである。 論議は出発する。この問題は東洋の諸宗教に共通するものだと う限定を受けたのち、国家権力と宗教との結びつきの問題から 会によってここでの討論は、中国と日本との宗教についてとい インドの宗教についての発表者がいなかったところから、司 しかし、論議はいきなり宗教が国家権力と結

宗教は、本質的には個人の宗教であるべきで、国家権力との

こうするうちに所定の時間が終りに近ずき、司会によって討

れなかった。 びつかない国家の宗教という考え方についても、十分に論じら 検討する余裕はなく、また、小野氏のいう神道の国家権力と結 言があった。しかし道教・仏教・神道の各教についてこの点を 諸事情を検討した上で問題とされるべきであるという意味の発 ら、国家権力との結びつきの是非は、それぞれの宗教の内側の れに対して、 しばらくしてから 発表者の 一人である 小野氏か 結びつきは方便にすぎないとする見解が一方から出される。そ

March Stand of Street

する反対意見も概観的な段階のものに止まった。 といった焦点がなく、そのために三氏の答弁も、またそれに対 者の一人から発表者の各氏に対し、道教・仏教・神道の三教の 相違について質問があったが、これも大きな質問のままでこれ ついで、論議の方向からは、やや唐突の感を受けたが、出席

とすればその本質は何か」というカテキスム的問いの文体で表 するということを「宗教の対象は存在するか、否か。存在する しない、という発言である。この発言者は宗教の対象を問題と 教は、宗教の対象を問題とするが、東洋の宗教はそれを問題と 感がした。それらの発言の中から一つを紹介すると、西洋の宗 との比較から 東洋の宗教の 特徴が 問題となった。 出席者から 論は、さらに三転する。そして、西洋の宗教であるキリスト教 関係が問題となり、そこにキリスト教が登場するに及んで、討 この応酬の終りに前記三教における人間と神、乃至、仏との いくつか興味深い発言があり、討論は少しく活気を帯びた

> 論のまとめが提案されその試みがなされたが、ターミノロジー という点で終りにしようという発言があって、閉会となった。 の問題などが起り、まとめることは無理であるからまとまらな

方も示唆されている。 プローチや、また、教理に、 らに、宗教の個人的側面、あるいは、その社会的側面からのア 宗教の表象に対する着目はこの場合の一つ)の三つである。 の関係――例えば、両者のへだたり――についてのそれぞれの る着目)、そして、 西洋の宗教を比較の対象にしての上で東洋 上に加えるに、宗教そのもののあり方の多面性に関係して、さ の宗教の特徴を問題にしようとする見方(神、乃至、仏と人間 とする見方(道教・仏教・神道の三教の共通点、相違点に対す 見方、東洋の諸宗教の相互比較の上で、各宗教の特徴をみよう 共通する現象(例えば、国家権力との結びつき)を特徴とする と、この会議には三つの解釈が出て来ている。東洋の諸宗教に だけ曖昧さを含むものともいえる。いま、メモを整理してみる の受けとり方を可能にするほど大きなものであり、また、それ この分科会の「東洋の宗教の特徴」という課題は、いくつか あるいは、修行法に焦点をおく見

ものの大きさ、乃至、曖昧さによるものといえよう。けれども に時間切れになった感が強い。しかし、それも、この課題その が、反面、アクセントがはっきりせず、討論も熟することなし 一方、見方を変えるならば、この分科会は、その全体的流れの この分科会は、全体的にみて、 かなり 変化には 富んでいた 153

本報告は、このような見地から、この会議の模様を整理して

(富倉 光雄記)

いて書かれたものである。 提出された発表要旨、録音テープ、執筆者のメモにもとづ中村広治郎・冨倉光雄の諸氏に依頼した。内容は発表者の中人の報告は、分科会に出席された鈴木範久・薗田稔・

(414) 154

第二十回学術大会

日本宗教学会は、第二十回学術大会を、左記により、九州大

学で開催した。

昭和三十六年十月十三日(金) 公開講演会、十五時——十八時三十分

仏教と時間

神楽の信仰

西

雄

イエス時代のユダヤ教についての一考察 西 角 井正 慶

畠 清

大

十月十四日  $(\pm)$ 

開会式

九時三十分—十二時

九時一九時三十分

理事会

評議員選考委員会

十月十五日 (日)

研究発表

評議員会

報

研究発表

十二時—十三時

研究発表

十三時三十分—十七時三十分

十四時—十七時

十二時—十三時 九時—十二時

分科会

十三時三十分—十五時三十分

部 会

第一部会

第二部会

宗教的思考 宗教と農村

会

第五部会 第四部会

宗教と時間

東洋の宗教の特徴

第三部会は中止)

十五時三十分—十七時三十分

懇親会(於天神ビル) 総会・閉会式 十八時—二十時

十月十六日 (月)

九時一十六時

宮地獄、興聖寺、

観世音寺、大宰府天満宮、郷土博物館、

研究発表は、六部会に分れて、発表者は一三三名に及んだ。 宗像神社等見学

なお、本号に収録した以外に左記諸氏の発表があったが、

原

本号はその発表の紀要を特集した。

稿不着のため掲載に至らなかった。

第一部会 長野治興(パストラル・カウンセリングにおける識

闞の問題―自我関与の心理的機制をめぐって)、脇本平也(信仰

における自我の問題)、佐木秋夫(宗教の定義と信仰の自由)、

いて)、第三部会 赤司道雄(十二族長の遺訓)、宮崎彰(日本 谷口隆之助(Human Potentiality ということにつ

第二部会

念)、中川秀恭(新約におけるキリスト論の問題)、川端純四郎

国憲法第二〇条の成立について)、 山本和(新約聖書の時間概

(組織神学と歴史神学との交流点) 第四部会 牧田諦亮 (敦煌

閻罹王径について、吉岡義豊(中国民間の人寿増減信仰)第五

近藤文剛(白隠禅師における菩薩道について)、 井ノ口

泰淳(大仏と多仏)、小池覚淳(如浄禅、道元禅、塋山禅)、水

(415)

リック研究)、安津素彦 (神道とナショナリズム)、土岐昌訓( 伊勢神宮における宮廻神の祭祀)、 村上豊隆(黒住宗忠におけ

る天命)。 員総会の内容は次の如くである。 本大会における、理事会、評議員選考委員会、評議員会、会

### 理 事 会

日時

十月十四日 (金) 十二時—十三時

庶務会計報告

姉崎記念賞の件

氏「日本神話の新研究」(桜楓社・昭和三十五年八月二 審査委員会から、選考の結果、国学院大学講師

を決定した。 十日発行)を推すとの報告があり、同氏に授賞すること

照・塚本善隆の三氏が理事互選の評議員選考委員に選出 投票(郵便投票四通を含む)の結果、古野清人・金倉円

理事選出の評議員選考委員決定の件

された。 点阿部重夫氏をくりあげて、評議員選考委員とする事に なお、会員選出の評議員選考委員一名欠席につき、次

一、次回学術大会開催校の件

決定した。

次回学術大会開催校として、日本大学を予定した。

一、学会会費値上げの件 普通会員会費を八百円に維持会員会費を千五百円に値上

かる事になった。

げするという理事会案を作製し、評議員会及び総会には

会則一部改正の件 現会則、第十七条、十八条、十九条を次のように改正す

るとの理事会案を作成し、評議員会に付託した。

第十八条 第十七条 会長は総会において、これを選任し……(以下略) 委員は、理事会の承認を得て、会員中より会長これ

第十九条第二項 を委嘱し、 会長は引続き重任することができない。 (以下略) (傍線は改正予定事項

評議員選考委員会

松前健

古野清人氏を座長として、 日時 十月十四日 (金) 十四時——十七時 左記の新評議員を選考した。

デュモリ E 雄 深 有 古 賀鉄太 田 重 鄓 赤 可 悠

Η

安

部

田野 信  $\blacksquare$ 明 契 彰

花

屋

定

郎 元

156

(416)

A STANDARD

報 告

숲

日時 評 議 十月十五日(日)十二時—十三時 員 会

谷 武 沼 西 中 武 宮 増 桑 辻 大 中 脇 沢 Ш 田 隆 嘉 秋 喜 治 秀 쟂 · 之 義 正 四 助 市 郎 範 夫 慶 樹 元 雄 延 直恵 成 清 範 仁戸田 塚 舘 玉 田 坂 小 西 中 窪 城 笠原政 島 野 本 藤 本 村 尾 谷 田 崎 本 康 Œ (ABC順、以上八七名) 信 六三郎 康 竜 깯 敏 雄 郎 弘 順 道 之 隆 結 野 西 城 又 道 令

> 日時 議長 司会 小口偉一常務理事

ている。 庶務報告(小口常務理事) **庶務報告については、「宗教研究」誌上に既に掲載され** 

聞

道

報

益

**姊崎記念賞授与** 

議 、姊崎記念賞授賞者報告 、評議員選考報告

庶務会計報告

夫弘蔵

一、次回学術大会開催校の件 日本大学を予定し、これを総会にはかる事となった。

会費値上げの件

会則改正の件 とにした。 理事会付託の会費値上げ原案を承認し、総会にはかるこ

照 恭 純 廉

を総会にはかることにした。 理事会案のごとく現会則を改正することに決定し、これ

会 員 総 会

十月十五日(日)十五時三十分—十七時三十分 古野清人常務理事

、会計報告(小口常務理事)別項掲載

定された松前健氏に本年度姊崎記念賞が授与された。 小口審査委員から、審査報告があり、前記理事会にて決 157 (417)

THE PARTY NAMED IN COLUMN

# 教育教養委員会報告(雲藤義道委員)

正

本

英

池

第一部会で発表した。 なった。この結果は、家塚高志、雲藤義道が本学術大会 九七校の学生をえらび、生活態度にかんする調査をおこ 昭和三十四年、無作為抽出により、全国小・中・高校二 (紀要参照)

一、国際宗教学・宗教史会議組織委 員 会 報 告(石津前委員

昭和三十六年四月をもって、組織委員会を解散した。 長 組織委員会に関して、長年にわたり、色々御協力を受け 本

主任) 九六三年に印度で開催予定の国際宗教学宗教史会議を

、IAHR――AAグループ日本委員会報告、

(平井事務局

た事を御礼申し上げあげる。

題 外部から間接的に援助することを計画している。

、役員改選の件

議

えた。 理事が選任され、 れ、全員の承認を得た。新評議員の審議の結果左記の新 決定された別記新評議員が、 十月十四日、午後二時より開かれた評議員選考委員会で (石津照璽評議員報告)全員の承認を 堀一郎審査委員より報告さ

> 竹 西 中 宫 増 Ш 辻 小 左記の編集および庶務担当委員が会長から委嘱されたむ 本 永 Ш 田 直 pu 郎 諸 増 岸 淮 西 中 大 井 īΕ 慶 元 純 仁戸田 尾 本 義 六三郎

男

뺽 文 豳

ね報告された。 原実・平井直房・野田幸三郎・野や暢清・岡田重精

平也・柳川啓一・他に東北未定一名、京都未定一名。 郎・田丸徳善・土屋光道・戸田義雄・植田重雄・脇本 大峯顕・鈴木一郎・高木きよ子・田村芳朗・玉城康四

次回学術大会開催校の件 日本大学と決定された。

会費値上げの件

昭和三十六年度より、普通会員会費を千円、 なおレジュメ代はとらない事になった。 費を千五百円とする事が、決定された。 維持会員会

会則改正の件 別記の新会則が成立した。

石 堀 古 有

津

照

菅 星

円 元

吉

金 池

倉 H

円 広

照

賀鉄

福 原

井

康

古 Ш

野

清 伯

Ш

紹 太 郎

 $\blacksquare$ 

明 順

羽

野

猃 正

郎 欽

野

(418) 158

## 昭和三十五年度 收支決算報告

第十九回大会参加費 十九 念 口 助 繰 賞 諸 成 費 金 金 三九〇、一〇〇円 七四六、一〇七円 五八一、三〇〇円 三一、五三七円 五四 三八、 四三、 七三、七二七円 11三、100円 八〇、〇〇〇円 1110、000円 = 1〇、七四三円 10、000円 八・四〇〇円 二一七田 000E 七七一円 五〇〇円 九五七円 九二七円 一五六円 三三七円

> 、差引残高 本 六八四、七六五円 六一、三四二円

日本宗教学会会則

(昭和三六年一〇月一五日一七条、 (昭和三六年一月二六日改正)

則 八条、一九条、二四条改正)

第一章

第一条 本会は、日本宗教学会と称する。 第二条 本会は、本部事務所を当分の間東京大学文学部宗教

究上の連絡を図り、宗教学の発達普及を期すること 本会は、宗教学の研究に関係ある団体および個人研 学研究室におく。

を目的とする。

第四条 ものをもって会員とする。 本会は、会員組織とし、宗教の学的研究に従事する

本会の目的に賛同する研究団体は、団体として本会 に加盟することができる。加盟団体内に関する細則

本会は、会員または加盟団体をもって支部をつくる

は、別にこれを定める。

第五条

める。 ことができる。支部に関する細則は、別にこれを定

、学術上の研究調査。 本会は、その目的を達するため、次の事業を行う。

六、〇〇〇円

部 11,000E

159 (419)

二、学術大会、講演会、研究会、

1. 1. C. G. B. A. B.

その他の 集会の開

三、会誌「宗教研究」の刊行。

四、会員または加盟団体に対する研究の援助。

五、その他必要な事業。

第八条 会員を分けて次の四種とする。 一、普通会員

二、維持会員

二、贊助会員

名誉会員

第九条 普通会員または維持会員として入会しょうとするも 承認を得なければならない。 のは、会員二名以上の紹介をもって申込み理事会の

第一〇条 普通会員および維持会員は、所定の会費を納める ものとする。賛助会員および名誉会員は、理事会に おいてこれを推薦する。会費に関する規定、別にこ

第一一条 会員は、本会会誌の配布を受け、集会に出席し、 また会誌および集会においてその研究を発表するこ れを定める。

第二一条 別に準会員をおく。準会員は、所定の会費を納 め、本会会誌の配布を受け、集会に出席することが とができる。

第三章

員

できる。

第一三条 本会に次の役員をおく。 一名 二、理

二名

若干名 若干名

(420)

五、委員 若干名 四、評議員

第一四条

める。 任する。選任方法についての細則は、別にこれを定

評議員は、会員中より会員総会においてこれを選

評議員は、評議員会を組織し、重要なる会務を審議

する。

第一五条 理事は、評議員の互選により、これを選任する。 理事は理事会を組織し、会務を処理する。また理事

第一六条 監事は、評議員の互選により、これを選任する。 の互選により常務理事若干名を置くことができる。

第一七条 を代表して会務を統理する。会長の選任についての 会長は、会員総会において、これを選任し、本会

監事は会計を監査する。

第一八条 委員は、理事会の承認を得て、会員中より会長こ れを委嘱し、会務を担当する。 細則は、別にこれを定める。

ができる。 役員の任期は二カ年とする。役員は重任すること

第一九条

ただし会長は引続き重任することができない。

第二○条 評議員会および理事会の議事は多数決をもってこ

第四章

れを決する。会員総会についての細則は別にこれを

160

Transfer of the same

(4)

選考委員会は、会員のうちから、評議員候補者を選

定める。

第五章 会 計

第二一条 本会の経費は、会費、寄附金その他の諸収入によ る。剰余金および寄附金は、基本金として、これを

第二二条 本会の会計年度は、毎年四月一日に始まり、翌年 積立てることができる。

の三月三一日に終る。

第二三条 ち、会員総会の出席会員の23以上の賛成をえなけ 本会則を変更するには、評議員会の議 を 経 た の

日本宗教学会会則細則

第二四条 本会則は昭和三六年一〇月一五日から施行する。

ればならない。

(昭和三六年一月二六日) (昭和三六年一〇月一五日第二条改正)

評議員は、次の方法による。

名および理事の互選により選出された三名(計一三 名)の選考委員をもって、選考委員会を構成する。

会員の選挙により、会員のうちから選出された一〇

(3)(2)会員の選挙による選考委員の選出は、二名連記の無 選考委員会は、委員の過半数をもって成立する。 記名投票(郵便投票)による。

> 会長の選任は、次の方法による。 考し、会員総会において会長これを委嘱する。

(1) 評議員が、会員のうちから三名連記の無 記名 投票

する。(第一次投票) (郵便投票)を行い、得票順に三名を会長候補者と

会員は、この三名の会長候補者のうちから単記無記

(2) 名投票(郵便投票)を行う。(第二次投票)

第二次投票の、最高得票者をもって会長当選者とす

(3)

る。最高得票同数の者が二人以上の場合は、年長者

をもって会長当選者とする。

二、会員総会規定 第三条 評議員選挙および会長選挙の管理事務は、常務理事 会がこれにあたる。

第四条 会員総会は、原則として毎年一回学術大会の際にこ れを開催する。

第五条 会員総会は、学術大会参加会員の13以上の出席を もって成立する。

会員総会では、次の事項について報告を行い、承認

を得なければならない。

第六条

会計報告 庶務報告

次回学術大会開催地の決定

○名以上の賛成を得て、提案責任者氏名・議題・提 会員総会に議事を提案しょうとする会員は、会員一

案理由・要旨を、会員総会前の理事会開催日時まで

第七条

(421)

第八条 てこれを決定する。 に、理事会に提出し承認を得なければならない。

三、加盟団体および支部規定 第九条 (1) 会員総会の議事は、出席会員の過半数の賛成によっ 宗教の学的研究を目的とする団体は、理事会の

承認をえて、本会の加盟団体となることができ

第一○条 (2)(1) る。 加盟団体は、本会会誌の配布を受け、その会員 なることができる。 できる。 は学術大会、講演会、研究会に出席することが 加盟団体は、理事会の承認をえて本会支部と

四、附

則

(2)

助成を図り、本部はこれを援助する。

支部は、所属の個人および団体の研究の連絡

第一一条

本細則を変更するには、評議員会の議を経ること

を要する。

162 (422)