此の原理的な態度決定は、

#### 宗 教における寛容と真理

グスタフ・メンシング

西 谷 啓 治 訳

我々は多様に分裂した世界のうちに生きてゐる。さまざまな政治的対立が世界を分裂させてゐるばかりでなく、残

の対決にはここでこれ以上立ち入らうとは思はない。 キリスト教は、イスラムの神アラーが恣意的であり、救済の確証が欠けてゐることを咎める。我々はからいふ形式で に、宗教史のうちには、諸々の宗教的理念への相互的な批判といふものが存在する。例えば仏教はキリスト教に対し 渉し研究しそして対決し合はなければならない。その諸宗教の対決の仕方は非常に違つた仕方でなされ と西洋における偉大な諸宗教が互ひに幾重にも接触し始めてゐる時代に生きてゐる。それらの諸宗教は今日互ひに交 念ながらまたさまざまな宗教的対立が世界のうちに一つの多様な分裂を持ち込んでゐる。 とを指摘する。 て人格的な神といふ理念を批判する。他方キリスト教は、小乗仏教のうちに神との人格的関係の教へが欠けてゐるこ イスラムはキリスト教に対して三位一体的な神の表象を批判し、それを多神教と呼ぶ。それに対して しかし同時に我々は、 得る。

(295)

容とに二つの形態を区別する。即ち、一方では形式的な寛容と不寛容、そしては他方では内容的な寛容と不寛容といふ を意味するかといふことを理解するために、我々は先づこれら二つの概念を明らかにしようと思ふ。私は寛容と不寛

第二、我々はむしろ、何らかの異宗教に出合つた時に原理的にどういふ態度が取られるかといふことを問題にした

寛容のそれか不寛容のそれかのいづれかであり得る。その寛容と不寛容とが何

ものがあるのである。その意味は次のやうなことである。形式的寛容とは単に異宗教に触れないといふことである。

不寛容へ逆転せしめられる。このことは例へば古代ローマにおいて起つたことであつて、そこでは人々は、 の寛容された宗教が何らかの仕方で国家の形式的な枠を破り、国家の統一を危くする場合には、この寛容が形式的な この態度は内容へは関係しない。国家が信仰の自由を保証するのは、形式的寛容を行使してゐるのである。然るにそ 一方で多

といふ理由で、迫害したのである。その際問題になつたのは、宗教の真理性といふことでは決してなくて、ただロ

帝国の祭式制度に対するその形式的な関係といふことにあつたのである。

くの異宗教を許しておきながら、然もキリスト教徒達を、皇帝への供犠を拒否することによつて国家統一を危くする

容は形式的な諸関係に向けられるものではなくて、宗教の真理性に係はるものであるから、それは内容的に規定され た寛容である。しかし宗教における真理とはそもそも何であるか。 正にして且つ正当な可能性として承認されるといふことである。このことを私は内容的寛容と呼ぶのである。この寛 内容的な寛容と不寛容はそれとは別な平面で行なはれる。この場合の問題は、異宗教が聖なるものとの出会ひの純

本質的にみて、我々は宗教史のうちで二つの真理概念を区別することが出来る。

一方では、真理といふことは宗教

真理を意味してゐると信ずる。私が言はうとすることの例証として、禅仏教が用ひる美しい比喩を想い出して頂きた 疑問である。 的な教説の正しさとして捉へられ得る。しかしこの捉へ方が諸宗教の本来言はうとするところと相応するかどうかは つた仕方で自らを明証するのである。そのことを私は内容的な寛容と呼ぶ。 ゐる。いつも同じ真理の月、つまり神的な実在性の同じ一つの月が、さまざまに違つた諸宗教のうちにさまざまに違 **禅仏教は真理の月について語り、その月が澄んだ深い水のうちにも浅くて汚ない水のうちにも姿を写すといつて** 私はむしろ、真に宗教的なそして根源的な真理概念は、 或る別種の真理、即ち宗教的な実在性としての

さて、寛容と不寛容の概念を明らかにした後、我々は、諸々の偉大な普遍宗教のうちに寛容と不寛容とが如何なる

(296)

歴史上の仏陀はパリー語原典によつてみれば明白に寛容であつた。

する如き教説を宣布するやうに見えたからである。 れに似た不寛容な形で、 意志は世界と人間とへ向けられ、預言者達を召命し、 本態度の必然的な結果だつたのである。 級にとつては、 て排他的な仕方で宣べ伝へられる。 造のうちに或る共通性をもつてゐる。すべての預言者的宗教のうちでは、 形で出現したかを探らうと思ふ。 神を信ぜず、 預言者的な宗教が他の諸宗教と関係する場合に不寛容に傾くといふ帰結を齎らす。 かくして幾世紀にもわたつて血なまぐさい宗教裁判を行なつた。のみならず、 キリスト教やイスラムなどのやうな類の預言者的宗教は、 最後審判の日を信じない者を、 形式的な面からいつて制度を危くするものと思はれたのみならず、内容的な点においても、 イスラエルの教会はイエスを迫害した。なぜなら、 普遍宗教には構造的に異つた二大形態がある。 そしてまた神に対する信者達の人格的関係も排他的である。 ……そして真の宗教をもたない者を戦ひ討て」、 しかし後代のキリスト教会もまた排他的に自らを独占的な救済施 彼等に神的な委託を賦与する。 そのあらゆる差異にも拘らず、 人格的な神というものを認める。 イエスもまた、 則 ち 神のこの意志は預言者達によつ 預言者的宗教と神祕 度々の宗教戦争も、 当時のユダヤの聖職者階 コーランの第九章には と言はれてゐ ところで、 やはりその構 この基本 神を冒 その神の 主義的 かの基 そ

ŧ

それに出会ふのである。 すところは、何らかの仕方で神的絶対者のうちへ入りこむことであり、 すところなき定義を与へることは出来ないが、ただ次のことだけは確かと言へよう。 義といふものには、 かくして、我々が見てきたやうに、 この基本態度からの必然的な帰結は内容的寛容であつて、 寛容がいはばその血液にまじつてゐると言ふことが出る。 それに対して若干の実例を挙げてみよう。 預言者的宗教は異宗教に対して不寛容な態度に傾くのであるが、 その際人格性といふものが消し去られるとい 実際また神祕主義の世界の至る所で我々は 神祕主義の多角的な本質につ 即ち、 あらゆる神秘主義の目 他方、 神祕

(297)

3

なるほど彼は救済の教説を宣べ伝へた人であつ

ものと定立すること、 いつも各人が自分自身で吟味を加へねばならないものだといふことをも強調して止まなかった。或る教説を絶対的 ておくのである。 ものには認めなかつたのである。仏陀は彼自身が宣べ伝へた教説をも、またあらゆる異教の教説をも、 がどれも為すやうに、その教説自体を一つの絶対的価値と見なすことはしなかつた。それ程の大きな意義を教説その たし、自己自身を救済への単なる道案内とも見做した。しかし、だからといつて彼は、闘争的な正統主義といふもの 舟は彼岸に達するのには役立つが、目指す処に着いてしまへば最早誰もそれ以上引きずつて行かず、岸に残 仏陀はまた、救済の教説といふものは権威に基いて受入れらるべきものではなく、それに従ふ前に 及び外的な権威を容認すること、これら二つのモティーフはあらゆる神秘主義によつて斥けら 一つの舟に臂

頃の或る原典には、「唯一なるもの、それを見神者達はいろいろと違つた名前で言ひ表はす。 印度のヒンヅー教においてもまた、寛容の重要なモティーフが、早い時代からいろいろと見出される。 例へば早い れてゐる。ところが此等のモティーフこそ、他方では、不寛容が発生する二つの重要な要因なのである。

の際、 神々に帰依しつつ、信仰に満たされて、その神々に犠牲を捧げるやうな連中、‥‥さういふ連中もまた‥‥ただ私に されてゐるのである。バガヴァッドギータもまた全く同様な思想を語つてゐる。 アグニ、ヴァルナ、ミトラ・・・・と呼ぶ」といはれてゐる。この言葉のうちには要するに、さまざま異つた神々の名前 のみ犠牲を捧げてゐるのだ」と語つてゐる。これが私の定義した意味において「内容的寛容」といふものである。 実はすべてのものの根柢にある唯一つの神的なるものの、さまざまに異つた呼び名にすぎないといふ確信が その神崇拝が単に外面的にではなく、 この場合においても、 ナの或る言葉には次のやうに言はれてゐる。「どんなに多種多様の神崇拝を数へ立ても、信仰のない 異教の神崇拝が神との出会ひの純正なる可能性と見なされてゐるからである。尤もそ 信仰をもつて為されるといふことが前提である。それで、テルグランド そこではヴィシニュの神が、「他 彼等はそれをインドラ、 の

は何の実りをも結ばない。」今日のヒンヅー教においてもやはりこれと同じ態度が取られてゐる。ラダクリシ

チ ン は

宗教もその妥当性への権利を主張してゐるが、その権利主張の根拠は、その宗教によつてのみ、それの信奉者達が現 読む時、 かう書いてゐる、「印度人が吠陀をガンジスの岸辺で諷誦する時、支那人が語録について瞑想する時、日本人が仏像に礼 そしてアフリカ人が呪物神の前に身をかがめる時、 Ī ロッパ人がキリストの仲保者たることを確信する時、アラビア人がその回教寺院のうちでコ 彼等の各々は信仰に対して同等な根拠をもつ。 ーランを

に彼等のある如きものになつてゐる、

といふところに存する。」

る時、 リシナンは全く同じ神秘主義的な精神で次のやうに書いてゐる。「実在的なるものの超人格的な捉へ方と人格的 おく時、我々は絶対的なブラフマン 、方とは、 神秘主義にとつては、 我々は人格的なバガヴァーン 同じ一つの実在性を表現するための絶対的な道と相対的な道とを提示する。 神についてのすべての合理的な言表は単に相対的な妥当性しかもたないのであるが、 (薄伽梵)について語る。」 (梵)について語り、 我々が我々に対するその実在性の関係を強調しようと欲す 我々が実在性の本質に重点を ラ な捉 ダ

陀と同じ様に神的霊感のもとに書かれてゐると信ずる。ヒンヅー教は拡められねばならないやうな宗教ではない。 れ して斥けた。「私は吠陀だけが唯一の神的なるものであるとは信じない。私は聖書やコーランやゼンダヴェス タ は地上のあらゆる預言者達の信仰に、それらが入り得る空間を提供するものである。」 ハトマ・ ガンヂーもまた、 或る宗教を独断的に信條化し且つそれを絶対的なものと定立することをすべて断乎と 吠

いろの外面的な事柄や、彼等を分岐せしめる教理などは、無意義だといふことである。例へばペルシアの偉大な詩人 て只一つ大事なことは、 イスラムの地盤に発生したスフィズムも、やはりあらゆる神秘主義のもつ同じ見解を取つてゐる。 神との合一といふことであつて、それに較べれば、 はかう言つてゐる。 種々異つた諸宗教に差別をつけるいろ 則 宗教に お

なんぢが神の御姿を視るところ、もし偶像寺院の厨子裡ならんとも、であり神秘家であるヂェラール・エド・ディン・ルーミーはかう言つてゐ!

なんぢそこにて神をおがみ、カアバ[3回教神殿]の 巡回行を捨てよ。

もしヵアバに神との冥合の香気満つることなく、

ユダア人の寺院にこの香気のただよふあらば、そこに入れ。

と結びつけはし給はなかつた。・・・・人々が善き信心を得てゐるその仕方はむしろ尊重すべきであり、その何人の仕方 拝の種々異つた可能性が存するといふ思想を、次の言葉で言ひ表してゐる。「神は人間の救ひを何か或る特別な 仕 方 よう。それはマイスター・エックハルトとヤコブ・ベーメである。マイスター・エックハルトは、 キリスト教神秘主義の区域からは、その寛容の諸々のモティーフに関して、ただ二人の人物だけを取上げて考察し 世界のうちに神崇

をも謗るべきではない。」

浄福への道ではあるまい。 と称せられる知ではなくして、宗教的な基本態度である。「何を我々は知のことでそんなに喧嘩するのか?知だけ が れら教理的臆見はベーメにとつてもやはり一つの道具にすぎない。本質的なのは、これら教理的臆見に含まれてゐる 致になり、さまざまの臆見に陥り……そしてその臆見とともに神から遠ざかつたが、それは悪魔のせいで ある。」こ 呼び――そのこともまた仏陀と全く同じなのだが――、それについて次のやうに言つてゐる。「地上の諸民族 が 不一 「神はいろいろな形象や臆見とは別なものを尋ねる。神は(ベーメの表現に従へば)心胸の深淵をもとめる。」 ヤコブ・ベーメもまた仏陀のやうに、 むしろ私が神を熱望するといふことが、それを与へるのだ。」それとともに、あらゆる神秘主義の通 宗教は内面的生活へ還元される。それ以外のすべては比喩的な形象であり、 悪魔は我々よりも沢山知つてゐる。 宗教的教説の拘束性といふことに反対した。彼はさういふ教説を「臆見」と ・・・・私が多く知つてゐるといふことは私に喜びを与へ また単なる臆 見で 例で

らすれば当然な帰結にすぎない。彼は、正統主義が使用した、そしてあらゆる非キリスト教徒 を一緒くたに 総 括 メはまた諸々の異宗教に対する内容的寛容を要求し、自らそれを行つてゐるが、そのことは今いつ た 立 <u>ځ</u> か

1

徒達は、 る メは、 国を所有するだらう。 「異教徒でも、 「異教徒」といふ言葉を使つてゐるが、しかしそれはこの貶黜的な概念を再び廢棄するためである。「多くの異教 キリスト教の教派間の戦争でもあつた三十年戦争の時代にあつて、次のやうなテーゼを標榜し たの である。 神を識らないとしても、 君のもつてゐる(神学的な)学問はもたないが、然もなほ暗い怒 もし生ける神に心を向け、そして正しい確信をもつて神の意志に身を捧げるならば、 彼等の心胸が神と合質してゐる場合、誰が彼等を裁かうとするだらうか。彼等がこの 彼等はやは りこの神の精神(聖霊)のうちで働いてゐるのだ。」またそれ故にベー (悪)と闘つてゐる。彼等は君より先に天 浄福になり得 (キリス

る。

フ・オットーをして、一つの宗教的な人類聯盟の形成を喚びかけさせる機縁になつた。 た いろ共通性が存し、 の世界を横切つていろいろ共通な構造形式が存するといふこと、 てゐたが、近代の宗教学は、この予感を確実性へ化せしめた。といふのは、宗教学は夥しい個別研究において、諸宗教 たところの、諸宗教の世界聯盟(Weltbund)のうちに生き続けてゐる。 神秘家達は、 いろいろ共通な倫理的価値の広い基盤とい あらゆる宗教の深層のうちに一つの窮極的な統一が存するといふことを、宗教的直覚において予感し 宗教的共同体の形成のうちにいくつかの法則性が存するといふことを証示したのである。然もま ふものも、 異つた諸宗教のうちに存在してゐる。 即ち宗教的体験のさまざまな表現形式のうちにいろ この理念は、 そのことはルド 戦後に樹立され

れ得る。それ故に、今日でもなほかなり不寛容である預言者的な諸宗教は、これらの認識をよく承知した上、 の頑な絶対定立といふ彼等の態度を訂正せざるを得ないのである。 このやうにして、 神祕主義が元来実行しまた要求して来た内容的寛容の態度は、 今日まさしく学問的に基礎づけら

る真理は合理的な真理とは別種のものだといふことを指摘しなければならない。二かける二が四だといふことは証明 併しもし自宗教の真理は他宗教が真理と称するものを排除すると主張されるならば、 それに対しては、 宗教にお

Ù

各自の真理性を主張してゐるといふ事実、また内容的寛容の実践も、その真理性の理解とすつかり矛盾なく合ふのであ かないか、そのいづれかだからである。宗教における真理性の理念をもし以上のやうに理解すれば、さまざまの宗教が 併しどの場合でも、 は するのではなく、 ろ生ける宗教と死せる宗教といふべきかも知れない。尤もさうすれば、「死せる宗教」とは一つの内容上の矛盾であろ はれ得るといふこと、 まの側面から、 てその悟性が異論の余地なく承認しなければならないやうな真理ではない。神的な実在が、その極めて異つたさまざ 宗教に適用してよいものかどうかといふ疑問が生ずる。それらの範疇は合理的認識の圏域から由来するものである。し 世界にはない筈である。 ふことではない。 かし宗教はさりいふ認識に係るものではない。さりいつても、宗教のうちには総じて如何なる認識も存在しないとい れば得られないやうな真理である。従って宗教的真理の真理性格は宗教的教條の正当さ、証明できるやうな正当さに存 のやうに無条件的に人から人へ伝へられるものなら、宣べ伝へられた真理に対する不信仰といふやうな現象は宗教 され得るし、従つて悟性を具へた何人にも伝達され得る。かかる真理に対する懐疑といふやうなものは無意味であら というのは、 教條や祭祀行為といふものをも貫いて遂行されるのである。ここからして、そもそも「真」や「偽」の範疇を諸 ヌミノーズな実在との出会ひである。だから、それは一つの実存的な真理であり、それを経験したのでなけ またさまざまの深さと実存規定をもつた仕方において、或る宗教のいろいろな表現手段を通して出会 聖なるものとの出会ひに存し、またその実在によつて規定されることに存する。そしてその出会ひ 宗教といふものは生きてゐるか、さうでなければもはや宗教ではなくて単にその枯槁した外殼でし 宗教的真理はそれと同じ方法で伝達されることは出来ない。もし宗教的真理が今いつた数学的真理 周知のやうに、認識といふ概念は宗教史のうちでは色々な所で一つの決定的な役割を演じてゐる。 そこで問題になつてゐるのは確かに、合理的な認識ではない。悟性に伝へられ得るやうな、そし そのことが宗教の真理性をなすのである。それ故真なる宗教と偽なる宗教といふ代りに、むし ところがその現象は、どの宗教のうちでも周知のことである。 宗教は、我々が冒頭で言つた

つてゐる。

る。

のかの合理的な真理概念を前提するからである。しかし我々の示したやうに、宗教史上において相異なる宗教がなし てきた真理性の主張は、 宗教が多数あるといふ事実は、 同一の算術問題の相異なる解答が矛盾すると同じ程には相矛盾したものではない。 あらゆる正統主義にとつては憤懣の種であるが、それは人々が正当性といる意味で

といふことを欲したのである。」或は私はドイツの詩人リルケを引用する。彼はその『時祷の書』で言つてゐる。 ふものに全くよく合致する。この最高存在者は、全自然が外ならぬその多様性によつて彼自身と彼の無限性を讃へる それがどんなに奇妙な、また根本的に相異つたものであらうとも、 世界のうちに宗教が多数あるといふ事実は、二つの視点から理解され得る。即ち神の側からと人間の側からとであ 宗教の世界に対する神の関係については、私はピエール・ベィル(1647-1706)を引用する。「すべての宗教は、 最も高く最も完全な存在者の無限なる大いさとい

万物の深き総体である。 自らの本質の最後の言葉を、

黙して語らぬ。

その総体は、

そして別なものにいつも別様に、 自らを示す。

船には岸として、 陸には船として。

う書いてゐる。「いろいろ異つた宗教は彼等の異つた光を、その光を必要とするそれぞれの世界に対して、 の世界のそれぞれに対して、 もう一つの側面は、 それに関して言はるべきことを、この際二人の印度の方々に発言して戴かう。 宗教の多数性といふ現象に対して取るべき態度として、人間の側から結果して 輝かしめることが出来ないであらうか。」そして同じ意味でマハトマ・ガンヂ ラビンドラナート・タゴー くる ものであ は か

宗教の相違が人間とその欲求の相違に対応することを強調して、「諸々の宗教は同一目標に導く違つた道である」と言

(303)

総括して私はかう言ひたい。諸宗教の多様性は生といふものの充実である。そしてその生の充実は、一つの宗教が

他の諸宗教に打ち勝つことによつて損傷されるであらう。

は、歴史的に制約された特定の宗教形態のうちでのみ、聖なるものの世界と実在性に触れてゆくことが出来る。それ では決してない。宗教そのもの、ただの宗教といふやうなものは、実際的に不可能である。歴史的に制約された人間 併し、ここで擁護され且つ基礎づけられた内容的寛容の態度によつて、宗教上の無立場といふものが弁護さるべき

テが比喩の言葉で次のやりに適切に語る時、彼はそのことを言はりとしたのである。 汝が神の国へ、どの門から

各人は彼に適つた世界のうちに―――それが彼にとつて一つの生ける実在を意味する限り―

--留まるがよい。ゲー

故、

むしろひとたび席を占めたはいったか、それは問ふな。

その静かな場所に留まれ。

右に論じた如来蔵思想は、

そのもとづく所の文献内容が素朴であり簡単であるところから、

シェリング哲学との十

五.

## 如来蔵思想のシェリング哲学に

対 照 さるべ きも 0 (続)

玉

城 康

四

郎

を目指し、これを追求しかつ認証しようとしている事態は認められ得るであろう。 分な対比をくわだてることができなかったが、それでもなお如来蔵思想とシェリングとが、それぞれほぼ同一の実体 入った対比と交流とが期待され得るであろう。 とづいて無上依経、宝性論、 な思索にまで展開している。従って、これらの諸論に現われている如来蔵思想とシェリング哲学とのさらに一歩踏み 仏性論、法界無差別論、 起信論などが著わされ、かなり綿密に構成された組織と哲学的 前者には、 右に挙げた諸経典にも

げており、 ところで、無上依経では菩提、仏性論では仏性、宝性論では如来蔵について、 菩提心となっているが、何れも同一観念として取り扱われているのであろう。ちなみに、無上依経、仏性論、 法界無差別論でもこれらと関係を持ちつゝ十二の項目を並べている。

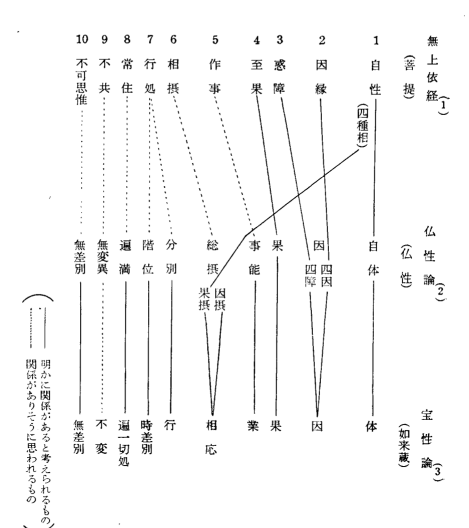
性論における十項目の関係を図示すると次の如くである。

互に関連を持ちながら十の項目を挙

名目はそれぞれ菩提、

仏性、

如来



(306) 12

bsam-gtan) を胎 (garbha, mùal) に、大悲 (kṛpā, sñid-rje) を乳母 (dhātrī, ma-ma) にたとえており、 この因について、①信楽大乗、②無分別般若、③破虚空三昧、④菩薩大悲の四因をそれぞれ別箇に説明しているだけ ら相互の間に関係のあることを暗示している。 であり、 (adhimukti, mos) を種子 (bīja, sa-bon) に、智慧 (prajñā, śes-rab) を母 (mātr, ma) に、 禅定 (dhyāna, このなかで如来蔵性格の考察について重要なものと考えられるのは、第二の因であろう。無上依経と仏性論では、 四因相互の内面関係には触れていない。 しかし宝性論では、信解と智慧と禅定と大悲の四法について、信解

り、そこでは項目相互の内面関係が示されている。宝性論における「相応」は、無上依経では「相摂」、仏性論 で は 総摂」であると考えられる。無上依経の「相摂」は、他の二論とは直接関係がないが、仏性論の「総摂」と宝性論 ところで、この「因」に関連の深いものは、宝性論で云えば第五の相応(無上依経(6)相摂、 「相応」とはほとんど同一内容をとり扱っている。両者の関係を示すと次の如くである。 仏性論(5) 総摂) で あ

①法身凊浄因······法身凊浄因(dharmakāya-viśuddhihetu, chos-kyi-sku-rnam-par-dag-paḥi-rgyu)

②仏智徳生因·····集仏智因(buddhajñāna-samudāgama-hetu,saṅs-rgyas-kyi-ye-śes-thob-paḥi-rgyu)

③仏 恩 徳 因……得如来大悲因(tathāgata-mahākaruṇā- vṛtti-hetu,de-bshin-gśegs-paḥi-mthu-rje-chen-po-

hjug-paḥi-rgyu)

chen-po-la-mos-pa-bsgom-pa)で、器(bhājana, smod)にたとえられ、この修習のなかに、無量無尽の智慧と三昧との 宝と、悲の水とがそなわっていると云われる。第二の集仏智因は、智慧と三昧に対する修習(prajñā-samādhi-mukha かりに宝性論について云うと、右のうち第一因は、 大乗信解の修習 (mahāyāna-adhimukti-bhāvanā, theg-pa-

bhāvanā, śes-rab-dań-tiń-ńe-ḥdsin-gyi-sgo-sgom-pa) で、宝(ratna, rin-po-che) にたとえられ、この修習は無

13 (307)

分別であり、また不可思議な力の徳(acintya-prabhāva-guṇa, mthu-bsam-gyis-mi-khyab-paḥi-yon-tan)と相応 14

snigdha-bhāvaikarasa-lakṣaṇa, mchog-tu-brlan-paḥi-ran-bshin-gyi-ro-gcig-pa)を実修する、 sñiṅ-rdse-chen-po-sgom-pa)で、水(vāri, chu)にたとえられ、一切衆生に対して最も柔軟な自体一味の相(parama しているという。第三の得如来大悲因は、菩薩の悲の修習(bodhisattva-karuṇā-bhāvanā, byan-chub-sems-dpaḥi-これを図示すると次の如くなる。 と云われている。(8)

相応 得如来大悲因・・・・悲の修習・・・・・・・・・・柔軟な自体一味の相・・・・・・・・ 集仏智因・・・・智慧と三昧の修習・・・・・ 法身凊浄因・・・・大乗信解の修習・・・・器 三昧 ,不可思議な力の徳 、無分別 智慧 悲……… : 水 宝 水 宝

そのものであると云える。(9) 質的には、信解も智慧も三昧も力も大悲も、互に重なり合い類似し合ってすべてが如来蔵そのものの仂きとして統 されていることが知られる。すなわち、信解のなかに智慧も三昧も力も大悲もそれらすべての形態を想定することが なわっており、智慧と三昧との修習は無分別で不可思議な力の徳と相応し、また大悲の修習は自体一味の相を実習す に分解すれば、同じく信解、智慧、三昧、大悲である。しかもここでは、信解の修習のなかに智慧と三昧と大悲がそ ると云うから、信解、智慧、三昧、力、大悲は、如来蔵性格のそれぞれ異なった方面を表わしつつ、しかも同時に実 すなわち、第二の「因」が、信解、智慧、禅定、大悲であるのに対して、第五の「相応」もまた、 同様に智慧や、ないし大悲のなかにも他のすべての形態を想定し得るのであって、これら全体の仂きが如来蔵 右に述べたよう

ていると云うことができる。如来蔵の種々の表われ方は指摘し得るとしても、おそらくこのような統一の事態が如来(ヒタ) が、同じく「相応」の、器にたとえられる信解に相当することになるであろう。従って第五の「相応」に照合して第 mkhaḥ)と水(vāri, chu)との性質に類似している、」と述べられている。これを前に述べた第五の 「相応」 と対 brlan-pa) との自性のゆえに、これが、思いのかなう宝石(如意珠 cintāmaṇi, nor-bu-rin-chen)と虚空 (nabhā; て、「力。(prabhāva, mthu) と不変の状態(ananyathābhāva, gshan-du-mi-ḥgyur)と柔軟の状態 (snigdha-bhāva, を意味し、かつそれが不可思議な力に相応しており、また、柔軟の状態に対する水のたとえは、同じく「相応」では 照してみると、ここで云われた力に対 する 宝のた とえは、「相応」では智慧と三昧(そこでも同じく宝のたと え) つねに不染である」(sadā prakṛty asaṃkliṣṭaḥ, rtag-tu ran-bshin ñon-mons med) と云い、さらにこれに関し 蔵の事実上の原型ではないであろうか。 一の「体」を考察してみると、如来蔵不染の自体には、智慧と三昧と力と信解と大悲とが、云わば先天的に統一され 「最も柔軟な自体一味」の大悲(そこでも同じく水のたとえ)に当り、さらにまた、不変の状態に対する空のたとえ 右の事態を同じように内含し表示しているものは、第一の「体」であると云えるであろう。宝性論では、「自体は

saṃpad, raṅ-gi-don-phun-sum-tshogs-pa)、区世科猫 (parārtha-saṃpad, gshan-gyi-don-phun-sum-tshogs-pa) pa-ma-yin-pa)、 @智(jñāna, yes-śes)、 因悲(karuṇā, thugs-rje)、 闵力(śakti, nus-pa)、 먼 自利益(syārthabhogatā, lhun-gyis-grub-pa)、三不依他知 (aparapratyayābhisaṃbodhi, gshan-gyis-rkyen-gyis-mion-par-rtogs である。これら八つの徳性は、一つの仏体(buddhatva)について云われており、従ってそれらの徳性は相互に内面(宮) 関係を有すると考えられるが、この点を明かにするために、かりに、第一の「無為体」、第二の「自然」、第三の「不 に綜められてい ることが知られる。すなわち、円無為体(asaṃskṛtatva,hdus-ma-byas-pa-ñid)、口自然

さらに宝性論における「仏体」(buddhatva) についてみると、これまで論じてきた如来蔵の諸性格が八つの徳性

依他知」について考察を試みてみよう。

mthaḥ) もない所の自性 (prakṛtatva, raṅ-bshin) のゆえに無為である、」と云い、その反対である所の有為につい か、どのような境位において理解さるべきであろうか。 初中終の時間性をも超越している所の自体であると考えられる。しかしこのような自体とは、一体何を意 味 する の ると知られる所のものである、」と云われる。すなわち無為は、生住滅などのような状態の変遷に関わりなく、 また(5) ては、「それには生(utpāda, skye-ba)が属すると知られ、住(sthiti, gnas-pa)も滅(bhanga, hjig-pa)も属す 第一の「無為体」について、「初め(ādi, thog-ma)もなく、中間(madhya, dbus)もなく、 終り (nidhana,

関するこの二つの見解を結合すると、寂静の法体というは、一切の戯論や妄分別が寂滅に帰することを指しているこ 用)であると説かれる」とも、「一切の戯論や妄分別が寂滅に帰するゆえに自然である」とも云われている。 自然に ならないであろう。云えかえれば、無為体は実は主体の究極を指していることになる。そしてこの点が三昧でもあり う物自体というようなものではなく、一切の戯論や妄分別が寂滅に帰する方向、すなわち三昧の方向に求められねば う。この点から考えると、先に述べた所の、状態の変遷や時間性を超越している「無為体」は、云わば客観の側に向 とになるであろう。そして寂静の法体は、同じく仏体の一面である所の第一の「無為体」につらなってい る で あ ろ 第二の「自然」について「寂静の法体 (śānta-dharma-śarīratva, shi-ba-chos-kyi-sku-can) のゆえに自然 (無功

第三の「不依他知」については、

自然でもあると考えられるのである。

「自己自身によって証得しているがゆえに、他に依らないで生ずる」

pratyātmam adhigamyatvād aparapratyayodayam. so-so-ran-gis rtogs-byahi-phyir, gshan-gyi-rkyen-gyis

とも、あるいは論釈には、

とも云われている

(svayambhūjīāna, ran-byun-gi-ye-ses) に達しているがゆえに、他に依らないで生ずる」

にそれは他に依らないという点から「自然」(anābhogatā) であるとも考えられるのである。 いることに外ならないであろう。それが「独立の認識」(svayaṃbhūjñāna)と云われる所以であろう。 従って 同様 相違ない。しかも無為体は主体の究極であることから、それは、自己自身によって自己自身の究極を証得し認識して 「自己自身によって証得する」とか、「独立の認識」とかいう、その証得や認識の対象は、 もとより無為体で あるに

ところで、このような独立の認識にもとづいていかなる事態が「生ずる」(udaya) のであろうか。 論釈にはこの

udaya の事態をとくに肯定的に強調してつぎのように述べられている。

med-paḥi-mtshan-ñid)からみても、如来性(tathāgatatva, de-bshin-gsegs-pa-de-ñid)であるから、生死の際 絶えることなく仂く。(pravartate, hzug-pa)。] thams-cad)は、無為 (asaṃskṛta, ḥdus-ma-byas) であり、無活動という特質 (apravṛtti-lakṣaṇa, hjug-pa-が生ずるのではない、そこで悟っているものの一切の仂き (sarva-saṃbuddha-kṛtya, saṅs-rgyas-kyi-mdsad-pa-(紫) (紫) (saṃsā-ra-koṭi, ḥkhor-baḥi-mthaḥ) のある限り、自然に (anābhogatas, lhun-gyis-grub-par) 止まることなく、 「生ずる (udaya) とは、ここでは悟りを開いていること (abhisambodha, mnon-par-rtogs-pa) であって、 欲

自然であって、 いかえれば、独立の認識の具体的な顕われ方が示されている。すなわち、悟りを開いているものの仂きは無為であり 何かの意図を有するものではなく、 生死の世界の存する限り、 如来性に従って仂きを続ける、

17 (311)

ここでは、悟りを開いているものがどういう状態において生ずる(udaya)か、ということが述べられている。

際はそうではなく、ここでは無活動の特質と無為自然とは同義語として見ているのであろう。従って一見相矛盾する ように見える此の点にこそ、悟りの基本的性格が秘められていると考えられる。すなわち、生死の存する限りは断絶

無限の活動と、その意図の否定 することなく仂くということと、その自覚の内容が無為自然なることとは必然的に結合されている。いいかえれば、 (無為自然)とは、悟りの自覚の両面であるということができる。

仂きのなかに、これまで考察してきたような如来蔵の諸性格を看取し得るのである。 いるが、ここではそういう諸性格の列挙ではなく、仏体の全体的な仂きとして表現されており、 体」「自然」「不依他知」において明かにした如く、一そう統一されたものとして表わされている。さきの「体」「因」 さきに宝性論の如来蔵に関して「体」「因」「相応」において述べられた諸性格が、いま同論の仏体に関する「無為 如来蔵の諸性格は互に緊密な連繋を持ちながら、しかもそれらが列挙され得るという見解に止まって しかもその統

あり、 の修習から生れてくる不可思議な力も、ここでは仏体の無限の活動として表わされているとも見得るであろう。 vartate)とは大悲を意味してい る ことになるであろう。それでは信解はいかがなるのであろうか。これについては う意味において禅定あるいは三昧であり、また生死の際(saṃsārakoṭi)の存在する限り断絶することなく仂く(pra-は、 生れてくる不可思議な力も、性格の一つとして考えられ得るものであった。ところで右に述べた仏体の全体的な仂き ように考えると、 から考えると、信解は仏体の全体的な仂きのなかにすでに内含されているともなし得るであろう。また智慧と三昧と 直接には言及されていない。しかし、すでに述べたように大乗信解の修習は智慧と三昧と悲とを含むと云われている点 これまで明らかにした如来蔵の性格は、 独立の認識 無為自然。 (asaṃskṛta anābhoga)は、寂静の法体(śānta-dharma-śarīratva)であり主体の究極であるとい (svayaṃbhūjñāna)とか、悟りを開いていること(abhisaṃbodha)とかいう点でまさしく智慧で 如来蔵における諸性格、すなわち信解、 信解、 智慧、 禅定、 智慧、禅定、大悲などは互に内面的に連繫し合っている許 大悲であった。 あるいは智慧と三昧との修習 から当然

(312)

無為自然という全体的かつ統一的な仂きであるということができるであろう。 有し、またさまざまな諸方面から眺められ得るものでありながら、 りでなく、それらが事実上の統一として具現されていることが知られる。従って如来蔵は、内にさまざまな諸性格を 結局事実上は、 無為自然即無限活動、 無限活動即

### 注(1) 「無上依経」大一六・470 C

- (2) 「仏性論」、大三一・796 I
- 3 Mahāyānottaratantraśāstra, Johnston Ed. p. 26<sub>17-18</sub> The Tibetan Tripiṭaka, Peking Ed. by TTP.) 108. 38-3-7~8. 「究竟一乗宝物性論」大三一・828 B Dr. Suzuki (以下
- (4) Op. cit. p. 29<sub>19</sub>-30<sub>2</sub>. TTP. 39-2-8. 大三 1・829 B.
- 5 「仏性論」大三一・801 B. 「宝性論」Op. cit.p. 37,8-38, TTP. 41-3-1~2 大三一・831 B
- 6 この箇所に対する仏性論の見解は、宝性論とほぼ同一であるが、ただ宝性論における「悲の水」というのが仏性論には存し
- 7 この箇所に対する仏性論の見解、宝性論における「不可思議な力の徳」の代りに、「禅定不可思惟、 ており、般若を浄宝に、禅定を如意宝にたとえている。 功徳所依止
- 8 この箇所に対する仏性論の見解は、宝性論における「水」の代 りに、「清浄水」とあり、また、「一切衆生に対して最も柔 サンスクリットの snigdha(柔軟)が、チベット訳では brlan-pa(湿)となっており、仏性論では右の「潤」の文字に現 文の 代 り に、「於二一切世間衆生」、潤滑一味故、譬如二大海唯一鹹味」、菩薩大悲潤「諸衆生」亦復如」是」 (801 A) とある。 軟な自体一味の 相 を 実修す る」(シナ訳……「以-於--一切衆生--柔軟大悲--得--一味等味相行--故」大三一・ 831 B という 如」是阿難、 われている。また無上依経には、慈悲と水界の譬えを次の如く現わしている、「阿難、是如来界自性浄故、於「衆生処」無「異 一切諸仏在:因地中,、依"如来界,修"行善根,利"益衆生,、為"此事,故、来人"三界,現"生老病死,」(大一六•470 極随平等清亮潤滑、最妙柔軟賢与」其応、 阿難、譬如:水界,自性清潤、 能摂口能潤叫能長四一切薬草樹木
- 9 いる。 無上依経 (大一六・472 C) では、 如来蔵の代りに無上菩提をとり扱っているが、それと相応する法に次の十九種を数えて

- (1)不可思量、 (2)微細、(3)真実、(4)道理甚深、(5)不可見、(6)難通達、(7)常、(8)在、(9)寂、(1)恒、 (16) 随順、 四不可執、四大浄、四澄清。従ってこれら十九種の形態は無上菩提として統一されていると (1)清凉、 ⑫遍満,
- ここでもサンスクリットの snigdha (柔軟) は、チベット訳では brlan-pa (湿) となっている。註(8)参照。
- 11 10 Op. cit. p. 26<sub>20</sub>-27<sub>3</sub>. TTP. 38-4-1~2. 大三一・828 B、なおこのシナ訳には「自在力不変、思実体柔軟、宝空水功徳、 相
- $\widehat{12}$ これにないて仏性論を見ると、仏性の十義の第一「自体相品」のなかで、通相と別相とを分け、通相は自性清浄で「如来性 異性と潤滑性であり、宝性論における「力と不変の状態と柔軟の状態」とに対比され得る。このなかで第一の如意功徳性は、 在"煩悩中」、無」所"染汚」」とあるから、宝性論の「自体はつねに不染である」に相当し、別相は三種で、 如意功徳性と無 似相対法」とある。

は、凡夫、聖人、諸仏はその自性において無分別であるから異なる所なきを云い、あたかも土器(凡夫)と銀器(聖人)と 如来蔵、正法蔵、法身蔵、出世蔵、自性清浄蔵で如意宝にたとえられ、勝鬘経の五蔵説に基づいており、 第二の無異 性 と

bhāva)が空(nabha)にたとえられるものに相当する。ところで第三の潤滑性は、仏性論では別にたとえが存しないが、第二とは、宝性論における、力(prabhāva)が思いのかなう宝石(cintāmaṇi)にたとえられ、不変の状態(ananyathā-金器(諸仏)の、器は異なるがその自性は空で互に異なることはない、それゆえ虚空にたとえられる。従って以上の第一と 性論と同様に大悲を示しているものであるが、仏性論ではこの大悲を体義、大義、別異義の三種に分けて次のような分類を ける柔軟の状態(snigdha-bhāva チベット訳ではbrlan-pa=湿)が水にたとえられるものに相当する。この潤滑性は、宝 「由」大"悲於衆生」軟滑為」相故」とあり、潤滑性という名称そのものが水の性質を帯びているものであるから、宝性論にお

試みている。

一体義……般若…… 有分別俗智……大悲体

口大義……資糧、為相、 為行処、為平等、最極、

て仏性論においても宝性論と同じく、仏性の種々の性格が仏性の自体に統一されている許りでなく、それぞれの性格が互に重 るから、仏性の第一自体相に統摂さるべき三つの性格のなかの大悲にもまた、智慧が根拠づけられていることが知られる。従っ 闫別異義…為自性差別、 右の大義と別異義とは、それぞれの角度から大悲の表われ方を論じており、体義は、有分別俗智すなわち大悲の体となしてい 為相差別、為行処差別、為地差別、境界差別、為徳差別、為救済有差別、為究竟不究竟差別:

20

なり合い融け合っていると云い得るまであろう。(以上、仏性論、大三一・796 B-797 A)

品通相の自性清浄に相当すると考え得るであろう。そしてここでもまた智慧と神力と正勤と威徳と、さらに衆生のための利益 無量の利益をなす、と云われる。ここに云う自性清浄無漏法界は、宝性論における如来蔵不染の自体、 が如来の一法界であり、智慧と神力と正勤と威徳などはすべてこの法界にもとづいており、如来はこれによって衆生のための 来等因」此転依、能為。衆生「無量利益」 と述べている。この見解に従えば、三世如来の | 処は自性清浄無漏法界であり、 とが、自性清浄無浄漏法界に統一されている。(以上、無上依経、大一六・473 B-C)。 清浄無漏法界」と云い、また⑤利益について、「如是如来等一法界、智慧神力正勤威徳悉皆平等、住』於無漏清浄法界」、 つぎに無上依経では、無上菩提の十義の、第十「不可思惟」のなかで、無上菩提不可思議について五種をあげている。 (1)自性、(2)処、(3)住、(4)一異、(2)利益であるが、そのなかの(4)一異について、「三世如来在。一処、住、何者一処、 仏性論における自体相 自性

- $\widehat{13}$ Op. cit. p. 8<sub>1</sub>. TTP. 33-4-1. 822 C. Op. cit. p.  $7_{17-18}$ . TTP.  $(33-3-8) \sim (4-1)$ . 822 C.
- 15 Op. cit. p. 8<sub>7-8</sub>. TTP. 33-4-4. 822 C

14

Op. cit. p. 8<sub>3</sub>. TTP. 33-4-2. 822 C

に訳した。シナ訳にも「不依他因縁生者、自覚不依他覚故」とあるは、後半の「自覚不」依;-他覚;-故」から云って、やはり「不」 依"他因縁,生」と読むべきか。 いて udaya の意味を積極的に説明し展開している所からみて、 udaya を肯定的に処理した方が適切であると考えてこのよう となしており、最初の否定を語全体にかけている。もとよりサンスクリットの場合もこのように解釈され得るが、しかし後に続 「他に依らないで生ずる」(aparapratyayodayam)は、チベット訳では本文に示した通り、「他よって教えられるのではない」

- 17 Op. cit. p.  $8_{9-10}$ . TTP.  $33-4-5\sim6$ . 822 C.
- 従った。 サンスクリットでは単に abhipretotpādaḥ となっているが、ここではチベット訳 (ḥdod-kyi-skye-ba ni ma-yin-no)に

経、 り組織的かつ統一的に考察されていた。このような如来蔵の特性に対してシェリングにおける絶対者はいかに考えら 先に述べたように如来蔵とシェリングの絶対者との間には、同一の問題意識から生ずる多くの類似関係が見られた 仏性論、 そこでは如来蔵の内容が極めて素朴であることから、 宝性論 (とくに宝性論)において明かにされている如来蔵は、それまでの諸性格を生かしながら、 両者の立ち入った交流は果されなかった。 しかし無 上依

れるであろうか。さらに踏み入って両者を交接せしめながら諸問題を考察してみよう。

に、それは我であることが強調されながら、楞伽経では単なる我論ではなく、それは同時に空に裏付けられており、 dingtheit)に依ると考え得るであろう。従って Ich denke が Ich bin に相即的に深められていく所の思惟の O 著たることが主張されている。このような点から云えば、シェリングの絶対者も如来蔵も何ら異なる所は 性が、自我の絶対性を表徴していると考えられる。如来蔵の場合にも、 であるという意味を深めていくなかで、その中核をなすものはいうまでもなく自我である。そしてこのような自我が であるということがシェリング哲学の出発点をなしていることを指摘したが、このように存在領域が直ちに思惟領域 金剛三昧経においては、このような如来蔵の空性に即して、如来蔵の証得という実践的な観点から、 「絶対的自我」(ein absolutes ICH) と云われるのは、存在が直ちに思惟であるという領域の「無限定性」(Unbe-点は宝性論の場合にも例外ではない。同論においても、 からであり、 すでに論じたように、「自我について」において、「存在する」は「思惟する」ということ、Ich なぜなら如来蔵が空であり、 しかも両者何れも我という主体的領域においてこのような無限定性が追求されているからである。 無住、無生であるということは、 如来蔵が智慧の観点から見られる限り、 シェリングの場合と同様に無限定性という外はな 如来蔵経、 涅槃経において指摘され bin 如来蔵には何ら限 それの無生、 は ないであろ た よう

か。

定はなされていない。そこではただ智慧は禅定に伴われて生起することが示されているだけである。禅定の存否がシ るものではないとも云い得よう。禅定自体が開発される智慧と相即的に無限定的であり、 ェリングとの差違であとも考えられようが、それは智慧の開発の方法の問題であって、開発された智慧の内容に関す 如来蔵とは別の形で禅定に対応するものが潜んでいないとは確言できない。(2) シェリングの思索のなかに

は、

なく、 伽経における如来蔵空性の主張のように、それはもはや存在的にも対象化し得ないものであるとすれば、 蔵のなかにこのままの観念の存しないことは云うまでもない。直観に相当する概念が如来蔵のなかには見出せない 智に依らねばならないことも云うまでもないであろう。のみならず、同じく金剛三昧経において如来蔵が一覚(tshor-らである。しかし勝鬘経について論じたように、如来蔵は、思量、分別、理論の領域を超越している許りでなく、楞 jñāna)とも、主体の究極が認識性であるとも考えられているから、シェリングに見るような、「自己自身による自我 ba-gcig)とも本覚(phyi-moḥi-tshor-ba)とも名づけられており、また宝性論において、(4) されている知的直観の構想を、 の知作用」(Wissen des Ichs von sich selbst)や、先験的思惟の究極の拠点たる自我自身、 心、心無,出入、本如来蔵、 ところで一歩進んで、すでに論じた所のシェリングにおける智的直観は、如来蔵についていかゞであろうか。 云わば直接的な経験智に基づかねばならないことは明かであろう。また金剛三昧経においても、「菩薩 性寂不動」などと云われているような如来蔵について、その証得は同様に直接的(3) 如来蔵思想のなかに想定していくことは必ずしも不可能とは云えないのではなかろう 独立の認識 (svayaṃbhū· などについて明かに 理論智では な経験 無生之 如来

(Freiheit) であるということを示している。なぜならその本質は「自我のみのもの」(blosses Ich) であり、そこに さらにシェ 自我の「無限定性」(Unbedingtheit)が主張されているが、それは別の点から云えば、 IJ ングの絶対者について、別の観点から考察してみよう。すでに論じたように、「自我について」のなか 自我の本質が 「自由

durch absolute Selbstmacht)である。このような自我は、もはやいかなる意味においても意識には現われてこな って自己自身のなかに一切の実在性を限りなく定立すること」(unbedingtes Setzen aller Realität in sich 従って自由はただ自己自身によってのみ存し、それ自身無限定的であり、 消極的には「完全な独立」(gänzliche Unabhängigkeit)を意味し、 かつ無限なものを包括している。 積極的には、「絶対自力によ (318)

意識に現われるものは「非我」(Nicht-Ich)によって限定され てい るものであり、客観的対象的なものに堕し

ある。

の点から自由は、

は客観的対象的なものは全く附随せず、しかもそれは

Einheit) である。 Einheit) でも「総括された統一体」(zusammengefasste Einheit) でもなく、 在」(blosses reines Sein) によって、かく 云われ ている。従ってそれは 「総括的 統 一体」 (zusammenfassende 云うことができる。このような自我の一者は、自我の「現存在」(Dasein)に従うのではなく、 自己自身のなかに定立することによって、それ自身端的に「統一体」(Einheit) であり、「一者」(Eines) ている。自我は先験的意味において、完全に独立したものであり、かつ絶対自力に基づいて一切の実在性を限りなく なぜなら自我は、いかなる意味においても純粋概念でも抽象された概念でもないからである。(6) まさしく「絶対統一体」(absolute その 「単なる純粋存 であると

ば めて自然であると考えられるであろう。ことに右に述べたシェリングの論述について云えば、自我の自由は、消極的に は同一の如来蔵について立言されているから、 にはそのような統一はどこにも主張されていない。しかし如来蔵性格の種々の方面に関して論じたよ うに、 「完全な独立」(gänzliche Unabhängigkeit)であり、積極的には「絶対自力」(absolute 智慧、 禅定、大悲、 あるいは不可思議な力、 如来蔵自体がこれらの諸性格の統一体として推定されたことは、きわ などの如きは互に内面的に連繋し合っており、 Selbstmacht) しかもそれら たとえ

シェリングにおけるこのような絶対的統一体に関して如来蔵の場合はいかゞであろうか。如来蔵においては、

直接

づいていると考えられているが、このことは、「宝性論」について触れた如く、「自己自身によって証得しているがゆ

「絶対自力」(absolute Selbstmacht) に基づいているからで

heit)がすなわち「絶対必然」(absolute Notwendigkeit) であるという観念と対比し得るであろう。 あろう。 限の活動がそのまま「自然」(anābhoga) であるという見解は、シェリン グにおける「絶対自由」(absolute Frei-意識に在ると云うことができる。また、如来蔵には自由の観念は存しないが、同じく「宝性論」で論じたように、 自身によって証得し、独立の認識に達しながら無限の活動として現れる所の「宝性論」の如来蔵とは、全く同一の問題 解とまさしく類比され得るであろう。しかも「生ずる」ということが無限の活動となっている所の力である点も同様で 他に依らないで生ずる」とか、 かく考えると、それ自身無限定的であり、完全な独立と絶対自力にもとづく所のシェリングの絶対者と、 また「独立の認識に達しているがゆえに、 他に依らないで生ずる」とか いう見

注(1) 'Vom Ich' I.179.

ドイツ思想の背景には、 に私は深い関心を寄せている。 きないけれども、しかしそれを背景におくのでなければ説明のできない重要な諸問題が現われている。この領域を探ること 仏数の禅定力に対応するような別の力が存していると思う。 それが何であるかということは明言で

- (3) 金剛三昧経、大九・366 C 前号一七頁参照
- (4) 前号一八頁
- (6) 'Vom Ich' I. 179. (5) 本文一七頁参照
- (\(\phi\)) 'Vom Ich' I. 179-186

している。(I. 186) なもの」(das Einfache)を顕わにすることである、ということをシェリングは「自我について」のなかでこの上も なく 強調 absolutes Sein)、いいかえれば、「溶解しがたいもの」(das Unauflösliche)、「直接的なもの」(das Unmittelbare)、 哲学者の最大の目的は、抽象概念を設定してそこから体系を紡ぎ出すことではなくて、「純粋にして絶対的な存在」(reimes

- (7) 本文一六二一七頁参照。
- 最高の理念は、絶対的力の理念 Idee von absoluter Macht である」(I.195. \$14)と云い、また「自我の最後の目的は、たとえば'Vom Ich'では「自我の絶対的実体の因果性 Causalität der absoluten Substanz des Ichs を表現する所のとえば'Vom Ich'では「自我の絶対的実体の因果性 Causalität der absoluten Substanz des Ichs を表現する所の を表現する所の

'Philosophie und Religion'では、「絶対の必然性においてのみ絶対に自由である、」(VI. 40)「魂が根源的統一Ureinheit 'System des transzendentalen Idealismus' (III.395) 'Freiheitslehre' (VII.384-385) など参照。また、「私は、 Freiheitgesetz を自然律 Naturgesetz へ、自然律を自由律へとなすこと」(I.198. Anmerkung)という。

から、 思想の背景は全く異なっているにも拘らず、これほど多方面に、またその深部にわたってまで類似点を見出し得るの 求することにおいて明かにしようとしており、 いるのであるが、しかしそれにも拘らず、シェリングは一方ではこのような絶対者をどこまでも人間意識 おける仏の観念の展開から離れ得ず、シェリングの絶対者はキリスト教の教義における神の観念に裏づけられている おいて究められようとしていることが、 以上種々の方面から、 如来蔵もしくは絶対者という主体的人間の究極の問題を問うているからであろう。しかも、 両者の間には、 との絶対的調和 die absoltue Harmonie der Notwendigkeit und Freiheit である。」(VI.57)という。 その他、。の同一自体 das gleiche An-sich der Notwendigkeit und der Freiheit である。」(VI.52)「神は、必然と自由らに無限なるもの das Unendliche にあり、従って必然的 notwendig であることによる。」(VI.52)「神は、必然と自由時に無限なるもの das Unendliche にあり、従って必然的 notwendig であることによる。」(VI.57)という。 その他、のの一自体 das gleiche An-sich der Notwendigkeit und Freiheit である。」(VI.57)という。 その他、必然と自由をに無り得るのは、真に自己自身に在り、同時に絶対的。 absolut であることによる。また魂が真に自由 frei であるのは、同にあり得るのは、真に自己自身に在り、同時に絶対的。 あることを信じている」('Philosophie und Religion' VI.55) というのは、如来蔵の自然あるいは無功用 (anābhoga) を 単にその本性の内的必然性 innere Notwendigkeit ihrer Natur に従って行為して、律法も報酬もないような魂の状態の わせるものがある。 七 主体的な自覚の領域における独立独存の統一体であることが明かにされ得たであろう。それぞれの 大乗の仏観念とキリスト教の神観念にまつわる思惟法の相違がそれぞれの思想形態に渗透して かなり微妙な点にお至るまで如来蔵とシェリングの絶対者との間の類似性を論じ、そして遂 両者の間の思想の根本的な相違を踏み越えて互に相近づかしめていると云え また如来蔵も一方では史上における展開者自身の解脱の目標と思惟に 如来蔵は大乗思想に 0 根源を追

は、

いてもまた同様である。

如来藏思想の展開を見れば、「如来蔵経」における如き素朴な実在論から、

「楞伽経」においてはそれが

7同時

に空と

るのでは なかろうか。 かく考えてみると、人間存在の主体的な領域を主体的に追求する場合には、 人間共通の哲学的

諸問題および共通の思惟法に遭遇するとも云い得るであろう。 如来蔵とシェリングの絶対者に関してここまで対比を深めてきた上、さらにもう一歩踏みこんで両者の接合と照考

右に論じ終った如く、如来蔵も絶対者も主体的な自覚における統一体であるとい

を進めてみよう。

その手掛かりを、

う点から始めてみよう。 宝性論」における如来蔵は、 信解、 智慧、 禅定、大悲、 あるいは不可思議な力、という如きものの統一体と推定

tum)との関係ではない。諸属性の背景に若しくは根柢に実体としての如来蔵があるのではない。 性格は互に内面的に連繋し合っており、かつ如来蔵はこれらの諸方面としてのみ明かにされるという点で、その統一 ついて云えば、 されていた。しかし如来蔵自身がこれらの諸性格を統一した実体であると主張されている訳ではない。むしろこれら諸 性が推定されているに過ぎない。如来蔵とその諸性格とは、 信解のほかに如来蔵はなく、 従って如来蔵とは、まさしくそれぞれの方面の当体であるに外ならない。 智慧について云えば、 いわゆる「実体」(substantia) とその「属性」(attribu-智慧が如来蔵の全体であり、 禅定、 たとえば信解に 大悲などにつ

景の形而上的な実在体は放棄されてきた、と云えるであろう。これに対してシェリングの絶対者はいか 云われ、 の諸性格のうち、信解の修習には智慧と大悲とが含まれており、 そして遂に「宝性論」 問題点を直接に把捉するために、 その他においては、 如来蔵の諸性格を念頭においてシェリングの絶対者を考察してみよう。 如来蔵はただそれぞれの方面においてのみ明らかにされ、 智慧と禅定との修習には無分別で不可思議 ゾで あ その背 ろう な力 如

と相応していると云われ、

、また禅定については前に触れた如くシェリングにおいては不明瞭である。

信解と禅定とを除き、主として智慧、大悲、不可思議な力、

(321)

従ってここでは

などの観点からシェリングの問題を考えるとことにしよ

態として現われている。そのなかの統一の点がすなわち「自我性」(Ichheit) であると云われる。それゆえに絶対的 外ならないからである。それでは理性と絶対者との関係はいかがであろうか。 対応できるものであるが、さらに進んでシェリングの理性はどのように展開しているであろうか。「哲学と宗教」のな に対する関係に等しいと云われている。 ことを意味している。 は絶対者のなかにある可能性であり、 自我性のさらに個性化されたものが「魂」(Seele)である。そしてこの魂にも二重の可能性が与えられている。 て理性は根源統一であり、自我性は限定された意味における統一の点、もしくは有限性の原理であるが、そのような であり、また「有限性の普遍的原理」(das allgemeine Princip der Endlichkeit)であると云われている。かくし は、「模写されたものの最高の対自存在の点」(der Punkt des höchsten für-sich-selbst-Seins des Abgebildeten) 対者へ還帰する契機」(der Moment der Rückkehr zum Absoluten) でもあるからである。この意味から自我性 わち「神から最も遠ざかった点」(der Punkt der äussersten Entfernung von Gott) であると同時に、 定された意味を荷っている。すなわち自我性は二重の方向を含んでいることが知られる。第一にそれは、 な意味においては、 すでに述べた如く、シェリングの絶対者が理性そのものであり、認識作用自体であることが如来蔵の智慧の方面と 理性の根源態が示されている。そこでは理性の根本性格は「根源統一(Ureinheit)として理解されている。 絶対者がそのようなものとして限定されていることを意味している。従ってそこでは絶対者は模写された形 知の本質としての形態は「根源知」(Urwissen)であり、それは「根源理性」(Urvernunft, λόγος)に 理性と自我性とは全く同一であるが、しかし事実上は、統一の点は統一そのものよりも一そう限 従って魂から絶対者へと逆に遡っていくと、魂の根源統一に対する関係が、 第二は自己自身のうちにある可能性であり、後者は絶対者の原型から分離する 理 性が本質的には統一であるという 根源統一の絶対者 絶対者すな

は別として、 ではキリスト教の創造説に裏づけられており、仏教の縁起説に対照され得るものであるが、創造説と縁起説との対比 者の系列のなかで考えられているから、その理性は実体的な存在の意味に深くつらなっていることが知られる。 ても認めることはできない。第二に、シェリングの理性は統一と云われ、かつ右のように、魂、 は生死と涅槃との根拠であるとは云えても、 し如来蔵は決してそのような意味の存在性を荷うものではない。これらの二つの問題のうち、 このように見てくると、 このことは逆にまた絶対者から魂への一種の流出の意味をも含んでいる。このような観点から、(3) 右の第一点と第二点との問題は互に重なり合っており、結局は、 如来蔵はシェリングから少くとも二つの点に関して区別され得ると云えるであろう。第一に、 魂から自我性へ、自我性から理性へ、理性から絶対者への一連の系列を想定することが 現象世界が如来蔵から流出してくるということは、いかなる意味におい 哲学の究極の領域に或る意味の存在性 第一点は、 自我性、 如来蔵との 理性、 シェリング 如来蔵

を強調するか、もしくはそれほど強く承認しないかの相違に関わってくるであろう。

して理解し、また同じく自我を「あらゆる実在の定立性の基体」(Substrat der Setzbarkeit aller Realität) となし ている点から云えば、 でに論じた如く「先験的観念論の体系」のなかで、Ich denke よりも ている点を考慮すれば、 たことからも領かれる。 シェリングの絶対者と如来蔵とは多くの観点において類似していることを論じてきたが、 自我は無制約者であり、存在する所の万象は自我のなかに在り、自我の外には何物もない、と(4) シェリングは如来蔵に比して最初から著しい傾向を有していたことが知られる。「自我について」のなか そのまま神に置きかえられている。すなわち、神こそが実体であり、基体そのものであり、(6) 仏教のアーラヤ識、 如来蔵よりも一そう明確な存在規定性を附与していると云うべきであろう。このことは、す しかも後期の「神話の哲学」においては、最初期の「自我について」のなかで云われた自我 如来蔵と微妙に類似していると思われるが、しかし、自我を唯一の実体と Ich bin を一そう高い命題として主張してい しかしこの存在性の問 という趣旨を主張し 神は決し 題

するものの究極であり、個々の存在するものは神という存在者のなかに全く統摂せられる。このような存在観念は如 て一種の存在者ではなく、実は「存在者自体」(das Seiende selbst) であるという。 この点から神は、 事実上存在 (324)

来蔵には非常に稀薄であり、あるいはほとんど認められない。

が、この観念は仏教における縁起説に対応するが如くであり、しかもシェングがこの存在者そのものを「純粋事象」(ロ) 然的な実存」(das bloss actu notwendige Existieren)を超越し踏み超えているという。 シェリングの後期におけ る、このような言わば絶対的必然性は、最初期の「自我について」のなかでは、「自我の絶対的実体の因果性」とか、 必然的に実存するもの」(das natura sua nowendig Existierende)であることを意味しており、「単に事物上の必 的に実存するもの」(das notwendig notwendig\_Existierende)であり、いいかえれば、それは「自己の本性から necessario Existens)であるという仕方で表わされている。いいかえれば、神の存在者の在り方は必然的であると いうことができる。このような必然性をシェリングは極めて注意深く強調している。かれによれば、神は「全く必然 「絶対的無制約的な因果性」とか云われ、すでに論じた如き絶対的自由がすなわち絶対的必然となって展開している(9) ところで神が存在者であるということは、一方では、神は「必然的に実存するもの」(das notwendig Existierende,

験的観念論の体系」のなかで、自己意識は決して経験的なものではなく、根源的であり純粋意識であり、かつそれは から決してそれだけに止まるのではなく、それは同時に活動そのもの力そのものとしても現われている。すでに「先 源的必然性」などは、結局は絶対者に関して同一の事態を表わしていることに外ならないが、しかし積極哲学の立場 然性」(die ursprüngliche Notwendigkeit)であると云われている。しかも右に挙げた「純粋事象」「純粋思惟」「根 (reines Dass, Év ru) となしている点も、恰かも仏教の「如性」(tathātā) を憶わせるものがあるであろう。 おいて定立されたものを踏み越えていく純粋思惟」であるといい、そのような思惟そのものが、すなわち「根源的必 同時にシェリングのこのような必然性は、理性と深く結び合っている。かれによれば、理性とは「直接的な思惟

ソグ哲学に対照さるべきもの über dem Sein) あることを意味している。従って神は存在に対して全く自由であり、神が存在者自体である限り神 原初的な無底に達する。この無底は、もはや無関心とか無頓着とかいうものではなく、そうかと云って光と闇との同 なかで、神の起源を追求して源底あるいは無底と名づけ、「光と闇に対する絶対の無関心」に至ったが、 る。「ストゥットガルトの私講義」のなかで、魂の無制約的な活動が宗教であり、その本質が愛である、 右に論じた理性、 が存在者自体であることは前に触れたが、そのことは、神が「存在の外に、かつ存在の上に」(ausser dem Sein, と云われ、「神話の哲学」では、それと同じような表現である「無制約的な存在可能」(ein unbedingtes Seinkönnen) ではそのような作用性が神の問題として一そう明瞭に論ぜられている。すなわち「哲学的経験論の叙述」 はさらにこの方面を掘り下げている。すなわち、 る点から見ても、 絶対的な作用」(ein absointer Akt) であって、その外にに自我はあり得ないという趣旨を展開しているが、(ヨ) つぎに「宝性論」における如来蔵の大悲を念頭においてシェリングの愛はいかがなるであろうか。この愛もまた、 「直接に存在へ移行し得るもの、すなわち存在へ高まり得るもの」である。これが神における本来の生 産力 であ 神は活動であり、神に関する最後の表象は、「無制限者たり得るもの」(der das Unbegrenzte sein Könnende) また主体的に見れば、それが「没我の力」(Macht der Ekstasis)と云われることにもなるであろう。(印) 神を「純粋な勢力と威力」(ein lautere Macht und Gewalt) として捉えるものであると考えられている。(ほ) それは云わば、「一切に対して同等の、 必然、 愛は絶対者の活動そのものの別視点であることが領かれるであろう。前に論じた如く「自由論」の 活動、 力などが絶対者そのものの表徴であると同じ意味において絶対者そのものに属してい 精神は光と闇との絶対的な同一性であるが、その精神を越えると、 しかも何物によっても把えられない普 遍 的 な統一」 (die シェリ に 後期 神

においてある所の愛」(die Liebe, die Alles in Allem ist) であると呼ぶことができる。 このような愛の観念は、

gegen alles gleiche und doch von nichts ergriffene Einheit) であり、一言で云えば「一切が一切

において自由である」と述べている観点を照考すれば、シェリングにおいて理性と愛とが互に離れ難く、深く結び合(9) る第一受動者」(das Primum passivum in Gott)すなわち「原初的な智慧」(die anfängliche Weisheit) 相」と云われるのと、殆んど類型を同じうしていると考えられるであろう。しかもシェリングは、 っていることが知られる。この点に関しても如来蔵のなかで智慧と大悲とが統摂されていることと対比され得るであ し、その智慧においては「万物が相共に在りながら而も相分れており、一つでありながら而もそれぞれがその在り方 「宝性論」における如来蔵の大悲が、恰かも水の万象に滲み透るが如く、「一切衆生に対して最も柔軟な自体 一 味の 理性を「神におけ とな

ろう。

ていると云える。 は、すでに論じ終った所から見て、シェリングの絶対者が明確な存在性を荷うものであるのに対して、如来蔵は必ず は著しく接近した問題意識においてそれぞれ展開していると云うことができる。ただ両者が明かに区別 され 得るの 知られる。しかもこれらの諸性格は互に内面的に結び合っており、従ってそれらの統一体としての如来蔵と絶対者と めてみると、それはこれらの諸性格と同じ形態としての理性、必然、活動、力、愛などにおいて現われていることが しも明瞭でなく、むしろ如来蔵思想の展開に従ってその存在性は拒否されるに至っており、 このように如来蔵における智慧、自然、活動、不可思議な力、大悲などを念頭において、シェリングの絶対者を眺 しかし究極において絶対者の存在性は動かすことができない。 シェリングの絶対者においても無の見解は現われており、実践的な無関心の態度が強調されてはい 空の思想によって貫かれ

学本来の任務を完うすることである。この二つの方向はシェリング哲学の なか で 最後まで並進している (第一は中 ことであり、第二は現実の人間(自己)の立場から自我の絶対性を追求して絶対者に至り、シェリングのいわゆる哲 えられると思う。 このような存在性の強調が如来蔵思想から分れる所であるが、この存在性にはシェリングにおいて二つの意味が考 第一はキリスト教の神話に裏づけられて絶対者が分化し、現実の自我の世界が現象しているという

ない。

実現し

る如来蔵に

おいて、

自覚の中核、

主体性の統一

を求めることである。

如来蔵思想の

展開

が示すように、

来蔵の実体的な存在性は拒否されて了っている。その意味において如来蔵は徹底的に空である。

期か 二の問題に関しては、 実体性を拒否してきたように、 5 は 初期から)。 逆に如来蔵自体の反省が求められる。 第一 神話ではなく哲学自体の問題として反省し直さなければならないであろう。 の 絶対者の神話的な超越性は、 如来蔵がその展開の歴 史において自らの超越 しか 的 ts

Ģ Þ それだけに、 哲学のなかで、 ンド思想一般のブラフマン・アートマン る所はない。 のとしてその立場から、 IJ かにして如来蔵が無我であり空であり、 ン グにおける第二の方向は、すでに「自我について」の全問題として出発し後期に及んでいる。 絶対者の この方向から見れば、 問題 の 統一 焦点が自我から神へ大きく変遷しているが、 性も、 如来蔵は同時に無我であり空であると主張される。 自我自身の統一の反映として強い結束力を有している。 絶対者の存在性の追求は、 (絶対者・真我) インド思想の真我から異なるか、 の観念に導かれている一面は考えられるが、 自我自身の存在に深く根ざしていると云える。 絶対者の主体的な追求という根本方針にお 如来蔵自体は決して縁起 という問題は少しも明かにされて これに対して如来蔵は、 仏教に属する で は な 従って いて変 IJ いか ン 1

唯識に が唯識の目標である。 体性をとり戻す為には、 険性をはらんでいる。 無碍 仏教における空、 一の世界の展開を表わすものであるが、それは一方においてただ形式的に、 て問われ、 縁起あるいは自然という如き観念は、 ここで云う自我性の要求は、そういう意味のアーラヤ識ではなく、 もとより如来蔵思想の展開がそのような弊害におちているとは云えないが、 アーラヤ識まで深められているが、 自我性の観点において改めて考え開く所がなければならないであろう。 究極のアーラヤ識の無なることを認知して無我に至ること 仏教の著しい特徴であり、 あるいは安易な立場で理解され易い 特定の立場に捕 その問題を乗りこえ無我 如来蔵が自らの主 わゆる自我意識は わ れ な Ų, 無 危 尽

(327)

そのような如来蔵が

者自体」という如きものではない。すでに論じた如き如来蔵の内容を表わす所の、信解、智慧、禅定、 活動、力など、(そしてそれぞれの表示するものの外には如来蔵は別存するものでない所の)、しかし、その外に一一

まりである)を限りなく闡明していくことであろう。 名づけ得ない所の、なお無数の内容、そういうものの正体、統一体(それはもとより実体ではなく、無限の自覚の深

#### 注(1) 本文一三一一四頁参照。

- 'Philosophie und Religion' VI. 42-44, 51-52
- シェリングは、いわゆる「流出説」(Emanationslehre)については明瞭に否定している。('Philosophie und Religion'VI. ここでシェリングの見解を一種の流出的なものと見るのは、絶対者から現象界が導き出されているという 点に ついてであ 場合になされている。シェリングの見解では、両者の間にはたとえば光と闇とのような本質的な区別はないと云う。しかし 35-36)。それは、絶対者の世界と、それから産み出される現象界との間の根本的な区別について「流出説」が持ち出される る。このような観念はシェリングの思想の根柢にある。ことに後期の哲学において著しい。

'Vom Ich' I. 192-193

4

- 5 Op. cit. I. 217
- 6 'Philosophie der Mythologie' XII. 29. ここでシェリングは、神について、Substantia est id quod substat, ὑποκείμενον
- 7 'Einleitung in die Philosophie der Mythologie', 1850. XI. 317

dasselbe と述べている。

- 8 'Andere Deduktion der Principien der positiven Philosophie' 1841, XIV. 339, 347.
- 9 'Vom Ich' I.195, 234
- 頼耶(アーラヤ)縁起、 そのものが必然性であると云えるが、如来蔵縁起という場合には、決して如来蔵そのものが縁起たることを表わしているの 法界縁起という場合には、アーラヤそのもの法界そのものが縁起であり、またシェリングの絶対者

- 11 Einleitung in die Philosophie der Mythologie' XI. 564, 570
- 13 12 Op. cit. XI. 363, 376
- 'System des transzendentalen Idealismus' III. 365-399
- 'Darstellung des phiosophischen Empirismus,' 1836, X. 276, 279
- 'Philosophie der Mythologie,' XII. 35.

15 14

- Op cit. XII. 33. 41. ここに論ぜられるようなシェリングの見解は、一種の流出説であり、神を超越的なものとして見てい かれは「存在を越えて存在者自体との自由な関係に至ることが哲学本来の努力である」(XII.34)と云っており、「沒我の はなく、また一方では、哲学共通の問題として人間の根本立場からその目標を追永しているという自覚にも立脚している。 力」ということもそのような見解の一連と考えられるであろう。 ることは否定できない。しかしシェリングはキリスト教の教義にもとづいて、単に神話の理論的な叙述を試みているだけで
- 17 18 'Stuttgarte Privatvorlesungen', 1810, VII. 473.
- 'Freiheitslehre', VII. 408.
- 19 Op. cit. VII. 415. die anfängliche Weisheit, in der alle Dinge beisammen und doch gesondert, eins und doch jedes frei in seiner Art sind.

# ジェイムズの宗教思想と根本的経験論

高木きょ子

四、根本的経験論
一、ま、えが、き
一、ま、えが、き

一まえがき

分にわけることを考えていた。経験的事実としての宗教の、心理学的解明と、かく解明された宗教現象の、哲学的考 ウィリアム・ジェイムズ(一八四二―一九一〇)は、かつて、宗教に関する講演をおこなった際、これを二つの部

察とである。しかし、遂に、これを果さず、宗教の心理学的研究にのみ傾き、哲学的解明は、未解決 の ま ま 残され 宗教について、問題を集中 して み ても、ジェイムズの宗教哲学は、組織だて られ てはいない。「宗教経験の諸相」 た。ジェイムズは、哲学者として、数多くの論文を世に出したが、それらは、全体として、体系化されてはいない。(エ)

Will to Believe) 「プラグマティズム」 (Pragmatism) の中の宗教に関する 章をあげることができる。 概略的のものである。まとまったかたちのものとしては、上記 Varieties のほか「信じょ うとする 意志」(The (The Varieties of Religious Experience) の最後の部分に、宗教の哲学的研究について論及しているが、極めて

ことを示すものでは、けっしてない。むしろ、その全思想の中心に、宗教が位置しているといえる。(5) ェイムズの宗教哲学は、組織だてられなかったが、このことは、ジェイムズが、宗教に関して、 無関心であった

れは、 間の経験を中心にし、それを出発点とするものの考え方でのぞんだ。それは、それまでの、西洋的な思惟、 た人間の問題としての宗教の解明こそ、ジェイムズが、生涯を通じて、追究しようとした問題であったといえる。そ みかたである。ジェイムズが、宗教においた関心も興味も、この考え方にもとづくものである。すなわち、 心とする世界観、人間観が優勢であった。これに対して、ジェイムズのとった態度は、より人間を中心としたものの からはずれるものである。キリスト教の長い伝統がその根底にある西洋の思想では、人間よりも、 ったのは、宗教である。ジェイムズは、宗教を、自分のものの考え方の枠にはめて解きあかそうとしたのである。 ジェイムズは、独自の見解をもって、アメリカに、あたらしい哲学を築きあげた。経験主義をその立場として、人 ジェイムズの六九年の生涯は、やゝ複雑であった。その複雑な生涯を通じて、常に、ジェイムズの心から離れなか 西洋の伝統的な宗教思想に対する一種の挑戦であったとみることができよう。 絶対者等を中 神を離れ 思想の枠

ある。 ざるもののあることに気付くであろう。それは、人間解明への努力であり、客観的にこれを把握しようとした試みで この点にたって、今一度ジェイムズの一生をとらえてみると、複雑だと思われたその経歴に、実は、一貫してたえ

にたったが、人間への目ざめ、人間中心のものの考え方は、この父によって、充分培かわれた。 反教会主義の気風が、ジェイムズの育った家庭にあった。ジェイムズは、究極的には、その父と相反する宗教的立場 形式的な教会中心、 教義尊重主義への反撥を、ジェイムズは、父の影響で身につけた。父へンリイ・ジェイムズの(6)

の思想、 少年時代の教育の大きな部分を、 学問への批判の眼は、 幼時よりの度重なるヨーロッパ旅行からえられたものとい えよ う。 ョーロッパでうけた。その異なる言語にも精通していた。ジェ(8) 37 (331)

実、ジェイムズは、

に、ジェイムズが大成したとき、ジェイムズは、ヨーロッパから吸収した多くの知識、文化、思惟方法、思想などに 1 ・ムズにとって、当時のアメリカは、ヨーロッパの先進性を、大いに見習うべきものと考えられた。 しか し、 のち (332)

対する鋭い批判をすっかり身につけていたのである。

理学をまなぶことによってえた学識を役立てながら、ジェイムズは、客観的方法による新しい心理学を築きあげた。 こくなり、また、哲学を究めようという真剣な考えも芽生えている。当時、自然科学の研究は、破竹の勢で発展進歩 学、生物学そしてまた生理学と転々と専門課程を変え、医学部を卒業した。しかも、在学中から、心理学への興味が(含) ていた。そして、外側からの客観的な研究で人間を解明する心理学が、実現を期待されはじめ て き た のである。生 しつつあった。そしてによって、精神面からではなく、生理的物理的に「人間」を解明する鍵があ た えら れはじめ 評にあるように、移り気で、神経質のジェイムズは、長いこと同じ学問にとどまることができず、比較解剖学、生理 ジェムズの学問は、化学をもってはじめられた。ハーバード大学においてである。指導にあたったJ・ワイマンの

ならない」というのが、ジェイムズの根本的態度であった。冷たい概念をはなれて、暖かい真実を、哲学の上に実現 言葉だけで理論づけることは、たしかに致命傷である」、「哲学は、人生と同じように、その戸や窓を、 イムズの心は、もう哲学の領域にむいていた。心理学と同様、あたらしい哲学の樹立を企てたのである。その理想は、 ある学問である。そして、近代心理学の礎をなすものとなった。 とする経験主義哲学である。伝統的な合理主義哲学に、鋭く対立するものであると同時に、近代の経験主義哲学を、 しようとし、それをはたしたのである。したがって、ジェイムズの哲学は、具体的事実を重要視し、人間経験を中心 「心理学原理」(Principles of Psychology) の完成である。これは、ジェイムズによると生理学と心理学の境界線に 「人生と密着」した哲学の実現にあった。「哲学のような問題に お いては、人生の広潤な空気と連絡をたち、専門の しかし、労作「心理学」によって、ジェイムズの学問的欲求はみたされたのではない。これの完成とともに、ジェ

学にあたえた。(13) 更に深く掘りさげたものでもあった。「根本的経験論」(Radical Empiricism)という名称を、 ジェ イムズ

の間にあって、宗教は、どうとりあつかわれ、考えられていたか。ジェイムズの思想の根幹をなす根本的経験論の上 の宗教をどう解明したか。本論は、その点についてふれてゆくものである。 ジェイムズは、このように、人間の解明をその問題として、生理学、心理学、哲学へと学問の分野を遍歴した。 宗教は、どういう位置を与えられ、その意味をもっているか。換言すれば、根本的経験論は、 人間の問題として

# 盐(一) The Varieties of Religious Experience, Preface xvii

- (α) \*The Will to Believe, 1897. Pragmatism, 1907. A Pluralistic Universe, 1909. Some Problems of Philosophy, 1911, \*Essays in Radical Emipicism 1912 が、哲学に関する著作である。\* 印は、 The Meaning of Truth,
- 3 The Varieties of Religious Experience, Lecture xviii ~ Postscript 参照。
- $\widehat{4}$ The Will to Believe 中に収められた最初の4論文、および、Pragmatism 中の Pragmetism and Religion の章。
- 5 友人ランキン宛に、「宗教は、自分の生活の中での一大関心事である……」としている。Letters of William James, vol
- II, p. 58. その他の手紙にも、同様の表現がみられる。
- $\widehat{6}$ ジェイムズの祖父は、当時のニューイングランドの風潮がそうであったように、熱心なカルヴィニズムの信仰に生きた人で 「父の宗教的一元論の、最も大きな敵は、哲学的多元論者である。」The Literary Remains of the Late Henry James, あつた。その子であり、ウィリアム・ジェイムズの父にあたるヘンリイは、この祖父の信仰が、形式的で、しかも強制的、 自由を束縛するのをきらい、教会から遠ざかり、当時の著名な思想家たちと親交をかさねた。
- 7
- 8 ジェイムズの父は、形式的な学校教育をきらい、ジェイムズとその弟へソリイ(小説家)とは、 なばせた。又、ヨーロッパ各地の旅行をおこない、ジェイムズは、子供のと き か ら 大学卒業まで前後四回ヨー そこで、フランス語、ドイツ語をはじめ、ギリシャ、ラテン等の古典語を修得した。 家庭教師につけて学問をま ロッパへ旅

- (Φ) Letters of William James vol. 1, p. 31~2.
- (10) したがって、ジェイムズは、Ph D の学位をもっていない哲学者である。
- 11 心理学については、 Letters of William James p. 98~122 の数人の友人宛に、 また哲学への関心は、 Perry, The
- $\widehat{12}$ Letters of Willian James vol.1, p. 122. また、友人、T. Ward あてに、「心理学が科学になる時が、 うと思われる……」とかいている。同上 p.118. Thought and Character of W.J.p.74. にみえる。 恐らくきたのだろ
- 13 Letters of William James vol 2, p. 204. Essays in Radical Empiricism p. 41

## 一 人間の問題としての宗教

客観的に追求しようとしたのである。それは、宗教に関して、それまでの思想の流れの中に、見出されないような、 ジェイムズは、 宗教を、 人間の根本的事実と考えた。そして、宗教を、 人間の生活活動の場面でとらえ、これを、

あたらしい考え方であった。

りも をおく宗教思想は、いきおい、啓示、教義、教会、儀礼などの問題に、かゝわってくる。宗教の坦い手である人間よ いる。人間を超越した唯一絶対の神を肯定し、そこから展開する世界観、 キリスト教の文化を背景にした西洋の社会には、宗教は、神の問題ときりはなしえない伝統が、根強くはびこって その対象が重視される。それは、また、観念的、抽象的におち入り易い傾向をもっていた。 人間観である。このように、 神の側に重

きる事象である、個人的な宗教現象である。教義、教会、儀礼などの社会的宗教現象は、第二次的のものとなってく としてとりあげなければならないのは、宗教意識、宗教経験、あるいは、宗教的態度など、個人の経験として把握で ジェイムズは、 したがって、 人間の経験の事実から出発する態度を常にとっている。この立場に宗教をおいてみると、先ず問題 かような立場に、真正面からぶつかって、反対した。彼は、抽象的な概念より、具体的事実を尊重 したがって、

宗教現象も、

人間経験の事実として、

把握されるのである。それは、概念としてではなく、

Religion)とした。そして、前者のみに、問題を集中し、後者は、 る。この点にたってジェイムズは、宗教を二つにわけ個人的宗教 (Personal Religion) と制度的宗教 ほとんどかえりみなかったのである。 (Institutional

すことが、重大であった。 宗教を強調するあまり、個人編重に過ぎたのである。ジェイムズにとっては、神の側から、問題を、 みると、それが、まったく「個人的現象」に限られていて、社会、文化の面にはふれていない。 とわれねばならないであろう。一方、社会現象、文化現象としての宗教に問題を集中するときにもその担い手である が提出される。個人の問題としての宗教現象も、必ず、それに相関連したものとしたものとして、社会、文化の面 「宗教経験の諸相」にみられるジェイムズの態度であるばかりでなく、その宗教思想を一貫している立場である。 しかし、広く、 何らかのかたちで、問われるはずである。勿論そのとりあげ方に、軽重はある。ジェイムズについてこれを 宗教を文化現象としてみるとき、個人、社会、文化の三つの要素が、からみあったところに、 したがって、個人的宗教現象のみに、問題を集中したのであろう。 しかし、 人間の問題としての 人間の側におろ 社会的、 問題 文化

的方面の欠如は、その宗教思想全体を通しての、欠点の一つである。 人間の問題として宗教を考えたジェイムズは、 まず、宗教を、 次のように規定する。

の限りで、その人の感情、 個人が、自分自身で、神的な性質をもった尊厳なるもの(the divine)と関係した、と考えられるそ 行為、 、経験である。 (2)

この定義の中には、二つの意味が、含まれている。第一は、ジェイムズが、宗教を、 宗教を、 人間と神らしき存在との関係である、としている 点で ある、 個人の問題として考えている この点については、 のち

に、 点であり、第二は、 **人間の経験を根本におく、ジェイムズのものの考え方は、** ふれることにする。 具体的な経験の事実にしかそのよりどころをもたない。

日常生活と

のかたいむすびつきの上に、はじめて、考えられるものである。

ることができた。それらのデータは、「宗教は常に経験の事実たらんことを求めていた」のである。 (2) においてな され たのであった。苦心して蒐集した尨大な手記資料から、ジェイムズは、大体、その目した回答をう このことについて、実際に、個々の宗教現象にあたって、つきとめようとする試みが、ギッフォード・レクチュア

を客観的に示すものであったが、同時に、ジェイムズ自身の宗教体験や宗教観を裏付けるものでもあったのである。 ることに成功したからである。これは、さまざまの宗教経験を通してとらえた、個人の宗教現象に共通する特質の数々 ・この研究は、宗教心理学の分野に、新しい光りを投げかけたものであった。宗教を人間の経験の事実としてとらえ 宗教とは、人間にとっては、その生きた選択の上にたつ何ものかである、とジェイムズはいう。これによれば、信(4)

実際生活の上に、ある効果をもたらすものこそ、その人にとっての真理であり、換言すれば、信仰ともなりうるので はならない。したがって、「形式的な祈りは、馬鹿気たこと」であっても、人は、「祈らずにいられないから祈る」の(5) である。斯様な考え方は、プラグマティズムの思惟方法にもとづくものといえよう。すなわち、各人にとって、その 仰は、あたえられたものでなく、個人が、みずからえらびとるものである。「信じようという意欲」がそこに なくて ものの考え方の枠の中には、はいりこむ隙はないのである。個人のもっとも深奥な内的事実を軸として回転する現象 普遍的な概念として、はじめからあたえられているもの、絶対的性格をもつ超越者の存在等は、ジェイムズの

の特質と考えられるものについて、概観しよう。 ジェイムズの宗教思想は、以上のような、人間の経験の事実としての宗教を軸にして展開する。次にその宗教思想

経験によってのみ把握されるのである。

注(つ) The Varieties of Religious Experience, p. 29

(2) 同上。p. 31

- (3) 同上。p. 445
- (4) Letters of William James, vol. II, p.64
- 5 The Will to Believe でこのことにふれている。
- $\widehat{7}$ 6 Principles of Psychology, vol. 1, p. 316 J.B. Pratt の質問表への回答、この質問表は、Letters of William James, vol. II, p. 212~214 に掲載してある。
- ω) Pragmatism, p. 48

## 三 その宗教思想の特質

第三は、自我の問題と宗教に関した点である。以下その各々について概括的に言及する。 ジェイムズの宗教思想は、極めて多様な面を有している。そのうちから、特に、異彩をはなつものをとり出して、 第二は、「すこやかな心」と「病める魂」という表現で類型化された宗教的態度に関する問題である。 そして、 特質という名のもとにまとめてみると、次の三つが、鮮かにうかびあがってくる。第一は、その神観念であ

I 神 観 念

なお、世界観についても、極めて特色ある思想を有している。しかし、この点については、本論ではふれない。

という語をさけて、 divine という表現をしている。これは、極めて、広い意味を包含するものである。神をたてな(2) 消、心身の満足、 「神」という言葉で表現されるものとして、とらえているのである。ジェイムズはその宗教の定義では、 ジェイムズは、宗教経験のほとんどが、「見えざるものの実在」を訴え、それとの融合、合一によって、不安 の 解 喜悦、幸福をうる、という事実を抽出した。この「見えざるもの」の実在をジェイムズは、いわゆる (God)

にある the divine を、どう解しているであろうか。 い諸宗教をも包含するという点で、たしかに、妥当である。このような広い視野にたって、ジェイムズは、その定義

こゝで問題が二つおこってくる。一つは、ジェイムズが、何故に、「神」という表現をさけたか、ということ であ 他は、ジェイムズ自身は、有神的であったかどうか、ということであある。

して思惟されてているにすぎない。したがって、万人に普遍することはできない。 とができない。それは、人間の経験の事実としてあたえられたものでないからである。あらかじめそこにあるものと はない。人間の向う側にあって、人間を支配し、統括する力のもち主ではない。斯様な神を、ジェイムズは考えるこ うな―に対する、はっきりとした立場があったのである。ジェイムズによれば、神は、この宇宙の創造者、支配者で りではない。ジェイムズの心には、「神」という言葉で示される唯一絶対神の思想―例えば、キリスト教で奉 ずるよ 第一の点については、すでにのべたとおり「神」をたてぬ諸宗教があることを考慮してである。しかし、そればか

によって、キリスト教の唯一神も、この宇宙の最高級部分の名称にすぎなくなってしまうのである。(4) (the more) であり、また、「各人を超越し、一方各人と連続さる一層大いなる力」である。かくして、ジェイムズ(3) 

は、理想者と一如であるとき、新しい力が世界の中に生じ新らしい出発が生ずることを信ずる。」等の中に、ジェイ ぼんやりと実在している。」「私は、通俗的なキリスト教やスコラ哲学の有神論を信ずることはできない。しかし、私 たといえるであろう。宗教に共通する対象観として、「神」をさけて、「より大きい力をもつ宇宙の一部分」と規定し ということである。「自分は、神を、自分自身の理想のより力強い味方として信じている。」「神は、自分にとっては、(5) ムズ自身の信仰の立場が示されている。この限りにおいて、ジェイムズは、有神的立場、超自然主義立場をとってい しかし、こゝではっきりと指摘できることは、ジェイムズが、かなり明確なかたちで「神の存在」をみとめている

たジェイムズのいわゆる「神」は、人間の内奥にさとりの境地を求める仏教の無神観とは異なるものである。有神的

どこまでも、人間の経験を中心としたそれである。

い」のである。

立場をたもちながら、 その神を、 在来のキリスト教思想における「唯一絶対神」とおかないところにその特色がある

といえるであろう。 ・・・イムズのいわゆる「神」とは、それではどんな性質をもったものであろうか、ジェイムズは、 それを、プラグ

ィズムの理論によって解明する。 われわれと神とは、 相互に、仕事をもっている。神の感化を蒙ろうとして自分を開放するとき、 われわれの、

る必要はないのである。神は、無限であることも、単一であることも要しない。この世界と、人間の進歩発展に向 神と、一部分としての人間が、相互に協力して、よりよき世界の創造にあたる。神とは、その意味で、 というように、 まざまである。「神は、単一の性質を意味することはできない。諸々の性質の集りを意味するものでなく て はならな とも内面の運命が成就する。(9) 寄与するところのものである。 人間は、 ジェイムズは、神は、 それぞれの立場で、その協力者としての神をよく活用すればよい。神の性質を、 したがって、 人間とともに、仕事をわかちあうものであるとした。宇宙の最高部分としての 人間の神に対する態度も多様であり、それに応じて、 神の性質もさ 限定してか 人間のよき協

てはまった神観であることは、 これは、プラグマティズムの理論「実際生活に効果をもたらすものは、その人にとって実在する」ということにあ 明らかであろう。 換言すれば、一元的神観念ではなく、多元的神観念であるといえよ

このような性格をもった神を、 人間は、経験的に、どう把握するか。実際的、 具体的な神のあかしは、 理論や、 抽

象的概念ではえられない。そこで、人間の側から、これを解明してゆかなければならない。 ジ ェイムズは、人間と神との交渉の場を、人間の潜在意識界に求めた。潜在意識界については、 とくに、

詳細に論

じることなく、ただ、F・マイヤーズの理論によったのである。(11)

せよ、こちら側は、我々の意識生活と連続している潜在意識の部分にほかならない(ユ) 我々が、宗教経験において、自分と結合すると感じる「より大いなるもの」は、その向う側は、 いかなるものに

と、ジェイムズはいう。これは、神と人間との結びつきの場を論ずるために提出した一つの仮説であった。

見えぬ領域の信仰である。神秘的領域、超自然的領域におけるものである。そ こ を さ して、ジェイムズは信じすぎ る。普遍的にこれをくくることはできないし、科学的に実証する こと も不可能である。すべての実証を超越した、 宇宙の部分との接した点に、ジェイムズは、信仰の場をおいている の で ある。それは、各人の私的な信仰の場であ では、およぶことはできない。それは、見えざる世界である。その見えざる世界、潛在意識の彼岸、かのより大きな 識的自己と潜在意識の連続する部分は、客観的にこれをとらえうる。しかし、潜在意識の彼岸については科学的方法 (over belief) のおこりうる領域とした。 この仮説は、人間の側にのみ問題が集中している。あちら側にはおよんでいない。こちら側、すなわち、人間の意

れにより、各人は、新らしい力をその人格の上に受ける。プラグマテイズムの理論によれば、したがって、この領域 る理想的な衝動とした。その衝動は、現実世界のどのものよりも、親密感を抱かせるものであるという。そして、そ この神秘的領域は、そのまゝでは、人間意識等を超越してしまい、人間の側にたっての解明ができない。 人間に、実際の効果をもたらすものがあらわれなければならない、ジェイムズはその力をこの領域からおこるあ そこか

すべてを、包含するものである。ジェイムズは、これを Prayufl communion と称している。(E 魂の活動そのものであり、人間が、その内奥において、理想力、より大いなるもの、との接触を感ずるところの活動 潜在意識の彼岸と此岸との交渉の媒介をなすのは、祈祷である。祈祷といっても、単なる儀礼的な祈祷ではない。 は、実在することとなる。

46

れに面した。そして、その解決を、プラグマティズムの理論ではたしている。それは、哲学的領域であり、心理学の いるのである。客観的心理学の方法をもってしては、つき破れえぬ壁が、そこにあったのである。ジェイムズは、 ジェイ 問題として、考えられなければならないのは、神の解明にある。ジェイムズは、経験の事実としてとらえた神観 超経験的な要素をあたえてしまっている。「より大いなるもの」の把握を形而上的領域、神秘的領域にお ムズの神観念は、このように、多元論的、 はみ出したものである。と同時に、経験主義に基きながら、経験をこえるものでもある。 プラグマテイズム的、そして、経験論的であった。しかし、 そ

こゝで問題は、しばらくとどめておいて、次に、ジェイムズの宗教思想にみられる第二の特質にうつろう。 「健やかな心」と「病める魂」(5)

 $\Pi$ 

くかが中心の問題となる。ジェイムズは、このタイプを「健やかな心」(helthy-mindedness) の宗教的態度とした。 れたままのこの世に満足して、それを享楽する。楽天的な態度である。このタイプの人は、人生を、いかに生きてゆ え方である。どんな逆境にあっても、どんな不幸におそわれても、くじけることなく、これを不幸と感じない。生ま あるとする。この幸福のとらえかたに、二つのタイプがある。その一つは、「人生は、すべて幸福なり」という と ら これに対して、「病める魂」(sick soul)の人は、人性に対して、深刻な態度をとる。この世を苦しみのるつぼと心 イムズは、宗教は、 人間がその幸福を追求するものである、と考える。幸福が、 人間の問題をとく重要な鍵で

かられている いを希求する型である。何のためにこの人生に生まれてきたかが、中心問題となり、そのため、絶えず、不安焦燥に ジェイムズは、宗教の心理学的研究をおこなった際、数多くの手記資料中から、この二つの宗教的態度 人間の問題としての宗教を特色づけた。しかし、この二つの態度は、すでに、ジェイムズ自身の宗教体験を通し り出

悩み苦しむ。はては、この世の苦難の山道にゆきくれて、すべての解決を、あの世に求める。悲観的であり、教

る。その二つにより、ジェイムズ自身の宗教は、ときに健康で、ときに病的であった。一方、この二つの類型は、ジる。その二つにより、ジェイムズ自身の宗教は、ときに健康で、ときに病的であった。(16) ェイムズ哲学を、その根本的基盤として考えられているのである。すなわち、プラグマティズムのものの考え方によ て、えられたものであった。その生活史の中には、「すこやかな心」と「病める魂」が、おりまざって、展開して い

るものであり、その宗教観である。 ジェイムズのプラグマティズムが目ざしたものは、主として、次のことにあった。それは、「宗教的でない」と考え

られている経験主義哲学の思想を、「宗教的」な衣でつゝむことである。 の流れ、合理論と経験論の相剋を、その担い手である哲学者の気質に求めた。類型化好きのジェイムズは、この二つ 「哲学者の思想を左右するものは、その哲学者の気質である」といってジェイムズは当時の哲学思想の大きな二つ

という分類も、ほぼ、これに適合するものである。 (型) に分類した。他の論文でのべている「共感的性格」(sympathetic characters)と「冷笑的性格」(cynical characters) の気質を、「やさしい心 tender-mindedness」(合理論的)と、「あらあらしい心 taugh-mindedness」(経験論的)

を重んじ、宗教的でない」経験論にも不満がある。その調停役としての立場をとるのが、プラグマティズムである。(※ ない。一方、ジェイムズは、宗教を人間問題の究極的な事実として、これに関心をいだいた。したがって、「事実のみ ジェイムズは、経験論を重視した。したがって、「宗教的ではあるが、経験を無視する」合理論の思想には同意でき

ない。すべては、理性にゆだねられる。この世界にはゆるがすべからざる絶対的の真理がある。それを人間の理性が 遠い。何ら、具体性をもたぬ抽象論である。ところが、現実の経験の世界は、苦悩と混乱の連続である。合理論者の 合理論哲学は、 洗煉された世界ではない。彼等は、人間について考えるが、その実際の経験の中に身を投じようとはし 原理、本質から出発する。それは、概念的で、日常のよろこびや悲しみの感情からは、あまりにも

うけてたつ。

想へのはげしい攻撃は、すべてこゝにその源があった。宗教についても、ジェイムズは、勿論、同じ立場を、 かような絶対論、 一元論的性格をもった宗教から、多元論的宗教へ、この展開を、ジェイムズは、それまでの西洋の長い伝統的 観念論は、ジェイムズがもっとも嫌悪したものである。ヘーゲルおよび、ヘーゲル派の一

思想の流れにさからって、なしとげたのである。

る。 をこえたあるものは、 である。これに対して、「健やかな心」のもち主は、自分の手で、自分の運命をきりひらいてゆく。その場 合、 の統一者である。 であると、先に述べた。その際自分以外の手によるすくいを必要とする。それは、絶対的に、自分を超越した、 プラグマティズムの宗教観は、この点を明らかに し た も のである。「病める魂」のもち主は、 一方は、自己放棄による安心、他方は、自己満足による安心である。 何故ならば、彼等にとっては、自分を超越した絶対者の世界にしか、平和と幸福を求めえないから 自分の協力者であればよい。一つの理想の実現をめざし、その可能性に、身をゆだねるのであ 来世を希求する 人 世界 自分

本的な要素であると思う。 これを、宗教の領域内に入れてみることは、より近代的な宗教観においては当をえないことではないであろう。 問題としての宗教の意味と輪廓とが、更に、あきらかに示されてくるのである。「健やかな心」的な生き方は、 もっと広く、人間としての生き方、幸福を求める道という、人生問題に深いかゝわりをもってくる。こゝに、 来の宗教という観念は、その領域を大部ひろめられてくる。神と人間との関係、その信仰等を中心としたものから、 イムズによって、 ジェイムズが、宗教のすがたとして描いたのは、この可能性をもつ宗教である。この線にそって考えてゆくと、従 さらに、ジェイムズは、この二つのタイプの宗教的態度の何れの場合にも、「神」とよぶものを、 見おとすことはできない点である。先の神観念と関連して、ジェイムズの宗教思想を特色づけるもっとも基 ある場合は、宗教とはよばれていない。道徳的(moral)な生き方としているものである。 要請してい 人間の

#### III自 の 問 題

人間の問題として考える立場にたつと、 問題は、人間の内奥の自我におよんでくる。

間の思惟にもとづいて、「識別した二方面」であり、別のもので は ない。純粋自我(知る我)は、 る我 (I, Pure Ego)」と、「知られる我 (Me, Experimental Ego)」との 二つ を区別する。この二つは、 ジェイムズは、はじめて、自我を心理学の問題としてとりあげ、これを分析した。 人間という一個体の いわば、実体であ 実は、人 一知

る。 哲学者たちは、これを精神・霊魂などとよんできた。「わたくし」それ自体である。 経験的自我(知られる我)は、自分のすべてをさす。ジェイムズは、これを三つにわける。

これに対して、

的自我(Material Self)」「社会的自我 (Social Self)」 「精神的自我 (Spiritual Self)」 である。 「わたくし」に対し

「物質

て、「わたくしのもの」といわれるべきものである。

神の中心に位置するという。 づけるものは、潜在意識界の自我 (Sub-conscious Self) である。それによって、実現の可能性をもつよい自我が、精 活動の習慣的な中心」とよんだ。すなわち、意識の周辺にあった自我が、宗教を経験することによって、中心に集中 悪い状態、低い部分にあった自我が統一し、正しく、すぐれた状態になった過程」であるとし、その中 心 を、「人間 を、ジエイムズは指摘した。例えば、ジェイムズは、 したというのである。これは、精神的自我の分裂と統一の過程である。この意識面にあらわれた自我の作用を、 個人の宗教経験や、信仰の状態を追求してゆくと、 それらが、その人の自我と深い関連をもっている、 回心をとりあげ、「それまで、分裂したり、又は、意識の中で、 ということ

突 深い関連をもつのは、 ジェイムズは、 相剋など、 考えらべき、 自我の問題に、 理想我の実現であるという。この理想我は、将来の実現の可能性を、強く含んでいる。その点 さまざまの状態が宗教の問題に含まれているのである。 宗教と心理学の完全な調和がみられるとしている。(タイ) 中でも、 自我の拡充、その追求、その衝 とくに、 宗教信仰に、

ŧ

う線上に、宗教を位置づけながら、

ジェムズは、

経験をこえた力の存在を、どうしても、ぬぐいさることができなが

この観点から検討された。

しか

経

エイムズは、

経験をもてっ、

思想の出発点としている。宗教も、

で、 ともなうとする。 可能的自我である。そして、 換言すれば、 人間の宗教的行動のうち、 この可能的自我は、 実現の際の同伴者、 主要な、 強力なものである「神」との交通の際に、 協力者として、「より大いなる力」 を

られる自我拡充、自我実現の問題といえる。

ジェイムズは、 精神的自我であった。社会的自我については、宗教との関連について、あまり多くがふれられていない。 自我の問題を、 宗教解明の一つの鍵としているのである。この際、 中心の問題とされたのは、 主と

的自我にいたっては、

尚更である。

理論にあてはめて解釈できるように思われる。ジェイムズは、ふれてはいないけれども、 しかし、見方の角度をかえると、ジェムズの自我の分折は、社会的自我、物質的自我についても、 興味ある問題を有しているのではないか。 とくに、死後の生命の問題については、従来の観念とはことなる面から、 しかし、本論では、その詳細については省略する。 これを、ジェイムズの自我 より近代的な死生観は、 宗教との関連が

対して、 探究してゆくと、いずれも、次のことを、 立場をはなれて、内容からこれをながめると、一貫して共通なのは、現実の人間の力をこえた、「より大いなるもの」 以上、 ジェイムズの宗教思想を、根本的に性格づける要点である。 経験論的である。そして更に、プラグマティズムのものの考え方の上にたつものであるということである。 のべてきた三つの点は、ジェイムズの宗教思想のもつ、極めて著しい特質であるといえよう。 付随させていることである。これは、ジェイムズの信仰をもとにして、描き出されているものである。 共通の基盤としている。それは、一元的に対して多元的であり合理論的に それは、 同時

った。 根本的経験論は、この意味で、 ジェイムズの宗教思想に、大きな意味と、役割りをもってくるのである。

- 1 The Varieties of Religious Experience, Lecrtue III.
- 2 本文 2 の註 (2)
- 3 The Varieties of Religious Experience, Lecture XX p. 498
- 4 同上 p. 516
- 5 Letters of William James, p.212~214 の J.B. Pratt の質問への回答
- 6
- $\widehat{7}$ The Varieties of Religious Experience p. 516
- 8 ジェイムズ自身、自分は、超自然論的哲学に属する。といっている、 同 上 p. 510
- 9 The Varieties of Religious Experience p. 516
- 10 同上。
- Services to Psychology という論文をかいている。Memories and Studies, p.143 以下。 F. Myers, Human Personality in the Light of Recent Research, ジェムイズはつのことについて、Frederic Myers

なお、Sub-conscious self, あるいは、subliminal self については、Principles of Psychology で、少し、ふれている

- $\widehat{12}$ The Varieties of Religious Experience p. 502 だけである。
- 13 同上。
- 14 同上。
- **1**5 同上。Lecture W-W
- $\widehat{16}$ これは、ジェイムズの一生を過して、交互に展開している。その経過は、手紙の中からひろうことができる。
- 17 Pragmatism p. 4
- 18 A Pluralistic Universe, p. 21
- Pragmatism, p. 33

- $\widehat{20}$ ジェイムズのヘーゲル哲学への反撃は、まことにはげしいものがある。 くむ哲学者の思想にふれていないものはないといってよいほどである。 およそどの論文も、 ヘーゲルおよび、その流れを
- Moral Philosopher and the Moral Life という論文 (Will to Believe に収録) その他にこの考えがみえる。
- (2) Principles of Psychology vol. 291-401
- (3) The Varieties of Religious Experience p. 193
- 4) 同上、p. 207
- たとえば、社会的自我、 味をもたせた死生観で、 物質的自我は、 死の問題を、解くことができはしまいか。 個人の死後、 別のかたちで、 のこりうる。 あとに、 自分をのこすということに意

### 四 根本的経験論

え方の根底にあり、その方法は、彼の世界観、人間観、宗教観形成に、大いに役立っているものである。 なさぬうちに、その生涯を閉じたと思われる。後の哲学体系は、かくして、「半分つくりあげられたアーチ、」のまま、 ち、次第に、判然としたかたちをとってきたものである。のみならず、根本的経験論は、教説としては、一応出来上 に、その哲学は、根本的経験論(radical empiricism)とよばれるものである。この思想は、長い思索過程をへたの に、プラグマティズムは、ジェイムズ哲学の重要な部分をしめるものである。その真理観は、ジェイムズのものの考 たものと考えられるけれども、その応用面には、欠けている点がある。ジェイムズは、この理論を、充分、使いこ しかし、ジェイムズ哲学の根本は、実は、プラグマティズムにあるのではない。ジェイムズ自身が名付 け た 通例、ジェイムズの哲学は、プラグマティズムによって、代表されるように考 えら れ ている傾きがある。たしか よう

れていっているのに対し、根本的経験論は、従来のジェイムズ研究において、あまり、大きな位置をしめず、その展れていっているのに対し、根本的経験論は、従来のジェイムズ研究において、あまり、大きな位置をしめず、その展

ジェイムズの哲学思想として、のちにいろいろのかたちで、うけつが

残されてしまっている。プラグマティズムが、

開にも、みるべきものがないのは、これを語るものであろう。 (4)

験されないものは、 いけない」としている点にある。具体的にこれを説明すれば、一つ~~の経験だけでなく、それらの諸経験を結合す 根本的経験論が、ヒューム以来の英国経験論に対して、とくに、「根本的」という名を附しているのは、「直接に経 その要素の中に入れてはならぬし、逆に、直接に経験されるものは、すべて、これを排除しては

るいろくつ関係も、経験としてとりあつからのである。

では、ジェイムズも、その流れにたつ。しかし、ヒュームの連合の理論によると、やがて、実体的な統一者を要請しなけ ならなくなる。ヒュームはこれらのばらばらの知覚の集りをつなぐものは、連合 association であるとしたのである。(8) 的実在を強調するあまり、これを統一するものを否定した。経験論の立場にたっていたからである。したがって、 識を個別的な多様に分離させる。人間の経験として、それをとらえようとしたのである。しかし、ヒュームは、 る。心は、この個別的存在の間に、どんな、実存的結合も知覚しない」のである。ヒュームは、このように人間の意 をとらえ、結合関係を無視している。ヒュームによれば、「人間の すべ ての 個別的な知覚対象は、個別的存在であ 体、絶対的精神などという言葉で表現される経験をこえた統一者が、必要となる。これをみたすのは、合理論である。 ればならなくなり、したがって、経験主義の立場にたつと、懐疑論におちいらざるをえなくなる。その結果、 (pure experience) という考え方であった。 ジェイムズの経験的立場が、ヒュームおよび、それ以後の英国経験論と異なるのは、この点であった。 した がっ ームによれば、個別的知覚とは別にこれを統一して存在する自己すら、経験をこえたものとして否定されなければ 元来、事物の関係には、結合的関係と分離的関係とがある。ヒュームの経験論は、この双方のうち、分離関係のみ ヒュームの連合の理論は、人間経験の背後に経験をこえた実体を想定する哲学的立場に対するものである。この点 ジェイムズは経験のみで説明できる理論をうちたてようとしたのである。その結果到達したのが、「純粋 経 験」 原理、

た何ものでもない。 にある一つの素材、 かし、それ以前に、 純粋経験とは、分析され、 それによってあらゆるものが構成されているそのもの(that)であるとする。それはまだ定まっ すでに、 やがて、 あらゆる種類のものになろうとしているところのものである。 経験そのものが、そこにある、というのである。これを、ジェイムズは、 解釈される以前の経験のことである。 経験を分析するのは、 人間の意識作用である。 世界に、

能的状態であり、 こに「痛い」という経験がある。これは、純粋経験である。したがって、純粋経験は、 わけてこれを考えるのは、すでに、そこに、分析作用が、おこなわれた結果である。この主客分離以前に、すでにそ 例えば「私は手が痛いと感じる。」という経験がある。この場合、私(主観)と、「痛さを感じる手」(客観) 未だ、 何の色づけもされない、 無地のままの、 性質の定まらぬものである。 主観とも客観ともなりうる可 とに

て、はたらくのであり、それ以前は、単に、 はたらきで、 ェイムズは、 さまざまに変化する。主観とも客観ともなれば、物と心とに分れもする。すべては、分析作 その姿をかくしている。 純粋経験を、生活、 生命の直接の流れにあたえた名前である、 しかも、 意識の流続する流れの一刹那一刹那に位置しているものである。 絶えず流続して変化しつつある。 としている。表面にあらわれな 直接経験によって、 表面 に出 用 K ジェイ よっ 知る

ムズは、 経験を深くほりさげ、 あらゆる他の哲学上の問題も解決されているのである。 1 ムズ哲学のもっとも特色ある点である。この純粋経験を基底にして、ジェイムズの根本的経験論は成立し、 心理学の領域から、 内奥の事実として、 これを、「意識の流れ (a stream of consciousness)」と称した。 (空) 何ものにも先立つ純粋経験の世界がある。ということを発見したのは、

と関係しているであろうか。 この点に視野をおいて、 イムズの宗教思想は、 先にのべてきた、 多元的、プラグマティズム的、 ジェ ムズの宗教思想と純粋経験の関係に、目をうつすことにしよう。 経験論的であった。それは、どの点で、純粋経験の理論

ジェイムズの宗教思想は、あくまでも、経験的立場を固守している。経験されるものは、すべてこれをふくみ、

る。これは、 験されぬものは、すべてこれをのぞく立場である。完教を、 したジェイムズの宗教思想は、その根本思想である純粋経験の上にたつての宗教現象の把握をここ ろみ た ものであ その神観念にしろ、あるいは、 宗教的態度の問題にしろ、自我と宗教のむすびつきにしろ、いずれも、 人間の問題としてとりあげ、人間経験の事実として着目

ある程度まで、解明されているもの、といってよいであろう。

くひろげられて、幸福のとらえかた、人生の問題にまで展開させて考えている。それでいながら、ジェイムズは、 の観念をすてさることはできなかった。苦心して、 の問題として考え、経験の事実から解明しようとしたのが、ジェイムズの問題であった。宗教という観念も、 てしまっている。ジェイムズは、経験論を主張しながら、経験ではとらええぬ壁につきあたった。その壁をうち破る これを説明しようとしたのである。その結果、ジェイムズは、経験をこえた、かなたの世界に、その解明の鍵をおい く潜在意識の世界、そして、その更に向う側にひきつゞく宇宙の最高部分として、神をとらえ、 を、絶対的なる無限者として考えなかった点は、経験論にたつ点である。したがって、人間の意識界と、それにつゞ 的問題としての人間と神との交渉の場を、経験をこえた領域にもっていっている。 しかし、ジェイムズの宗教思想は、厳密な意味では、経験論だけで解決されていない。 ジェイムズの純粋経験の理論、 根本的経験論では、なしえなかったのである。宗教を、あくまで、人間中心 人間の問題にまでひきおろした宗教を、 勿論、ジェイムズが神という存在 ジェイムズは、 ジェムズは、 経験の事実として、 結局、 宗教の根本 相当広 人間

経験をこえた領域へおいこんでしまったのである。

かかわらず、 いて、そのことが、はっきりしているように思われる。 その考え方の中に、ジェイムズは、一つの限界をもっていたのではないか、とくに宗教的との関連につ 根本的経験論における考え方の限界があったと思う。 根本的経験論がきわめて特異な思想であっ

註

- 1 ジェイムズは、「プラグマティズムと、根本的経験論の間には、論理的な関係はない」としている。 Pragmatism p. viii, また、「ブラグマティズムの真理観が確立することは、根本的経験論を、優勢にする最も重要な一歩である」ともしている。 The Meaning of Truth p. xii.プラグマティズムは、価値論、方法論、真理論、根本的経験論は、実在論、認識論といえ
- $\widehat{\underline{2}}$ Some Problems of Philosophy. xiiiこの場合は、その哲学体系が完成しなかったことをいっているのであるが、根本的経 るであろう。 験論についても、これは、該当する。
- 3 デューイの Instrumentalism から Mead の思想、さらに、論理実証主義への展開がある。
- $\widehat{4}$ ジェイムズの高弟、Ralph B. Perry はジェイムズについての大著 The Thought and Character of William James Philosophy of William James という著書を公けにした。しかし、この ど ちらも、根本的経験論には、あまり重点をお 2 vols. をあらわした。これは、ジェイムズ研究のうちもっとも権威あるものである。また、 J. Bixler は Religion in the いていないように思われる。
- (ω) Radical Empiricism p. 40
- (φ) Hume, Treatise of Human Nature, p.319.
- (7) 同上 p.20
- (8) 同上
- (σ) Essays in Radical Empiricism, p.4 23 26-27
- Principles of Psychology, p. 224 この著の中では、Stream of Thought としている。のちに出した、 chology, briefer course) で thought を consciousness にかえた。 心理学要綱(Psy-

### 五むすび

には、 ジェイムズの宗教思想は、その哲学、根本的経験論を基盤にして築きあげられている。 宗教に関する限り、限界があったのではないか。この点は、ジェイムズの宗教思想のもつ特質である と 同 しかし、 その根本的経験論 時

に、一つの弱点であるように思われる。

る 彼の哲学体系そのものが、それ自身で、一つの宗教思想を形成していると考えられるのではないか、ということであ えってみると、そこに、一つの興味ある問題が潜んでいることに、気づくであろう。それは純粋経験を根本におく、 豊かな展開をとげてはいない。しかし、 ェイムズは、 先にものべた通り、その哲学体系を完成せずにおわった。純粋経験の理論も、 純粋経験の理論を中心にして、今一度、 ジェイムズの宗教思想をふりか 問題の提出にとゞま

の神を有していたのである。これは、ジェイムズの宗教思想の特色であり、同時に、その根本的経験の限界をしめす 粋経験の理論をうちだしながら、一方、その同質性ゆえに、西洋文化の型から脱しきれず、 に、ジェイムズの宗教思想は、その位置を保っている。その異質性ゆえに、 いか。ジェイムズ自身は考えていないすがたで、その宗教思想があらわにされているものではないであろうか。 たとき、そこには、著しい類似点があったなら、その点から、ジェイムズの哲学が検討されることができるのではな 1 ジェイムズは、 この見通しは、 表明するために、腐心していたのではないか、ということである。西洋社会、 宗教思想としての一つの様相を呈しているように思われる。もし、かりに、それを、他の宗教思想と比較してみ ムズの提出した根本的経験論、その純粋経験の思想は、 神秘的領域の問題としたのは、ジェイムズが、有神的な西洋思想の伝統の中にいたからではないか。そ それでありながら一方、ジェイムズは、 根本的経験論の上にたって宗教を解明した。それは、ジェイムズ自身の宗教観である。 次のことの上にたつものである。ジェイムズが、 西洋文化との異質性を、 ちがう立場からこれをとら えてみると、それが、 人間の問題としての宗教をとりあげながら、 経験論的に、宗教を解明しようとし、 西洋文化との同質性と異質性の上 その思想の中にもっており、 経験をこえた存在として と同時にジ それ

があげられる。

この中、

チャンドラグプタとアショーカの即位は、

## 仏滅年代の資料

## ,

塚

本

啓

祥

において、全体の文化史・思想史をみる上にも、重要な手がかりとなるものであるので、早くから諸学者の研究する 仏滅年代の決定は、インド仏教史の組織の基点であるばかりでなく、ジャイナ教やバラモン教の伝承などとの関係 仏滅年代に関する諸学者の見解

野において進められた諸学者の研究を基礎として、根本の資料を相関的に再検討する時、新たな問題の所在と研究の ところであった。 て措定された仏滅年代も、 しかし、仏滅年代の手がかりとなる種々の伝承、及びその伝承を記す資料が多種多様であるために、これらに基い 一往の推定には達しても、なお解決を要する難問題が多く残されている。いま、各種の分

年説をとるセイロン伝承、 事件と仏滅との間の年数、がそれである。臼は、チャンドラグプタあるいはアショーカの即位であり、 仏滅年代の措定に当っては、常に二つの要素が問題とせられる。日仏滅年代算定の基点となる事件 一○○年または一一六年(一六○年をしばらくこれに含めば)説をとるカシュミール (二)は、 伝承など 口その

方向が与えられるように思われる。

.59 (353)

古代インドにおける唯一ともいうべき年代の明らかな事件であ

ンド史のほぼ確実な規準となるにしても、種々の伝承が伝えるところの、これら二王の年代と同一の歴史的年代を指 ここに注意すべきことは、碑文やギリシャ史との関係から算定されたチャンドラグプタ及びアショーカの年代は、 って、かなり正確な数字を与えることができる。従ってここでは、これについて深く論及する必要を認めない。(『) たゞ 60

しているとはいい難い。というのは、各伝承の王統の在位年数が異るように、それらの伝承はそれぞれ異った歴史的

しかし、仏滅年代算定の第二の要素たる、これらの事件と仏滅との間の年数は、 南北両伝で甚だしい相違がある。

事件を規準として、その年代史を編纂したと考えられるからである。

年代の問題点も、 しかも、何れにもそれを確証すべき資料を欠き、その批判は系統を異にする伝承の比較検討に拠るのであって、 専らこの第二の要素に集中されるといってよい。この問題に関して、かつてなされた諸学者の見解

(Date du Buddha) L. de La Vallée Poussin : Indo-européens et Indo-iraniens, L'Inde jusque vérs 300 av. J-C, 1936, pp. 238ff.

などに精しくとり扱われていて、今更枚挙する必要を認めない。 Winternitz: History of Indian Literature, 1933, pp.597-601 (Appendix I.The year of Buddha's death)

滅の西紀前四八三年説(ガイガー)、四七七年説(ジャイナ伝承)を否定した後に、口の論拠として、臥インド本土、 で二百年余に当り、僧伽の長として支配的位置にあるものとしては長きに過ぎる、点が挙げられる。また博士は、仏 可能な程長く、二一八年に合わせるために延長されたものである。⑮セイロン伝承の伝える師資相承の長老も、 れる。一の論拠としては、 井博士の説がある。博士は、Hセイロン伝承が信頼できず、口シナ所伝の北方伝承が確実である、 然しながら、ここに記されるヨーロッパの諸学者の立場と異って、新たな方法によって仏滅年代を措定したのに宇 (ぬセイロン伝承は二一八年の間にセイロン王統に五王を数えているが、その在位年数は不 という立場に立た 殊

紀前二六八年となし、従って仏滅年代を西紀前三八三年と主張されている。 (3) 仏滅を西紀前三八六(=271+115)年と措定される。また最近、中村博士は同じ立場に立って、アショーカの即位を西 年を意味するもので、十八部論・部執異論が一一六年とするのをとって、アショーカの即位(BC.271)より逆算して、 ものとして北伝を用いられる。すなわち、漢訳経典はアシ『ーカを仏滅一○○年とするが、これは一○○──二○○ にマガダを中心とする地方の伝説であること、心その他の地方においてもこれと一致して伝えていること、心この一 致は互に系統を異にする部派の間にもあること、(d)古くそれが記録せられていること、の四条件をあげ、これを充す

仏滅年代の三つがあげられる。これらの資料に含まれる伝承については、次節において概説するので今は省略する。 氏は似の伝承から、仏滅を西紀前五八八―五九〇年に、ゆからは西紀前五八五年に、ゆからは西紀前五八七年と推定 るものなること、の五点を条件とし、これを充しうる資料として、匈仏般泥逗経後記 的羅什年紀 (6)法顕伝記載の 合理的に解釈し得られるものなること、国その所伝の年代を仏教史上の諸問題の上に適用しても、余り矛盾を感ぜざ れること、闫その所伝の年代がシナの年代の上に直接に述べられたものなること、衂他の異説との相違が出来る限り の所伝が西紀第五世紀の初頭より下らないこと、口その所伝の系統が明瞭にして、その所伝者に相当の信用が認めら 林屋友次郎氏は、小野玄妙氏、宇井博士の説に反対して、シナの伝承を根拠として仏滅年代を推定せられた。日そ

となし、アショー ビンドウサーラの統治年数五〇年と、涅槃後のアジャータシャトルの統治年数二五年を加算して 150+50+25=225 プタの間の治世の平均数七─八と、平均統治年数一八・五年より、18. 5×8=148≒150となし、チャンドラグプタと 資料に対する彼の取扱い方には種々の問題が含 ま れ て いるにしても、彼は更にアジャータシャトルとチャンドラグ 一九五三年にはバローは《La date du Nirvāṇa》なる論文を発表し、仏滅年代に関する多くの資料を分類した。 カの即位(BC. 264)年より逆算 して 仏滅を 西紀前四八九(= 224+ 225)年におく。そしてこれに近

ン伝承がもっとも確実性が高いものと推断している。しかし、ここには資料に対する判断の基礎的な立場に(6)

って、仏滅年代に関する資料を伝承伝播の過程において考察し、その中に伝持された伝承の核と、伝承構成の意図す に、資料価値が低いとみることは出来ないのであって、一つの資料に両面が併存しているとみなければならない。従 故に、一つの伝承において、合理的な面があるが故に、その伝承の凡てが正しく、不合理な事実を含んで いる が 故 伝持された伝承の核は、伝播の系統によって異なり、作成される時代によって伝承構成の視点も異っている。それ 問題の所在とその研究方法を見出さんとするのが、本論の目的とするところである。

料が多ければ多い程、平均年数の計算に当って、他の系統の伝承を無視する危険が多分にある。

註(1) チャンドラグプタの即位年代は二つの歴史的事実の中間に位するものと考えられる。

- ① アレキサンダー大王は西紀前三三年七月にバビロンで病死した。
- (Justin: Epitoma Pompei Trogi, XV. 4, ed. by Ruehl. Leipzig 1886, p.119; McCrindle: The Invasion of シリア王セレウコス一世ニカトール(Seleucus I Nikator)は、アレキサンダーの歿後パピロニア、 バクトリアを領 有し、西紀前三○五年にインドに侵入し、インダス河を渡ってチャンドラグプタと交戦して敗北、講和 の後西に退く。

sohn. Leipzig 1879. Historicorum Graecorum, II. Paris 1848. p. 398; McCrindle. IA. 6. p. 115) India by Alexander the Great. Westminster 1893, p. 327f.; Appian: 'ρωμαϊκά, Συρίακή 55, I.426; McCrindle, IA.6. p.114; Lassen: Ind. Alt., 2. 217f.; C. Müller: Fragmenta ed. by Mendels.

ことを試みよう。

推定できる。摩崖法勅五によれば、潅頂一三年に法大官が設置されたとするから、アシーョカ王の潅頂即位の年代は西紀前 Alikasudara(Alexander II of Epirus)の共通在位年代、西紀前二六1—二五五年より、この法勅が発布された年代を II Philadelphus of Egypt), Aṃtikini (Antigonus II Gonatas of Macedonia), Maka (Magas of Cyrene), シャ王の名前が挙げられている事実に基く。すなわち Aṃtiyoka (Antiochus II Theos of Syria), Turamaya (Ptolemy 二七四一二六七年とみることができる。 アショーカの年代は、アショーカによってインド内外の地域へ伝道師を派遣したことを述べる摩崖法勅一三に五名のギリ

p.190; The Oxford Classical Dictionary. ed. by M.Cary and others. Oxford 1953) I. Inscriptions of Asoka; Karl Julius Beloch; Griechische Geschichite, IV.2. Berlin und Leipzig. ralis Historia, VI.17. ed. by Mayhoff. Leipzig 1906.p. 454f.; Hultzsch: Corpus Inscriptionum Indicarum (Strabo : Geographica éd. par Müller et Dübner, II.1.9. p.58f.; McCrindle, IA. 6. P.115 ; Pliny : Natu-

さて、チャンドラグブタの即位 (B. C. 323-305) およびアショーカの即位 (B. C. 274-267) より限定された年代は、学者

 $\widehat{2}$ 宇井伯寿博士「仏滅年代論」印度哲学研究二

の論証の方法によりて多少異っている。

- 3  $\widehat{4}$ 小野玄妙氏「仏教年代考」 中村元博士「マウリヤ王朝の年代について」東方学第一〇輯
- 林屋友次郎氏「仏滅年代私考」仏教研究一
- 5 (昭和一一年)
- 6 André Bareau : La date du Nirvāṇa, JA.1953, pp.27-62

#### 資 料 の 概 要

承の成立地並びに伝播地、 本節においては、仏滅年代に関する根本資料を、 資料は①律蔵における第二結集の伝承 年代算定の基点となる事件および年数、 著者または訳者、 ②北方仏教の伝承 を中心として究明し、資料の特色を明らかにする 資料の所属部派、成立年代または訳出年代、 (3)南方仏教の伝承 (4)シナの伝承 (5)

チベットの伝承 億プラーナの伝承 (7)ジャイナの伝承の七グループに分けて考察される。

(1)律蔵における第二結集の伝承

律蔵犍度部の次には、涅槃経後分・第一結集・師資相承・第二結集の伝承が附加されているが、 ヴェ ーサーリーに

おける第二結集の伝承には、仏滅後の年数を記している。

- 흷│○○年說······Vibhajyavādin, Mahīśāsaka, Dharmaguptaka, Haimavata.
- (6) 一〇年説……Sarvāstivādin, Mūlasarvāstivādin
- ①年数を示さず……Mahāsāṃghika
- →' Cullavagga XII [Vibhajyavādin] p. 294
- 2、五分律 no.1421 劉宋 (AD.423-424) 仏陀什・竺道生共訳 [Mahīśāsaka] 大正二二・一九二a二六
- 3 四分律 no.1428 姚秦(AD. 408)仏陀耶舍・竺仏念共訳〔Dharmaguptaka〕大正二二・九六八c一九
- 毘尼母経 no.1463 秦代 (AD.350-431) 失訳 [Haimavata] 大正二四・八一九b二
- 根本有部雑事 no.1451 唐 (AD.710) 義浄訳 [Mūlasarvāstivādin] 大正二四・四一一c二 ao.1435 後秦(AD.404)弗若多羅・羅什共訳[Sarvāstivādin]大正二三・四五〇a二八
- 摩訶僧祇律 No.1425 東晋(AD.416)仏陀跋陀羅・法顕共訳〔Mahāsāṃghika〕大正二二・四九三a二五

第二結集の伝承は、細目をしばらく論外とすれば、骨子において異った七部派に共通に伝えられていると言ってよ

ないのであるから、第二結集の伝承が成立したのは、第二結集と根本分裂の間にあるとみることができる。また結集 自派に不利なためであろうか。ともかく第二結集に関する伝承の核に一致をみると共に、分裂のことを未だ記してい の年代が、僅かではあるが一〇〇年と一一〇年とに異っているのは、Sarvāstivādin が上座系統から分離する時代の い。たゞ Mahāsāṃghika のみは、やゝその相違の程度が甚だしいが、十事を非法であるとして宣せられた結果が、

伝承に由来するであろう。 (4)

### ②北方仏教の伝承

関係についての伝承を含むものであって、アショーカの即位を仏滅後二世紀におくことで共通している。

ここにあげらる資料は、作者または訳者がカシュミーラの出身であるか、或はマトゥラーとカシュミーラの教団の

- 9、僧伽羅刹所集経 No.194 符秦 (A.D.384) 僧伽跋澄訳 大正四・一四四a一三—一四、一四五a二三—二四

大荘厳論経

No. 201 後秦 (AD. 402-412) 鳩摩羅什訳

馬鳴作〔讃仏乗〕大正四・三〇九・七一八

- 10、雑譬喩経 No. 205 後漢 (―A.D. 220) 失訳 大正四・五〇三b一七―一八
- 11、賢愚経 No. 202 元魏 (AD. 445) 慧覚訳 大正四・三六八c二○
- 分別功徳論 No. 1507 後漢 ( | A.D. 220) 失訳 [Mahāsāṃghika] 大正二五・三九a二九
- 大智度論 No.1509 後秦 (AD.402-405) 鳩摩羅什訳 竜樹作〔大乗系〕大正二五・七〇a七!一〇
- 4' Asokāvadāna (Sarvāstivādin-Mūlasarvāstivādin)
- 雑阿含 No.99 劉宋 (AD.435-443) 永那跋陀羅訳 大正二・一六二a六―七
- b 阿育王伝 No. 2042 西晋 (AD. 306) 安法欽訳 大正五〇・九九c六、一〇一c二二—二三
- 阿育王経 No. 2043 梁 (AD. 512) 僧伽婆羅訳 大正五〇・一三二a二九―b一、二三四c九―一〇
- Divyāvadāna ed. by Cowell &Nell, p. 368
- り後でなければならない。本経の序偈によれば、説一切有部に帰せられているが、この偈が本経の原型において存し(5) この伝承の中に、カニシカ王が二・三回話題とせられるところから、本経の成立はカニシ カ王 (AD.130-170以後) よ 察するに、「大荘厳論経」の著者については種々の異論があるにしても、現状では馬鳴の作とみたが適当であろ う。 以上、七種一○本のテキストは、アショーカの即位を仏滅一○○年と記している。以下、各資料の成立について考

たかどうかは問題であり、これからはその所属部派を決し難い。一方、馬鳴の部派については、古来①有部説、 ③経部説、 ④瑜伽行派説の四種があげられている。しかし、馬鳴を特定の部派に所属させることは困難で、 讃

仏乗の一流とみる見解もある。

かし、 仏陀の遺教の集録とは別に、ジャータカと呼ばれる一群の経典が現われる。これはアゴンの編纂以前から一つ でないが、大正蔵経では大荘厳論経や僧伽羅刹所集経と同じく、本縁 (本生・ジャータカ) 部に属せしめ られる よう まったもの(十二部経)としてあったにしても、仏陀の説法ではなく、仏陀を讃仰する人々の作品であった。 ダーラにおいて集めたもの(大正四・一一五b一六ー一九)と記していることから、カニシカ以後の成立とみられる。 は後漢失訳とされるので少くとも二世紀、 トやサーンチーの仏塔の欄楯に刻まれた本生ボサツから、 内容的にはアヴダーナの系統に属し、 ウルヤ王朝という統一国家の出現は、 の動きを示すものである。 所集の伝承はそれ以前のものから編纂されたものと思われる。また、「雑譬喩経」・「賢愚経」の著者は明ら アショーカ以後数世紀に亘って流行した仏塔建立の事情は、かような讃仏を目的と する人々 (讃 僧伽羅刹所集経は、経序によれば、瓢陀罽膩(カニシカ)王の師、 仏陀の遺数を組織的に体系化する機会を与えた。 賢愚経は五世紀前半の訳であるので、四世紀以前の成立とみられる。 讃仏を目的とするグループによって編纂されたものであろうか。雑譬喩経 仏塔護持の信者の集りと、本生ボサツの支持者との関係を しかし、 僧伽羅刹が ガ 四アゴ (大正五五・ か

二一c)と記しているが、 訳出は三九七年であるから、訳者はともかくも、本論は四世紀以降の訳であろうか。また、本論の作者は明らかでな る義を釈したものとする。法上録に竺法護訳とするを否定し、経に牒して解釈する文句が本経に同じこと を 指 「分別功徳論」は出三蔵記集によれば、「新集続撰失訳雑経録」に附して、 一阿含と同一人の訳であろうと推定している(大正五五・六二一b)。いま仮にこれに拠るとすれば、 開元釈教録は「有訳有本録」に附して、この一論は増一阿含経の序品より弟子品過半 に 増一 阿含経疏、 迦葉阿難造 増 一阿含の 至

所属の論師であろうと推察される(大正四・一一五c一六―一九)。 更に、本論の中でマトゥラーとカシュミーラの関係 戒・小乗戒の別、 唯大天一人のみ是れ大士にして、其の余は皆是れ小節なり」(大正二五・三二c九−一○)といい、仏身無漏説、 (開元録は・出三蔵記集に迦葉阿難撰とあるを認めない)、論中にしばしば「薩娑多家」「外国師」の語をあげており、 十住の階位、道の行般若経本無品相当の大品本無説をあげる所から、 Mahāsāṃghika または大乗 大乗

ghika および大乗教団の先駆となったとみられるボサッ教団が栄えた地方は、アンドラ地方・中インドおよびガンダ ーラ地方であるので、これらの伝承の伝播地を推定できよう。 「大智度論」はその大部分を竜樹の作に帰することができるので、その成立は二・三世紀とみられる。Mahāsāṃ-(๑)

をみることができる(大正二五・五一c)。

わる伝承のみを含んでいる雑阿含は、他のテキストに比してもっとも粗朴な形の伝承とみられる。この中、(2) とカシュミーラの関係を伝える伝承を含み、根本有部律に同じ資料を発見しうるのは、カシュミーラ有部がマトゥ 九一八a一八—九一九a二〇)にその原形をみうるように思われる。さて、アショーカアヴダーナは更に、マトゥラー ビーの諍論の関係する「四悪玉」には西紀前後の歴史事情を反映している。この伝承は大毘娑沙論の伝承(大正二七・ 上述の四つのテキストの中で、アショーカ因縁・半菴羅果因縁・プシュヤミトラの破仏・コーサンビーの諍論にかか 有部より優位に立った時代、恐らくカニシカ王の時代に、これらの伝承が作成されたと想像できる。(3) 雑阿含」をはじめとする一連のアショーカアヷダーナは、 マトゥラー有部の教会史に関する伝承を伝えている。 Ţ

No. 1545 唐 (AD.656-659) 玄奘訳 五百阿羅漢作〔Sarvāstivādin〕大正二七・五一〇c-五一二a

ったとの記事は、 園僧伽藍における五事の諍論に基いて、反対派がカシュミーラへ至って上座部となり、 カシュミーラの有部によって作成された娑沙論には、大天に関連した部派分裂の伝承を伝えている。すなわち、 明らかにアショーカ時代を意味するものである。 しかし、この伝承は韓娑沙(三八二)・旧娑沙 大天の徒が止って大衆部とな

二五一四二七)には記されていないので、この伝承が娑沙の成立時(西紀二世紀)に存在したという確証はない。

16、Samayabhedoparacanacakra 世友作 [Sarvāstivādin]

- No. 2032 秦 (AD. 401-413) 鳩摩羅什集 大正四九・一八a九一一〇
- b 部執異論 No. 2033 陳 (AD. 548-569) 真諦訳 大正四九・11○a一五—一七
- c 異部宗輪論 No. 2031 唐 (AD. 662) 玄奘訳 大正四九・一五a一五―一七
- d チベット訳(九世紀)Dharmakara, Bzań-Skyon 共訳 大谷・丹珠爾部U・九〇函・一六五a五

従って、本論の作者世友と、娑沙編纂時の上首世友とを同一とみる窺基の説は必ずしも認め難い。(ユ) 三人 (1)達摩多羅禅経中の一師 Sarvāstivādin の世有に比定される。とはいえ、世友は有部論師の八人(⑴婆沙編纂時の上首()) が部派全体の所説を伝えるものとして、その作者を「世友菩薩」に帰したのも、世友の偉大さを示す一例であろう。 友を自派の先覚者に数えることは、その学派の権威を昂めることになったであろう。 Samayabhedoparacanacakra ているのであって、有部正統の論師としての世友は、諸派の学匠の認めるところであった。故に、諸学派の論師が世 いる。これらは独立した別人をあらわすのではなくて、相互に関連をもった伝承の内部で、それぞれの性格が与えられ **薩と称せられる三人**(①尊婆須蜜菩薩所集論の世友 ②異部宗輪論の作者 世友(Vasumitra) (3)品類足論の作者 (4) 界身足論の作者 の作とされる本論は、窺基の異部宗輪論述記(AD.662)によれば、 ②惟日雑難経中の世友 (5)問論の作者 (3)師子月仏本生経の世友)を数えるように、多くの伝承に伝えられて (6)五事論の作者 (3)薩婆多部目録中の一世友)、 譬喩文学に関係せる (7) 俱舍論註の一人 娑沙編纂の上首であった (8)玄奘訪印時の一人)、菩 ②婆沙四大論 師の一

失訳として秦録に附し、(大正五五・五一九a一)梁の高僧伝には羅什訳(大正四九・一九c)としている。さて、十八部 とからなるとされる。歴代三宝紀には真諦訳(大正四九・九九a七)とあるが、これは誤りと考えられる。 十八部論は、その末文によれば、梁 (AD.518) 僧伽娑羅訳の文殊師利問経分別品相当の部分と、 羅什法師集の部分 開元録には

362

本は一六○年と伝える。異部宗輪論は「百有余年」と概数をもって示している。チベット訳は「百年を経て小時を過 論によれば、仏滅一一六年にアショーカ王の出現をおいている。部執異論も同じく一一六年と記しているが、 元 明

新い」(lo-brgya lon-te dus-cuṅ-thad-cig ḥdas-nas)以ずる。

17、舍利弗問経 No.1465 東晋 (A.D.317-420) 失訳 〔Mahāsāṃghika〕大正二四・九○○a~c

の破仏に部派分裂を結びつけ、摩詞僧祗部(Mahāsāṃghika)と他傳羅部(Sthavira)の根本分派を「仏滅二百 年 中」

訳出年代より、恐らく四世紀頃の作成と考えられよう。この伝承ではアショーカの孫プシュヤミトラ(弗沙蜜多羅)

(大正二四・九○○ c 六一七)とする。

巠、Nikāyabhedavibhaṅgavyākhyāna 〔Bhavya 作〕Dīpaṃkarasrijīnāna 藏訳(一一世紀)

VITA 西紀六世紀後半の Mādhyāmika の長老バヴヤによって作成されたもので、世友やセイロン伝承より後期のもので 凡そ一一世紀に Dīpaṃkaraśrījñānaによって、その存在を確認されるまでは知られない。 バヴャは 口Mahāsāṃghika (曰Saṃmitīya の三種の分派の系譜を示すが、一・曰は分裂の年代を伝えている。

a Sthavira の伝承

仏滅一六○年、Kusumapura で Dharmāśoka 王の下に根本分裂をなす。

b Saṃmitīya の伝承

れ、Mahāsāṃghika と Sthavira の根本分裂をなす。(8) 仏滅一三七年、パータリプトラで Nanda と Mahāpadma 王の下に結集が行われ、

アラカンの説が 論 ぜら

(3)南方仏教の伝承

いる古い資料が存在したことを推定している。史伝はマヒンダの来島以後、(9) フランケの説に従ったガイガーは、ディーパヴンサが形成された西紀四世紀末には、伝承の初部分の歴史を伝えて 西紀四世紀初めのマハーセーナ (Mahā-

sena)の治世に及び、Vibhajyavādin 中の Uttaravihāra に対する Mahāvihāra の伝えるところである。ディ て、更にアッタカター(Atthakatha) から取り出された内容を附加している。マハーボーディヷンサはガイガーによれ サの形成は西紀六世紀初めとみられる。その作者はリス・デヴィヅによればマベーナーマ (Mahānāma) とされる。サ 原となった資料を自由に駆使している。ダーツセーナ(Dhātusena, AD.527-544)の命によって、ディパヴンサに対す マンタパーサーディカー(善見律毘婆沙)に対するブッダゴーサ(五世紀)による歴史序文は、ディーパヴンサを基にし ヴンサはパーリの詩で編輯された最初のもので、構成が拙劣であるが、マハーヴンサはより技術的に組織され、起 dīpikā (=Mahāvamsa) が集成された。というチューラヴンサ (Cūlavaṃsa, 38. 59) の記事に従えば、マハーヴン

ば一○世紀末と見られている。(22) しているが、その詳細な点には多少の相違が認められる。 ーカの時代に第三結集の伝承を附して、第二結集に関連する根本分派と第三結集に結びつく上座の細分裂の伝承を記 さて、セイロン伝承は、仏滅後二一八年にアショーカの灌頂即位を位置させることで一致している。(※1)

9', Dipavamsa iv-v

味方をえて大合誦(Mahāsāṃghītì)と呼ばれる法の結集を行う(v. 30-32,p. 36)。 リーのヴッジー比丘らは、 長老ソーナカの満四○歳の時、カーラアソーカの治世の一○年と半月、つまり、仏滅一○○年を経て、ヴェ 十事を宣する (v.44-47, p.33)。 第二結集の後に、放逐せられたヴッジー比丘らは、 ! サ !

2°, Mahāvaṃsa iv-v

きなかったヴッジー比丘らは、プッパプラ(華氏域)のカーラアソーカを自党に入れる(31-34)。しかし、王は天人の カーラアソーカの即位より一○年目、仏滅後一○○年にヴェーサーリーのヴッジー比丘は十事 を 唱 える (iv.8-9, ヤサはアホ ーガンガ、パーワー、 アヴンティの比丘らの助力をえ(17-18)、レーヴタを味方に入れることが で

伝とみられる。

威力に妨げられ(37)、結集は終る。上座に抑圧された比丘らは Mahāsāṃghika と名づくるアーチャリャ説を 立て

る(v.3, p.20)~

ਨ੍ਹ' Samantapāsādikā, I. pp. 33-37.

善見律毘婆沙 No.1462 蕭斉 (AD.489 or 488) 僧伽跋陀羅訳

(21・22は19・20に準ずるので省略する)

വ് Mahābodhivaṃsa, p.96

23、衆聖点記説

[歴代三宝紀 No. 2034 隋 (AD. 597) 費長房撰〕大正四九・九五b一九一c六

して師資相伝し、僧伽婆陀羅が広州に至って善見律を訳し、永年七年庚午の歳(永明八年・AD 490)七月に律蔵を供 仏滅後、ウパーリが律蔵を結集し、その年の七月一五日に香華をもって律蔵を供養して一点を下し、年々かように

養して一点を下すまでに、七九五点を数えた。

仏滅とアショーカの即位までの年数は、カシュミーラの伝承を保持しているが、 4シナの伝承

説異っており、衆聖点記説の影響もあって、著しく古く年代附けるようである。

仏滅の歴史的年代については、

24、仏般泥洹経(後記) No. 5 西晋 (AD. 290-306) 白法祖訳

注目して、丙戌の年より逆算して二八または二九年目が第七年になる年号を求め、西晋恵帝元康七年(AD. 297) の誤 丘康日の記載に帰している(大正一・一七五・二二一二六)。林屋氏は、「永興」の年号四種ともに七年が存しないことに 仏滅より永興七年二月一一日まで、凡そ八八七年七月一一日、今丙戌の歳に至るまで、合わせて九一五年となし、比

#### · 25、高僧法顕伝 No. 2085 東晋 (AD. 399-418)

説によれば仏滅九九七年とみられ、従って仏滅を西紀前五八五年と推定される。(25) 氏は更に、滅後一四九七年は「正法後四九七年」を意味するもので (正法千年説によって記載されたとみて)、正法五百年 此国二年」(同八六五c二四)からも証しうる。従って、法顕が仏歯祭に遭遇したのは義熙八年(AD.412)と考えらる。 州に着している(同八六五c—八六六b)ので、セイロンを発ってたのは「義熙九年七月末頃」と林屋氏はみられ つまり還路に三年を費したというのはセイロンの日数を含めているのであって、還路一年を引いた二年は、「法 顕 住 日数は、耶娑提国まで一○六日(=3+13+90)、ここに停ること五ヶ月、四月一六日そこを再び発って七月一四日に青 弘始二年巳亥(東晋安帝隆安三年、AD.399)、六年にして中印度に至り、停ること六年、還るに三年を経て青州に 達 し 頭がセイロンに着して仏滅祭に遭遇したことを記している(大正五一・八六五a二六一二九)。法顕が長安を発ったのは (東晋安帝義熙一○年七月、AD.414)(同六六六b一七一一八)。更に法顕がセイロンを発って青州に達するまでに費した |仏滅一〇〇年にヴェーサーリーにおける結集を位置づける (大正五一・八六二a)。また、6)仏滅後一四九七年、 法

歴代三宝紀 No. 2034 隋 (AD. 597) 費長房撰 (大正四九・一○一b--c)

b 広弘明集 No. 2103 唐(AD.664)道宣撰(大正五二・一四二 a

前六三七年が、道安による成道と入滅の混乱とみて、それより五〇年後の西紀前五八七を仏滅年代と算定 され てい る周の道安の二教論を通じて知ることができるのみである。林屋氏は、天和四年(AD. 569)より一二○五年前の西紀 係る仏滅年代説で、慧遠・僧叡・僧肇・玄暢らの共通に使った年代説で、歴代三宝紀および広弘明集に引用されてい 今天和四年に至るまで一二〇五年と記している(大正四九・一〇一5一五一c一二)。この年紀は鳩摩羅什の所 来は周の桓王四年歳次乙丑に生れ、桓王二二年歳在発未出家、荘王一〇年歳甲午成仏、襄王一五年歳 在 申 伝 滅

(5)チベットの伝承

ઢ ૈ<u>ઉ</u>ક

27、歴代三宝紀 No. 2034 隋 (AD. 597) 費長房撰

仏滅一一六年にアショーカを位置づ ける (大正四九・二三 cハー九)。この年は周の敬王の世、二六年丁未歳(BC. 492)

に当る (同二三 c 一二—二三)。また仏滅は開皇一七年丁巳 (BC. 608) で、その後この書が記されるまで (AD. 597) 一二

○五年を経ている(同二三b二八—c二、二四a)。

28、大唐西域記 No. 2089 唐 (AD. 646) 玄奘訳・弁機撰

(8)仏滅一○○年にアショーカ王(大正五一・八八六b一一)、一一○年にヴェーサーリーにおける結集をおく。 (同九〇

九b-c)c

Ю仏滅年代の異説として、西域記作成の唐太宗貞観二○年(AD.646)以前一二○○年、一三○○年、一五○○年、

九〇〇—一〇〇〇年をあげている (大正五一・九〇三ヵ二五—二七)。 29、三論玄義 No.1852 隋 (AD.549-623) 吉蔵撰

とが原因で根本分裂をなした(大正四五・八ト)。

仏滅一一六年に、大天に関する二事、円諸の大乗経を取り、三蔵の中に入れてこれを釈した、口五事を論じた、こ

仏祖歴代通載 No. 2036 元 (AD.1341) 念常集

仏滅を周の壬申(BC.955)におく(大正四九・四九六a—b)。

釈氏稽古略 No. 2073 元 (AD. 1354) 覚岸編

におく(同七五五a二五一二七)。従って、アショーカを仏滅一一六年とみていることが知られる。 仏滅を穆王三六年壬申(BC. 965)となし(大正四九・七五二c二〇—二三)、アショーカを 周 の厲王共和の世(BC. 849)

3、Tāranātha「インド仏教史」(AD. 1608) (東北 No. 7037) Dam-paḥi chos rin-po-che ḥphags-paḥi yul-du ji-ltar dar-

baḥi tshul gsal-bar bston-pa, Dgos-ḥdod kun-ḥbyuṅ(聖宝法が聖者の国に如何に伝通せしかを明らかに説ける「生一切

(Jo-nai-pa) 派の根本道場なるプンツォク (Phun-tshog) 寺で師事した。カム (Khams) 地方に遊化してこの書を著す。 ターラナータはインドの仏跡を巡拝し、ブッダグブタナータ(Buddhaguptanātha)を請じて帰国 し、

晩年蒙古で寂した。

アショーカはアジャータシャトルの第六の後継者で、仏滅一○六年に即位した。(8)

アショーカの時代の事件として、仏滅一一〇年に、十事の非法に関して、ヤサとヴェーサーリーの比丘らの間

で抗争が起り、リッチャヴィのナンディン王の保護の下に、クスマプラで第二結集が行われる。(%) 滅後二一○年または二二○年にこの事件を帰する他部派の説を上げる。しかし Guru Paṇḍita の見解によっ

てこの年代を修正している。(30)

33、コータンの歴史

3' Sureśamatibhadra (AD. 1591)

仏滅後二三四年にダルマアショーカ即位。

他の伝承はこの仏滅二三四年を彼の治世の四九年に帰する。

仏滅を西紀前五四五年とする彼以前の学者(AD.1441)の説を修正して、西紀前五一三年説を立てる。 35、Bu-Ston「仏教史」(一四世紀)(東北 No. 5197)

逝の教について明らかならしむる「法の源泉、経の宝蔵」という書 Bde-bar-gśegs-paḥi bstan-paḥi gsal-byed, chos-kyi ḥbyun-gnas gsun-rab-rin-po-cheḥi mdsod ces-bya-ba (編

(a) 仏滅後一三七年にナンディン王即位、その後一○八(または八○○)年にチャンドラグプタ王即位とする。

(368)

**(b)** その他の諸説 Sakya(一三世紀中葉まで) 二九五五年

Nam kha (一四世紀中葉まで)

三三九三年(?)

三四五八年

Kīrtidhvaja 三四一〇年 三三四九年

Chos-rgyal

Sākyaśrī (一二世紀初めまで) Matiśri 三四五五年 一七五五年(字)

(一四世紀中葉まで) 八六五年(;)

Kālacakra (一一世紀初めまで) 一六一三年

(二) 九八年)

Kamalasīla (一二世紀中葉まで) 二〇四〇年

発合思巴はチベット人で元世祖の帝師であった。アショーカ王の即位を仏滅二○○年となしている(大正三二・二三 36、彰所知論 No.1645 発合思巴作・元 (—AD.1314) 沙羅巴訳

b七)。 (6)プラーナの伝承

șnu, 4Bhāgavata, (Garuḍa) の七プラーナを数えることができる。中でも Bhaviṣya はこれら王朝の記録のソー スであったと考えられる。Matsya, Vāyu, Brahmāṇḍa は類似し、Viṣṇu, Bhāgavata は殆んど一致し、Garuḍa Kali 時代のインドにおける王朝について伝えるものに、5Bhaviṣya, 3Matsya, 3Vāyu, 4Brahmāṇḍa, 41 V :-

75

(369)

から借用したとみている。また、これらの資料は本来プラークリットのシュローカで書かれていたものからサンスク を意味するのでなくて、『Bhaviṣya Purāna において」と解すべきであると主張し、それらのプラー ナが Bhaviṣya は独立した形態をもっている。パルジテルは Matsya, Vāyu, Brahmānda 中に記される'bhaviṣye'は「未来に」

リット化されたと考えられる。しかし、Garuda は明らかに直接にサンスクリットで編纂された。(st)

hmāṇḍa は三三〇一三五〇年頃、またはその後間もない頃、Bhaviṣya の増大した部分を借用したとみること がで れる。また Matsya は Bhaviṣya がグプタ紀元(西紀三二〇)以前に含んだものを、それから模倣し、Vāyu と もない頃に、Bhavisya に編入され、その予言的な説明は、三三五年以前の後期の編纂において拡張されたと考えら Vāyu, Brahmāṇḍa は Bhaviṣya からその記事を得たのであるから、初期の編纂は、三世紀の中葉またはその後間 な形で、まず集成される。史伝の内容は三三五年以前のグプタ王朝の興起までに拡大されるが、その増大した編纂を Vāyu, Brahmāṇḍa が含み、Viṣṇu と Bhāgavata が簡潔にされた内容をもっている。つまり前述の如く、Matsya, 編纂の時期についてみるに、シュローカで書かれた史伝は、西紀三世紀の中葉以後、Matsya の中に見られるよう

編纂されたと見られている。(35) ころから、初期の記録を含んでだ Bhavisya はカローシュティー文字で書かれたと考えられる。更にカローシュテ ィーの使用された年代とその範囲から、Bhaviṣya が Upper India で西紀三三〇年以前に編纂されたと 推 また、Matsya, Vāyu, Bhavisya の附加された部分は、グプタ王朝の範囲から考慮して、マドャデーシャのマガダとマトゥラーの間で Viṣṇu の中には、カローシュティー文字で書かれた場合にのみ生ずる誤読の例があると

した結果でいえば 次に、アジャータシャトルからアショーカに至る王統の統治年数は、これらのプラーナの記事をパルジテルの整理(36)

(370)

したものとして、ワラビー結集の所伝を凡て否定する。従って、西紀一〇世紀にまとめらた聖典四ヴェーダをその所 存聖典の基礎になるものである。これに対して Digambara (空衣派)の所伝は、バドラバーフの時にアールダパ の後聖典が再び凐滅し、滅後九六〇年(またば九九三)にワラビー(Valabhi)に会議を開いて結集を行った。これが現 のために聖訓が湮滅したので、パータリプトラに結集を行い、一一アンガを編輯した。また、一四プールヷを含む第 一二のアンガは、 カ(Ārdhapārika)という一派が生じ、西紀七九年に Śvetāmbara となったとする。 ジャイナ聖典は、Svetāmbara(白衣派)の所伝によれば、バドラバーフ(Bhadrabāhu, AV.156-170)の時に、飢饉 秘授せられたが、完全に伝わったのはスツーラバドラ (Sthūlabhadra, AV.170-215) までである。そ プール ヷおよびアンガも散

となる。

(7)ジャイナの伝承

(Siśunāga 王朝) Ajātaśatru 25 Darśaka 25 Udayin 33 Nandivardhana 42 43 Mahānandin (Nanda 王朝) Mahāpadma 100 and 8 sons (Maurya 王朝) 24 Candragupta Bindusāra 25 317

あるとして、仏滅後アショーカの即位までを二○九(=309−100)年と算定している。(タイ) として、Mahānandin と Nandivardhana をナンダ王朝の二王(計八五年)となし、 では三○九 (=317-8) 年となる。また、シャルパンティエは Mahānandin を Mahāpadma Nandarāja さて、もしセイロン伝承に従えば、 アジャータシャトルは仏滅前に八年統治したので、 ナンダ王朝一〇〇年は誤りで 仏滅後アショー · カ の省略形 この即位 ま

碑文によって実証されている。(39) るが、マハーヴィーラの伝記や師資相承の記事は、極めて古い形態を伝えており、西紀一世紀頃のマトゥラー出土の の僅かな断片を集めて、失われた所を補って完成されたものである。つまり、古い伝承と新しい伝承とが混在してい 関係から西紀前四世紀後半とみられる。しかし、現存のアンガはワラビーの結集に基づくものであり、凐滅した古伝 さて、アンガの整理は、Svetāmbara の所伝にみられる如く、パータリプトラの結集に由来し、バドラバーフとの

写、Pariśistaparvan (Sthavirāvalīcarita), Hemacandra (AD.1088-1170) 뙘 [Śvetāmbara]

hāgiri) の寂(AV. 245)後、スハスティン(Suhastin)によって化導された(IX, 35ff.)。 それについでクナーラ(Kuṇāla)の子にしてアショーカの孫サンプラティに王位を譲った。彼は長老マハーギリ(Ma-その子ウダーイン (Udayin) はマガダの主都をパータリプトラに遷している (VI,21f.)。彼には後継者がなく、(4) となり (VIII, 339) 彼の後をビンドゥサーラ (VIII, 445)、その子アショーカシュリー (Aśokaśri) が継承した (IX, 14ff.)。 ダが選ばれたが、それはマハーヴィーラ滅後六○年に当った(VI,243)。その後チャンドラグプタは滅後一五五年に王 レーニカ(Śreṇika=Bimbisāra)とその子クーニカ (Kūṇika=Ajātaśatru)はジャイナの伝承によく知られており、 ビンビサーラとアショカーの孫で彼の王統の継承者サンプラティ(Samprati)の間の年代について伝えている。

ヘーマチャンドラはまた長老の系譜とその年数を与える。カルパスートラ(Kalpasūtra)の著者バドラバーフは滅

4' Prabandhacintāmaņi

45、Vicāraśreņi (右の註訳書) (AD. 1304)

(AD.1306) Mertunga 著 [Śvetāmbara]

これによれば、マハーヴィーラとヴィクラマ紀元(BC.58)との間の王統および統治年数を示す。つまり(4)

6

である。 46 Digambara によれば、マハーヴィーラの涅槃をヴィクラマ紀元前六○五年におく。Śvetāmbara の四七○年と 註(1) Pālaga 60 155 Nanda Maurya 108 Puşyamitra 30 Balamitra 60 Bhānumitra 40 Nahavahana Gardhabhila 13 Śaka 4 470

の差は、ヤコービが指摘したように、ヴィクラマ紀元(BC.58)とサカ紀元(AD.78)の間の年数と一致する。これは Digambara が Vikrama と Śālivāhana とを混同したためである。  $\widehat{\underline{2}}$ 3 平川彰博士「律蔵犍度部の成立について」(印仏研二ノ二)三三―四三頁; E.Frauwallner : The earliest Vinaya and Hofinger : Étude sur le concile de Vaiçālī (Bibliothèque du Muséon XX), Louvain 1946, p. 154 金倉円照博士「毘尼母経と雪山部」日本仏教学会年報第二五号・一二九―一五二頁。 the beginning of Buddhist literature, Roma 1956, pp. 3-4

5 4 André Bareau : La date du Nirvāņa, JA.1953, p.28 金倉円照博士「馬鳴の著作」宗教研究一五三号・一一〇一一一三頁。

しかし、律蔵の構成は大衆部律のみが相違の点が甚しいところから、律蔵の編集は根本分裂後と考えられよう。

前礼最勝尊 是等諸論師 離歩邁三有 亦教一切智 甘露微妙法 并乃八輩衆 無垢清浄僧 我等皆敬順 (大正四・三五七a六--一一)

富那脇比丘

弥織議論師

薩婆室婆衆

牛王

7 8 干潟博士「大智度論の作者について」印仏研七ノー・1--1二頁。 山田竜城博士「大栗仏教 反立論序説」一三七―一四八頁。干潟竜祥博士「本生経類の思想史的研究」参照。 金倉円照博士「馬鳴の部派」文化二一ノ五・一一一四頁。

- 10 紀野一義「菩薩教団より仏乗教団への展開に関する一考察」宗研一四七号・五七―九二頁。
- rāvatī 彫刻銘文·石彫銘文 (Cetika),Dhāraṇikotta (Pūrva-saila),Nāgārjunikoṇḍa (Aparasaila,Bahuśrutīya) 注目さ べきであろう。 に 出される。また、Sautrāntika は一般に上座系の支派とされるが、Sānchī, Bharahat の仏塔にその銘文を見出すのは BC.I-AD.III の大衆部系の碑文は、Mathurā 獅子柱頭銘文(Mahāsāṃghika),Kārle 窟院銘文(Mahāsaṃghika), Wardak 舍利壼銘文 (Mahāsāṃghika), Pālaṭu Dherī 水甕銘文 (Bahuśrutīya), Nāsik 窟院銘文 (Cetika), Ama-

12 アショーカアザダーナに関連する四つのテキストの内容を比較すれば Luders : A List of Brāhmī Inscriptions, Ep. Ind. X;平川博士「大乗仏教の教団史的性格」(宮本正尊編「大乗仏 また、智度論にはマトゥラーとカシュミーラの律の関係を伝えている (大正二五・七五六c)。 教の成立史的研究」)・「カローシュティー碑文と大乗教団」(印仏研四ノー) 二七〇―二七五頁。 Sten K now: Kharoshthi Inscriptions, Corpus Inscriptionum Indicarum, Vol. II. Pt. I, Calcutta 1929; H.

| 内容     資料     (大正二)     Divyāvadāna     (大正五○)     (大正五○)     (大正五○)       足     撃     5c29—6a11     pp. 149—150     11b27—112c14     149b22—150b17       五百集法     一     114a21     12c14—150b17—112c14     150b17—152c8       節育工因集法     一     pp. 350—364     114a26—112c515     153a5—152c8       七百集法     一     pp. 350—364     114a26—12c515     153a5—169c29       七百集法     一     -     -     -     106a19     131b5—141b5—141b5       ヴィタアショーカ     -     pp. 419—429     106a20—1141b7—144a9—144a9—147c6       クナーラ     -     pp. 405—419     108a3—110b9     144a9—147c6                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | $\begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                    | 182a7 pp. 429-434 | 180a6—<br>182a7         | 破仏緑    | プシュヤミトラ破仏半 菴 罪 果 因 緑 | シュ菴    | プ半 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------|--------|----------------------|--------|----|
| 資料     (大正工)     Divyāvadāna     (大正五○)     (大正五○)<                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | $\begin{vmatrix} 108a3 - &   144a9 -   \\ & 110b9 \end{vmatrix} = 147c6$ | pp. 405—419       |                         | ラ      | I                    | ナ      | ク  |
| 資料     (大正江)     Divyāvadāna     (大正五〇)     (大正五〇) </td <td><math display="block">\begin{vmatrix} 106a20 - &amp;  141b7 - \\ 107c28 &amp;  144a4 \end{vmatrix}</math></td> <td>pp. 419—429</td> <td> </td> <td>l<br/>力</td> <td>アショ</td> <td>イ<br/>タ</td> <td>ヴ</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | $\begin{vmatrix} 106a20 - &  141b7 - \\ 107c28 &  144a4 \end{vmatrix}$   | pp. 419—429       |                         | l<br>力 | アショ                  | イ<br>タ | ヴ  |
| 資料     (大正二)     Divyāvadāna     (大正五○)     (大正五○) </td <td>131b5—<br/> 6a19</td> <td>1 1</td> <td>161b10—<br/>170c20</td> <td></td> <td>王</td> <td></td> <td>阿</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 131b5—<br> 6a19                                                          | 1 1               | 161b10—<br>170c20       |        | 王                    |        | 阿  |
| 資料     (大正1]     Divyāvadāna     (大正五〇)     (大正五〇) </td <td></td> <td></td> <td></td> <td>法</td> <td></td> <td>百</td> <td>七</td>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                          |                   |                         | 法      |                      | 百      | 七  |
| 資料     (大正1]     Divyāvadāna     (大正五〇)     (大正五〇)     (大正五〇)       樂     5c29-6a11     pp. 149-150     11b27-12c14     112c14-112c14     1       112c14-114a25     1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | $ \begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                   | pp. 350—364       |                         | 承      | 相                    | 資      | 師  |
| 資料     (大正二)     Divyāvadāna       繁     5c29—6a11     pp. 149—150                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | $\begin{array}{c c}  112c14$                                             |                   |                         | 法      | 集                    | 百      | 五  |
| 資料 (大正二) Divyāvadāna                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | $ \begin{array}{c ccccccccccccccccccccccccccccccccccc$                   | pp. 149—150       | 5c29—6a11<br> 141b14—21 | 槃      |                      |        | 涅  |
| The second secon | 阿 育 王 伝阿 育 王 経                                                           | Divyāvadāna       | 雑 阿 含 経                 | i      | /                    | 容      | 内  |

| 阿育王現報因緑          | コーサンビーの諍論        |
|------------------|------------------|
|                  | 177b12—<br>180a5 |
| •                |                  |
| 126b5—<br>131a23 | 126b16—<br>128b4 |
|                  |                  |

- の項は「根本有部雑事」(大正二四・408b26—411c3) に等しい伝承を含んでいる。
- 根本説一切有部毘奈耶薬事(大正二四・三七c)・根本説一切有部毘奈耶雑事(大正二四・四〇八c)

13

Frauwallner : op. cit., pp. 24—41 ; 山田竜城博士「前掲書」四八九—五〇一頁。 Mülasarvāstivādin et les textes apparenté, JA. 1914 (2), pp. 493-568; La Légende de Açoka, Paris 1923; E. du Divyāvadāna, T'oung Pao VIII, p. 105—122; J. Przyluski: Le Nord-Ouest de l'Inde dans la vinaya des Ed. Huber : Sources du Divyāvadāna, BEFEO. VI, 1906. pp. 1—43 ; Sylvain Lévi : Les Élemente de Formation

小山憲栄「異部宗輪論述記発靱」上二b

14

- 15 山田竜城博士「大乗仏教成立論序説」(三九一―四一六頁)に世友について詳細に論じられている。
- 大正四九・一九c一五一二八。十八部論初部(大正四九・一七b二四一c二八)は文殊問経分別品第一五(大正一四・五〇 一a一五―b二九)に相当する。十八部論はこ後のに「羅什法師集 正覚趸槃後」を加う。
- 17 A. Bareau : Trois traités sur les sectes bouddhiques attribués à Vasumitra, Bhavya et Vinitadeva ; Ile Partie —L' explication des divisions entre les sectes (Nikāyabhedavibhangavyākhyāva) de Bhauya, JA. 1956
- (%) ibid., p. 172
- 19 Wilhelm Geiger: The Mahāvaṃsa, or the great chronicle of Ceylon, London 1912, p.xii
- (a) JRAS. 1905, p. 391
- (전) Geiger : op. cit., p.xi
- 22 Geiger: The Dīpavaṃsa and Mahāvaṃsa and their historical development in Ceylon, Colombo 1908, p. 79
- (3) Dīpavaṃsa vi.1; Mahāvaṃsa v.21
- (24) 林屋氏「前掲書」四六―五六頁。

林屋氏「前榻書」五七一六八頁。

- <u>26</u> 林屋氏「前揭書」六八—八一頁。
- (27)¶Schiefner : Tāranātha's Geschichite des Buddhismus, Saint-Petersburg 1869 (text 1868); 寺本婉雅「ターラナ - タ印度仏教史
- $\widehat{28}$ A. Bareau: op. cit., pp. 47f
- 29 Schifner: op. cit., p. 33; Bareau: op. cit., p. 48
- 30 Schiefner: op. cit., p. 34; Bareau: op. cit., p. 48
- 31 Rochhill: The life of the Buddha, London 1884, pp. 233-237; Bareau: op. cit., p. 51; 寺本婉雅「于闐国史」
- $\widehat{32}$ JA 1897, IX(I), pp. 524-527; Bareau: op. cit., p. 51

F.E. Pargiter: The Purana text of the dynasties of the Kali age, Oxford 1913, pp. v-xi

- Obermiller; History of Buddhism by Bu-Ston, Heidelberg 1932, pp.106-108; Bareau: op. cit., pp. 52f., 58
- $\widehat{35}$ ibid., pp. xii-xvi

 $\widehat{34}$  $\widehat{33}$ 

- ibid., pp. 20-22, 24-28, 68-70
- 37 36
- Jarl Charpentier: The date of Mahavira, IA 1914, p. 167
- 38 金倉円照博士「印度古代精神史」二三〇頁。「印度精神文化の研究」二一―七六頁。
- 39  $\widehat{40}$ Charpentier : op. cit., p. 173 Lüders: op. cit., nos. 16-149
- 41 ibid., pp. 119-120
- pp. 6-7 H. Jacobi : The Kalpasūtra of Bhadrabāhu, Abhandlungen für die Kunde des Morgenlandes, Bd. VII, No. 1,
- 以上の外に、仏滅とカニシカ王の間の年数を示すものをはじめとして、多くの資料があるが、あまりに多岐に涉るので省 略する。

#### 問 題 の 所 在

前節において、仏滅年代に関して、私が知りえた限りの仏滅後の年数を伝える伝承に亘って検討を試みたが、これ

| 12 11 10 9 倍伽羅利所集経<br>8 大 荘 厳 論 経<br>別 功 徳 論<br>経                          | 7 6 5 4 3 2 五 Cullavagga<br>1 Cullavagga<br>前                                                     | 資料             |
|----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| 失 慧 失 僧 鳩 (A syaghosa)                                                     | 法仏     玄     鳩弗 失 竺 仏竺 仏       陀     摩若     心       跋     羅多     仏耶道陀       顾     女     什羅 訳 念舍生什 | [著 者]          |
| 大 宋 部 [AD. 408]<br>(1) (1) (2) (AD. 388]<br>(2) (AD. 444]<br>(3) (AD. 444] |                                                                                                   | 所属 訳出年<br>(AI  |
| II                                                                         | I                                                                                                 | D.) 伝播地        |
| ファップ マッコーカ エ 即位                                                            | 第<br>""""<br>結<br>集                                                                               | 年代の基点となる事項     |
|                                                                            |                                                                                                   | の仏<br>年滅<br>数後 |

| 19 Dīpavaṃsa                 | b a 第 三 表                | ∞ Nikāyabhaedvibhaṅa-<br>vyākhyāna | 17 舍利 弗問 経           | d チベット訳                   | ) c 異部宗輪論 | b 部 執 異 論        | /a 十八部論 | GSamayabhedoparacana-<br>cakra | 15大毘婆沙論             | d Divyāvadāna | c阿育王経 | b阿育王伝 | (a 雑 阿 含 経 | 14 Asokāvadāna                      |
|------------------------------|--------------------------|------------------------------------|----------------------|---------------------------|-----------|------------------|---------|--------------------------------|---------------------|---------------|-------|-------|------------|-------------------------------------|
|                              | Dīpaṃkara-<br> \$tījñāna | [Bhavya]                           | 失訳                   | Dharmakara-<br>Bzań-Skyoń | 玄奘        | 真諦               | 鳩摩羅什    | [Vaswmitra]                    | (五百アラカン)            |               | 僧伽婆羅  | 安法欽   | 求那跋陀羅      | 鳩摩羅什                                |
| 大分<br>寺 説<br>派部              | 正上量座部部                   | 中観派                                | 大衆部                  | "                         | "         | "                | "       | "                              | 説一切有部               | "             | "     | "     | "          | 説一切有部<br>(根 乗                       |
| [AD. W]                      | IX {                     | (AD. VI)                           | (A D. IV)<br>317-420 | X                         | 662       | 548-569          | 401-413 | (—AD. II)                      | (AD. II)<br>656–659 | 1             | 512   | 306   | 435-443    | [AD. II∼II]<br>402-405<br>[—AD. II] |
| セイロン                         | "                        | "                                  | "                    | "                         | "         | "                | "       | 11                             | カシュミーラ              | ,             | "     | "     | "          | マトゥュ<br>カシュラー<br>ラーラ                |
| 第三結集<br>アショーカ王即位<br>アショーカ王即位 | ドマ王治下)                   |                                    | 分派プシュヤミトラの破仏後の       | "                         | "         | "                | "       |                                |                     | "             | "     | "     | "          | "                                   |
| 二二一〇六八〇                      | 1 元〇                     |                                    | 100中                 | 100余                      | 100余      | <br><br><br><br> | 一 六     |                                | (")                 | "             | "     | "     | "          | "                                   |

| 28<br>大<br>唐<br>西<br>域<br>記 | 27 歴代三宝紀                           | ~          | 26 羅 什 年 記                              | 25高僧法顕伝       | 24 仏般泥洹経 (後記)             | 22 Mahabodhivaṃsa<br>23 衆聖点記(歴代三宝紀) | 善見律毘婆沙 | ন Samantapāsādikā  | 2 Mahāvaṃsa |
|-----------------------------|------------------------------------|------------|-----------------------------------------|---------------|---------------------------|-------------------------------------|--------|--------------------|-------------|
| 〔玄奘・弁機〕                     | 〔費 長 房〕                            | 〔遺 長 房〕    | (羅什)                                    | 〔法  顕〕        | 白法祖                       | (僧伽跋陀羅)                             | 僧伽跋陀羅  | [Buddha-<br>ghosa] | (Mahānāma)  |
|                             | 1                                  |            |                                         |               | [                         | 17 17                               | "      | "                  | "           |
| 646                         | 597                                | 597<br>664 | (AD. W)                                 | 399-418       | 290-306                   | [AD. X]<br>[597]<br>(490)           | 489    | (AD. V)            | [AD. VI]    |
| IF.                         | "                                  | " シ<br>ナ   | (カシュミール)                                | (セイロン)        | (カツュミーラ)内 戌 歳シ ナ   永興〔元康〕 | 広セイル 州ン                             | "      | "                  | 11          |
| 現在(六四六)                     | 「イ滅・開皇一七年丁巳」<br>現在(五九七)<br>現在(五九七) | 仏滅・襄王一五年甲申 |                                         | 「東晋帝義熙八年」第二結集 | 內 戌 歲<br>北異〔元康〕七年         | 斉·永明七年庚午                            | 17     | "                  | А           |
| 九<br>                       | 二 六 元 元 元                          | 一一が一       | Lと道位<br>Lみの源<br>Lで記<br>一<br>工<br>一<br>乱 | 一四九七          | 九八<br>一八<br>五七            | 九 化五                                | "      | "                  | 11          |

| сеѕ-руа-ра                                                   | egs-pahi-bst-<br>l-byed, chos-<br>i-gnas gsuń-<br>-cheḥi mdsod | 34                       | 33「コータン史」 | あ チベットの伝承 3 Dam-paḥi chos rin-po-<br>che hphags-paḥi yul-du<br>ji-ltar dar-bahi tshul<br>gsal-bar bston-pa, Dgos-<br>ḥcod kun-ḥbyuṅ | 31 30 29<br>29 三<br>31 似 框 歴 代 通 載  |
|--------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|--------------------------|-----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------|
|                                                              | [Bu-Ston]                                                      | (Sureśamati-<br>bhadra)  | 1         | (Taranātha)                                                                                                                         | (党 念 音                              |
|                                                              |                                                                | (反対派)                    |           | ジョナンパ派[AD. 1608]                                                                                                                    | 地<br>    論<br>宗                     |
|                                                              | (AD. XIV)                                                      | (AD. 1591)<br>(AD. 1441) |           | [AD. 1608]                                                                                                                          | 549-623<br>1341<br>1354             |
|                                                              | 1/                                                             | ″ チ<br>ベット               | コータン      | チベット<br>ド                                                                                                                           | ינ זו זו                            |
| Sakya<br>Nam-kha<br>Kirtidhvaja                              | Nandin 王即位<br>Candragupta 即位                                   | [仏滅・西紀前五四五]              | アショーカ四九年  | 第二結集                                                                                                                                | 五事による分裂<br>「仏滅・穆王三六年壬申」<br>「仏滅・郡王申」 |
| 三三四五八二三四五八八三三四五八八二三四五八八十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十二十 | -i<br>(大)<br>(大)<br>(大)<br>(大)                                 |                          |           | 110<br>110<br>110<br>110<br>110                                                                                                     |                                     |

| (7) ジャイナの伝承<br>3 Pariśişṭaparvan                        | 3 Bhāgavata Purāṇa | 41 Viṣṇu Purāṇa | 4 Brahmāṇḍa Purāṇa | 9 Vāyu Purāņa | ∞ Matsya Purāṇa        | 3 Bhavişya Purāṇa | (6) プラーナの伝承 | 36 彰 所 知 論         |            |           |       |          |         |            |
|---------------------------------------------------------|--------------------|-----------------|--------------------|---------------|------------------------|-------------------|-------------|--------------------|------------|-----------|-------|----------|---------|------------|
| [Hemacan-dra]                                           |                    |                 |                    |               |                        |                   |             | 沙羅巴                |            |           |       |          |         |            |
| 白<br>.衣<br>派                                            | バーガプタ派             | ビシュヌ派           |                    |               | ľ                      |                   |             |                    |            |           |       |          |         |            |
| [1088-1170]                                             | バーガヷタ派[AD·IV 後半]   | [AD. IV 後半]     | [AD.IV 福刈]         | 〔AD. IV 前半〕   | [AD. IV 海半] Madhyadeśa | (AD. III)         |             | (AD. XIV)<br>—1314 |            |           |       |          |         |            |
| パータリプトラ<br>(BC. 田)<br>(AD. VI)                          | "                  | "               | "                  | "             | Madhyadeśa             | Upper India       |             | モンゴル               |            |           |       |          |         |            |
| [1088-1170] バータリプトラ ウダーイン即位 (BC. III) ヴェーン即位 チャンドラグプタ即位 | "                  | "               | "                  |               | 〃 (ビンドゥサーラ欠)           | アショーカ王即位          |             | アショーカ王即位           | Kamalaśīla | Kālacakra |       | Śākyaśtī | Matiśri | Chos-rgyal |
| 一 一 六後イマー 五 五 ラー 滅ヴ                                     | 三七                 | 三一七             | 三五七                |               |                        | 三一七位              | (タジャト)      | 1100               | 110回0      | (二五九八)    | 一八六五? | 一七五五(?)  | 三四五五    | 三三〇        |

| <br>六〇五 | ヴィクラマ紀元    | 77 |            | 衣派 | 空 |                                       | 46                   |
|---------|------------|----|------------|----|---|---------------------------------------|----------------------|
| "       | "          | "  | [AD. 1306] |    |   | \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ \ | 45 Vicāraśreņi       |
| <br>三五  | チャンドラグプタ即位 | ,  | (AD. 1304) |    | , | Mertinage                             | 4 Prabandhacintāmaņi |
| <br>四七〇 | ヴィクラマ紀元    |    |            |    |   |                                       |                      |
| _       | _          |    |            |    | - |                                       |                      |

さて、以上の表で明らかなように、仏滅年代算定の確実な規準となるアショーカの即位と仏滅との間の年数に関し 説をとるに対して、南方伝承は二一八年説を立てている。 南北両伝において著しい相違がみられる。北方伝承は一○○年または一一六年(一六○をしばらく一一六の誤りと

のみが伝えるのであるのであるから、この数の真実性は確証できない。 この中に包括されることになる。一一六の数は Samayabhedoparacanacakra の漢訳二本たる十八部論・部執異論 北方伝承の一○○年は端数のない数字で仏滅第二世紀を意味するとも考えられる。この場合、北方伝承の凡ては、

保存され、その編纂に当ってどの点が改編されたかは不明である。 集と上座の細分裂を二三六年に帰している。四世紀の編纂に基づくディーパヴンサに、インド本土の伝承がどの程度 これに反して、南方伝承は仏滅一○○年の第二結集を認めるが、アショ ļ カの即位を仏滅二一八年となし、

このために二つの視点より考察がなされねばならない。 かかる南北両伝の相違が何に由来しているかを解明するために、伝承そのものの性格を検討する必要があ

- 各伝承の年数を支持する背景的事例
- であって、一に関しては、仏滅後アショ 伝承の編纂に係わる歴史的事情

ーカの即位に至る

(1)マガダ王統および在位年数、(2)師資相承の系譜および

各長老の年数、③アショーカ碑文と仏教史との関係、④結集史と分派史との関係、口に関しては、これらの伝承が作 成された時代の歴史的事情、および伝承伝播の過程における伝承の分枝とその系譜が検討されねばならない。

承をあげることができる。 マガダ王統史を伝えるものに、Dīpavaṃsa, Mahāvaṃsa, Aśokāvadāna, Parisiṣṭaparvan, Purāṇas の伝

| A <sub>2</sub>                   | :                     |                          | t                     | ಶ            |            |           |              | Aı                  |             |            |             |
|----------------------------------|-----------------------|--------------------------|-----------------------|--------------|------------|-----------|--------------|---------------------|-------------|------------|-------------|
| Nāgadāsa<br>Susunāga<br>Kālāsoka |                       | Udalyabhadda             |                       |              | Ajātasattu | Bimbisāra |              |                     |             |            | Dīpavaṃsa   |
| 24<br>10                         |                       | 16                       |                       |              | 32         | 52        |              |                     |             |            |             |
| Nāgadāsa<br>Susunāga<br>Kalāsoka | Anuruddha{<br>Muṇḍa ∫ | Udayalhadda              |                       |              | Ajātasattu | Bimbisāra |              |                     |             |            | Mahāvaṃsa   |
| 24<br>18<br>28                   | ∞                     | 16                       |                       |              | 32         | 52        |              |                     |             |            | Щ           |
| Kākavarņin                       | Muṇḍa                 | Ujāyin or<br>Udayibhadda |                       |              | Ajātaśatru | Bimbisāra |              |                     |             |            | Aśokāvadāna |
|                                  |                       | Udāyin                   |                       |              | Kūṇika     | Śreņika   | Pālaga       |                     |             |            | Jaina trad. |
| Śiśunāga<br>Kākavarņa            | Darśaka               | Ùdāyin                   | Darbhaka or (Vaṁśaka) | * Darśaka or | Ajātaśatru | Bimbisāra | △ Kṣatraujas | △ Kşemadhar-<br>man | * Kākavarņa | * Ś.śuṇāga | Purāṇas     |
|                                  |                       | 33                       | 25                    |              | 25         | 28        | 40           | 20                  | 36          | 40         |             |

|              |            | 1                     |                                                                       | <b>士</b> 13                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 1                                                         |                                                                 |
|--------------|------------|-----------------------|-----------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------|
| 分            | 摩          | <u>(</u> 歴<br>衆       | Dipa<br>Mah<br>Sam<br>(善                                              | (2) 統 各 こ の                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | C                                                         |                                                                 |
| 别            | 訶          | 聖代                    | Dīpavaṃsa<br>Mahāvaṃsa<br>Samantapās;<br>(善見 律                        | (2) <b>師資相</b><br>王統の中で、<br>この表に相                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Candagutt<br>Bindusāra<br>Asoka                           | 10 sons of<br>Kālās                                             |
| 功            | 僧          | 点三                    | ā.di.l                                                                | <ul><li>(2) 師資相承の系</li><li>(A) にの表において、</li><li>(A) にの表において、</li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Candagutta<br>Bindusāra<br>Asoka                          | ns of<br>Kālāsoka                                               |
| 徳            | 祗          | 記宝                    | 婆                                                                     | A A A A E A E A E A E A E A E A E A E A                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |                                                           | ka                                                              |
| 論            | 律          | 説 紀                   | 沙                                                                     | を<br>属する。<br>A <sub>1</sub>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 24<br>28<br>37                                            | 22                                                              |
| 衆 部          |            | 分                     | 別説部                                                                   | <ul><li></li></ul>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 9Nandas<br>Candagutta<br>Bindusāra<br>Asoka               | 10 sons of<br>Kala                                              |
| 阿            | 優波離        | 優波離                   | Upāli                                                                 | ② 師資相承の系譜を伝える伝承を分類すれば次王統の中で、A・A。に属する王名が宪明されなけれは各伝承に相違がみられる。而してB・Cはギリシこの表において、王統をA・B・A・Cの四グル                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | as<br>gutta<br>āra                                        | s of<br>Kālāsoka                                                |
| 難            | 優波雕——陀沙婆羅  |                       | —Dāsa                                                                 | ればればなければなければなければなければなければないののかればないののでも                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 22<br>24<br>28<br>37                                      | 22                                                              |
|              | 婆羅—樹提陀婆—耆哆 | 俱須俱悉伽婆-               | Upāli—Dāsake—Soņaka—Si<br>—C                                          | <b>師資相承の系譜を</b> 伝える伝承を分類すれば次の表の如くである。中で、A・A。に属する王名が宪明されなければならない。年に相違がみられる。而してB・Cはギリシャ史および碑文との関係から、表において、王統をA・B・A・Cの四グルーブに区分すれば、B・Cは尿                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | Nanda<br>——<br>Bindusāra<br>Aśoka                         | Sahāli<br>Tulakuci<br>Mahamaṇḍala<br>Prasenajit                 |
|              | 1哆——根護     | 優波離陀写俱須俱悉伽婆目揵連子帝須旃陀跋闍 | Majjhantika—<br>—Siggava—MoggaliputtaTissa—<br>—Candavajji Mahādeva — |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 9 Nandas<br>Candragupta<br>Bindusāra<br>Aśoka             |                                                                 |
| 摩禅提(Mahinda) |            |                       | ntika—<br>l'issa——Mahinda<br>a —                                      | 関係から、殆んど確定的であるので、B・Cは凡ての伝承に共通であるが、                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Mahāpadma,<br>8 sons<br>Candragupta<br>Bindnsāra<br>Ašoka | (Kşemadhar-<br>man<br>(Kşatraujas<br>Nandivardhana<br>Mahānadin |
|              |            |                       |                                                                       | マ $egin{array}{cccc} oldsymbol{	iny A}_1 & oldsymbol{	iny A}_2 $ | 100<br>24<br>25<br>36                                     | 42                                                              |

\$ 承には、これに関係した当時の長老が記されている。また、Aśokāvadāna 集の伝承には、主なる長老の名前が記されている。 い。 は、 さて、 根阿阿 Divyāvadāna 舍 タ 付 (3)これらの師資相承の系譜は、 a 主な長老を伝えていて、師資相承の系譜に時代的関連を与えうる。(6) 再考されねばならない。 1 本 法 アショーカ碑文は初期仏教の教団史に関する種々の伝承に、 『アショーカ時代』Dīpavaṃsa, Mahāvaṃsa, Samantapāsādikā が伝える第三結集および伝道師派遣の伝 『第二結集』ヴェーサーリーのデッジー族の比丘らが提唱した十事に関して、 利 摩崖法勅一三——Girnār, Kālsī, Shāhbāzgaṛlı, Mānsehrā (「法大官の設置を記すもの」摩崖法勅五—— Girnār, Kālsī, 伝道師派遣 ラ セイロン伝承では、 ナ 有 蔵 弗 1 因 部 タ 王王 問 仏 雑 縁 教 事 経 伝 妃 伝 経 師資相承の各長老の年数を与えているが、五人で二〇〇年を越ゆる不自然な ジョナ ンパ派 二つの歴史的視点より関係づけることができる。 (根本) 有部 大 Mahākāsyapa— -Ananda-—Madhyānttika -Sāṇavāsa----Upagupta----(Dhīṭika) 史的確証を与えるものとしてその資料 価 が伝えるアショーカ王の仏蹟巡拝の伝承 東西両教団の間で争った第二結

程

の 年

数

値

は 高

Shāhbāzgaṛhī, Mānsehrā, Dhauli, Jaugaḍa)

[Soṇāri stūpa II. 銘文 nos.1,3 ; Sāṅchī stūpa II 銘文 No.1—ヒマラヤ地方伝道師]

b

摩崖法勅八——Girnār, Kālsī, Dhauli, Shāhbāzgaṛhī, Mānsehrā, Sopārā

Nigālī Sāgar 石柱法勅

Rummindel 石柱法動

小磨崖法勅一——Gauvīmaṭh, Rūpnāth, Sahasram, Bairāṭ, Brahmagiri, Śiddāpura, Yerraguḍi,

c 僧伽抗争

Sānchī, Sārnāth, Kosambī (Allahabad-Kosam) 法動

北伝は大天の五事を根本分裂に結びつけ、南伝は第二結集に根本分裂を関説して、第三結集と枝末分派の伝承を附加 るから、一一六年説と二一八年説は、これらの伝承と相関的関係において考察しなければならない。 いては未だ何も記しておらず、従って、根本分裂に結びつく南北両伝の相違に注意しなければならない。すなわち、 第二結集の伝承は、 している。しかも、 (4)結集史と分派史の問題は、第二結集とアショーカ王の即位との関係を示唆するものとして重要な要素である。 これらの**伝承編纂の歴史的事情**は如何なるものであったか。西紀四世紀前半のグプタ王朝興起の時代は**、** アショーカの破僧伽者追放の法勅が何れの伝承に比定できるかを、決定しりる確証はないのであ 当時の教団の中心地、 東西教団の相違した傾向などを明らかにする。しかし、これには分派につ か

者の研究によりて、これらの問題点に対して解決への光が与えられれば幸いである。 仏滅年代に関する資料の概観を試み、これらに含まれる問題の所在と研究の方向を明らかにした。 <u>7</u>

かる伝承成立の基盤としての重要な意味をもっていることをも考え合わせねばならない。

以上、

### 註(1) Geiger: op.cit., p.xli

- Hemacandra : Parisiştpaparvan ed. by Jacobi (Bibl. Ind) 1932, I, 22 ff.; VI. 22 ff., 231 ff.; VIII.I ft., ff. ;I. 14 ff.
- (α) Pargiter : op. cit., pp. 20-24, 68-70
- Dīpavaṃsa, iv.46 ; v.57 ; 歴代三宝紀(大正四九・九五b)、摩訶僧祗律(大正二二・四九二c)、分別功徳論(大正二 ては、宇井博士「仏滅年代論」印哲研究二、五〇頁。金倉博士「印度古代精神史」二四二―二四三頁。 伝(大正五〇・二九七—二一三)、ターラナータ印度仏教史(第一章—第五章)。またジャイナ伝承における師資相承につい — | 二|六b)、阿育王経(大正五○・一五二 c — | 五三 a )、根本有部雑事(大正二四・四○八b—-四一一c)、付法蔵因縁 五·三七-二三—二四、舍利弗問経(大正二四·九〇〇a)、Divyāvadāna (pp. 350—364)、阿育王伝(大正五〇・一一四a
- (ω) Dīpavaṃsa vii-viii, Mahāvaṃsa v ; Samantapāsādikā iv.
   (ω) Divyāvadāna, ed. by Cowell & Nell, 1886, p. 389

る。本稿の草稿に当っては、金倉円照博士には全篇の細部に亘って御指導を賜り、またシナ文献については坂本幸男博士の、 ※なお、本稿は昭和三十三年秋、山田竜城博士の御指示に従って作成した論文の一部に、その後の研究を加筆した もの であ チベット文献については羽田野伯猷博士の御教示を仰いだ。ここに附記して謝意を表したい。

(昭和三十五年度・文部省科学研究費による綜合研究の研究成果の一部)

#### 悪につい

― ガルディニの所論により―

舘

熙

道

#### 人間は矛盾にみちている

時か必ず間違いなくやって来る死によってつねにおびやかされて居る。 体は解体されるのであって (H.S.151)、生命にとって死は何時どのようにしてやって来るかわからないが、而も何 なのである (P.S.45, ibid, S.110)。それ故に、人間は迷っているのである (ibid.S.110)。死によって生命の有機 深さからあらゆる矛盾が「生きる」現実にあらわれて来るのである。この矛盾にみちた生の「生きる」が人間は悲惨深さからあらゆる矛盾が「生きる」現実にあらわれて来るのである。この矛盾にみちた生の「生きる」が 命は、その有限なる「生きる」のままが永遠無限なる「生きる」であろうと根本的に希求している。この深い矛盾の きつゝ死に、死につゝ生きるのである。こゝに矛盾の根源があるのであるが、「生れ」と「死に」との間を生きる 生 も悪は人間生命にとって根源的で本性的で根本現象である。生きるということは、死に向って生きるのであって、 悪は人間全体をつらぬいている(P. S. 109)といわれるが、それは人間の生命が矛盾にみちているからであり、 而

人間のわるい弁証法 eine böse Dialektik (P.S.76) である。それはいゝかえれば天使と獣の中間に人間があること

かくて、

人間は悲惨でありながら偉大を憧憬し、

偉大と悲惨の中間を浮動しているといえる。

この不安と危機におそれおののきながら、神を希求して、人間はその不安な生命の内なる自己撞着的矛盾を生きて

(388) 94

人間にのみ悩み(R. S. 412)があり、而しその悩みの故にそれは無明の悩み(R. S. 410)といってよいのである。そ た原理の矛盾的統一であるのである。人間は死の予感をするものだが、動物には死の予感がない(R.S.304)。 も罪を犯しているのを許しておくれ」(D. S. 114) といわねばならないのが人間である。かくて人間と動物とは 死に 盾的なる人間においては悪となるのである(D. S. 197)。かゝる人間だから、「神の小鳥、幸いなる小鳥よ、 あるといわねばならない。純粋実存としての動物は楽園の自由を持っている (R. S. 311◀312) といわれる 所 以 で あ つゝ生きているのにかゝわらず、而も生きているのである (R. S. 304~305)。死の不安を知ることは人間のしるしで 性は dämonisch である。動物は死を恐れぬし、生きているだけで、死につゝ生きているのではない。 人間 が自明であるのに、それがどうなるかは誰にもわからない (P.S.98~99)。このわけのわからない無気味な人間の本 われはどうなるのか。人間は迷っている。人間は人間の座から墜落している。自分をさがしながらさがせ ない こ と どうして人間が謎であるのか、この謎はどうなるのかは、人間自身にとっては底しれぬ秘密の中にどうしようもなく 役を演ずるのは不幸であるが、人間はどうなるのであろうか。人間は神に似ているのか獣に似ているのか(P.S.78) よって異っているのであって、この点からみても、人間は精神と肉体の統一であり(R. S. 415 ✔416)、相互に矛盾し かくされている 自問しながら自答の出来ぬ謎であり、而もそのどちらかであるということは何という恐るべき相異であろうか。 動物の本能や原始林の繁みや嵐や火山で、何らかの形で起ることがらは善悪には無関係なのであるが、それが矛 而も人間は獣に傾いている。パスカルのいう如く(Pensées, 358) が、 動物に等しいのか、さては人間はどうなるのかについては、それは問題だけであって答はない。われ (P.S.81) のであって、はかない人間の存在は無明に浮ぶ一点に過ぎぬかの如くである。 天使の役を演じようとするものが獣の お前達に は

の無明性が露わになると、苦悩が人間危機としてあらわれ、それ故、悩みは人間にとって悪の意味を持つこ とゝなる

(D. S. 11)。而も苦悩はさけ難く負わねばならぬ運命である。あってはならぬのにあることは苦しいけれど、苦 悩 の

盾関係にないような子供にもすでに善悪の戦いがある (A. S. 49) といわねばならぬ。子供には戦いの苦悩が根源的 ようにさけられぬ苦しい宿命となる時、それは悪である。死が人間に実存をよびさます程に、生と死とが緊張した矛

に自覚されていないだけに反って、その戦いは底しれず深い苦悩であるといわねばならない。

19)民衆を描いたドストエフスキーが、かゝる民衆の粗末さこそ人間本来の姿であるとみて、粗悪であればこそ神に 生命には耐え難いことである。生命の休息とは虚無、一孤一一独、一一つまらなさ、・よりかゝり、無一力、む苦悩である。生が鮮かであることは同時に苦悩が鮮かなことでもある。人間が休息状態にあるということは、人間 て 遅鈍、 貧慾、 墜落 で殊にぞっとするような飲んべである (D.S.28)。要するに貧しくけがれている (D.S.19シブ・ギーリッピ コモルフレン ねに悪のにおいがするといわねばならない。その悪の最も適切な現実の姿を、ガルディニはドストエフスキーの描 表現(P. S. 91)といえるのであるが、それにも不拘、生命は休息を求めるものであるから、人間のかゝる生命 は つ のである。死によって、苦悩は解消するが如くであるが、それよりも生そのものの、解消であってこれこそ根源的な が心の底から湧き上って来る (P. S. 69)。この状態は生の虚無であるから、生命にとっては耐え難い苦であって悪の しさを感ずるであろうし、その結果、人間は生きることの怠屈、 憂 う つ、 悲 哀、 苦悩、怨恨、 絶 ・ 望っ 生は苦悩であるにかゝわらずさけ難く苦悩を生きなければならない。生きることをやめることは、 死そのも

に対しては、存在現象としての「生、存在、時間、「永」遠 等はつねに、その根源的な意義が問いつめられて、 (気 などは 苦(悩 といわれ、悪)ともいわれるけれども、更に罪、(犯)(罪、(墜)(落、(下))劣人 俗-シシン シュスネッキン オーズル コードック はんけい アンカン フェルフンツイン フェルドスペンパイト ニードックレカイト クマイン かゝる人間では、その人格構造でいえば、病気、貧困、飲んべ、霊の悩み、社会的落ぶれ、愚鈍、狂かゝる人間では、その人格構造でいえば、病気、大な、なる、かないのなっとなっとなって、リカトールボクラシールンク ナルベイト ワ 力としての 悪、悪魔性 のものまでも悪となるものとみられるのであるし、このような悪は生きるという こと

愛される民としてみたのである。

脱出することが可能である(P. S. 100)。ただそれは霊が精神をつつむ時(P. S. 100)に限るのであって、人間の問題 の民衆にこそ 聖 成 への道がひらけねばならぬことを主張するのである (D. \$. I)。故に、人間究極には悪の包囲 は、人間においてだけでは解けなく、神と結んでのみ解決出来るのである。 かかる限界現象を崇高に向って飛躍することはまさしく宗教的である(D. S. 12)。ガルディニが、ドストエフスキー は「生きる」を放棄することは出来ない。そこに更に高き崇高へ向って生命の飛躍がなければならない(D. S. 12)。 その困難さは、善と悪とへの人間生命の根元的志向が矛盾しているからである。然しその根源的矛盾によって、生命 気、高さ、 誠 実、無邪気と自由、愛、謙遜、喜びが追求される。而もその追求が極めて困難である。 マオルギームベイト アクアコエティエクバー ウンシュルト・ファイベイト リーベ デムート フェイド 快、不 安、「絶「望、「鈍」感、「破」「滅」等 のような人間存在の 限界現象として、 亦人生の危機 として、ケート ア トングスト ッ トイ゙ス エートン ドウン ドウン ドンドィート ッ エーピローレン バイト おいてはそれ等は、つねに人生の危機の象徴となるのである。だからそれ等の悪というものは、退屈、「疲」労、不 えぎながらも、善への志向を貫こうとするのが生命の本来性である。かくて、ドストエフスキーにおいても、 わになるのである。悪は人間の運命であるといえるほど「人間にとって根源的だからである。然しながら、悪のみが ストエフスキーでは現われているのである(D. S. 11)。然し、人生は危機に直面してこそ人生の意義はきわだって露 を

にこそ、おびえ、あえぎの故にこそ、人間は運命を超えて神に向って転回せねばならぬ。起死回生の飛躍において死 如たる体験である。かゝる体験に立たねば人間は、安定した己れを保ち得ない。己れなきところ自由もあり得ない。 へ生きつゝ、生を永遠に生きるという実感に於いて、人間は神を体験するのである。かゝる体験は予測出来ぬから突 れることは死ぬことに外ならぬ。生きつゝ死ぬことが死であるが、生命を喪失してしまったのでは、その死は無化で 自明のことだが、「生きる」ことは、生命にとってはどうにもこうにもならぬ運命である。その運命から解き 放 無へ向って生きるところの「生きる」ことは、生きつゝ死ぬることである。おびえつゝ生きるという運 命の故

z

我が内にあり(H. S. 257)とかいうのは、かゝる人間の運命の実相を洞察した言葉であり、所 詮、 人 間 は 魔 "性"がりにあり 生きることの真の意義は、おびえながらでなく、生きつゞけて「生きる」ことである。人間の「生きる」という根源 当化しようとする (D.S.289)。まったく、人間とは化けもの、 未 曽 有 のもの、妖 怪、混話、矛盾の対象、 盲いているからである。 格の有限性なる生、無に帰して行く無があるのである(D. S. 288)。人間はかかる有限性として存するのは、己 れ に は、 悪魔に化身して行くのである。人間失格のまゝ生きる情熱は永遠性への情熱ではなく、有限性への情熱となるのであ とさえも忘れるのである。それは死よりもさらにみじめな人間失格である。そして一度失格した人間はひたはしりに ののはたらきは、やがて人間に望みをすてさせ卑怯に人間をひきずりこんでしまうのである。その時、人間は悩むこ かわらず、その決断をにぶらせ人間を卑怯に墜落させるもの、超越を望みながら、反って人間を卑怯に墜落させるも を決するのである。悪魔にくみするか聖なるものにくみするかは、人間が己れを賭けた決断によるのである。にもか (P.S.105) であって、神に向っての態度のとり方によって、自己を超越するか、自己の下へ墜落するか 議なもの (P.S.96)であり、何ともわけのわからぬものという外はない。神へと悪魔へとの反対分極化に当って、 人間が直面する あれかこれか の厳粛な(已れの生存を賭けての)戦いにおいて、人間は人間たる真の意義を自覚す 実存の懊悩を克服して本来の自己が目ざめることはなくて、露わな有限性が現われるばかりである。この人間失 かゝる 有 限 性 の 情 熱は、神を消滅させ有限者を唯一のものとして執着するのである。この有限性の情熱で (R. S. 132)° 悩みの中にこそ救がある(H. S. 287)のである。ガルディニが、人間が神である(H. S. 133)とか、 盲目の故に人間は 利己心、 傲 慢、 野 心、 臆 病であり、いわれなく、自己を正す。 ロース・スート ユース・スート コース・スート コース・ス・スート コース・ス・スート アイク・スト 信仰において、 人間はまことに人間として自己を自覚的にたてるのであるが、それは (P. S. 105)

においてのみ、

人間に二つの真理が明らかになるからである。即ち、人間の一の真理は神に似ていること、他の真理

7

は獣に似ていることである (P.S.104)。二つの真理の弁証法的統一において、 人間の宗教的実存が開示される。

# 二 人間は神においてのみ人間である

が悪などといえるものではないのであって、悪は人間全体を貫いている(P.S. 109)という外はない。かゝる人間が 心身互に入りくんで (F.S.73) 解き難きもつれ合いをなし、而も、肉体は神にそむく悪であり精神は神に向う善で 心 身 を 持 つ 人間 の宿業ともいうべきである。此の人間は、身体の内に精神があり、精神の内に身体があり、ガイスティッピーティブリップ・ゲイメング る。かゝる運命を生き行かねばならない生命こそ悲惨である。このみじめさが我が内なる悪である (P.S.98)。まさ ることを実感せねばならない。自らで自己の命を破壊しながら、そしてその破壊に耐えて生きるより外ない ので あ 外ないのであるが、その運命が終局的には己れの死であることに思い至って、自分を破壊するのは実は己れ自身であ ぬがれ得ぬからこそまさしくそれは運命である(D. S. 30)。人間の不可解な矛盾状態を解く 糸口 は 深淵 の内 で も 運命的にみちているということは、かゝる運命は生命にとって不当であるけれども而もまぬがれ難きものであり、ま あるから、肉体は精神によって肉体であるといえる(Au. S. 25)のであるが、現存の人間において、 人間は生きつゝ自己自身になることを自己の内側で妨たげる戦いがされている。而もその妨げの戦いがな され て い に人間が生きることは、「生きる」を混乱させる自分自身の威嚇に耐えて「生きる」ことである。 っては己れに還り、そこでまた自ら敢えて運命を背負って生きることを知り、そしてまた己れに還り、悪循環を迷り つれからんでいるのだから神の秘義によらずしては解けないものである(P.S.103)。人間自身はたゞ運命に ぶ ち 当 ることが人間のしるしである。生きる情熱とは生きるための戦いのはげしさであるともいえるのである。この戦いは かゝる矛盾にみちた人間の迷は何から由来するのであろうか。人間は自己自身になろうとして生きるのであるが、 精神が善、 肉体

99

この悪が人間だけにあって動物にないとすれば、人間が動物と同じになることが出来るならば、人間に悪はないの

間に悪はないのであるが、 である。然し人間は人間であるより外にありようがないのである。人間が神であることが出来るならば、それでも人 その限りで人間にのみあるといわねばならない。けれども人間であることそのことだけでは、単に生存するだけのこ なくなれば不安も苦悩もなくなるのだから、不安や苦悩を征服するものは自ら神となるだろうが、そうなれば、 の場であることによるのである(其の点もカントの述べる通りである。ibid. II Stück. S. 197~233)。だから神が 176. I.Kants Werke von Cassirer,Bd.I.)が、人間だけに悪があるのは、やはり神への原理と獣への原理との戦 するのである。神を憧憬しながら拒否の姿勢をとり、動物的であることに引かれながら拒否の姿勢をとり、 神でもなくまた獣でもないから、 人 「神」も 人 「獣」も現実には存し得ず、人間は所詮人間でしかあり得ない。 に神もなくなるということであるし、人間自身もまたなくなって、人間は、人「神 である(D. S. 264)。而も人 間 は 存するから、 とが不思議に同居しているのが人間であり、而も人間であるだけでは生きることの出来ない不可解な人間にのみ悪が ての自愛こそ人間の 罪 の根源である。自愛の故に反って、人間は 乱心、 破 壊、 死 となるのである (P.S. 難き運命を背負うことだけであるといわねばならない。最も端的にいえば自己が自己であることが運命である(F. S 人間の運命にさからうことであり、 というが、それは戦において自ら人神となって自らを超越せんとするものである。然し人間が神の座を犯すことは、 とであって、実存を体験することはない(D. S. 327)から、悪は実存開示においてのみ、悪として人間に現成するの 。罪の根は、自 愛 であり、高慢な自我の要求であるが、自愛は更に罪を深めるのである。自愛にもかゝわら 人間は自己をつねに自分の内にとぢこめようとする。自 愛 が、人間が生きることであるが、この運命とし ニーチエの根本思想は、神などはいないものだというのではなくて、神は消滅されねばならぬ(D.S. 282) カントのいう如く、人間における悪は根元的である(Religion i.d.G.d.b.V., I Stück, §III. S. 171~ 人間は神であることは出来ないし、あろうともしない。やはり人間はたゞ人間であろうと 人間に許された唯一の道はそうではなくて、人間を出発点につれもどし、

人間

ず、人間の生は亡びへ生きることが運命である。自愛は必ず失われねばならぬ自己への愛であるから、自愛の中で二 自身であり得ぬのであって、神無ければ我もまた無いのである (An. S. 33. S. 35)。 はつねに「罪のあかし」として二つの原理の叛乱を背負いまわらねばならぬのである(An. S. 20)。それが人間。\*\*イクールス・テャヒ:ションデ 質は自愛による自己欲求であって、いわば神に対する叛乱であり、その叛乱が罪なのである(R. S. 311)から、人間 神が愚かなる故に謎なのではなくて、人間をかゝる矛盾に落して神を知らせるという神の深義をはかりかねる。 間 れと同時に自愛の故に悪にひきつけられ自己自身に対しても罪を犯し、遂いに罪は全くぬけ難きものとなる。 負い目として罪を荷ないつづけねばならない (R.S.104)。罪の負い目の故に、 のである (T.S.22,23)。自愛的自我は徹底的に 悪 で 罪 である (P.S.98) が、悪にあえぎながら、 (P.S.98) が、悪にあえぎながら、 れが人間の歴史である故に反って、歴史の始に不正があるのであり、かくて歴史は 原 罪 に貫かれているとい える (P. S. 95)、人間自身にとって悪なるものが、神に向っては罪といわねばならない。この意味では、 の高ぶりであって、罪とはその高慢と 怠(堕 であり(P. S. 93)、このことによって起る人間の悲惨が悪 で あっ て 命である。而も自愛は叛乱を戦いぬいて自ら神へ高まることを怠りながら、自愛に執するものは、神をおそれぬ自己 つのもの 愚かなる智恵の故に深義の謎が解けないのである。 『に希望を与えつゝ、絶望の罪を与えた。これほどの不可解なる矛盾であるが、 自愛は反って自己嫌悪、 克 己 、謙遜、 神への献身 への要求に変ずるのである (P.S. 173)。罪の本自愛は反って自己嫌悪、 だいストリーペーヴィンドンク ウムート ヒンガーパ・ウンコット こ 神 と の 共 同 生 活 にひきこまれる (P.S.104)。超越によって人間は負い目を解かれるからである。 レーマンスタヤマンシャワム・ニワムドニワムト (生と死)の反対の要求が戦わねばならぬ。自愛にかゝわらず亡びねばならぬ自己はまことに憎むべきも そのまゝ神に対する罪なのであるが、悪が同時に罪であるのは人間が矛盾的存在であることに かゝる愚かなる謎の故にこそ、 人間は無限に人間自身たること を超 神は謎である 神に於いてしか、「私」は (H. S. 340)。 それは 人類の歴 人間は神への 史は 神は人 そ

基くのである。いゝかえれば、罪の自覚に基いて、悪は私自身を汚すものとして私自身の内からあらわれて来る。外

ある。 ることにとって「あまりに」なのである。その善は、 のものであるとするならば、それは善に向ってあまりに弱いということである。「あまりに」というのは、人間 で 気のいることであるが、それがなしとげられるのは、たゞ自己の意志の弱さによるが、やめられない弱さが自己本来 限りは克服出来ないのであって、神へ高まることによらねばならない。その飛躍的高まりは、自己の生存を賭ける勇 て来る悪ではないが、その悪は、たゞ「私」だけが原因である点で「私」に責任がある。 から附着したものでないから、 けれども、 「私」にはどうにもならぬ悪であって、それ故に、悪は根元的である。 悪が人間の運命である点では私の責任ではないが、自己の行為の結果、 自分以外の誰からも何ものからも与えられたものでない。 人間が人間であることを越えなければ至り得ぬよう な 善 で かゝる悪は、 けれども、 この意味で悪は私の責任で 私の責任においてあらわれ 私が「私」である 悪は私に原因す あ あ

ある。 高く自己を越えるものである。 悪は善に向って、 でないもの、 る。またそうでなければ、善が人間に悪を知らしむることにはならない。悪は善の欠如又は不足ではない。 はるかに距っていながらの善と悪との解き難きからみ合いが、人間の内実ではあるけれども、 自己であるとも出来ぬような善である。従って「弱い」というのは、むしろ人間の内なる矛盾の深さをいうので 善と悪とがはかりしれず距たりあって、 善をさまたげるもの、善を崩づすもの、善をひきずりおろして悪にしてしまうものであるが故にこそ、 きわだって自覚されるのである。而もその善もまた自己の「内なるもの」である。内でありながら その善がなければ、 かゝる矛盾は底しれぬ深淵である。 人間は自己をあらねばならぬように、そしてありたきょ これを分析するなら 悪とは善

ば、 間 ことが重大な問題であるというのである。 の希求の故に矛盾対立の真中にありながら人間であることを得ているのである。この故に、 2の存在が矛盾対立する契機の間においてさまようのであって、行動の不可分の点(point indivisible) 自然身体と人間精神との矛盾的対立である。これが対立しながら人間生命は本来的に矛盾なき永遠を希求し、そ この不可分の点が人間の行動の真の 一均 衡を定める点であり ガルディニが、

(396)

悪

に創られたのでなく、

結びついているのである(P. S. 74)。その点に立って人間は如何にして己れを保っているか、それは た ゞ^\*^^^ ない。それは神の 愛 より外はないことを、ガルディニはパスカルについて語るのである (P. S. 43~44)。肉体と精 その点に立って人間はようやく、人間として己れを保つのであるから、中間を保つという概念は真の人間性の概念と 域夫々独自のものであって、他の領域を洞察し得ない。この全く種類のちがう所の三つの秩序は飛躍によ る 外 は 神と愛とは互に別の秩序であって、無限の距離でへだてられていて、それぞれの領域を洞察しうる視力は、また各領 ことでなければならない。矛盾しているものが自ら、矛盾せる自己を超越するのは、もはや人間的原理によってでは よつて保ち得るのである。中間を保つということは相反する原理の緊張した矛盾の真中に立ち、その矛盾 を 越 える 即ちイエスの玄義 Mystére de Jésus による飛躍である。 に神に な

リストにおいて証をたてられてあるのである(P. S. 112)。かくて、人間の矛盾はイエス・キリストにおいてこ そ れば人間は神と交われぬし、神が人間に来て人となる時に、人間に人間以上の目がひらけるのである。そのことが であるから、全く私ならぬものでありながら私でありうるもの、それはキリストである。神が人間に来るものでなけ してひらけるのであるが、その「私ならぬもの」が君、彼であるならば、それは所詮そこにいる私、あそこにいる私 神を鏡として己れを見りるものは、少なくとも矛盾にあえぐ人間自身によってゞはない。「私」ならぬ目が私の 目 と である(P.S.37)。而も、神に向ってしか己れを知り得ないのである。神に己れをうつして、己れを知るのである。 に「人間」とは本来何ものであるかを考えるもののみが、具体的、な、人、間、実、存、の問題を解くことが出来るの。 コンペレナ・・ ペンシオラット まこれつごくすン を実現出来るのは神のみである。まことに、神は人間をつくったといえるのである (T. S. 20)が、パスカルのよう 人間の本質決定は神に由来する (P. S. 103, D. S. 396) といえる。この意味で真の人間性(人間らしい人間)

決し(P. S. 114)て、悲惨なる人間は自ら「迷」いを越える決意と飛躍がなされるのである。若し、人間が神のため、\*\*\*\*\*

人間自身のために創られたのであれば、なぜ神においてだけ人間は幸せなのだろうか。若し人

の存在のすべてをかけた 賭 けである。飛躍の向うは無である。 すら向っていた人間は、ひたすら神に向っているのである。 間が神のために創られたのならば、 えるが如く行われるのである。瞬間に永遠がひらけれるのは、まことに突如たる人間の転身である。己れにのみひた ス・キリストによってのみ、 難問の積み重ねによって、迷いは更に迷いを産み、人間は迷いの中に己れを見失うであろうに、イ 人間実存の開示と同時に決意と飛躍がなされる。それはまことに瞬間とも突如とも、 なぜこんなに神に反抗するのであろうか(P.S.114)と解き難き難問が積み重さ かくて神の子人間は誕生するのである。まさに自己自身 かけねばならない (P.S.210√215)。た ゞ 無の中から自己が誕生するのである。理性的にみれ

ばどちらにもかけられぬそのどちらかに賭けるのである。

而も

る外に、己れでありようのない限界状況において、己れを賭けるのである。

神の欲し給うものは善、 ある所」の私であることが出来るのであるし、それでこそ私は「私であるものである(An. S. 54)。かくの如く 神 にィーターエ・ヒン あるから、私が神である(キリストにおいて)ことでもある。私はキリストにおいて神であってこそ、本当に「私であるから、私が神である(キリストにおいて)ことでもある。私はキリストにおいて神であってこそ、本当に「気で によってゞなく恩寵によってゞあり、また本性によってゞなく悔唆によってゞある (P.S. 112)。 まことに神は万物の創造主である (T.S.15) が、それは、神は万物に自己自身を与えるということである。 おける神と人間との出会いにより「私」が誕生するのである。従って、私が在るとは、自分で自分を定立することで の「与え」の仂きは、人間自身の破れ目の深淵における実存の開示となって仂くのである。神が人間に来るのは本性 てありようがなく、そのような本来の人間として「私」があるのである。本来の私がたゞ神に向ってあることが出来 かくて、人間は神に向って(神の子として、父をしたうが如くに神に向って)あることより外に、本来の人間とし 神なきことによって私は亡ぶのであるから、神は善である(Au. S. 237~238)といわねばならぬ。 神の欲し給わぬものは悪となり(P. S. 112, S. 117)、悪は人間の 悪行 であり就中神への負い 人間実存の 開 示に

じめさを知らずに神を知ろうとすることは高慢であって (P.S.115)、この身の程知らぬ思い上りは悪であるが、 自分の罪深きことを泣きうるものがまことに母の子であることが出来る(D. S. 115)の道理と同じである。 が唯一の善であって (An. S. 68)、人間の精神は神を知らずに自分だけでは悪に赴くものであるから、我々は罪のみ 目であり、悪は人間の中にあって本質的なものではなくて、意志のあやまった姿勢なのである(An. 237)。 し懺悔して許されぬ罪はない(D. S. 35)。懺悔はキリストによって神を知るもののみにありうることであるからであ 罪からの脱出は人間には出来ぬことであるけれども神には可能である(D.S.418~419)。まことに、母に向って 従って神

て罪が許されて行くことによって、人間が人間として生きる意義と喜びを知るのである。 変りないのであるが、それは悔い改めるべき罪として懺悔することにより許されて行くのである。 を賭けた飛躍を試み神に向きなおり、新たな生を始めるのである。神に向って姿勢を保ちながら悪に苦悩することは 神に背を向けている人間は、実は神に向っても己れに向っても罪を犯しているにかゝわらず、罪とはしらずに悪に苦 ある。然も、人間はその存在の運命的性格が悪なる 自 己 愛 であり、自己愛を生けるしるしとして存在している。 している罪ほど悲慘はないのである。悲惨の故に、死という限界状況に直面し、実存のめざめによって、 悩している。自己愛の故に「私」の「生きる」は迷わされけがされているのである。罪とはしらずに苦悩しながら犯 人間はキリストにおいて即ち神においてのみ、真に人間であり得るが故に、かゝる人間たることを妨ぐるものが悪 その悪は同時に神に罪を犯しているのである。人間自身において悪であるものが、そのまゝ神に向って罪で 罪がないのでなく 人間は存在

そこで人間は身をひるがえして神へ向って飛躍するが、それと同時に神は罪においてキリストによって人となり、神 任あるものでなくなるのである。かゝる悪は生命の宿業であって、人間の自由に由来しているものではないからであ 人キリストにより悪は許されるのであるが、悪が許されることは、悪が消滅することではない。人間にとって悪は責

神に向ってこそ悪である。悪は人間における実存開示の契機として、人間を限界状況に立たしめ、

## 一 人間は自由において悪を越える

に神の命に服従するものであるが、服従が自由であることはいかにして可能であろうか。 といわねばならないのである。元来、自由とは 他律 ではなくて 自 律 である。キリスト者神の子はたゞ において、イエス・キリストによって生きる人間には、神なしに可能な自由はまことの意味であり得ないのである。 とはいえないのである。善と悪とは共に自由を母体とするものであるのに、神に向ってしか生きようがなく、また神 リストは私の内にある 意志の命にしたがってなしとげてこそ、善には善たる意義があるけれども、そうより外にしようのない命令服従は善 けで、やってはならぬことを敢えて自由に行なう悪ではない。しいていえば、なさないことも出来るのに敢えて最高 自由の故に責任を持つのであるが、なさずにいられぬようにだけ運命的に定められているような悪は、 悪は人間が「生きる」ための運命として宿業の如く背負っているものであるならば、人間は、つねに悪に於いて在 ガルディニによれば、 悪をなさずにはいられないものである。なさずにすまされるはずのものをなすのであれば、 (F.S. 78) 所の私にこそ自由はあるのである。まさに啓示こそ自由の保証である (F.S. 102) 人間の自由は本来は神の前での自由である (F.S.25)。即ち、私はキリストの内にあり、 苦悩であるだ

世の倫理説の頂点であるけれども、 る現実の人間にとっては、 らみ合って混迷し、いよく〜迷いは彼のうちに深くなったのである(Au. S. 106)。かゝる深いからみ合いに埋れてい 向を誤って自らをけがし朽ちさせる悪が悪行となって負い目を重ねる (An. S. 237, S. 252)のだが、実は善と悪とは アウグスチヌスの告白する所によれば、彼の生涯は悪から善への道だといわねばならない (Au. S. 86)。 意志の方 カントの倫理説の命題は現実的な解決を与えないというべきである。 善意志だけが善であり、もっと厳密にいえば善き心情のみが善である。テネビクーデゥマー カントの倫理説は近

人間にあってはならないものを無にすることによって、

精神的・肉体的な「現」「実」そのものは善でも悪でもないのであって、善、悪は人間の心情の価値的性格を示すに ある。 すぎないといわねばならない (Au.S.66)が、むしろ 悪 は 善 より強いともいえる (Au.S.268) は神へ高まるよりは獣に落ちることは安易であり、神への高まりは勇気ある決断によって飛躍することであるからで かくて自由意志と自由の力とは真面目と確信に導かれたるキリスト者の生活によってのみ展開されるのであっ 人間の生命

生ける神に関係することが、実存に確固たる現実の支点を与えるのである (F.S.90)。

るが、 確信にすぎずして、 善原理の勝利を確信することは(ibid. §. 2. S. 197~233, §. 3. S. 237~295)カントのいう通りであるが、 であるのであって、 身を実証するためであって、神によって勝利の確信されるところの善は、たゞ善のための善である(Au. S. 72)。いゝ ばならない (Au. S. 149) ますことによってのみ可能である。まことに神は悪をつくらぬのであって、神のつくるものは善のみであるとい 由をも無にするものであるから、 おられぬような自由 主題として近代哲学は、宗教的実存の開明を経て信仰による批判をうけねばならないのである。 元来、矛盾的存在としての人間は善悪の二原理が内において戦っているのであるが、その戦いを真剣に戦って遂に 敗北は獣への堕落であって、 神こそ価値あるものであり、 人間が神へ高まるという真に人間の価値を実現することが善であって、神の善はたゞそのことのために善 悪とは 価 値 なき も の である(Au. S. 130)。 恣 意 の行為を悪いとしりながらもやら ず に\_ ニ ニ ッ サイン・ テス・ウ エ 、 テ ス 現実には戦があるだけであるが、それでもなお且つ勝利への確信をもたらすもの、 (F.S.34) は、 から、善の善たる所以は神にあるのである (Au.S.121)。神が善をなすのは、神が自己自 神によらぬ人間の恣意による自由は、人間にあってはならぬもの、価値なきもので 勝利の確信のみが人間を人間たらしめるものである。而して、その確信は神が 善であり、 自由に似て真の自由ではなく、 道徳的に正当なるものである (A. S. 237)。 かくして自我の 絶対化を 実は人間の亡びの道である。 人間の亡びは、 それは神であ

そ

人間を真正なあるべき人間として存立せしめる。

たかめ」、自己より自己自身を超越せしめるのである (P.S.30)。この飛躍的超越によって、そうより外にありようの が、この冒険を敢えて行えてこそ、人間はまじめなる決意において「自己を自身に結びつけ」、「自己を自己自身から ら示されたものであるから、かゝる超越によってひらける「生きる」は宗教的であり、最高の、単純な、すべてを基 ない最後的の、これより以上に高まりようのない最高の善に已れをゆだね生きるのである。それが超越によって神か 神に向う人間となるために飛躍すべきなのである。 而も亡びの限界において本来の己れを一挙に回復する。飛躍は人間の全存在を賭ける冒険なの で ある 飛躍とは深淵、暗黒を飛躍するのである。失われつ

礎づけ包括する神聖に於いて真に自己自身を最もたしかなものとしてわがものにするのである。これが信仰の確立で

かゝる信仰を通じて、「神はそれ自身である」(Au. S. 53) ことを示すのである。

行くものであるから、 にあるのだが、その悪の故に善への自由が成りたてば、あってもならぬし、ありもしなかったものとして消え亡びて る。 善でありうることはまさしく自由の定立である。かくて神によって、悪ははかない可能性としてのみかりそめに人間 於いて基礎づけられ、神とは善である(F.S.52~53)ということが出来、悪への可能性を持ちながら、ひたすらに われる「神の現われ」なのである。それ自身で絶対的価値あるものが善であり、それが即ち神であるから、 それ故に神は「私」にとって最高の善であり、無限の善であり、悪とは実は実質的にあるものではなかったのであ 「ありもしないもの」をおそれていることこそ、人間は己れを堕落させる悪である (Au. S. 148)といわねばなら ありもしないものをかりそめにあらしめて、あらねばならぬものを明示するのが、キリストを通じて人間に現 かりそめなる悪は消失すべきものである。悪のさなかに自らを現わすところの神が現われ、 悪とは、 善のあるべき所に善がないことなのであって (Au. S. 253)、悪は実質的には 悪のさなかに 善は神に

善を実現するのである。

かゝる神は創造主であり生ける秘密である(T.S.24)といわねばならない。

のために神は人となるのであるが、その証しをキリストにおいてたてたのである。だからこそ、己れ自身に向ってい

故に「汝の罪はゆるされてある」のである (P.S.270)。

神に対する宗教的関係の最終段階にお

いて真の

宗

教

て、 は、 にかえることの自由を基礎づけることである。 最高善として現実となる。 無意味への転落ではないからである。 越し、自己自身たるのであるが、 である。 己矛盾的本性の故に、 ということになる。 悪は人間 而も理性と矛盾しないという意味で宗教的理性においてのみたてられるべきものである。 人間的地平において立てられるものではない。 然るに、その自由の不可能が反って人間実存の開示を促がし、 の自由においてのみ根拠のあるものである。 可能性を残しながら消えて行くということは、 悪は人間に人間の自由を自覚せしめる最も根源的なる契機であったが、 人間はそれ自身では自由であり得ないのである。 かくて悪は人間の内において、 かゝる超越的飛躍は神なくしてはあり得ない。 実存開示の限界状況に於いては、 かゝる飛躍的超越によってのみ自由は人間に可能となるが、 人間的地平における理論理性、 自由に根拠のない悪は、 人間を亡ぼす可能性を残しながら、 悪の断えざる可能性をひるがえしてつねに善への可能性 可能的要請は一転して現実的となって、 かゝる実存の開示において、 然るに、 自由こそ人間が真に人間である所以 超越は高き意味への飛躍であって、 人間の悪ではない。自然はすべて悪 実践的理性又は判断力 人間の自由は、 悪の現実性は消えて行 人間は自己を超 を 人間 その証し 超 神は

によって反って善をきわだたせ善への自由を成りたゝせるのである。 であるところのものの内実を善に転じ、 を実証するのである。 は成り立つ。 かかる可能性としての悪は、 キリストによる超越が、矛盾的人間に可能となり、 このことはキリストによってのみ可能である。 悪は神にそむきながら、 悪の可能性は人間の生命に附着しているのであるが、その可能性を空しからしめ、 決して消ゆることなき可能性としてつねに善をおびやかし、 そこに自由は、 たえず善に化せられ、 真に自由として確固たるものとなる道がひらかれているので 悪が善に化せられて行くそのなしわざの中に神は自ら キリストによる超越のみが悪の運命を決することゝな 悪は自由に存するが、 悪によって反って真の自 危機にさらし、 悪の 可 それ

善に転ずる神の愛を感じとるのである。その悪から善への化身における弁証法的統一によって、「私」 が「私」で あ 悪のみが自己の本質であることが感じとられ、一面では神に直面して、いかなる悪にも妨げられぬ、いかなる悪をも 而 開示において、ひきさかれの危機と同時に実存と神と出会うのである。この出会いでは人間は己が不安に戦きながら 証法的に相対立して人間を内側からひきさいている。そのひきさかれは、実は人間の実存開示の深淵である。 の中間に身を置いて、自己の内なる天使と獣は互にからみ合って融合して人間となっているのであるが而も、 このことを示すためにガルディニはパンセ(三五八、三八六)を引用している(P.S.78)。即ち、 的人間への再生における、 対の賭けであって、宗教的決意というの外はないのである。従って、悪の内実は、宗教的実存の開示によって、 も神とのめぐり会いの喜びに感動するのである。人間は一面では孤独になって自分自身と直面するが、そこでは、 その宗教的なる 人間存在の 弁証法的構造に よってだけ理解されるといわねばならない。 人間は天使と獣と 実存の 内で弁

であるが、 て転身の喜びをきわだたせ、人間に「生ける私」を自証せしめるのである。 あるという逆説も成り立つのである。地の民の悪には転身を許すことなく、 かわらず、 悪は実質であって無尽であるが、而も不断に神の愛は、 神の民の悪はもはや地の民の悪ではない。かくて、悪は哲学的人間学の問題から、神学的人間学の問題と 悪はつねに現実となる可能性として人間の生命に付着して、内から命をおびやかしつゝ、その不安は反 悪への可能性を善への可能性に転じてしまう。それにも 人間の神への献身は人間の悪故に可能で ひたすらに堕落と没落を約束するばかり

り得るのである。

# ならねばならない。

- 本文中の引用について、P., Au., H., R., T., An., F., D. の略記は次の如くである。
- P. —Christliches Bewusstsein, Versuch über Pascal. 1934. Kösel-Verlag zu München
- Au. --- Die Bekehrung des Aurelius Augustinus, Der innere Vorgang in seinen Bekenntnissen. Verlag zu München
- Ħ -Hörderlin Weltbild und Frömmigkeit. 1939 Körel-Verlag zu München
- 70 Rainer Maria Rilkes Deutung des Daseins. Eine Interpretation der Duineser Elegien. 1941 Kösel-Verlag zu München
- —Theologische Gebete 1944. Verlag Josef Knecht, Frankfurt am Main
- An. ---- Anfang. Eine Auslegung der ersten fünf Kapitel von Augustinus Bekenntnissen. 1944 Kösel-Verlag zu Müncher
- -Freiheit, Gnade, Schicksal. Drei Kapitel zur Deutung des Daseins, 1948 Kösel-Verlag zu München.
- -Religiöse Gestalten in Dostojewskijs Werk. Studien über den Glauben. 1951 Kösel-Verlag zu München.
- 附記 1 satz. Philosophie des Konkret-Lebendigen. 1925 (Philosophen-Lexikon (von Werner Ziegenfuss) ゆカミドトリ の主著の一つとしている。」の二著を入手するに至らなかったので、後日披見の機会を待って、読者諸賢の御批判をも受け て、稿を補いたい 筆者はガルディニ氏の Der Engel in Dantes Göttlicher Komödie. Dante-Studien I. Band 1937, と Der Gegen-
- ガルディニ氏については紹介などの必要もないと思うので次の一言を付するに止める。

てから講壇と学究の生活をつづけている。四十四才ブレスラウ正教授・六十才テュービンゲン教授を経て六十二才からミュ Romano Guardini (1885. 2.17—) は伊太利ヴェロナ生れで二十五才で牧師になったが、三十六才ボン大学私講師となっ てしられ、カトリックドイツ青年運動の指導者である。 ンヘン教授となり現今に至り、典礼学をもって学問に出発(一九一八)し、現在カトリック系の宗教哲学者文化哲学者とし

# 宗教研究の問題と動向

石 津 照 璽

講義が開かれた。わが国で東京大学に宗教学の講座がおかれたのは一九○五年で、その後官私の大学がこれにつづい 八八〇)、ベルギー(一八八四)、デンマーク(一九〇〇)、ドイツ(一九一〇) などで宗教学の講座がおかれ、 与をなしてゐるが、欧米では狭い意味における宗教研究の専門家達は多く歴史的研究の分野に属してゐた。それにも てゐる。宗教学といふ名の講義はすでに一八八七年に井上円了博士によって哲学館でなされてゐるが、英国でギフォ をしてからだといはれてゐる。ついでヨーロッパではオランダ(一八七六)、スェーデン(一八七八)、フランス くの場合、これらの業績は宗教学の分野に属する人々によってではなく、他のそれぞれの分野における専門家たちに かかはらず、宗教の研究には心理学、社会学及び文化人類学などの分野から大きな業績が出されてゐる。けれども多 もってゐる。宗教学がヨーロッパで成立して以来、学史の上では宗教の歴史的研究と人類学的研究とが最も大きな寄 ード・レクチュワの開かれた翌年、一八九○年には井上哲次郎博士が東京大学で宗教学の講義をしてゐる。 かういふやうに日本の宗教学は学史上の名門であるが、ことにその研究分野のひろがりや幅の点でユニクな展開を 宗教学がヨーロッパで専門の学として独立してきたのは一八七〇年にマクス・ミュラーがロンドンで宗教学の講義 的研究や哲学的研究を併せると、

宗教学に関するかかる組織的構想は当時の日本で最も進んだものであった。

姉崎博士の構想は現在わが国で行なはれてゐる宗教学の研究の全領域をおほふ道標

よってなされたのであった。

サークルとをもった。 史研究や神学研究の部門に依存してゐたのに対して、 あると思はれる。 立であった帝国大学の機構や学風の影響によるものである。 自己の分野で或は心理学的、 日本に於ける宗教学の研究は、その初めから趣きが異なる。 このことはまた日本における宗教学の専門家たちが、他の専門分野における方法と知識とを身につけ このことは明治維新以来、 社会学的及び人類学的その他の仕方で研究を進めて来た学界傾向とも密接な関係が **因襲を脱して自由と開化を求める文運と、すべての宗教教団** 日本では斯学の講座創設の当初から独立の研究領域と研究者 かかる事情は、 西洋諸国において、 その後に於ける宗教の自由 当初、 斯学の研究が な研究を約束 から独 の

教社会学の中で自然的宗教、 びこれと社会或は自然的環境との関係を扱ってゐる) 学の性格及びその対象を論じた緒論と、 然の要求と発表であり、 歩を進めるものである。 的研究は今や宗教学といふ新しい学科へと進まなければならない。 よってその歴史的関係を揣摩しようとする比較宗教学でもない。あまねく諸々の宗教現象を稽査して、それが人心自 崎博士は一九〇〇年に『宗教学概論』 また社会的人文現象であることについて一貫統一の観察をなすことであると。 自分がこの書で試みようとするところは、 国民的宗教及び世界的宗教の特質について論ずべきだが、この書では割愛すると書い 宗教心理学、宗教社会学、宗教病理学 (五七二頁) の四部に分れ、二十六章に及んでゐる。 を著したが、 諸宗教の特殊歴史にもあらず、またこれが比較に この宗教学は従来の比較宗教学或は宗教史より一 その序文で次のやうにいってゐる。 (宗教意識に於ける一部の病的現象及 なほ著者は第三部の宗 この書は宗教 宗教の科学

この著者が既に携ってゐた宗教の歴史

をきづいたものといってよい。因みにわれわれは仏教、 比較的研究と宗教現象の諸々の社会科学や哲学の方法による研究を合せて宗教学の研究分野と考へてをり、 神道、キリスト教、回教等をはじめ、諸宗教の歴 史 介的及 History び (408)

(Science of Religion) といふ名でよんでゐる。 Religions とか Comparative Study of Religions といふ名でよばれる研究内容をふくめて一般的に宗教学

ry of Religions といふのは正しくわが国でいふ宗教学のことである。学史のない頃から マクス・ミュラーはじめ、人々によ ない、宗教学といふ呼び名では或る分野の人々は賛成しかねるといふのである。しかし外国で History of Religion, Histo-昨年日本で開催された第九回国際宗教学宗教史会議の訳語が問題になった。この会議は宗教史の会議で宗教学といふべきでは ゐるが、それを宗教史と訳して日本でいふ宗教学とは別のもののやうに考へるのは当を得ない。もっとも上記の会議名を宗教 あって、古代以来の成立的宗教の歴史の領域にたづさわってゐるものが多かった。アメリカではむしろその伝統は少いが、し って Science of Religion の言葉も使はれてゐた。ただ、ヨーロッパの宗教研究の狭義の専門家は従来上述のやうな理由も かし、Science of Religion といふと仲々わからない。かういふ事情で、 宗教学のことを History of Religions といって

であらう。 世紀の初めから一九一五年頃に至る時期、第二期はその後一九三〇年に至る時期、第三期は一九三〇年からその当時 五回大会で小口偉一は日本に於ける宗教学五十年の歩みについて叙べたが、彼はこの期間を三つに分け、第一期は今 の研究の方法的分野においても対象的領域においても著しい展開を示してきてゐる。一九五五年の日本宗教学会第一 や技術の面でも、従来よりもより広汎なひろがりをもって来、もはや狭い視野からでは研究が進められがたくなって 正しく且つ興味ふかい。ただ、現在では、いふところの第三期は一九四五年を境として二つの時期に分けた方がよい に至るまでの時期とした。 そして、 それぞれの時期の研究傾向の型や代表者をあげてゐるが、 その見とほしは大 体 前世紀の末から西洋諸国における斯学の研究は著しい発展をなしたが、わが国においてもまたこれに呼応して、そ 学宗教史会議としたのは、広い範囲の宗教研究で、とくに諸宗教の歴史的研究の部門も多いことを内容づけたためであった。 戦後日本の学界は非常に大きな変化を受けたからである。宗教学もその例外ではない。対象の面でも方法

係が出来てきてゐる。それで、諸分科及び分科間における問題性をまづ鳥瞰しておくことが必要であらう。 ことに研究上の分野が益々ひろがり、 人文科学、 社会科学の多くの分科及び自然科学の一部とも密接な関

---

ダ は は唯物論や実証主義のやうに、人間をその外側から規定してゐる要素や条件に還元したり或は託してのみ考へるので ら研究しようとする動きがある。社会科学の領域ではヒューマン・エコロジーとかヒューマン・リレーションズなど トされてゐるものなので、その枠外に出ることは一往出来ない。 イナミズムの主体は個体であることが特徴であるが、しかしその個体はおかれてゐるところの文化や制度なりにセ 社会科学や哲学をはじめ神学の主流的傾向にまでも、 を充足するために適応してゆくところの関係の場面を分析したり解釈したりするものである。 それは生の営みの全体的な連関から人間をとらへようとするもので、 環境や制度ないしいわゆる文化によって制約せられ、それらなりに限定せられた上で、人間が 自己 の 人間を中心にして、それを統合的な仕方でいろいろな分野か アメリカで目立つやり方である。 したがって、 その それ 一欲

らない。 メリ 主義や英国人類学の歴史主義や機能主義の背景もあるが、 えて機能的全体の場面 からいふ枠づけの上での、 カの社会科学の基調ともいふべく、文化人類学や心理学及び精神医学の諸分野に通じる。 他には新フロイド主義がある。 ことにこれらの諸分野を通じて全体の根柢をなすものは心理学的なものであるが、一つには実験的な立場が を問題にする。 個体の欲求充足のビヘヴィアを環境との関係や、 前者ではやはりネオ・ビヘヴィオリズムが主流とみられ、それに場の理論を加 かかる基調に対するG・H・ミードの影響をわすれてはな ことに対人の関係においてみるのがア なほ、ラランス社会学

精神分析

他方アメリカではサイコロジーといへばサイカイアトリーかサイコアナリシスかと普通にいはれるほど、

も興味ふかい。 応じて形成される為人は母の荷ふパタンのとほりになって来てゐるとみる。それが更らに家族関係、 をくみ、人間の概念をかへたといはれる彼のインターパースナル・リレーションシップ定説を奉じる。それはいはば 学ことにフロイドが盛んで、 個体発生の現在学が イヒマン、E・フロム、M・ミードなどの名は日本でも知られてゐる。系統が少しちがふが、 春期の対人関係等によって逐次転容され規定されるといふのである。一々ここにあげないが、 フロイドの父主義に対して母主義の考へ方で、人間の基本的な形成を幼時の母子関係に見、母の是認非認、賞罰等に 影響を与へてゐる。その中で目立つのはニューヨークのホワイト研究所を中心とする一派で、H·S·サリバンの流れ ほ以上の実験的立場と新フロイド主義の立場とは今日境を接して来つつある。イリノイのモウラーの批判やエール 彼はフロイドに於ける個体発生の公式を種属発生のそれに転用した越権や社会心理学の貧困をあげ、 「制度」に於て決定されてゐることを見、これを未開社会の実態において検徴しようとする。 分派も数多いが、 なかんづく、その左派といはれる新フロイド主義は社会科学に大きな A ホーニー、 ・カーディ 学童関係、 フロム・ラ ナーなど な . の

多くの人々がゐる。 たもので、サピア、 カルチュワ・エンド・パースナリテイ・ムーブメントといわれるものなどがそれである。この動きは人類学が主導し かういう傾向の中で注目すべきことは諸科学の協同によるインテグラティブな寄与といふことである。さしあたり ル 1 ス・ベネディクト、 M·₹ IF, リントン、 クラックホーン或はデュボア、ハロウェルなど、

キャメロ

ンの転回を興味ふかくみることが出来よう。

応において、 であった。これを破ったのはマリノウスキーなどであったが、「生活体」としての人間は、 成しないと考へられるやうになって、現在では方法論的にも対象的にも、社会学や心理学と文化人類学とは歩みよっ 未開人と文明人との間には文化の上で異質的な断層があるといふのが今世紀の第一四半世紀における研究者の黙契 現在の未開人と文明人との間に質的相違をもってはゐないとみられ、文字の有無も文化の質的相違を構 衣食住その他の 欲 水や適

機関誌『プシュケ』

は興味ある主題をのせてゐる。

てゐる。アメリカの学界では少しこの傾向が過剰であるともいはれるが、 クラッ クホ 1 ンは自分に対しては心理学的

でありすぎるといふ批評があり、それは当ってゐるといってゐた。 精神異常者と子供と未開人はその心性において通有性をもち、 かつ正常の成人と接続する。 いな 彼等の心性は正

常の文明人の心性の特殊化された特性ともみられるべく、その索引ともされるべきであるといふテーゼを考へれば、

あたとのことであった。もちろんかういふ傾向には難点もあり、批判もあるが、しかし一つの大きな動きとして注目 札にして考へれば容易に理解できよう。もっともあまり接触しすぎて、 は大きく、かつ多くの業績がある。また、社会心理学や臨床心理学に対する精神医学の交流や疏通も右のテーゼを切 右にいったことははっきりするであらう。 実験的立場の心理学も今日アメリカでは人類学と提携してゐる面があるが、 ニューヨークでは州の法律問題にまでなって フロイドとくに新フロイド主義の提携

=

しなければなるまい。

ド主義研究がある。 3 I p ッパにおいても、 昔日のおもかげはないが、ハイデルベルグのミッ 医学の領域よりもむしろ社会科学関係に人気があるが、そこで出してゐる国際的な編集層をもつ 戦後フランスで精神分析学がアメリカとは別に再興されて来てゐる。ドイツではベルリ チェルリッヒを中心とするアメリ カ輸入のフロ ン

学と精神医学や心理学との結びつきである。最近バロセロナで開かれた第四回国際精神治療学会議では「実存分析 神医学者であるが、 深層心理学はスイスにおいて、 3 1 p ッパ の動きで注目すべきものは、 多くの問題性をもってゐる。ボスやバリーなどはフロイドから実存哲学に転じた精 哲学自体のそれもあるけれども、 ことに実存哲学や人間

も明らかにするものである。 る。 の可能性との関係においてみきわめようとするものであり、後者は自己を他人や社会或は世界との関係に 主体的な人間の在り方をみるにはアウトパテーテッシな方向とジンパテーテッシな方向とがある。 ルケゴールをはじめハイデッガーやヤスパースも前の線をとった。 日本にきたマルセルやミュンヘンのガルデイニ、スェーデンのルンドの人々やブルンナ 人間存在の構造上の欠如や無の意味を最 前者は自己をそ お いてみ

・等は後の線を強くうち出してゐる。

が、この点に関して学派的な継承はない。ビンスワンガーはハイデッガーの哲学から精神医学の基礎を得、 早くから人間性の問題に入った精神医学者であるが、近くはミュンヘンにマツセックなどもゐる。ことにハイデッ を提唱し、シェラーの所論などにも関係しつつ、この後の線から問題の場面をひらく。 すぐれた手がかりがこの後の線にはあるので注目すべきであらう。ゲッチンゲンのプレスナーなどは人間学的社会学 IJ ストなどオランダの精神医学にも波及してゐるが、 の名をあげよう。ヤスパースの精神病理学の中ではすでに哲学のことにもふれられてをり、 とでもいふべきものが出てをり、 ハイデッガーの存在論に於ける実存的な問題性をとりだして心理学をたてる。なほかかる傾向はフアン・デル の実存哲学と精神医学の結びつきではスイスのビンスワンガーや上記のボスやバリー、心理学ではクンツやケラー ン、更らには心理学的なP・レルシやホーフステッターなどの傾向がある。 かつてこの後の線で業績を出したレヴイットは最近までこの傾向に反対してゐたが、 Ľ の影響がつよく、 しかし精神医学と哲学との連なりの問題は 充全に展開 されてゐない。 今からの問題であるといってゐた キェルケゴールの英訳もこの線を助長したといはれ、 人間学や生の哲学から展開して新たにA・ゲーレンやH アメリカでもかかる線が出て来つつある。 ゲーブサッテルやワイツゼッ マルティン・ブーバ ドイツでは現に生物学的傾向 いはゆる実存的な問題性にも ・シェルスキ、 その後彼には哲学の大著 東部ではパ ーの影響もみられ ウル ガ A クンツは ーなどは

(412)

性が中心になってゐる。

一はデュルケムやラードクリフ・ブラウン等の線、

ば形態的機能と適応機能との双方から手がけられ、 おいても歴史主義の地盤の上にこれらの影響は大きく、

前者においても、 かつ新フロ

る。 イその他とともに研究グル E ワイガー トは早くから実存哲学と精神医学ことに精神分析学との関係を問題にしてゐたが、 ープを組織した。 最近ではR・メ

ら統合的に究められようとしてゐる。 横に相手との関係ないし人間相互の関係において、 といふ線から考へれば、 性が出てくるのは当然である。 学が人間の人となりや人がらを問題とするかぎり、 人間 !の心の機制を人間存在の存在論的構造につけて考へるといふことは実存哲学の業績であった。 明らかな解釈とセラピーの答が出て来るはずである。 精神医学の領域においても、 それらには全体的な人格的主体性があるのでそこに哲学的な問題 また縦に自己の過去や将来との関係において、 人がその本来的な在り方につくといふ課題性からの逸脱 ともかく、 このやうに人間の研究が いろいろな学問 心理学や精 神医

## 兀

ては、 ナミ 理学及び機能的立場にある精神医学等における相互連繫の傾向と結んで、宗教的適応の状況的及び制度的乃至は人格 的プロジ 人間生活の全体的連関における特殊な形態或は機能として捉へようとする。このことは上記のやうな人類学、 ックな生態学的研究の一面を加へた。 ェク 度や社会等客観的なものからみるにしても、 ふ趨勢に連鎖して最近の宗教研究はその手法においても対象面においても変化をみ、従来の傾向の上にダイ シ ンの問題として、 宗教的ビヘヴィアの機制を研究する傾向となってゐる。とくにこれらの点につい とくに宗教の経験や現象をそれだけとして抜き型にして研究するので 或は主体の適応の点からみるにしても、 いづれもそれらの機能 な

総じて 7

アメリ

力

イド主義の諸傾向とも交会してゐる。 たとへば文化の概念などについて、

他はマリノウスキー等の線で、

メリ

カ

てゐるが、 東部の学界にみられるやうに、 それがまた出来るだけ社会的、 心理的或は価値的なものにまで迫ってをり、 関係的なものにまで分析されて来てゐる。 後者においては深層心理学の領域に そして最近の傾向では双方 ふれ

を問題にしてゐるが、かういふ問題の場面で、宗教の問題はフラストレーションや危機といふ場面

もとで扱はれてゐることを注意したい。

も既成的或は成立的な形態をもついはゆる宗教のみならず、むしろ日常的なセキュラーな生活の特殊場面 教的な機能をさぐる研究がすすめられてをる。このことは新しい問題の場面としてかへって他の分野から注目されて からいふやうに宗教の研究が全体的連関において考へられてゐる点からも直ちに気づかれるやうに、 その研究対象 において宗

総合的なものには東北大の「東北地方における宗教と呪術の機能と形態」、九大の「九州における宗教形態の分析」など 東、アジアの中央高原地域、東南アジア、 に行ばれてゐたことではあったが、戦後日本の学界が外地の調査研究に著しい進出をみせたことは注意すべきで、 この傾向がみられ、 は死や生長の主題について各分野からの協同研究がなされた。かういふ構成ではないが、三笠宮のオリエント や事業にこの傾向がよくあらわれてゐる。いはゆる地域研究の方法で多くの離鳥調査がなされ、また稲、火、 の諸局地研究など、 生面がひらかれ、 どはやはりその性格上統合的或は地域的研究の傾向を具へてきてゐる。また文部省の科学研究費による綜合研究にも 最近日本における研究もかかる傾向と問題性とに連なる。戦後とくにダイナミックな研究や実態調査或は実験に新 さうでない場合もきまって宗教習俗が問題になってゐる。 諸分科の協同が著しい。その著しいものに一九四七年に出来た現在の九学会連合があり、 多数のものがあるが、それらのいづれにも宗教の分野から大きく参劃してゐる。 継続中のアジア地域研究をはじめ、東北大、九州大を中心とする東北農村文化の研究、 東南太平洋、 南米等におもむいた、これらの場合、宗教の専門家が参加した また逆に宗教のことを主軸とした調査研 戦時中にもすで 九州文化 その趣旨 最近で 學会な

(414)

はれた。 があり、 ・基礎的な宗教観念の研究」 また戦後に出た講座ものにもこのやうな意図がみられ、ことに創文社の宗教講座等は宗教の社会的・心理 都立大中 Ü の 「農耕 には東大を中心とした綜合研究があり、 儀 礼を通じて見た日本文化の源流」 なども他の諸分科からの参劃を得てゐる。 「文化創造と宗教」の綜合研究は京大中心 に 行 更らに

及び社会史的連関を注意してゐた。

実証との相応性或は相関性を問題にしたのであった。 大にともなふ研究分科の多岐や対象領域の問題に関する反省と整理とを企図し、 の第九回大会では宗教学と隣接諸科学との関係に関するシンポジウムを開いた。 ことに後者においては各研究分科間の統合的な関係を明らかにし、 日本宗教学会では一九四八年に 『宗教研究』で「宗教学の問題」 更らにいはば縦の連関をたどって理論と に関する特集を出し、 全体的な見透しをえようとしたので いづれも最近における研究領域 更らに翌年间 学会 の拡

その後の時期では各分野ごとにそれぞれの道を歩み、ペッツァ 織よりも資料ととりくむことが先決の問題だといってゐたが、 ふことが、上のやうな、 宗教研究における方法論 ハが最も熱心であったが、 問題の反省と整理見透しを要求して来てゐた。 の問題は、 海外でも今世紀の最初の時期に出、 エリアーデやE・O・ジエームス或は積極的ではないがメンシングなどに しかし、 ツォニやハイラーなども六年ほど前には未だ理 以前からすでにそれぞれの資料にとりくむと さらに二十年代及び三十年代にも出 論的 組

会議を前にして、 すすめ方に関する見透しなくしては研究の組み上げは出来ない。 もこの関心がある。 会議が日本で開催され、 企てが意義あるものであった。 この問題がとりあげられ、 わが国においては、やはり今世紀の二十年代前後に方法論の問題が論議されたが、 この国際学会自体の歴史にとっても日本の学史にとっても記念すべき行事であったが、 たしかに、 領域の拡大や方法の多岐になるにつれて、 わが国における斯学研究の回顧と将来への展望を行なふことになって、 あたかも一九五八年夏には第九回国際宗教学宗教史 現在では問題の所在や研究の 最近では上記

四十五人の代表的な人々により、 Religious Studies in Japan として上枠され海外に送られた。宗教研究の全分野を網羅してはゐないま 十五分野にわたる「宗教研究の問題と方法」に関する綜合研究がなされた。 その成

でも斯学関係ではまづ今日手にしうる最も包括的な範囲にわたる論集である。 いで全般的な問題としては右の国際会議にふれなければなるまい。会議は一九〇〇年に創立せられたが、

本八)、神学或は宗学的研究一七(日本一三)、人類学的研究五(日本三)、心理学的研究五(日本一)、社会学的研究 ち日本人四三)。四つの部門に分けたが、分野的に分けてみると、歴史的研究三九(日本一七)、哲学的研究二六 西の宗教と思想に関する過去一○○年間の交流に関するシンポジウムを行なった。コングレスの研究発表は九六 参加した。会議はコングレスとしての規模をもち更らにユネスコのメージャー・プロジェクツの一環をになって、 加が非常に少なかったが、今回はアジア・アラブ地域一四ヶ国からの代表者三二名、アメリカからは三九名の学者 別にすれば三〇ヶ国、代表された国は二六ヶ国及び一国際機関であった。従来の会議ではアジアやアメリカからの参 (日本、二) パでのみ開催され他の地域で開かれたのは今回が最初であった。正式会員四七七名中外国人が一二三名、 であった。 国籍 日 <u>5</u> 東

宗教は包容的な寛容さをもつ。それぞれの宗教にはそれぞれの相違があるが、 謂ではなく、それぞれの宗教が理解しあひ相互に研究して、それぞれの宗教がもつ宗教の根柢ないし究極性を認めあ とは出来ないけれども、しかし、その中に深く動く動向を看取することが出来る。その一つは宗教学の使命感とも 加者の制約や、一応中心テーマを東洋の宗教にしたので、会議であらはれた傾向を直ちに世界の学界の傾向といふこ ふといふことであった。キリスト教をはじめセム系の宗教即ち予言者的啓示宗教は非寛容であり、 ふべきものであって、会議では宗教に於ける寛容性の問題が中心的な雰囲気となった。 この会議には外国から国際学会の各役員をはじめ、おも立った人々が多く参加したが、専門の興味やその他外人参 宗教学はこの間において宗教の究極に それは諸宗教の単なる習合の 東洋の神秘的

爾来

派との

リスト

とへばシカゴ

の P

ビーバ

ニティ 教信仰や神学の一面性排他性からの拘束や抵抗に対して宗教学がそれをのり超えなければならぬ労苦と勇気とを反映 あるものをさがし、 とに数人の学者によって強調されたことで、 の実現である。この点において東洋の宗教は幸ひなところがあるといふ。 その究極における帰一性或はいはば一乗であることに向って努力すべきであり、 最初に識したこととも関係するが、 これらのことはハイラーはじめ、 ヨーロッパにおいてとくにキリス そ れが 1

してゐる。

教の極相をキリスト教的伝統の枠からはなれてみようとする意図にも通じるものである。 においてみられることなども、 トなどの所論にもみられたように、キリスト教以前の古代オリエントやとくにギリシャなどの宗教性が自然との関 が、漸次極東へもその触手がのびて来たことを注意すべきであらう。更らにこのことと連関して、 このこととともに東洋の諸宗教への強い関心もみられた。宗教史の研究は近来、 歴史的というよりもむしろ哲学的な最近の新しい志向の一端を示したものである。 近東、 中東にうつって 来 たとへば 7 あ 1 係 る

新宗教それぞれの立場から、共通の問題たとへば神、魂、救ひその他の問題について討議し、それぞれの考えの根柢にあ 教団の中堅的代表者による真摯な討議会を催して、 るものをわかりあふことの試みをなした。また越えて昨年の第一八回大会では「諸宗教と宗教」に関するシンボジ なほこれらのことと連関して国際会議の前年一九五七年の日本宗教学会大会ではシンポジウムを催し、 右と同じ意図と態度で論議が進められた。 共通の問題性を理解し、深めてゆかうとしてゐる。この 国際宗教問題研究所でも最近同様の考へから日本における諸 神仏基及び 傾 向は + ゥ

気運が 関係についても学びあひ理解をすすめようとしてゐる。総じてアジア、アラブ諸地域に於ては固有宗教の復興 寸 ての審議会でも抬頭して来てゐる動きで、 が キリスト教伝道者層或はその調査態度はそれらに対して必ずしも敵視的ではないやうである ーの所論)。 なほ附記すべきことは、 ひとりキリスト教内のエキュメニズムにとどまらず、 右の国際会議で 同国際学会のもとにアジア・アフリ 他の宗教宗

Ŧ.

学の分野では堀 の宗教に関する調査に業績をあげてゐる。 述のやうに人類学的なやり方と境を接し、民俗学の領域も亦その範囲にも入ってゐる趣きを呈してゐる。 近来やはりアメリ 績がある。 観念に関するもの、その他、いづれも多くの研究があり、また、竹中信常、 北等では戦後の迷信やタブーの変化がしらべられた。古野には前から台湾現地に関するもの、その他、 その他に人類学的調査研究が行はれ、上述のやうな機能的な問題の場面で文化変容のことなどがとりあげられる。 玉 調査に活用されて来た。さきにもふれたが人類学の領域が文明社会や文明人の範囲にまで拡げられたのは主として米 部重夫等の業績があげられるが、戦後とくにアメリカの学風が入り、学説的にも研究されるがとくに実態調 及びウイン学派の所論がわれわれの学界に強く入り、学説上の研究が多く為されてゐた。その点では最近 「人類学の先蹤によるもので、戦後ことに現地から閉め出された日本の人類学にはこのことが幸ひして日本の農漁 次に個々の分野における問題性や研究動向をあげると、まづ人類学だが、以前からデュルケムや英国の機能主義等 社会と伝承」 社会学的研究もこれらのことに関係するが、従来はデュルケム学派やウェバー、 新宗教教団の社会学的分析が彼によって着手された――その他の人々によって研究されてゐたけれども、 早くすでに字野、 一郎が我が国民間信仰史の研究をはじめ多くの業績をあげ、 カの社会学がとり入れられ、柳川啓一などが理論的にも広く深くやってゐる。社会学的な調 誌を主宰してゐる――、池上広正は社会学的立場における専門家で多くの離島調査や最近では山 原田等によって着手されて来たが なほ山の調査には岸本を中心に東大の若い諸氏が関係してゐる。 ----原田は最近宗教的集団 最近では右のやうな分野への関与をも示 中村康隆、 岡田重精などにそれぞれの ジ の形成過程を調 ムメル等の所論が古 棚瀬 宗教に関 に 査や社会 査 査は上 は 他 東 [11]

ば

l

ガ

ル

テ

H 歴史と民俗的文献との区別の問題があり、また、 クな問題領域とシンクロニックな問題領域とはどのやうに位置づけられるかなど、 しかし、 また、 それが機能主義的な論拠をもつ現在の理論とどのやうにくみ合はせられるか、 民俗学の歴史への関係、 及び社会学や人類学への関係といふことにはいろいろな問題 いはゆる「残存」の問題は人類学の進化論学派の理論であるが、そ つまり、 時の問題と方法の さらにはディ があらう。 アク

問題になる。

堀も最近はかういふ問題について視野をひらかうとしてゐるやうである。

ある。 る。 野村暢清もその線をすすめ、T・A・T調査などで業績を出したが、彼は最近宗教的適応の意味をとらへようとして したョー 題にしてゐる。 のであったが、 理学は以前からアメリカで進んでゐたが、近来その伝統はかわった。 宗教の心理学的研究も亦た古い歴史をもってゐるが、やはり戦後その傾向はかわり、アメリカの影響が強い。 この点に関しては宗教的適応の状況的分析を限界的状況などに寄せて行ふ仕方もあって、 竹中は最近以上の経過をたどった労作を出版した――。 東北大の若い人々が研究をすすめ、 ガの体系を扱っ 尚ほ岸本は以前の研究を整理して宗教神秘主義の研究を出した。内容は比較神秘主義の考へを背景と かかる分析や解釈には機能的立場における精神医学や人類学等も参加してくる。 た力作である。 一部は、臨床心理学とも関係してパストラル・カンセリングのことも問 岸本はすでに宗教的人格のケーススダディに着手し、 日本に最近入ったものもその新しい かかる点では松本滋 われわれも携はった 傾 向 宗教心 あ

ても実存哲学が主軸をなしてゐるが、 宗教の哲学的研究は今世紀の第一四半世紀におけるがごとき分野的統一が現在はない。 ンなどに見られるやうに、最も展開されたものにおいても、その出発点に問題が残る。 ガ 多くの自由神学、哲学的神学は実存の哲学を底としてゐる。 1 のごとき) を背景とするかぎり、 一つには弁証法神学の抬頭以来、 実存の哲学はキリスト教神学に連ならぬ節があり、 神学との対立、 しかし、現在における実存の理念 欧米に 連接乃至交流が注意さるべ お ヤスパースのやう いて ブ Ŕ ۲ 本に (たと お

く、諸科学の業績がすでに哲学の分野に入って来つつあることも看過出来ないことであらう。 けにも興味ある連なりをもって来てゐる。 底においてみるのであるが、この点について、人類学等における聖や超自然の学説の展開は哲学的考察による根拠づ で、それを哲学的に反照し、 上叙のやうな哲学体系の中には宗教のことが却って貧しく、今日の科学は宗教の機能や機制を豊かに収穫してゐるの ものであるが、宗教の科学的研究の成果を哲学とくに実存の哲学とつきあはせて統合的にみようとするものである。 とをあげるはずであるが、夥しいことになるので別の機会にゆづる。更らに他の線は、最初にあげた傾向に連鎖する ふまへようとするのであらう。 は文献の実存論的解釈といふことにならう。 近世初期以来の宗教哲学をやはり同じような視点から整理しようとする。所詮これらは神学的なものや成立的資料或 もかかる背景がある。 或る成立的な宗教の資料やドクトリンを解釈学的に実存の在り方を仲介として理解する方法がとられてゐるが、仁戸 方向にも興味ある展開がみられる。 な問題のとり方が宗教哲学の正道であるかどうかは問題であらうが、更らに今日では上にあげたジンパテティ などはこの方法をとってをるやうであり、 西谷が最近神話の問題を解明してゐるのもやはり実存の在り方を下敷きとしてゐる。 宗教の究極的意味をみようとする。従って宗教の本質的なものや底を人間存在や社会の なほキリスト教神学の立場が哲学の立場とまじわってゐるので、その方面の人々のこ なほ今日では或る哲学の体系の中で宗教を位置づけるといふ仕方は少く、 なほ、この線においては他方たとへば前述の精神医学などにおけるがごと 藤田や館の研究などもその構造論的背景においてはやはり実存の問題を 武内義範が原始仏教について強靱な兜明を続けて業績を出してゐるのに われわれもこれらの点 却って シな

なものや新旧約の歴史神学的なものにおいて、 の出来事の解釈が実存解釈を背景とする哲学的究明とキリスト教成立史以前の歴史的及び思想史的追究とが交会し キリスト教等に関する神学的分野にふれなければならない。キリスト教神学においても、 哲学や史的研究が相接し、 或は双方が交会してゐる。 たとへば 組織的

に興味をもつ。

(420)

最後に歴史の分野におけるものであるが、

他

の研究、

佐伯の景教研究に連なる労作、

諸戸の祖先祭祀の研究、

福井、

吉岡の道教文献及び資料に関する研究

関するものが多く、

回教はじめ中近東に関するものは少い。

中国、

朝鮮に関するものとしては、

池田 とくに

0 薬制を 通じていふと、

戸田、 作をあげよう。 錯が問題となる。 てをり、 想史研究及び神道学会の編集した神道論文集等がある。 もなく出来た神道宗教学会では、 をこえるものが社会学や民俗学の分野に関係する調査や民間祭祀等の研究であった。 チが試みられかけてゐるといってもよいが、 三部の力作を書きおろした。 的研究において、最近では注目すべき傾向が出たが、わが国では中村元をはじめ増谷、丸川、諸井、玉城、岩本等の労 教学会では学会十年の歩みを出して、宮本の努力による機関誌創刊以来の執筆項目をのせてゐる――。ただ比較や類型 会や文化の関係をたどる傾向が出てゐるやうであるが、筆者に充分の能力もないので省く― K 九五五年に出した日本宗教学会編の文献目録、宗教篇は戦後から当時に至るものを大体綱羅し、 おけるキリスト教と諸宗教との関係や調和に関する問題の抬頭はこのことを要求して来た。 思想史的研究や文献学的研究の内容や手法に関する種々の展開の外に、ことにそれらの成立資料の背景をなす社 さらに神道史や神道思想史等全般にわたるものとしては村岡典嗣の神道史その他の選集が出、 平井等の人々が関係してゐる。 キリスト教成立の源流をさかのぼってはグノシスとヘレニズムとユダヤ教或はいはゆる後期ユダヤ教との交 鈴木は多年の主張であった宗教学における型理学的研究の立場から、 かういふ次第で、最近では宗教学の分野で考へらるべきものが多くあるが、また上記のやうな、最近 神道の研究は戦後種々の展開をみ、 宗教学的理論を背景として神道理論の研究が試みられ、 西角井や岩本の神道祭祀の研究や国学院大学を中心とする隠岐の地域調 堀が一九五四年にしらべた統計によると、 この分野に属するものが量質ともに多い。 極言すれば宗教研究のすべての分野からのアプ 法華仏教、 国学院大学を中心として戦後間 戦後の研究の六○パ 小野、 また仏教研究におい 因みに日本学術会議が 秘密仏教、 西 西田 また昨年印度学仏 田 の日 安津、 本宗 浄土仏教 日本宗 査もあ セ P 1 ント

秋葉 0) 朝 鮮 巫 密 0 研 究な どが あ ŋ 異 (色の あるもの として、 長尾を中 心とする京大の 居 傭 関 0) 研 究 が あ り ま た

の 庚 申 信 仰 の研究は道教研究の 造詣 K 併せて日本の民間信仰 の混合形態を調査したもの である

社の 社会的 い H 日 視 本 本文化講座に宗教関係 角 側 0 宗 から |面をみようとするもの乃至社会学的研究である。 教史に 編 集されてをり、 関 する研究もその方法論的 のものが数々見られ、 且つそれぞれ 分野 0 題目が は また東大の宗教学研究室で編集された明治文化史中の宗教篇 か かなりの なり多岐に 全般的なものとしては三一 紙幅をとって叙べられてゐる。 わたってゐる。 就中、 書房の日本宗教 戦後の 著し 角 Ш の į, 特· 14 史講座は 教 色 講 は 宗教 座 か b 新 な 史 潮 ŋ O

究者

ic

便

公宜が

あ

Ď,

Ŧ

凡社

0

日本民俗学大系その他宗教関係

0

多

Ų,

事典類も出された。

らに 徳太郎 態を長年の研究によっ 松 Ш 9 0 追 て書かれた村上重 0 かゝ の 民俗学的研究などが思ひうかぶ。 井上光貞 鎌 < Þ 記 倉仏 Ó 0) れ 如支丹 原 j 日 ち 容注 Jについても妄言を謝し、叱正をねがふものである。 |意から締切期日を誤認してゐたため『人類科学』の出版に間に合はなかったので、了解をえて本誌にのの稿は昨年春の九学会連台の年次大会で課せられた宗教学の研究動向の発表に手を加へたものである。 の 教 本民間信仰論、 のとして、 中世に 小 0 の研究、 Ļ Ö 日本浄土 研究は特殊社会の様相を抉てきし、 良の近代民衆宗教史の 佐木その他の労作した新宗教に関するものもその見識に強味をみせる。 おける真宗教団の形成、 て出版した。 更らに竹園の神仏習合や本地垂迹の 思想史的なものに家永の労作や性格の強いものとして渡辺照宏の日 一教史の 更らに大成された松村 研究等が 更らに高木宏夫の岩波その なほ純歴史的 傾向的に目立 研究も鋭 その他、特異なものとして高田修を中心とする仏教美術の研究があり、 の日本神 なも V, 。 つ。 田北は同じく九州のキリシタン集落についてその文化変容の この のでは 話 また、 研究等が記憶にあり、 ĺ の 研究等 ない 他から出した新興宗教に関するも か; 上記社会学的な研究としてはとくに小冊 が 高橋 はここにその名をあげるにとどめて筆を 柳 沊 仙 田 0 の 民俗学的集積から出て来る諸論 秘事法門、 教団 史的 解をえて本誌にのせてもらった。 森岡 な研究に 本仏教や死後 その他社会史的史眼をも の農村宗教、 のも確かな社会学 は 時宗阿 筆者の不用意と不 0 ながら古 世 弥 竹 や桜 田 教 <u>﴿</u> P 団 形 的 野 内 更 0 赤

(422) 128

られたので、私ら三人は特に親しい学友となり、他から三羽鳥と呼ばれたほど刎頚の交りを続けてい

多分大正四年五月に開かれた印度・宗教学会の席上であったと記憶するが、赤松君からわれわれの研究業績を発表

# 赤松智城博士を悼む

羽 溪 了 諦

ある。京大在学以来、特に親しく交際していた私として衷心哀悼の情に堪えない。 に向われたので、最近両三年間は全快を期待して安神していたのであるが、先般突然訃音に接して驚き歎いた次第で 労され、遂に困憊のあまり病魔におかされて、一時は絶望的重態に陥られたのである。 時中に令閨は先き立たれ、しかも戦災によって郷里徳山市における住寺が全焼したので、その跡始末に一方ならず苦 悲しいかな恢復に至らずして、遂に去る三月十二日不帰の客となられた。実に同君の晩年は不幸の連続であって、 本学会創立者の一人たる赤松智城君は終戦後間もなく大患に罹り、引続いて療養につとめていられたのであるが、 しかし、 その後ようやく快方

精進するかたわら、 ど毎月研究会を催していた。当時東大宗教科卒業の字野円空君が郷里京都へ帰り、京大の大学院に籍をおいて研究に 相互に共通する面が多いため、便宜上その翌年九月合同して、印度・宗教学会と称し、松本文三郎教授指導の下に殆 その翌月宗教学会が組織されて、 回顧すれば、京大に文科大学が創設されてから三年を経て、明治四十一年二月に印度学会が先ず結成され、 赤松君や私らと共に竜谷大学の前身たる仏教大学や、花園大学の前身たる臨済大学へ出講してい 爾来各別に毎月研究発表会を開いていたのであるが、もともと両学会はその研究上 次いで

129 (423)

て検討することを赤松・宇野両君と私との三人に委託されたのである。そこで、その後三人が屡々会合して協議を重 する機関誌を出版しようではないかと提案されたところ、会員こぞって賛成したのであるが、なおその具体案につい げた創刊号が発行されて、 の機関誌「宗教研究」の創刊号を発行すること、そして赤松秀景氏がその編輯の任に当 る こ と を取り決めたのであ の諸氏及び六盟館代表者として髙橋季吉氏らが列席されと記憶する。この席上で本会の規約が制定され、 京側は姊崎・高楠両教授を始めとして、木村泰賢・矢吹慶輝・長井真琴・石橋智信・干瀉龍祥・濱田本悠・赤松秀景 分経済問題を伴うた為容易でなかったらしい。しかし、晩秋に 及 ん で 東京側の努力が効を奏して、いよいよ六盟 して月刊とすること、東大の姊崎正治・高楠順次郎両教授と京大の松本文三郎・榊亮三郎両教授とを会の顧問として 賢氏へ連絡を取って交渉することに決めた。早速交渉を試みたところ、木村氏も矢吹氏も折り返えして共に賛意を表 ると思いついたので、この意見を開陳すると、両君とも心から賛同し、字野君からは矢吹慶輝氏へ、私からは木村 ねている間に、私は京大側のみで機関誌を発行するよりも東大側と提携した方がむしろより多く意義があり権 すべきことであり、創立者の一人として私もこの上もない満足であるけれども、 してもらいたいとの要請があったので、私が選ばれて東上出席したのである。京都側は私一人の出席であったが、 との出版契約が成立する運びとなり、最後の打ち合せ会を上野公園の某料亭で開催するから、京都側の代表者も列席 してこられたので、その後数度の書簡の往復による協議の結果、会名は「宗教研究会」とし、誌名は「宗教研究」と かくて予定通り、 なお出版所の物色は東京側で引き受けることにまとまった。ところが、この出版所を見出すことは何 矢吹・木村両氏は夙に世を去り、 大正五年四月八日に「最近の宗教心理学と宗教社会学」と題する赤松智城君の論文を巻頭に掲 爾来今日に至るまで一回の欠刊もなく継続されたことは、学界の為にも本会の為にも慶賀 次いで字野君が逝き、 今また赤松君も他界されて、 当初から本会創設の為に計慮し尽力 唯だ私一人が生 来春四月そ 威が

き残っているということは、無量の感慨に胸打たれざるを得ない。

成立の縁由を詳述した次第であるが、赤松君を追憶すれば何うしても本会創立の歴史に触れざるを得ない 実は本会の編集部からこの際赤松博士と本誌との関係を委しく発表せよとの要請があったので、 以上のような本会 わけであ

る

扨赤松君が非凡な頭脳の持主であったことは今更言うまでもないことであるが、京大在学中からその頭角をあらわ 卒業の際には成績優秀の故を以って恩賜の銀時計を拝受したほどであった。

相互に訳述して筆受する仕組みで始めたのだが、僕が訳述するスピードよりも赤松君のそれは二倍以上で、僕がそれ い宗教学説の紹介論評に集中されている。 始めとして、「輓近宗教学説の研究」(海野文庫)とか「現代の宗教哲学」とか「現代哲学に於ける科 学 と宗教」(ブ 的才能に長じていたから、その青壮年時代の学的業績は本誌創刊号の巻頭論文「最近の宗教心理学と宗教社会学」 を筆受する場合にはペンが追いつかないので困らされている。」と述懐されたことであった。かように、 たことが今なお深く印象づけられている。「赤松君の語学力の素晴らしさには驚き入った。今度の共訳は一章ずつ を 「宗教史概論」を和訳していられた最中に、私は宇野君にその仕事の進捗振りを尋ねたのに対して、宇野君の言われ (朝永博士還曆記念哲学論文集所収)などの卓れた著述も遺されたが、同君の生涯を通じて宗教学界に寄与した最も ŀ 宇野君と共訳)とか「二種の神聖観念」 その他「宗教史方法論」(現代史学大系第五巻) (龍大論叢二五七号所載)とかいうような当時西洋における 新 し 同君が宇野君と協力してトーイの著 及び 「薦新賽神の行事」 同君は を

民族と宗教」であろう。 赤松君は周知の通り明治仏教界の名僧赤松連城師の令孫であられる。その母堂は連城師の令嬢で、真言宗御室派の

管長であった和田大円師や有名な詩人与謝野鉄幹氏と兄弟の間柄であった照艫師を迎えて結婚し、 市で女子教育に生涯の努力を捧げその徳風は現になお景仰されている。そして現参議院議員赤松常子女史はその令妹 夫妻協同して徳山

偉大な不朽の業績はその京城帝大教授時代に秋葉隆教授と協力して完成された大著「朝鮮巫俗の研究」及び

であり、かって社会運動家として名を馳せた赤松克磨氏はその令弟である。従って、同君が頭脳明晰で学才卓抜であ ったことは、主としてこういうよい血統を引いた遺伝の然らしめたところと言ってよかろう。唯だ今でも遺憾に思う

悟に堪えない。深い哀悼の意を表して、この稿を結ぶ。

突もし脱線を演じられたことである。この面の思い出は多々あるけれども、今はこれに触れることを避けよう。 ことは赤松君が非常に酒を嗜み、酒豪といってよいほどアルコールに強く、しかも直情径行であった為、往々他と衝 若し

同君が健康で長寿を保たれたならば、学界に貢献するところ鮮くないに違いないことを思えば、同君の逝去は衷心痛

(426) 132

# 숲 報

# 理事会報告 (一月十九日(火)午後一二時三〇分—二時)

於東大宗教学研究室

# 、前回理事会報告

IAHR・AAグループ日本委員会から日本宗教学会に提 第十回国際宗教学、宗教史会議出席者報告

出された報告書を発表

国際宗教学会本部役員推薦の件

役員の辞意をいれることとなり、新役員の人選に ついて 出された審議経過報告書を発表。協議の結果、菅・宮本両 IAHR・AAグループ日本委員会から日本宗教学会に提 は、次の理事会ではかられることとなった。

# 理事会報告 (三月十五日(火)午後四時—六時)

於東大宗教学研究室

次回大会開催校の件

青山学院大学の内諾を得て、十一月十八、十九、二十日に

開催を予定することを諒承

口 「宗教研究の自由を守るための決議案 (会員提案)」にと もなう問題の処置の件 前回総会に於て標記の決議案は審議未了となったが、総会

> 石津照響、岸本英夫両氏を国際宗教学会評議員に選出、岸 国際宗教学会日本代表役員の件

日本美学会と協議の上、日本宗教学会から、諸戸素純氏を 日本学術会議選挙管理委員会委員の件

本英夫氏を同理事におくことを決定した。

国 'Religious Studies in Japan' の件 委員に推薦することを決定した。

# IAHR・AAグループ日本委員会第五回会議記録 同書完成の旨報告があった。

(一月九日午後五時)

二、経過報告 (事務局)

国外関係

した。

木秋夫両氏の出席を求め、意見をきき、さらにその処置を 理方法を検討中であり、なお、次回理事会に小野祖教、佐 につき、会員の意見をきくことになったが、その後その処 に於て、神宮国有化の問題と宗教研究の自由に関する問題 検討することになった。

月九日の二回にわたり開催し、本委員会における原案を作成 增谷、中村(各幹事)長尾、西角井、仁戸田(各委員)八氏 に委嘱した。この小委員会を、昨年十二月十九日と、本年一 れた小委員会委員を人選の結果、岸本(委員長)、石津、菅、 前回の委員会で、委員長と石津日本宗教学会会長に一任さ

133 (427)

- 表した。 ① IAHR会長ペッタツォーニー夫人あて、委員長名で哀悼の意を ローマにおいて逝去の旨、ブレーカー氏から通知があっ のではないで逝去の旨、ブレーカー氏は、昨年十二月八日
- 項に関して返信した。その要点は、②・昨年十一月二十七日付のブレーカー氏からの問合せ事
- 上の学者が参加できると思われること。 (4) 本年九月のマールブルク大会に、日本から十二名以
- 成を報じてきた。それに対して祝意を表した。 韓国のシン氏から同国における宗教学宗教史の学会結
- ④ AAグループ特別委員会構成国のうち、すでに日本、インド、韓国にはIAHRの国内グループができたが、インド、韓国にはIAHRの国内グループができたが、
- 口 国内関係
- ① 第十回マールブルク大会参加に関して
- 合せ。合せ。参加希望者に対して参加費用の具体化についての問
- の研究発表の有無、ならびに研究題目の問合せ。

(c) 日本宗教学会評議員に対する参加希望の有無の問合

₽ •

関する回答集計(その三)」を作成した。し、その回答を集計して、「マールブルク大会参加に

以上、三点に関して、それぞれ間合せの手

を出

# 三、議事

(家庭の事情で書簡を托されて欠席)両委員の発言があり菅両委員出席の上で、この問題を審議した。まず宮本、菅前回の委員会の話合いに従い、現在本部役員である宮本→ 国際宗教学会日本代表本部役員の件

宗教学会に報告することになった。

それを中心にして討議を重ねた。その結果、この審議経過

をそのままとりまとめて、IAHRの加盟団体である日本

石津照璽、岸本英夫、増谷文雄、国費による日本代表の選出につき案について検討の結果

仁戸田六三郎、武内義範

増永霊鳳

参加者に対する具体的な援助は、すでに事務面の問題と会原案を、日本宗教学会に文書で報告することに決定。の六氏を、この順位をもって推薦することになり本委員

- 費用の斡旋はできるだけ努力する(余り期待されるほどなっている。そのうち、

1

 $(\Box)$ 

(428) 134

# のことはできないが)。

- 要望があれば、所属機関長、その他宛に手紙を出す。
- 参加希望者宛に、本委員会として推薦状を出す(モーラ 細かい問題については個別的に検討する。

の四点につき、逐次事務処理することに決定した。

サポートの意味で)。

# IAHR・AAグループ日本委員会第六回会議記録 (二月十六日(火)午後五時~八時)

# 国外関係事務報告

インドの有力な学者数名に対し、マールブルク大会への

- 参加と、インド大会開催に関する努力を呼びかけた。
- 1 日本宗教学会に対する報告書の件 IAHR日本代表本部役員選定の件
- とに決定した旨報告があった。 退を諒承し、新役員の人選は次回理事会ではかられるこ 本宗教学会理事会で菅、宮本両氏のIAHR本部役員辞 れに関して石津日本宗教学会会長から、一月十九日の日 本委員会から日本宗教学会にあてた報告書を朗読。そ

ことにした旨報告があった。 員の選出に関しては、日本宗教学会理事会の決定をまつ 委員会では、菅、宮本両氏の本部役員辞退を諒承、新役 なお一月十九日に引きつづき開かれた宗教史研究連絡

> 2 第十回マールブルク大会に関して

本代表の大会参加に要する諸費用を円貨から外貨に切替 国費による日本代表の選出ならびに国費によらない日

える件。 本委員会から日本宗教学会にあてた報告書を朗読。そ

れに関して、石津日本宗教学会会長より日本宗教学会理

書が採択され、それにもとずいて日本学術会議への上申 十六名もあるため、国費による代表派遣の枠が極度に限 が多く、約十九もあり、それについての参加申込者が三 がなされた旨報告があった。なお、今年度は、国際会議 事会ならびに宗教史研究連絡委員会において、この報告

定されてきている旨中間報告があった。また、私費外貨

枠に関しては、かなり事情が好転している旨あわせて報

告があった。

(三)

う中間報告があった。 名、その見込みのあるものは四名。既に在外で、参加確実 と思われるものは四名。その見込みのあるものは一名とい 参加申込者の現況報告 国内からの参加者で、ほゞ確実と思われるものは、十六

ドにおける大会計画の問合せに関して協議の結果、実際の 一九六三年インドにおける大会開催の件 九六〇年一月二十一日付けのプレーカー氏からのイン

企画と運営は、主催国としてのインドに当ってもらい、本

れた。 委員会としては、後援の形で必要な援助をする線が決定さ

二 IAHR・AAグループ日本委員会規約の件 の結果内規がつくられた。 前項に関連して、本委員会の規約作製が議題とされ、そ

# 記

後

0 早速お寄せいたゞきましたので、本号に掲載しました。 た。追悼の辞を羽渓了諦博士にお願いいたしましたところ 名誉会員赤松智城博士が去る 三 月十二日逝去されまし

羽

渓

7

諦

能谷大学名誉 常 会 名 誉

授授員

大

学 学

> 授 員

授

石 館 髙 塚 玉 'G

ようお願いいたします。 と共に本誌に挿入ご送付します。期日までにご返答下さる することになりましたので、これを別刷として返送用封筒 については、資料を付し、会員各位にアンケートをお願い 会報(理事会報告)記載「宗教研究の自由に関する」問題

0

0

会費の納入率がわるいため会務に支障を来す向きもありま

すので、未納の各位は是非完納下さるようお願いします。

津 木 本 城 Х 執 ン 啓 シ 照 熈 ŧ ょ 四 子 祥 郞 璽 道 東 富 国際宗教研 究所 所 立 東 ボ Щ Œ 京大学

大

学

師 授 ン

大

学 助 教 教

筆 者 紹

介

(430) 136

# 'Tolerance' and 'Truth' in Religion

### Gustav MENSCHING

# The Thought of Tathagatagarbha and the Philosophy of Schelling

### Koshiro TAMAKI

The Tathägatagarbha is considered to be a unity of its characteristics, for instances, the belief (adhimukti), wisdom (prajñā), meditation (samādhi) and compassion (karuṇā), but not the unified substance of them, only that these characteristics are internally related with one another. And so the connection between the Tathagatagarbha and its characteristics is not the one between the substantia et attributa, but the belief, wisdom, meditation and compassion is respectively the whole of Tathagatagarbha. These characteristics in Tathagatagarbha are contrasted with those of the sbsolute in Schellingphilosophy. The Absolute emphasizes to be oneself the reason (Vernunft) or the function of recognition, and at the same time to be oneself the compassion. About the compassion Schelling says 'die allgemeine, gegen alles gleiche und doch von nichts ergriffene Einheit,' namely, 'die Liebe, die Alles in Allem ist.' This thought is much similar to the compassion is Tathagatagarbha that means 'parama-snigdha-bhāvaika-rasa-lakṣaṇa' (the mildst character of unification) against all the creature. The Absolute and Tathagatagarprbha, however, differ one another as regards that the former emphasizes its unity, being, substance and so on, the latter insists upon its emptiness (śūnyatā), · · · ·

# Radical Empiricism and the Religious Thought of William James

## Kiyoko TAKAGI

William James advanced a very untraditional view in the nineteenth century. His theory of radical empiricism and his method of pragmatism brought a new way of thinking to traditional Western philosophy. On the basis of his idea of radical empiricism, he tried to explain religion as a fact of human experience, rather than as a theoretical problem. Thus, the three characteristics of his religious thought, that is his idea of God, his ("helthy-mindedness" and "sick-soul") interpretation of religious attitudes, and his concept of the ego are pragmatic-pluralistic-empirical. James treated religion in a very large framework. To him, religion was a way of life, He emphasized this point of view throughout his career. He wished to make philosophy more concrete. However, his religious thought, on the whole is theistic. In spite of his empiricism, James was forced to introduce certain supernatural elements into his religion. He interpreted religion with reference to the idea of pure experience which is a basic concept of radical empiricism, but he could not treat religion exhaustively in terms of pure experience. This, I think, is a very important and interesting element in the religious thought of William James, because it seems to clarify the heterogeneity of the Western way of thinking as well as the homogeneity of the Eastern way of thinking, especially in regard to religious thought.

# Materials for the Date of Buddha's Nirvāṇa

## Keisho TSUKAMOTO

The calculation of the date of Buddha's nirvāṇa is finally given under two conditions. The one is an event as starting point from which the date is calculated, the other is a number of years that had passed since the Buddha's nirvana. This paper deals with the latter.

The chronicles or traditions which tell us the number of years after the nirvāṇa may be classified thus: 1) traditions of the Vinayapiṭaka,

- 2) chronicles in Kaśmīr, 3) chronicles in Ceylon, 4) chronicles in China,
- 5) chronicles in Tibet and 6) traditions of the Jaina Scriptures.

The critical studies of the above mentioned materials set us five classes of problem.

- a) Lists of the Magadhan kings and length of their reign.
- b) Lists of the ācāryaparamparā and traditions of Buddhist council.
- c) Inscriptions of Asoka.
- d) Vaiśālī Council and the first schism of Buddhist schools.
- e) Historical background of the compilation of the Purāņas.

# On the Evil-Around the Theory of Guardini

### Kido TACHI

- ① Man is filled with contradictions. The man, who lives for the death, one side longs the god, other side yearns the beast, the dialectic unity of this contradiction opens the human religious existence.
- ② Man is only in the God man. And this unity of contradiction is completed by the leap for the God. The evil is the moment of this leap.
- ③ Man is superior in the liberty to the evil. The liberty, in the contradictionary man, cannot be accomplished, so the human liberty is only in the God accomplished. And the evil is conquered through the liberty, therefore the evil is not the problem of the philosophical anthropology, but of the theological.

# Recent Trends and Problems in the Science of Religion

## Teruji ISHIZU

The scientific study of religions was actually developed from the seventh decade of the 19th century in Europe. In Japan, the science of religion had been studied as early as in there, strictly speaking, in the eighth or ninth decade of the last century. The course in the science of religion was established in Tokyo Imperial University and other Universities in 1905 or later. Thus, the scientific study of religion in Japan has the right to claim an unique and important position in the history of the discipline.

The characteristics of the science of religion in Japan is, differing a little from the european and american trends, the fact that, specialists-proper in the field of the science of religion have been studying freely the achievements and methods of studies in other relating fields, such as psychology, sociology, philosophy and so on, and they have been utilizing and developing them in their own field.

Therefore, it is very important for us, to classify and systematize the various trends and methods of the studies.

The author made effort to clarify the poblem of integrating and systematizing various problems in the field of science of religion in home and foreign, which can be classified in these three fields: historical study of religion, social scientific study of religion and philosophical study of religion.

The author gave his special attention to the modern trend which has an intention to study the basic structure, meaning and function of the religious experience from the human ecological view-point.