#### 我国プロテ ス タン トに於ける信徒構造の変遷

# ――基督教主義教育を通してみた一試論―

主義教育を通してみた一起論――

門

富

夫

1

ようとするものであつた。 この前提に従つて、夫々の心理的態度の起因と考えられる歴史的事実を整理し、各宗派史の社会的位置づけを、試み 又それを創造し変更させもする、信徒層の心理的態度に基づいているという事実を、 既に発表されているように、二つの意図が含まれていた。一は、夫々の宗派の教義や組織の特徴が、それを受容れ、 「社会階層と宗派機能」という題目で、社会心理学的立場からすすめて来た宗派発生に関する研究には、 究明することであつた。二は、

視されるべきであると思う。 特色が更に強められ、発展してゆく為には、之を受容れて、この傾向を更に推進する一定の信徒層の存在こそ、 宗派の新興、若くは分派に際しても、 教祖の性格や、 様々な偶発的事件等も原因として取上げられようが、 宗派の

志向の類似性の存在が、考えられなければならない。それが信徒層とよぶべきものの基礎にある。後に説くように、 何にして一定の集団統制に迄展開しようとするのであるか。その為には、当然、 信仰のごとく、ある意味では、最高価値の欲求とか、 独断などと名付けられて、最も個人的であるべき現象が、 他の社会現象と同様に、或程度欲求 如

我国プロテスタントに於ける信徒構造の変遷

宗教現象にあつては、 係を分析することに於て、宗派史の再体系化が可能になるのではないかというのが、本論の目的である。故に本論の 念を用いて把握しようと試みている。その出現、変化に当つては、当然歴史的環境が問題とされるが、この両者の関 しての in-group 感情に強いものである。今日の社会心理学では、 外からの攻撃に身をさらすことは、同時に自己の破壊を意味するものであるから、 斯様な集団の傾向性を、「社会的性格」等という概 特に集団と

当然、その面に於て取扱われるものである。

料の整理が期待されている。その意味では、本論は明治以来のプロテスタント信徒構造展開の概括を示すものであり ものではなかろうか。この様な研究にあつては、文献の分析と共に実体調査の必要も考えられ、それによる歴史的資 基督教の知識層的な性格に注目している事実も、 てみた。近来続々と発表される、明治プロテスタントに関する社会科学的な研究が、各々その立場は異なれ、 更に研究の加えられるべきものであることを、一言しておきたい。(3) 斯様な試論の一端として、 従来の英国メソデスト発生に関する研究に引つづいて、(1) 信徒層の特異性が、いかに宗派史に於て重要視されているかを示す 明治プロテスタント史を取上げ

浮彫化をとほして、 化過程に於て、どのような位置を保つて来たかを解明してくれるであろう。即ち、彼等の信徒層の社会的限界づけ、 層」に信徒が多い宗教と、見做されて来た。この事実の分析は、 明治初年から、 我国社会史の特徴と関聯した宗派史が、ある程度把握されるものと信ずる。 天理教金光教等の如き、 一般庶民に基盤をおく宗派と対比されて、 以後基督教が他の社会機関と関聯して、 基督教は比較的 我国の近代 「知識

道層拡張を目指して、これ迄非力であつた農村伝道に力を尽そうとしたのもその表れである。明治以来、宜教師が常 れる。最初にそれは伝道層開拓の絶叫となつて表われている。都市インテリの宗教といわれるプロテスタントが、伝 斯様な信徒層の制限は、 既に具体的な事実として、プロテスタント各派に於て如実には理解されていたものと思わ け

る歴史の浅さ、

的

地盤の存在する地方」に於ては、

明かに有利である。

之は、

地理

的

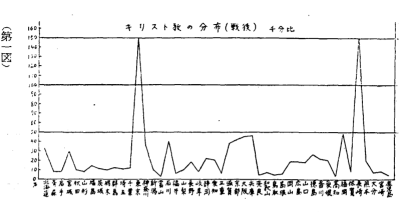
物理的

原因による所も少くないが、それよりも、後述するように、基督教の我国に於

或は洋教=洋学としての知識層との関係等 第一図に示された昭和二十七年度信徒数統計表

ż

Ø,



にしてみよう。

て、その特徴がどの時代から始まり、

何を原因としたかを語る一つの手掛り

どのようにして成立したものであろうか。 我々は、 その現状の一端を 呈示

せられたが、氏の云う小市民階級とは、内容的に一体どの様な人々であり、又

沢有道氏が、「従来小市民階級に地盤をもち、

都会に教会が多かつた」と規定

に憂えていたように、信徒は都市集中の度を益々強めて来た。この状態を、海老

港 よう。 な地方(例えば北海道など)、 市を中心として、文化定着に容易な地方、交通の要点、 通 歴史的地理的背景によつて、極めて顕著であるという。即ち、「文化的に未開拓 に制限のある地方(南九州など)」に於ては、不利である。その逆に、「大都 小林勉氏の最近の研究によると、基督教伝道にとつての有利不利は、(6) まず「都会に教会が多かつた」という点から、信徒の全国的分布を考えてみ 鉱山地帯など)、神道・仏教が殊に有力である地方(奈良・和歌山など)、交 出稼ぎなどによる人口集散の激しい土地(漁村・漁 或は切支丹以来の伝統 土地

0

による所が多い。

(干分比) 歴史的原因

よつて、右の結論の妥当性が、

証明され

浦上くずれ以来の長崎

#### 基督者職業調查(昭和8年) (第二図)

| 基督者職業調査(昭和8年) (第二図) |   |       |        |          |                    |  |  |
|---------------------|---|-------|--------|----------|--------------------|--|--|
| 職 業                 |   | 員     | 数      | 基督者数     | 割合                 |  |  |
| 農                   | 業 | 27,00 | 00,000 | 人<br>494 | <u>1</u><br>55,000 |  |  |
| 商                   | 業 | 7,47  | 70,000 | 614      | 1 12,000           |  |  |
| 工業従事                | 者 | 4,55  | 50,000 | 106      | 43,000             |  |  |
| 手工                  | 業 | 3,79  | 90,000 | 85       | 1<br>45,000        |  |  |
| 漁                   | 業 | 1,50  | 00,000 | 29       | 1<br>52,000        |  |  |
| 官吏、公引               | 吏 | 97    | 70,000 | 415      | 2,000              |  |  |
| 教育                  | 京 | 57    | 70,000 | 297      | 2,000              |  |  |
| 医療事                 | ŧ | 47    | 70,000 | 299      | 1,600              |  |  |
| 陸海軍                 |   | 30    | 0,000  | 45       | 6,700              |  |  |
| 会社員、銀行員             | 1 | 90    | 0,000  | 450      | 2,000              |  |  |

の声となつたことが報告されている。

東京、

神奈川、

神戸、

京都等が挙げられ

商工業特殊地帯、

或は貧民層への伝道強

ている。之は必然的に同教会の、農村

派の調査によれば、信徒数の住民に対す

る比率が、異常に高いものには、宮城、

して、

昭和八年に行われた日本基督教会

戦前の諸調査に於ても、全く同様な結果

中心に信徒の集中が見られるのである。

切支丹を除けば、よう。又、事実、

その余は概

ね

都市

が呈示されている。その代表的なものと

化

についても、様々な調査が行われたが、 する人々が、その大部分を占めている。 二十七年の調査に於て、実際に目にした結果では、大都会という制約もあろうが、東京都内各教会の信徒の、教育(9) 同じく日基派の調査によれば、第二図の如く、官吏公吏、教育家、会社員銀行員、医師といつた比較的知識層に属(゚゚゚) では、この分布を内容的にみて、「都市の小市民層」とは、どの様なものであつたか。 その結果は、 (この表が、学生層に触れていないことが、残念である)。 第二図を更に裏付けるものでしかありえなかつたようである。 叉、 戦後の教勢

| 高校・旧制中卒及び在学中     5       小 学 校 卒 以 上     1       別 不     明 8 1       学 生 14 2     2       教 節 6 1     3       公 吏 2     無       無 章 2     6       洋 教 2 (6     3       養 全 社 員 4 10     6       農 業 0 0     0       工 店 員 0 2     2       別 而 業 0 0     0       不 明 3 2     2       年 10 15歳 1 0     0       16 20 7 7     0       21 25 12 27                                                                                                                                                |   |      |              |              |     |     |    | (A) | (B) |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---|------|--------------|--------------|-----|-----|----|-----|-----|
| 高校・旧制中卒及び在学中     5       小学校卒以上     1       別不     明8       学生     14       公東     2       無     職6       洋数     2       無     職6       洋数     2       金     社員     4       区     者1     0       機     業0     0       工店員     0     2       別     第0     0       不明     3     2       年     10     15歳     1     0       16     20     7     7       21     25     12     27       26     30     4     13       31     35     1     6       36     40     3     5       41     50     4     1 | 学 | 大    | 学・彦          | 5 <b>李</b> 2 | 卒 及 | び在学 | 学中 | 24  | 44  |
| 小学校卒以上     1       別不     明8       学生     14       数     師6       公更     2       無     6       洋数     2       無     6       洋数     2       無     4       度     者       工店員     0       工店員     0       不明     3       年     10     15歳       16     20     7       21     25     12       26     30     4       31     35     1       36     40     3       31     50     4       41     50     4       1                                                                                     |   | 高杉   | 高校・旧制中卒及び在学中 |              |     |     |    | _   | 2   |
| 議     学     生     14     2       数     節     6     1       公     吏     2     2       無     職     6     3       達     会     社     員     4     10       應     者     1     0       正     店     員     0     2       別     所     業     0     0       不     男     3     2       年     10     15歳     1     0       16     20     7     7       21     25     12     27       26     30     4     13       31     35     1     6       36     40     3     5       41     50     4     1             | 黱 | 小    | 学            | 校            | 卒   | 以   | 上  | 1   | 0   |
| 数   前   6   1   公   吏   2   年   数   2   で                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 別 | 不    |              |              |     |     | 明  | 8   | 18  |
| 数 師 6 1 公 吏 2 無 職 6 3 無 裁 2 (0 無 裁 2 (0 長 去 社 員 4 10 医 者 1 (0 長 業 0 0 不 男 3 2  「                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |   | 学    |              |              |     |     | 生  | 14  | 25  |
| 無 職 6 3 3 4 1 3 5 4 1 50 4 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 職 | 教    |              |              |     |     | 節  | 6   | 16  |
| 洋     裁     2     0       業     社     員     4     10       農     業     0     0       工     店     員     0     2       別     職     0     0       不     明     3     2       年     10     15歳     1     0       16     20     7     7       21     25     12     27       26     30     4     13       31     35     1     6       36     40     3     5       M     41     50     4     1                                                                                                        |   | 公    |              |              |     |     | 吏  | 2   | 6   |
| 業     会     社     員     4     10       股     業     0     0       工     店     員     0     2       別     第     0     0       不     明     3     2       年     10     15歳     1     0       16     20     7     7       21     25     12     27       26     30     4     13       31     35     1     6       36     40     3     5       41     50     4     1                                                                                                                                  |   | 無    |              |              |     |     | 職  | 6   | 3   |
| 医 者 1 (1) 機 業 0 (2) 対 で 関 3 (2) 対 で 関 3 (2) が で 関 3 (2) で で 関 3 (2) で で で で で で で で で で で で で で で で で で で                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |   | 洋    |              |              |     |     | 裁  | 2   | 0   |
| 農     業     0     0       工     店     員     0     2       別     第     0     0       不     明     3     2       年     10     15歳     1     0       16     20     7     7       21     25     12     27       26     30     4     13       31     35     1     6       36     40     3     5       41     50     4     1                                                                                                                                                                         | 業 | 숲    |              | 社            | :   |     | 員  | 4   | 10  |
| 工     店     員     0     2       別     第     0     0       本     明     3     2       年     10     15歳     1     0       16     20     7     7       21     25     12     27       26     30     4     13       31     35     1     6       36     40     3     5       41     50     4     1                                                                                                                                                                                                   |   | 医    |              |              |     |     | 者  | 1   | 0   |
| 別                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |   | 農    |              |              |     |     | 業  | 0   | 0   |
| 不     明     3     2       4     10     15歳     1     0       16     20     7     7       21     25     12     27       26     30     4     13       31     35     1     6       36     40     3     5       41     50     4     1                                                                                                                                                                                                                                                             |   | エ    |              | 店            |     |     | 員  | 0   | 2   |
| 年 10 15歳 1 0 16 20 7 7 21 25 12 27 26 30 4 13 35 1 6 36 40 3 5 41 50 4 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 別 | KIG  |              |              |     |     | 業  | 0   | 0   |
| 年 16                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |   | 不    |              |              |     |     | 明  | 3   | 2   |
| 日 20 7 7 7 7 21                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   | 10 - |              |              |     | 15  | 歳  | 1   | 0   |
| 令 26 — 30 4 13<br>31 — 35 1 6<br>36 — 40 3 5<br>41 — 50 4 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 年 | 16 - |              |              |     | 20  |    | 7   | 7   |
| 令 31 — 35 1 6 36 — 40 3 5 41 — 50 4 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |   | 21 - |              |              |     | 25  |    | 12  | 27  |
| 31 — 35 1 6<br>36 — 40 3 5<br>41 — 50 4 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 令 | 26 - |              |              |     | 30  |    | 4   | 13  |
| 別 41 — 50 4 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   | 31 - |              |              |     | 35  |    | 1   | 6   |
| <sup>БП</sup>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |   | 36 - |              |              |     | 40  |    | 3   | 5   |
| 51 歳以上 6 5                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 別 | 41 - |              |              |     | 50  |    | 4   | 1   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |   | 51 歳 | 以上           |              |     |     |    | 6   | 5   |

(第三図)

層とよばれうる人々、或はその予備軍としての学生が信徒の大部分を占めている。又年齢的には、青年層の比較的多 三図に近い傾向を示していた。第三図は、予備調査をもととして、調査の中心対象となつた山手の二教会の内容を示 すものであるが、之を以上の詳細を示す例として呈示してみよう。即ち、教育程度に於て優れ、職業的には中産知識 出したにすぎない。 専卒、或は在学中の者であつた。又信徒の職業調査に於ては、右の事実を裏付けるように、第二図と同様な結果を見 度の高さは意外なほどであつた。 この間、 地理的な原因や、伝道者の性格によつて、多少異なる結果もみられるのではあるが、概して、各教会共第 即ち、都内及び近郊の三十教会に於て、平均して、信徒の約五割近くが、大学・高

五

六

或は 反 面 事実が観取された。この信徒の心理的な動態を示す結果として、 知識層としてのエリート 行動に於て緩い事実。」 意識につよいこと。 等が挙げられた。 以上の諸特徴は、 換言すると、社会的事実への反応に早く、 信徒構造の変遷を説く上に当つて、 「在学中のみの信徒、 所謂学校信徒の多い 思想に於て進歩的である 規準となるも 事実。

ので

あり、

記憶される必要がある。

異教臭の問題や、 象の貧しさ、 当であり、又一貫性も持つていた。しかし、その努力の大方が伝道開拓層の分析のみに終り、 究よりも、 前述のように、 むしろ自らの持つ性格的限界の反省こそ求められるべきである。 時間的余裕の欠乏等に於て、 伝道当事者たる信徒の、 教会に於て、 伝道打開の努力が特殊地帯と貧民層の上に向けられたことは、 とらえようとする傾向が多かつた。しかし、 知識層的な心理的限界等こそ、 より重要視されるべきであつた。 教義内容の検討即ち 伝道遅滞の原因を、 この結果からみて妥 の伝統的 対象の研 対 な

ないと説かれてい ら 前提が呈出されるものと思う。 頃根ざしたものであらうか。 かゝ を検討」して、 ル 主張者の偏向 ì ス・ペネデ . る。 歴史的に主張者の基礎構造を分析しない限り、それについての我々の判断を更に明確化する手段は ィクトによれば、宗教や、或は信念独断等とよばれる現象を考察する上に於て、 ・傾向を指摘するのは容易いが、結局、 その意味に於て、 この遡及に於て、 この伝道制約の問題は、 我々はプロテスタ 「それが発生した諸条件およびそれがい ン 歴史的に遡及してみる必要がある。 ト史の特色と、 今日の信徒の 「閉鎖性」 社会科学的立場 かに利用せられた この 制 の 約 解明 は 何 の

する予定であるが、 以上のようなプロテス 結論的には、 タント信徒の社会的特徴、 既に、 明治後期から大正初期にかけて、 換言すれば、 都市の中産知識層的性格は、 遡及し実証しうる事実である。 後に詳細を記述 宣教師の報

期信徒 の研究が、 なつた都市中産階層への信徒構造の移行過程を、 テスタントの知識層的性格の萠芽的形式は、既に明治初期の移入当時に求められるべき事が推定される。今日、 て、今日の信徒層胚胎の直接原因となつた諸現象を取扱うと共に、明治初期信徒とは相似ているようで全く質を異に かに今日の信徒分布と類似したものであるかに、 或程度、 いから、 早くからこの現象が把握され、明治末期には、宣教師ピーターズが、之を要約して、「プロテスタン 必然的に階級的活動たらざるをえなかつた」と述べている。(1) 宣教師塾時代の士族信徒の動向に視点をむけている原因はそこにある。しかし、 信徒の有力な地方として長崎、 即ち、 明治四十一年の分布報告の当時に、 「洋学としての基督教の移入」「居留地伝道」等の結果を示すものでもある。之をみても、 東京、 教会の大勢を徐々に占めつつあつた、そして今日の信徒層の基礎と 明らかにした研究は、今日尙多くをみない。我々は、 人は気付くであらう。 北海道、大阪、 神奈川、 明治四十一年に報告された基督教徒分布 しかし、同時にこの統計は基督教再移入当時 宮城という地名を列挙すれば、 士族信徒を中核とする初 明治初期に於 それが、い トは、 ブロ

する政府の定義を受諾し、 態度を見出すのである。三教会同前後から、昭和十一年全国キリスト教協議会が、 ることが出来る。所が、最近研究の進むにつれ、 的な宗教政策に著しく批判的であると云われて来た。 「市民倫理の担ひ手」と単純に公式づけえぬ複合した性格を感じる。 别 の面から一言してみよう。 政府の宗教政策に完全に屈服する迄には、様々な妥協的な要素が観取される。 明治後期以降のプロテスタントに、必ずしも批判的と云えぬ妥協的 例えば、 之は士族信徒の階級意識によつて、支えられて来たものと考え 明治初期プロテスタントは、 之はホルトムの云うように、 「神社は宗教的なものでない」と 天皇制国家主義、 「信徒の絶対少 批判的」 或は官僚 する信徒の出現を、

明治後期に探らねばならない。

七

我国プロテスタントに於ける信徒構造の変遷

ず斯様な心理的変化の契機に連らなつてゆくのである。今日の信徒構造を理解する為には、明治の二大戦争、 理的動機である。教会が漸次、近代化に於ける主導力を放棄してゆく経過に於いて、プロテスタントの信徒構造を背 数という情勢の下に教会が迫害か殉教か、それとも妥協と大勢順応か」を決定するに当つて、(3) 基督教の社会的性格をつよく規定するものである。それは次に措くとして、本論では巻頭にみた信徒の特殊性の出現 命を境とする、 景とする微妙な緊張が、次第に信徒の孤立感をつよめていつた。結局、次項に於て説明される統計上の変化は、たえ まず、明治初期から後期への信徒層の移行に於て、語りたい。 近代的な信徒層の誕生に目をやらねばならない。 新らしく生れ出たこの層は、 その後、 重要な役割を果した心 大正、 昭和の 産業革

#### 1 「宗教研究」

- 2 内三郎「日本におけるプロテスタンテイズムの移入」 (「東洋文化」十号) 等参照 隅谷三萬男 「近代日本の形成とキリスト教」。 大
- 3 の中、森岡凊美、工藤英一氏等の労作がある。 実体調査によつて、歴史的資料を整備した諸研究
- (4) 「明治文化史 を始めとする高木宏夫氏の一連の労作等 宗教編 第五章明治宗教社会史」
- 「地理と歴史」、 「東山莊講演集」 一八四頁 創刊号 三〇頁―三七百 日本基督教会鳥瞰図

5

海老沢有道「現代日本宗教の史的性格」一一〇頁

同

8

「社会的緊張調査 二十七年度」 による。刊行の

予定

9

- 10 ベネデイクト、「民族」 一六一頁
- theoretical and practical." (1912) p. 120 A. Pieters; "Mission Problems in Japan -

 $\widehat{\mathbf{n}}$ 

in Modern Japan." (1909) p.72. A. K. Faust; "Christianity as a Social Factor

12

- ホルトム 「日本と天皇と神道」
- 一二五頁—一二

六頁

扱つたものも多いので、本論では、明治後期信徒を画く必要上、その比較の規準として、述べることとする。) こととしよう。 が政府の宗教政策の変遷に、どの様に反潑し、又変化していつたかを考えることにより、信徒層の交替を問題にする 信徒層の変遷を明らかにする経過に於て、まず、再渡来直後に於けるプロテスタント信徒層の特質を取上げ、それ テスタントに於ては、之は、移入直後の勢力培養期から、欧化時代前後に至る上昇期に当つている。 士族信徒を中核とする信徒層については、既に発表したことでもあるし、又隅谷氏の研究を始めとして、 最初に、政府の宗教対策に於ては、単なる試験期にあたる、祭政一致、政教一致の時代を取上げよう。 (明治初期 之を取

已権力の保存から、 に置かれ、 表れた。 明治政府の倫理的基盤は「復古」におかれ、 家族=国民は仁慈の反対給付として、服従が課せられたわけである。この傾向は必然的に国粋主義となつ 「復古思想」を助長したものにすぎない。即ち国家の精神的秩序は、 神道の国教化が行われたが、之は天皇権力を利用する藩閥政府が、自 所謂家族国家としての方向

となつたのである。 速な近代化に伴う解体の危険をさける為に、常に「家格」=「国体」がその結合前提となつており、 であつた。中心にある徳育は、前近代的な「祭祀」を中核とする家族倫理に置かれていた。斯様な家族国家では、急 国根性といわれる、「外部への嫉妬と、内 の実力に対する絶えざる不安」の、 二重操作のテンションにまで 発 展 す 充実によつて、政治形態そのものの持つ矛盾を隠弊したのである。この外部に対する「家格」の意識は、 要するに政府の云う「近代化」は、単に富国強兵政策の一環として表れた西欧物質文明の利用のみを意味するもの それは、 常に国民の個人的成長の障害となつたのみならず、国際的であるはずの基督者にも、絶えざるつまづき この優越意識 後に所謂島 の

我国プロテスタントに於ける信徒構造の変遷

道、 るべきものであつた。 このような政策上、 即ち都市交通の要衝を中心とする伝道に、その伝道方式を限らざるを得なかつたのは止むをえぬ事情であつた。 基督教がこの嫌悪の直接的攻撃を避ける為に、「洋学」=西欧技術の移入の形に於て、 まずプロテスタントは、 政府の嫌悪する西欧の近代市民倫理の先駆として、 徹底的に排除され 居留地伝

のみで、 った。 をきめこんで動かなかつたというのが真相であろう。 る信仰を凡て統制した政策は、 禁教政策の日常化が、 斯様な政治的考慮の他に、 むしろ「滑稽徳川明治史」等にもみえるように、 仏教迄が統制されることになつていた。 信仰の道徳的展開を抑止し、宗教をして単なる一風俗に堕すこととなつた。 更に前時代からつづいて来た庶民の宗教的無関心を、我々は見過してはならない。 明治政府に受継が れ 抑圧の下では、 基督教は云わずもがな、 政府の拙速主義を原因とする神仏基各教の戦に、 自然庶民は、 その一部を除いて、 それが前政体の一支柱 時の政体に矛盾す 宗教に無関心とな であつたとい 高見の見物 · う

止 い まりえない者こそ、 この政治的、 西欧文物に興味を抱き、 歴史的制約が、 将来の信徒であつた。 又それに近づき得る機会を持つ者、要するにこの周辺期にあつて、 プロテスタント初期信徒層の枠となつた。逆に云うと、 之が、 プ ロテスタン ト信徒層の萠芽的形態であつた。 政府政策に無関心でありえな 単に庶民的 地位 に

なり、 などが伝道の端緒をつかむこととなつた。社会不安のエネルギーの蓄積が、どの様に大きいものであつたかは、 経過に於て、 川滅亡以来、 力な中央集権を目指す新政 他方では、 一方では尨大な浮浪士族層の出現と、 下級武士と地方ブルヂョ 社会周辺期をめぐる解体農民層、 一府は、 ワ やつぎばやに、 **ザーに分散下降しつつあつた権力を取戻すことになつた。この** 小商品生産業者など極めて生活程度の低い階層に、 地方ブルヂワの没落をみて、之が基督教や自由民権運動 版藉奉還、 地 租改正などを含む一連の切替え措置を行つて、 天理教金光教 新秩序 Ó 確立 単に 盤 徳 の

٤

徳川

政府に対抗しうる地位を占めることが出来た。(5) 政府機構の不安定さの比例の上に求めねばならない。このような背景の下に、 解体士族層―百九十万余を教えた――のその後の動向に目をそそぐのみで充分である。 落する士族の不安が、 政府の絶対主義的傾向 の嫌悪に高揚され、この嫌悪を媒介として、 「初期信徒」の「批判力」は、 まず斯様な社会不安の量の尨大さと、 彼等の批判力は近代市民倫理の一翼に 閥族を含む一部を除 自由民権運動 と基督教は いて、

活動は、 者の比較で詳らかとなるように、 その指導者たる「士族」の精神と社会周辺期をめぐる政府政策の不安定に、基礎を置くものである。 後期信 :徒」の大部分を占める者の心理的態度と比較して、最も大きい差異である。即ち、初期信徒の倫理 後期信徒が「新らしく生れ出た階層」であつたのに対し、 初期信徒は、 旧社会か 後に両

展開することが出来た。

らほうり

出された者」であつた。

現在 生活安定への希望であれば、それは当然旧生活=知識階級への復帰を意味した。結局政府の開く小 規模 の 公 立 学 校 この経 宣教師が政府の圧迫政策に従つて自然につくり上げた伝道学校、 それにはまず「洋学」の媒介が必要となつた。 はけ口となつた。 のブルジ 前途の方策に無関心ではいられなかつた。 廃藩置県・徴兵令の等の公布を経て、 一営の結実の形で出現したから、 基督教対策として取上げた天皇制国家官僚と基督教の対立は、ここから始まつている。) 3 ı 階級に比すべきもの」であつたという安部磯雄の回顧を挙げる迄もなく、 こうして、 プロテスタントの勢力温存は、 これまた当然、 新秩序が曲りなりにも軌道に乗り始めるのをみては、 当然、 「私共の如き下級武士階級に属するものでも、 新政府への参加、 都市中心となつてゆくのも止むをえなかつた。 必然的に「学校経営」の形になつていつた。 所謂 「宣教師塾」 或は新時代の職業への従事が考えられ の |両者 没落層が求めたものが、 のみが、 其生 活状態 斯様な解体知 の強 (後に訓令 力な希 は 全く

\_

我国プロテスタントに於ける信徒構造の変遷

て呉れて……大喜びでいた。ただ耶蘇教だけが嫌で……もし耶蘇教にでも入れば同志の中から破門する」という当時 勿論、「宣教師塾」=基督教主義学校に在学した者の凡てが信徒になつたのではない。「親切に英語 を教

の宣教師塾の状況を、

松村介石が物語つている。

ą の点から分析出来る。 ることを意味する。 実に対する強い不満の抑圧の上に成立する。この倫理的充足に疑惑を抱くことは、 てくる。ここに社会不安に基く緊張超克から、 り、 る倫理的要請が更に充実して、人間性の批判に至りつくと、数々の世俗的な不安や無念さは、 のになるとき、 方の不満分子が多かつたといはれている。藩閥政府下の社会環境に対する批判が、政府の圧迫によつて更に激烈なも の中からは、入信した者が殆ど見られない。多くの研究が指摘するように、入信した者にはむしろ、(8) 彼等にも尙禁教政策と、 ここに始めて、 |成程そうかと、宛ら天声に接したかの如くにわかつた||という絶対的な倫理的存在がそれを抑えて表面に上つ(9) 外部社会への批判的な分析は、結局その社会に属する者としての自己の批判に至りつく。 故に社会に対して不満が強ければそれだけ、それを倫理的要請に転換させるエネルギー 因襲が生きていた。それを踏み切れる者は一部分である。閥族に近い者、 新生行動に移る心理的展開がある。 もとの世俗的な不満の中 初期信徒の市民倫理は、 むしろ表面的存在を去 佐幕派、 経費 社会に対す 0 斯様· は大とな に破滅す 或 かゝ ☆は地 たな者 な現

般庶民の立場からすれば、それが逆に、崩壊した士族層のエリート て理解されるべきである。 つつあるに非ずや」と叫ばしめた例も、 後に内村鑑三をして、「三十年の長き、憂苦おく能わざらしめたる藤長の族は、今や日本国民を自利の要具に供し 唯、 注意さるべきは、この孤高なる追求意欲が、同時に基督者選民感となる事に於て、一 斯様な現実的不満から高揚された正義感の情動性=「ピユリタニズム」とし 意識を補顚するものにみえたことである。事実、

うして始まつたが、それが社会的に固定するには、後期信徒の出現をまたねばならない。 すれば知識層的 教に無関心な庶民に対し、 基督者のある者には、この心理的操作の分析を適用することも出来よう, なヱリート意識となつて、今日に尾をひいているもののように思われる。 ある程度障害になつたことも事実であろう。 之が後にプロテスタントの「閉鎖 とにかく、彼等のこの厳格な倫理性が、 庶民層への心理的 性人 断層はこ

性がここに表われている。 動もすれば動揺せらるるの恐れがある。其の変化と軽兆とに陥り易きは又其の免かれざる所である。」 ように、 に、又自己の足を以て立ち自給の教会を建設するの力を有するのである。 して入信した者の多いことを認め、 彼等の長所や、 初期 の 信徒は明治後期以降の信徒と全く質を異はにしているが、その知識性の故に負う両者の宿命的な類似 斯様な欠点は、 情動性=ピユリタニズムは、この点にある程度の限界を持つている。 既に彼等の指導者に意識されていた。小崎弘道は、 彼等の性格の両面性を如実に画き出している。「彼等は甚だ進歩的にして甚だ活潑 然れ共弱点は又弱点たるを免れぬ、 信徒の中に社会的不満を媒介に 後に説明する 彼等は

る つた。 らであつた。後に基督教社会主義の指導者と庶民の間に見出された断層は、 は 代庄屋であつた」家に生れ、 見出されるものと思う。 この批判は、 百姓の辛い労働を忍ぶ思いで「学問を為る方が炭焼をしたり、 之は後期信徒に於て、 の移入が媒介になつたという。 士族と共に初期信徒の中核を占めた比較的富裕な農民上層、 森岡清美氏の研究によれば、農村の一群が入信した際には、 出世=西欧的教養のコー 入信に至つたのも、 出世=「洋学」 洋学の媒介である。「百姓たる境涯を脱し学問を志さしめた」 ・スが、 のコースは、 妥協的態勢に曲げられる事の多かつたことと異る点であ 駄賃持を為すより屹度愉快であるに違ひ この意味で初期には、 当然、 商人層等にもあてはまる。 斯様なインテリヂ 泰西技術の修得とそれ 政府への強い ェ 片山 ンス 批判態勢にな ts に伴う市 の線上に 潛が、「代 いしか 理

亩

なりたり」という小崎の嘆声に、この信徒層変転の予見と、初期信徒の積極性に対する讃美とが含まれていると思う。 信徒伝道の為めに働きたるを以つてなり。爾来分業の考弘く信徒の間に行はれ、伝道は専ら伝道師、牧師の任ずる所と 宿生であつた事実も亦明治後期以降の状勢と異るものがある。彼等の上京は背水の陣であり、その情熱が信仰となる 明治十九年の明治学院設置願に、 らである。ここにも質の差異が予見される。初期信徒は旧社会からほうり出されて全国から上京した洋学生が多い。 を後期信徒とわける一つの規準となつている。後期では後述するように、伝道の中心はむしろ官立学校におかれたか 認可がなくとも――倘教育の中心であつた。この宣教師塾の後身がひきつづき伝道の中心であつた事実が、初期信徒 あつた事実が、之を裏書きする。徐々に官立学校が優勢を占めつつあつたが、基督教主義学校は――中学校令による つた。明治十年代の基督教演説会聴衆の大部分が、「東京大学、工部大学の生徒を始めとして、書生官吏体の者」で していなかつた。その為、「キリスト教主義の学校は当時甚だ不足している中等教育の欠陥を補ふもの」として賑わ 短コースたる東京大学に入学するにも、先立つものは語学であるが、それを教授する中等程度以上の学校は未だ完備 こうして、小学校教育が普及し、遊学の可能性が増大するにつれ、洋学を志す者は益々増加した。 著しく倫理的節操に固く、又教会の職務に熱心であつた。「十年前に於て教会の進歩著しきを致したるは、一般の 「生徒ハ寄宿生二百名通学生二百名ヲ 以テ 定員 トス」とあるが、学生の大方が寄 しかし出世の最

統合」(上・下)(「思想」一九五四年二月三月)更に詳しくは、神島二郎「庶民の意識における分極とをいつもかきたてた」――ホルトム 前掲書 九二頁に外国模倣は国家の安全に対する脅威であるとの恐怖(2)「支配階級はこの島国根性を利用して、 大衆の心

盐(1)

宗教研究

一三三号

一四一頁以下

### Pieters; ibid. Chap. 2.

3

われ、結局その意識の線上に、彼等の行動限界も表われるに際し、自己の社会的地位からする判断潤色が行る。即ち解体される層の欲求抑止の不安が 意 議 化 さ過程の社会的特徴に沿うて展開すると考え ら れて い(4) 新興の宗派の機能は、通常その培養体である解体

#### てくる。

- はこの為である。 後にこの両系統が初期社会主義勢力に展開するの
- 6 安部磯雄「社会主義者になるまで」一頁
- 等或は大隈重信等の要人を考えてみよう。 鷲山弟三郎「明治学院五十年史」一〇四—五頁 例えば長崎の致遠館に於ける岩倉具定、 江副廉造
- 又忽ちにして、成程そうかと、宛ら天声に接したかの あつたので、思はざるこの一言を彼から聞こうとは。 会津出身の私は大いに驚いた。日頃無念といはうか遺 府の崩壊は天の聖旨だねえと、感概深げに云うので、 が、彼の信仰には少なからず敬意を払つていたので、 くわかつた」――佐波亘編「植村正久とその時代」 といはうか、この一事だけは夢寝の間にも忘れ難く 「一日同君と敳步すると、 彼(篠崎桂之助)が

### 井深梶之助の回顧

- 「万朝報」一八九七年四月二十日
- 「小崎全集」 第六卷 三三四—五頁
- 13 森岡淸美「日本農村における基督教の受容」(「民 片山潜 「自伝」 六八—七〇頁、七七頁

**族学研究」一七卷二号)** 

- 部大臣となる迄、中学程度の学校は屢々学生の質に応 明治十七年中学令が施行され、つづいて森有礼が文 相沢凞「日本教育百年史談」一〇八頁以
- (15) 「六合雜誌」 第二三号 明治十五年五月 じて実行可能な程度迄授業内容を引下げる有様であつ その他に、例えば「フエリス和英女 学 校 六 十年
- (17) 「小崎全集」 第六卷 四十八号明治二十六年四月) 二八六頁(六合雑誌

3

政府の政策的援助によつて、尨大な信徒を獲得するに至つたが、それは単なる風俗的な面に止まる底の浅いものであ いた見せかけの欧化時代が、条約改正の失敗から終了すると、折角の伝道層の拡張も一頓坐を来した。欧化時代には まる。 政府の宗教政策の第二段階、 之は同時にプロテスタント信徒構造が徐々に再編成されてゆく、その転開起点でもあつた。基底を国権論 フェリス女学校が、 「本校が日本上流階級社会の注目を引きつつある」と喜んだのも束の間、 即ち日清戦争をはさむ国威宣揚時代(国際主義への圧迫)は、欧化時代の終焉から始 熱狂的なリバイ

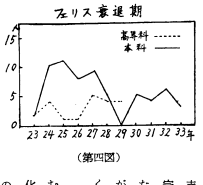
我国プロテスタントに於ける信徒構造の変遷

化に対する潜在的シンパを顕在化させたものにすぎない。 開拓されたとは、 りました」という程度のものであつた。欧化時代の増勢を以て、上流階級を始めとする凡ての階級に確実な伝道層が(1) バ ルがあれば、「其当時在学中であつた二条公爵夫人、徳大寺公爵夫人を驚かしめ、終に両貴夫人の退学をみるに至 単純に云いきれるものではない。欧化時代の趣旨に沿うて「洋学」を媒介に、基督教、(2) 確固たる新しい信徒層が存在するわけではなく、 即ち西欧文 むしろ、

初期以来の伝道地盤の、固め直しであつたとみたい。

化は、 を保護する官僚的原理」、 契機となつたものである。 ものとなつた。この法科万能=官僚強化こそ、 の認用に高文合格が必須条件になるに及んで、私立学校を経由する出世手段は、単に語学準備の為だけの第二義的 り、総長は法科大学から選出することになつたのも、政府の官僚化の強化を示すものである。第二次山県内閣で、官吏 政府が、 備となつて表われた。 になつた。この強化は、 ……第三は威儀を具へる事」を望んだ事実は、将来の国民に政府が何を望んでいたかを示すものである。この精神は(3) 途に「官立」優位の態勢に進んだ。洋学生の最終目標たる帝国大学は「国家ノ枢要ニ応スル」所であり、その為に 双方の精神的中核を為している「教育」面に殊に強く表われて来た。教育勅語配布から、 「いかに多くの歳月と莫大なる国費とを投じたか……。」は、 既に明瞭である。 条約改正の失敗から、 「市民倫理による近代化」の線上にあるプロテスタントと必然的に対立するものであつた。 師範学校に兵式訓練を課した森文部大臣が、師範学校生に、 表面では「教育勅語」に結晶し、 即ち政府の中央集権強化の政治的配慮として表われるものであれば、この「上からの近代 というわけで、平野義太郎氏の指摘の如く、国家主義が「まさに生成途上にある資本主義 政府は反転して、内治の充実に目をむけ、国会開会に備えて、徳育の強化を計ること 初期政府の素朴な国家主義が一個の瀋閥政府の枠から出て高度化する 裏面では小・中学校教員の官僚化と、 「第一に従順……第二に友誼友情 後に帝国大学令第六条によ 訓令第十二号に至る措 官立諸学校制度の完 この対立の激化

限 置、及び宗教と教育の衝突問題が之である。この真意は既に、憲法に於ける信教の自由に、「臣民タルノ義務ニ背カ 師ブースは、「文部省自体が憲法に保証されたのは、 1 主義学校の孤立化は、 デ 「二於テ」規定とされた時に明かである。 官僚の決戦体制 才 法律上、 口 ーの対立であり、政府の敵は「基督者」というよりはむしろ、彼等に代表される西欧民主主義であつた。宣教 思想的自由を与えられながら、宣教を許されぬ事実は、恰も今日のマルクス主義の如きものであつた。 は忠君愛国の名を借りて、 徴兵猶予令の改正、 志望者」達は強化されつつある官立校に移つていつた。 地位にあつた基督教主義学校には、認可されたものが少なかつたので、当然「洋学 上級国立学校進学権の剝奪となつて表われている。 斯様な対立では、 信徒養成の断絶を意図することにあつた。 信教の自由であつて、宣教の自由ではないと放言した」と報告して 宗教政策史上の一宗教の地位は問題とならない。 間接的な形で行われた基督教 まず学生は、 「英語教授」 「教育設備 の租界 これ サ 的

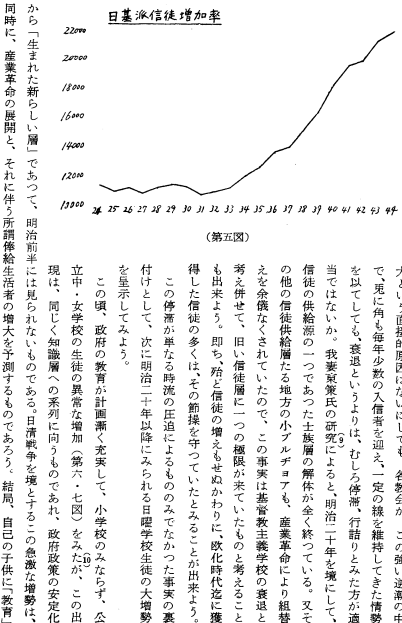


が基督教におとずれた。 た。つづいて、「第二の動揺は徴兵令の改正が原因」となり、それにもました打撃 大変な衰退を示している。 帝国大学といふ名称さへも用ひられることになった」官立校に憧憬し 影響が少いと 考 えられ がちな女学校でさえ、 第四図の

如

化運動等もその一つであろう。 むしろ積極的な防戦態勢にむいて来た。 国家主義的風潮によるものであつた。しかし基督教主義学校のように、 のまま教勢にも反映してきた。 この悲運は、 時代に対する反省となり、教会の大勢は、単なる妥協や防備から、 第五図の前半に示された停滞は、勿論、第一に斯様(8) しかしながら基督教主義学校にみられる衰退は、 宗教と教育の問題に関する論戦、 官立校の増 教会自給 そ





えを余儀なくされていたので、

この事実は基督教主義学校の衰退と

の他の信徒供給層たる地方の小ブル

ヂ

ヨアも、

産業革命により組替

信徒の供給源の一つであつた士族層の解体が全く終つている。又そ

我妻東策氏の研究によると、明治二十年を境にして、

むしろ停滞、行詰りとみた方が適

当ではないか。

を以てしても、衰退というよりは、

で、兎に角も毎年少数の入信者を迎え、一定の線を維持してきた情勢

大という直接的原因はないにしても、各教会が、

現 得した信徒の多くは、その節操を守つていたとみることが出来よう。 立中・女学校の生徒の異常な増加 を呈示してみよう。 付けとして、次に明治二十年以降にみられる日曜学校生徒の大増勢 も出来よう。 考え併せて、旧い信徒層に一つの極限が来ていたものと考えること は この頃、 この停滞が単なる時流の圧迫によるもののみでなかつた事実の裏 同じく知識 政府の教育が計画漸く充実して、 即 ち、殆ど信徒の増えもせぬかわりに、欧化時代迄に獲 層 への系列に向うものであれ、 (第六・七図) 小学校のみならず、公 をみたが、この出(19) 政府政策の安定化

134

この強い逆潮の

我国プロテスタントに於ける信徒構造の変遷

ら、彼等の出現を実証する資料も見出すことが出来る。学制の充実は当然幼年教育の重視となつてあらわれるが、之 を以て「美田」にかえておくる層が出現したからこそ、それは単なる制度の充実に終らず、生徒の具体的な著増とな つて表われたのである。 明治末期に至ればこの推論は更に確実な論拠を見出す筈である。しかしこの当時にあつてす

校・高等女学校の発達(第七図) 日清戦争後の公立中学

|       |     |       | 学       |         |       |          |  |  |
|-------|-----|-------|---------|---------|-------|----------|--|--|
| (中学校) |     |       |         | (女 学 校) |       |          |  |  |
| 年度    | 学校数 | 教員数   | 生徒数     | 学校数     | 教員数   | 生徒数      |  |  |
| 27    | 81  | 993   | 22,331  | 14      | 168   | 2,341    |  |  |
| 28    | 95  | 1,314 | 30,672  | 15      | 186   | 2,897    |  |  |
| 29    | 120 | 1,709 | 40,576  | 19      | 139   | 4, 152   |  |  |
| 30    | 155 | 2,180 | 52,442  | 26      | 310   | 6,799    |  |  |
| 31    | 168 | 2,590 | 61,381  | 34      | 406   | 8,590    |  |  |
| 32    | 188 | 3,084 | 68,885  | . 37    | 450   | 8,857    |  |  |
| 33    | 217 | 3,726 | 77,994  | 52      | 658   | . 11,984 |  |  |
| 34    | 241 | 4,204 | 88,051  | 70      | 1,099 | 17,540   |  |  |
| 35    | 257 | 4,652 | 94,696  | 80      | 1,173 | 21,523   |  |  |
| 36    | 268 | 4,770 | 97,661  | 91      | 1,249 | 25,719   |  |  |
| 37    | 266 | 4,817 | 100,852 | 95      | 1,457 | 28,523   |  |  |
| 38    | 269 | 5,084 | 104,556 | 100     | 1,561 | 31,917   |  |  |
| 39    | 279 | 5,306 | 108,057 | 111     | 1,670 | 35,876   |  |  |
| 40    | 285 | 5,426 | 110,776 | 132     | 2,011 | 41,273   |  |  |
| 41    | 294 | 5,674 | 114,395 | 158     | 2,372 | 46,329   |  |  |
| 42    | 303 | 5,845 | 127,434 | 177     | 2,722 | 51,440   |  |  |
| 43    | 309 | 5,858 | 121,652 | 192     | 2,890 | 55,882   |  |  |
| 44    | 312 | 6,051 | 124,584 | 199     | 3,207 | 59,619   |  |  |

一九

或は新教育学説の輸入等によつて論証される。

は教員志望者の激増、

ントの

伝道面にも著しい影響を与えた。

に 係 ら ず、信徒養成機関である日曜学校は驚異的な膨張を示している

教会・基督教主義学校等の表面

東京の番町教会のような富裕な教会では、欧化時代の啓蒙がこ

| 日曜学校         | 増加率          |          |
|--------------|--------------|----------|
| 明治14年(1881)  | 校<br>25      | 人<br>838 |
| 〃 21年 (1888) | 272          | 12,559   |
| 〃 23年(1896)  | 514          | 24, 115  |
| 〃 29年(1896)  | 837          | 30,624   |
| 〃 41年 (1908) | 1006         | 84, 160  |
|              | <del>'</del> |          |

(第八図)

の膨脹の直接原因となつてい

るが、

概して明治二十年以前には、

邪教観念の庶民

即

勿論、

への浸透があつて、

日曜学校に児童を送る親は殆どいなかつたといつてよい。(エ)

られがちである。 に於ては、 ち日曜学校は単なる居留地学校としての効果しかもつていなかつた。又、二十年代 基督教への直接的な圧迫により、 所が日清戦争の前後から、 組織の充実という面にもよるであろう むしろ生徒は減少を来したものと考え

政府の無関心にも係らず、当時殆どみられなかつた幼児情操教育の機関を補うものとして、日曜学校及び教会経

先天的に西欧憧憬を持つ中産階層の親に受容れられ、この異常な生徒数増大となつたものとみられる。

の報告によると、 余塵が、幼児教育の上でこの傾向をまき起したものといえる。之は資本主義社会への期待でもあつた。 "We have a waiting list." 現象面に於ける児童数の増加 信仰もない親達が競つて子供を預け、 という状態にあつたという。この傾向はこの後にもつづいて、例えば、(12) (第六図)と、 親の教育に対する要望は並行的に増加していつたから、その その評判が異常であつたために、常に日曜学校や幼稚園は満 諸所の宣教師 ブゼ

員で、

先生伝には

営幼稚園が、

少くとも、

つては此の比例は著じるしく減少し、信者の家庭より来る者は、殆ど皆無に等しい。生徒募集方法、 信者の子女は、 比較的少数にして十人か十二人の中一人の割合である。しかし教会以外の講義所、 最近満員の盛況 日曜学校にあ

之はプロ

テ

ス

1890 年と 1896 年(反動期)に於けるプロテスタント勢 力の比較

ば、両親其の他の年長者が同伴することも多い……。

学校は午前九時開始のことに定めてあれども、早くから殺倒す

子供達は友達を伴ひ来りてこれを紹介することもあれ

るので八時四十五分に繰上げた」と書かれてある。

を呈し居るを以て、特に募集の方法を講ずる必要を認めない。

|            | 1890年   | 1896年  | 增加    | 減少    |
|------------|---------|--------|-------|-------|
| 宜 教 師 数    | 577人    | 680    | 103   |       |
| 洗礼をうけた者    | 4,431人  | 2,513  |       | 1,918 |
| 幼兒洗礼者      | 468人    | 1,068  | 600   |       |
| 男子学校(寄宿学校) | 18校     | 20     | 2     |       |
| 同 学 生 数    | 2,676人  | 1,520  |       | 1,156 |
| 女子学校(寄宿学校) | 43校     | 47     | 4     |       |
| 同学生数       | 3,083人  | 2,527  |       | 556   |
| 日曜 学 校     | 514校    | 837    | 323   |       |
| 同生徒数       | 24,115人 | 30,624 | 6,509 |       |
| 神 学 校      | 21校     | 17     |       | 4     |
| 同生徒数       | 350人    | 223    |       | 127   |
| 病 院        | 2       | 5      | 3     |       |
| 取扱患者数      | 202人    | 152    |       | 50    |
|            |         |        |       |       |

(第 九 図)

が信奉されるかは、 ここに新しい信徒層の胎動を見逃すこと は 媒介とする成人の入信がその殆どを占め されるか、 青年会の人々がどの様な種類の者で構成 が出来ない。 在信徒の増加を見出すのである。 的教勢の衰退とは逆に、日凊戦争前後に ーミスの報告 ていた。ところが以上の報告や、或はル のミッション・スクールの生徒層、 かつた現象であり、 交替を考えなければならない。 これまでの信徒にあつ て は「洋学」を むしろ幼児洗礼、幼児教育に於て暦 又どの様な心理の下に基督教 之は初期に於ては見られな (第九図)によれば、(4) 初期とは異つた目で 明らかに、 即ち今後 信徒層の 我々は 或は 表面

思想 校、 眺 等の層の生長が、 たと云えよう。 たる行詰 示すに至るのである。 められるべきだと思う。 的指導者が相継いで亡くなつているが、之はむしろ社会全般にわたつて維新当時の個性の確立が、 青年会を通ずる青年教育によつて表面の劣勢を補わんとした計画は、 り打開 之は初期信徒層の固定をめぐつて、 の時期でもあつた。 後に政府政策の緩和の波にのつて、 我 々が衰退期とよんでいる時代は、 既に指摘したように、この動きは、 打開とは戦争を利用する資本主義の巨大化であつた。丁度この頃、 交替の底流となつて徐々に表われてくるものであろう。 教会信徒となつて表われ、 基督教に対してばかりではない。 教会に於て早くから感知せられ、 斯様な社会状勢からみれば一応成功であつ 第五図後半にみえる様な教勢著増を ある意味で時潮全体にわ 幼児教育と、 最早時: 維新の元勲や 即 代と共 ち 之

策は宗教黙認から利用の方向へと巧妙化してゆくことになる。 透を恐れて呈出された宗教法の代案という形で登場した。之は藩閥政府時代の主観的な基督教(切支丹)対策の終焉で 基督教政策の最後の締めくくりであることがわかる。 げられぬ信徒増勢のきざしもみえていた。 漸く立直り始めた基督教主義学校も大打撃をうけているが、三十年代に入ると、最早単なる政府の干渉によつては妨 シヽ に は政府の規模の拡大を物語るものである。 もあつた。 |不可能となりつつあつたことを示すものではなかろうか。 産業革命が一応軌道に乗つた三十年代から後、 ン伝道時代は去り、日本人指導者による大衆教育の分野に足を踏みいれたと、い、、、、、、 テス ŋ 今後は黙認と、 ントに於ても同様であつた。個性的に偉大な宣教師達が継々と亡くなつて、 ある程度各宗と距離をおいてする教導によつて、 訓令第十二号は、 同時に之は、教育の面に於て、完全に官立校が私立学校にくらべて優先した 即ち次項に説く第三の段階では、 訓令は条約改正を契機として、 その後の成行をみれば、(エフ) 成程、 明治三十二年には、 基督教の利用もみなけれ ۲° ا この様な状勢から、 内外雑居による基督教伝道 之が明らかに明治初期政 タースが 初期の如き、 訓令第十二号が施行され、 報 告ig ばならない。之 個、 政 T 府 性、 的ない の宗教政 府 の浸 の ₹, 灾

之以後衰退時代

明治10年(1877年)

13年(1880年)

16年(1883年)

19年(1886年)

22年(1889年)

1,617人

3,256

5,591

13, 269

28,977

(欧化時代)

註(1) ば 「フエリス和英女学校史」 欧化時代に拡張・新設され 急激に衰えた状況が之を物語つている。 本鄉教会創立五十年」二七—八頁等。 た教会 六 四 頁 が 九〇頁 教勢衰退と 例え

と

いう政府の自信を示すものでもある。

るものであつた。 化・ないいない。 なれ漸増に反して後期 期の ある。 急激な増加 の不安定さを 上図に示されるように、 るれ漸増は、確実な信徒、反して後期(第五図)にみら反して後期(第五図)にみらるものであつた。 これに 7 みよう。 漸 んり、 この 進 的 、在、信、 な増 は、 そ**、** 増加率 での限りに終れば増加と比較 示す む を Þ しろそ ので

開、 3 であると思う。

"

1

掦 士官又は将校を以て含監とな - 全国師範学校の寄宿舎を一つの兵営と化 五 九一 一六〇百

我国プロテスタントに於ける信徒構造 Ø 変遷

4

極め

て嚴重なる規律生活を生

徒に課した」。一六二頁

Ĺ

普通の現役兵

大士と同 陸軍下

七

四 [一五頁

> 「平野 **義太郎論文集」** 第 卷 三〇四 頁

5

6

今後基督教主義学校は、社会に於ける副次的な役割しか果しえないのである。(8)

- ーフェ リス和英女学校史」 九七頁
- 安部、 片山「自伝」 前揭書 一〇八一一〇九頁 一〇八―一一一頁

7

もこれに似た状況を示していた。

山本秀煌「日本基督教会史」参照、

大体他

の

教

照

8

- 9 10 相沢、 我妻東策、「明治社会政策史」、一三頁の統計参 前掲書 二一〇、二一九、二二一頁
- 植村正久とその時代」 三卷 内田魯庵 「バクダン」(クリスマス) 三六九頁以下 より
- 12 "Christian Movement" (1908) p. 295
- 13 Ritters, H; "A History of Protestant Missions 栗原基、「ブゼル先生伝」 二六三頁以下
- 15 5 には勝海舟、 Japan" (1898) p. 358 例えば、 福沢諭吉等が考えられる。 前者には、黒田淸隆、 딞 Щ 彌 郎

後

- 16 Pieters, A; ibid. p. 95-6.
- までもない。 殆ど廃案と同様な状態にあつたことは、 今や
- 徒履は、 り、 り、政府には組みし易かつたと考えられるのである。 資本主義社会の中 この点「のぞまれぬ子」として生れた初期信徒と 政府政策自からの申し子として生れ ・堅として、 新らしく 4 たも n Ш ので た

会社社員が居つた。」 蘇教会は全体から言へば、此の時分からもう富豪の手先であつた。植村正久氏などでも予に向つて『我輩の教会には することとなり、 乃至は官界に進む他に道がなかつた。所が資本主義の発展は、諸産業の所展開と共に、謂俸給生活者の広い層を形成 ツピを着たものはいらない労働者などは来なくとも好い』と言つた。併し植村の教会には沢山の番頭や商店及び諸 斯様な状況は、 明治三十年代に入ると、次第に明らかとなつて来る。 基督教信徒も、 漸次斯様な層の中に増加して来た。幾分彼らしい偏見もあろうが、 従来の中産層にあつては、 教育界、 片山潜が、 宗教界、 耶

ことを意味し、 ていた基督教の伝道も俄かに活気を呈し始めた。自給教会の増加、(之は同時に自給不可能な教会を戦線から締 伝道転機が訪れることとなつた。第五図にみられるような、三分から五分にわたる増加率は斯様な伝道層の胚胎を物 天皇制政府の下に歪んだ形ではあつたが、 教会の都会集中を更に強化するのに役立つた)、海外伝道の拡張、(3) 日簬戦争を媒介にして、資本主義の高度化が約束されると、 各種青年会会合の開催等 今迄行詰つ 様々な め出 す

と指摘した言葉にも、

この変遷が画かれている。

等の生き延びた第一の原因は、尙基督教主義学校が語学に於て優れたものを持つていたからである。しかもその語学 られる。 校にも中学校令や専門学校令による特権が許されるようになつたが、――勿論対西欧政策に於ける政府のゼスチュア も混じつてはいただろうが とそれに伴り基督教伝道の優位を恐れて、施行された訓令第十二号も、 二十年代末期に完成した官立校優勢の体制は三十年代に益々その差を深くした。 成程、基督教主義学校もこの政府政策の変更と共に息をふきかえしたが、多くの宣教師の指摘するように、彼 ――この政策の傾向の底には、 教育体制に於ける政府の安定感が影響しているように考え 日露戦争当時迄には緩和され、 直接には条約改正による内外雑居 基督教主義学

叉、質に於ても優秀な官立校に置かれるようになつた。例えばその一例として、慶応義塾の基督教青年会三十年史を(6) ひもどいてみよう。之をみると国際学生青年会同盟の本部でさえ、官立校重視の線にあつた事実が判明する。 変えつつあつた。 この傾勢は伝道当事者にも 敏感に反映し、 青年会及び学生会の伝道方向の重点は、(゚゚) 宗教学校であつたが、資本主義の高度化は、その内容たる生徒の質を、官立学校並みの、一般中産階級の子弟におき する propagandism とさえ受取られがちだつた。換言すれば、 基督教主義学校の大半は、学校の形式こそ歴然たる 最早初期のように、リバイバルに燃える生徒は少くなり、その筋骨を構成する基督教倫理は、 は、後に示す統計にみるように、寧ろ官立上級学校に入学する為に利用された。この当時の基督教主義学校に於ては、(も) pure education に反 学生数の多い

かざるを得なかつた。」 はねばならぬ。……別に争ふようなことはなかつたけれども、私立大学に対する教界先輩の態度に勃々たる不満を抱 主義が強く教育界を支配して居つた日本の事情を観察し、左様な方針が立てられたのは、……勿論賢明であつたと言 ふに先づ文部省の直轄する学校の系統を追ふて各高等学校、大学を占領するにあつたろう。当時政府の教育官営統 - 当時我国の学生青年会運動に対する大方針が官立学校万能主義であつたことを発見したばかりであつた。 ……思

信仰は保証が出来ない状態にあつた。従つて「知識としてのプロテスタンテイズム」の拡大こそあれ、決して信仰の 拡大をそれで以て云云出来ないのである。そのうえに、「帝大や専門学校を卒業すれば、他地方へ出て行く者が多いの を送つた者も少くないが、概して官立校の学生には基督教=西欧的教養(洋学の後身)と考えられがちで、卒業後の り、 る。 私立学校の信徒にはこの様な情勢が、「特権階級が特権階級たるの恩典に浴し」ているようにみえたのは当然であ 終始変動しているから、 斯様な官立学校学生増加の傾向は漸次各教会の伝道分野にも広まり、「教会は学生が多く、卒業して出て行つた その連絡を取るため月報を出そう」という成行になつていつた。熱烈な信徒として生涯(8)

我国プロテスタントに於ける信徒構造の変遷

こんだが、「この入学志願者の激増の理由は、必ずしも、明治学院の標榜する基督教主義の教育が社会に認められた から、 寄宿生が減少して通学生が増加して来るのは当然である。 を境とする基督教主義学校寄宿生の減少があげられる。都会に中産知識層=俸給生活者の発生が拡大化するにつれ、(5) んど中産階級の者の常套事と考へるに至つたためで」あつて(第十図)、信徒の増勢は、一般知識層の増加こそ意味しからではない。世界大戦の影響によつて我国の富の力が著しい進展を来したため、子弟に中等教育を授けることを殆 卒業生や在学生が多い。 教師の大きな不満は、 はざるを得なかつた。」(10) に示すものである。 支持する方法が案出され この事情は青年信徒の直接的な養成機関であるはずのミッション・スクールに於ても全く同様であつた。 !時に地盤の不安化定を意味していた。 例えば、「当時大学や高級学校の学徒の集つた所としては本郷教会の外に、植村正久の教会があつた」などと喧 春には卒業生を送り、秋には新入生を受取つた。」と誇つたものの、それは一面的な真理でしかあり得なかつた。 決して永続きのする信仰ではなかつた。日本の一代表は、国際的伝道の会合で、「我々の教会のメムバーは大学の 大正初期の第一世界大戦にかけて、資本主義の拡大は、教会やミッション・スクールに多くの青年信徒を送り それがそのまま教勢の質的高揚であるとは考えられぬものであつた。この情勢を裏書きするものに、 基礎地盤 彼等の教会の指導者の多くは、「一は『福音新報』に拠り、一は『新人』に拠つた。 学生は斯様な教会を目指して集つて来たが、 「日本人が指導者に率られることを好むこと」であつた。それは一時的な効果の大きいかわり(エト) が 彼等は職業の為に全国に散つてゆく。それ故我々の東京の教会こそ一つの大学のようなもの というように、思想的論争の陣営を代表するいみで、学生達に人気があつたようである。 ねばならない。 強固にならない。 これは今日の教会の信徒層が、 例えば、壇家の無いお寺の如きものである。」 というわけで、地盤の坎い、斯る教会は学生教会とでも云ふやうな一種特別の性質を有している。 之は入信契機の問題で初期基督教主義の特徴であつた団体 信仰というよりむしろ思想を求めて集つたようであ ある限界に釘づけにされてい まことに壮観と云 、る理 一由を、 盤の拡 日露 日露戦争 之を

政府の力も資本主義の枠も強大ではなかつた。

小崎弘道の指摘するよ

彼等の批判を

「放り出された

所謂、

「学校信

封建的な家の力は弱まつ

一方彼等

とこ

#20

生活の衰退を意味してもいる、

依存することの多かつた基督教主義学校の学生や、 この様な親の下で育てられ、 しかも個性的な初期信徒に較べて親に 日曜学校の生

九〇九年(明治四十二年)に確められた統計によると、これまで基督教主義学校に関係した学生の全数は約二万

は 動向はどのようなものであつたろうか(第十一図)。その多くは、 ば、すぐにもこの社会的圧力や、官立優位体制を想像することも出来ようが、それはさておきこの三千人の卒業後の 余であると云われているが、 この統計図の昭和時代諸統計 に 何等かのコースを卒業したものは、 への相似に気がつくのである。 この中では、まず会社員 明治後期の終了者であつたろう。 しかしまず我 約三千人といはれている。(1) ・実業家の高率が目につ ځ の弱勢をみれ

我国プロテスタントに於ける信徒構造の変遷

ployees

in banks and commercial companies"

指摘をまつまでもなく、

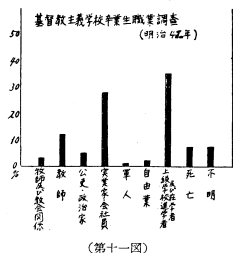
この多くは

"clerks and other em-

である。又、

教

ナ



は、 ŋ をねらふものが多かつた。 職業上の武器としていたと考えられる。 ものである。 師の高率は語学を通じて思想の輸入者であつた信徒の地位を物語る 「学校信徒」に規定しまふことになつた。 ズムに活躍していた事実とも結びつく。 神学部を除いて所謂職業課程がなく、学生の多くは官立校進学 之は直ちは基督者が、 彼等のこの意図は同時に、 重要新聞を始めとするヂヤー しか 以上は主として、 L かも、 į 基督教主義学校で フ 彼等の殆どを アウス 語学を ŀ め云

督教主義学校の拡大=俸給生活者拡大である所に、この悲劇を見出すのである。 ならない。 三千人の中百人にも満たない事を思う時、 をつくらなかつたとは誰も云うことが出 飽迄 「絶対少数」としての展開であつた。 初期信徒では聖職を志願する者や、 来ない。 先に記述した基督教主義学校内の学生の質 官製資本主義に毒された俸給生活者の出世主義が、 伝道に志望する者の率はこれよりも余程多かつたように思はれる。 (82) 開教五十年大会の席上であれ程さわがれ 躓きとなつた事実も見逃がせない。(19) うように、 当時の聖職の経済的困難と社会的評価の低さが、 彼等の展開は、ホルトムの云うよう 直接伝道に参加する者の の 変化が思 た問 題、 彼等 即 Ļ١ 出され ち卒業して職を ゟ 批判に限界 なけれ 学生 数 か 基 ば 0

ろう。

朩 ル

トム

は、

斯様な基督教屈服の歴史を宗教と教育の衝突以降の、

基督者の少数意識で以て始めている。そこ

環境の出世主義による所が多大であ

由は、

この様な絶対少数の自意識と、

得た者の中に信仰を築てる者の少くない理

道

徳的

内省が重要視されてい

た。

る。 に と共に、 は、 俸給生活者と、 叉自らの指導 |期基督教指導者にみられるような激しい反潑の気字が少い。否、 その予備軍としての「学校信者」に代表される「新らしい層」 する 新らしい層 の 拡大化につれて、 自然自重的 な態度にならざるをえなか こうした指導者ですら、 の増大は、 ある程度、 政府政策の つたよう 指導者であ 高 思われ [度化

が と試みたが、 į, 祖 かに教育勅語の解釈を豊富にし、 先崇拝と教育勅語の線を以て、 この 傾 向 は明治後期に於て、 第一線とする官僚攻勢に対して、「 補足したかを行為と言葉とで示すこと」(ユ) 益々強くなつたとみられる。 キリスト教の弁明者たちは、 によつて、 基督教の立場を弁護しよう 結局 彼らの 信仰

る初期信徒の勢力を弱め、

その指導力を混乱させたとみるべきである。

嘆声が 影」で 収攬をのぞめなかつた政府が、三教会同を起して、 府の中で引きつづいて根強いものをもつていたが、 まつた基督教ではなく、当時興隆した社会主義へと変化していつた。西欧民主主義を代表する基督教への の後退に基づくものとも考えられる。 殊、 の勢に割切れ 、府に宗教利用政策を可能ならしめた事実は否めない。その高い社会的批判に拘らず、又「僕は諸君と共に階級闘 四 々 に切迫する世界共通の形勢に憤激せざること能はざりき」と叫びながら、(2) 十年代に至つて、経済不況と労働攻勢を背景とする社会主義の進出 あるば ぬものを感じる信徒動向を示すものであろう。 かりに、 直接的 な社会運動から離脱する者の多かつた基督教社会主義の 政策の第三段階、 基督教の西欧的教養と矛盾的に存在する彼等の絶対少数意識 宗教利用による道義心回復を試みたのも、 黙認時代に於ては、 社会運動に理解力の高 があり、 天皇制国家主義の真の敵は、 彼等ので 戊申詔書の発布を以てしても人心 い 傾向 うる。反社会的放縦は、中産ユニテリアンに於てすら前 理 殊に信仰に於て 想が地上への には、 斯様なプ ある程 は 度 「天国 U 嫌悪は、 常に秩序 当 最早力の テ 真 時 理の の タント 労働 争の 知、 記 反 弱 政 ō 識、の

刻

政

緊張傾向は理解出来るのではなからうか。 in-group 感情 (外部社会に対する自動的緊張操作であつて、一種の自己保存態勢) であつたとみることにより、その ことに、 国家主義への妥協の 道が開らかれる。 防衛手段でもあつた、しかし同時にそれが 知識層特有の自我意識に結合して、ミッションに対する手切に急であつた る。自給化は、それが経済上・政治上の独立を意味する限り、伝道の強化であり、国家主義への消極的な反抗、即ち されたから、ある意味でこの急激な自給化は反つて庶民層の離反を早め、伝道拡張の著しい妨害になつたと考えられ れた事実が目給化の第一原因であると考えられた。しかも、この形勢は内地教会に於て、内向する形で自給化を急が(タジ せると共に、 いたという。即ち伝道形態の反省として、ミッションの伝道が常に self-established superiorty から、 この自給化の基礎には、内地教会の西欧に対する劣等感と、日本人に本質的な国家主義とが表裏一体となつて存在して う麦題の下に、逆には国家勢力への妥協であつた事実は、既に井上哲次郎が指摘する所である。フアウストによれば、 根底にあつたということが出来る。しかしながらこの強い自給化の傾向は、教会が外部的勢力に対して独立するとい となつた教会自給化の異常な努力を数えることが出来よう。日清・日露の勝利以来、疑ひもなく根強い愛国主義がこの いつた。このような中間層の意識が行動化した一端として、一九〇四年から九年にかけて、ミッション報告の重要部門 斯様な「新らしい信徒層の誕生」は、その経過に於て、常にこうした「上から」と「下から」の攻勢を意識して展開して 後期以降の信徒の大方にみられる斯様 に 複雑な心理的態度は、 pity をあたえるという形で行はれて来た事実を指摘し、この「見下す」形が日本知識層に敏感に受取ら 多くの例外があるとはいえ、この関係がそのまま内地教会の指導者によつて、教会と庶民の関係に適用 この表裏一体をなす態度は、 初期信徒の国家主義的傾向とは自ら異る所があ 中産知識層としてのプロテスタントの

一碗族の一種」とその妥協性を非難されることとなるのである。 このような教会の大勢が、 政府の指導に従つて、 単なる妥協となれあいの三教合同への参加となり、 内村鑑三に

音が現代よりも優勢であつたかの如くにみえる過去に……心を惹かれるあまり、 は ゆくか、或はとうとうたる国家主義に孤立して、一般社会との断層もしらずに、 るのである。 義的批判に移つた経過に、 近代市民社会えの指導者たるべき、 本質は宗教の予言者的性格 加えながら、 つた経過が、 想 なかつた。 的には反近代的批判の線上で予言者となるか、そのいずれかに落着いてゆかねばならなかつた。資本主義の高度化 )かしこのような教会大勢に批判的であつた独立的な人々、例えば内村鑑三にしても、 その否定の上に新社会を建設してゆく方向に進むことが出来なかつた。」と考えられている。(28) 最近の家永三郎教授の諸研究によつて明らかにされている。 初期信徒としての彼の強い批判力が、 初期信徒からなる指導者達も、 こうして、 既に社会環境の変化としての「新らしい信徒層」の出現と彼の孤立化を考えることが出 (社会運動に於ける先駆者的地位)に分析を加えた所にあると思われるが、 内村が資本主義社会の醜悪な面に失望して、 妥協的な教勢の中に孤立して、 新らしい社会層に妥協して、 即ち、 超俗的なキリス l, 明治の日本社会の病根に鋭いメス 孤立することによつて内村は、 自然にその歴史的弾力を失つて つしか過去を憧れながら反近代主 次第に「教会内」に安定して 時流から逃れられるわけで ト再臨運動に走り、 予言者として この論旨 福 思 を 来 0)

居留地字枝時代(帶時代) 代(學政政政一致時代) 第十二図 .20 牟 公認努力時 压迫時代 30 年 代(袴 默認時代 (政策制 70 4 特代) 即废化旺代)利用時代 大正6年 公認時代 (校服好代) か 少数を意識するが故の優越感と劣等感の緊張操作 まで高めていつたとみるべきであろう。 会に置ける絶対少数的立場をぬきさしならぬ 彼等の信徒層を拡大させると共に、 ١ţ 彼等の「 的に 次第に俸給生活者を中心とする勢力がつよく う と、 閉鎖性」の根底を為すものである。 明治後期以降 0)

彼等の一般社

この絶対 b

準備時

明治

10年

信

徙

層

於て

関係 なり、 本論の要旨は更にすすめられる筈である。 から、 それ 本論 は大正中期における世界大戦を経 て 更にその度を強め、 今日に至つたと考えられている。 ではふれては い ないが、 校服が袴から洋服にかはる大正期の基督教主義学校の分析(第十二図)に於 この時期に、 明治初期信徒の良識を代表する有名な指導者の死役が 紙数と資料 ゎ

むにつれ、この要旨が、将来更に詳しく批判され、 尙本論の要旨を、 更に詳細に検討する為に、 現在明治以降の重要教会の 修正を加えられなければならぬものであることを、 各個調査を心がけている。 この研究のすす 改めてお断 ŋ

は公認時代の繁栄を味はうと共に、教育の面では全く一般化されてしまうのである。られる。或は又、基督教主義学校を含めて、諸学校の完全な地域化、即ち通学生の大

即ち通学生の大増加がみられ、基督教主義学校(2)

## 註(1) 隅谷、前拐害一一三頁、参

- (2) 片山潜、「自伝」二一八頁
- の諸統計参照(3) 山本秀煌「日本基督教会史」四○○頁―四○八頁
- へいい。 「 明治学院五十年史」 三五七頁
- 分達のクラスを一境界線として、二つに分ける事が出「斯く考へ来る時、自分等が教育を受けた時代は、自(5)「フエリス和英女学校六十年史」 一二〇頁以降
- 来る。自分達以前はただ靜かな学校本来の宗教的雰囲来る。自分達以前はただ靜かな学校本来の宗教的雰囲来る。自分達以前はただ靜かな学校本来の宗教的雰囲来る。自分達以前はただ靜かな学校本来の宗教的雰囲来る。自分達以前はただ靜かな学校本来の宗教的雰囲来る。自分達以前はただ靜かな学校本来の宗教的雰囲来る。自分達以前はただ靜かな学校本来の宗教的雰囲来る。自分達以前はただ靜かな学校本来の宗教的雰囲来る。自分達以前はただ靜かな学校本来の宗教的雰囲
- 三〇九頁以降べきである点を強調したものに、「明治学院五十年史」、、更に伝道方向が基督教主義学校にむきかえられる、、 関に伝道方向が基督教主義学校の劣勢を逃
- (7)「慶応義塾基督教青年会三十年史」 五七—八頁

- 8 本鄉教会創立五十年」 九二頁
- 9 "

10

1

一一六頁

- 一一七頁、 一六五頁
- 11 the peculiar trait of Japanese to follow rather than principles." Faust; ibid, p. 87 "One more temporary hinderance is found in leaders
- 12 International Congress of Religious Liberals (1907)" in Religion, proceeding and paper of the Fourth ed. Wendte, C.W.; "Freedom and Fellowship
- <u>13</u> 明治 学院五十年 史 四 五〇頁
- ば て ラス教育の特徴が追々失は も明らかである。 於て斯様な水ましの入つた点に関しては、 「此頃からクラスが大きくなり出して学院例えば明治三十九年頃の郷司慥爾氏の記憶 三五〇頁)基督教関係者が増えた反面、 れて来た。」とある。 信 註五に 何の面 の小ク によれ (前提
- なり、 十名内外が通学生であつたのが、漸く通学「其頃まで生徒の総数は百名位中八十名位」) 前掲久内英代氏の言葉によれば、 が、 に出ずる 今までとじこめられたるものが、俄に社会の表 時代の社会の気分を校内に持ち来す勢力盛んに までは凡てのことが寄宿生に挙られ 様な観あると同時に、 よくいはば明るい気分 生がのい寄い 通 数、宿、倍、生、 学 生 か、二、

加したことである。」(前掲書 一四八頁)となり、世ていたことがわかる。殊に著しきは、通学生の軽に増容しきれなくなつた。……在校生徒数の著しく増加し る。それと同時に内面的であつたものは漸く外面的に、が学校のすみずみ限々に至るまでゆき渡つ たの であ 界大戦を経過した後には、 文学的に著しく傾いて来たのである。」 とある。 質朴であつた風が漸く華美に、宗教的であつたものが 「殊に、日露戰争後期の様に、入学申込生徒 一一八—九頁) 所がこれが 大 正 フエリス女学校では、 初 期 になる を收 (前

「現在生 徒府県別

宛」(二〇二頁)となつて、 山形県三、 東京府一九、 宿生は消滅してしまふ。 石 川県二、靜岡県三、岩手県三、その他八県 栃木県六、 大阪府一、神奈川県三五二、千葉県三、 群馬県三、 全く初期信徒の特徴 北海道三、 福岡 たる 二名 県

(16) 「開教五十年記念講演集」 六五

頁

β つている事。 の間に答えて必ずそうであるとい 生徒は大抵信者となりますか、 ました事。……学校で基督教に飽いて居るから今は ……(牧師は)大抵の者は小貫を申しまし の出身者は大抵数会に向つて冷淡なる態度を へさないから其で『学校信者』といふ名 又学校では信者であつても出た後には其 残念ですけ بخر 事 が 出来ませ 'n ば前が だとも此 た。 即 出 取

我

国プロテスタントに於ける信徒構造の変

遷

ぶ方がよいと思います」 就いていくらか基督教教育の結果は失敗して居るといどうしても彼等に近づく事が出来ない事。……此点に

の数字がむしろ当てにならないことを述べている。を占めると発表している同志社以下を戒ましめて、こ又(Pieters; ibid, p.151)には、信者がその三分の一

- (7) Pieters, ibid; p. 144
- 調している。

  (18) この言葉につづけて、ピーターズは信徒には、(28) この言葉につづけて、ピーターズは信徒には、この言葉につづけて、ピーターズは信徒には、と述べて、基督者に中産階級的性格のつよい事実を強と述べて、基督者に中産階級的性格のつよい事実を強と述べて、基督者に中産階級的性格のつよい事実を強という。
- ?) Faust, ibid, p. 86
- 言葉によつて大体明瞭である。20) 之は前項に述べた小崎弘道の回顧や、久内氏等の
- 主義的な自由の勢力が新たな形で登場した。人間の個して有利な地位を占めるに至つた結果、国内には民主「日本がこの戦争の終結によつて、特に英米両国に関とマツチする所が多いので、引用しておきたい。ように述べている。之は今日のプロテスタントの状況ように述べている。之は今日のプロテスタントの状況ように述べている。

性の解放と四海同胞主義の福音としてのキリスト数は

使の如くみられた」(一一一一一二頁) ちに機会をつかんで弁明を試み世人に強い感銘を興え 放縱といふ惡魔に対して国民生活の城壁を守る守護天 た。キリストの福音は共産主義の毒蛇を食殺すマング を検討してみることになつた。……キリスト教はただ ることを防止する手段を探しまわつた末、 はなかつた。国民生活の指導者達は危険思想にかぶれ らゆる種類のイズムがあちこちで流行し、……贅祭 力が入つて来た。……左翼的な社会学說は、 加えて、……すこぶる厄介な事態を惹起するような勢 ιÇ ース、過激主義の強盗を追払ふ忠実な番犬、反社会的 れた。これは病気の社会的心理的根源にふれるもので はもちろん得意の水ももらさぬ完全さではりめぐらさ と同様学生教授の間にも人気を得るに至つた。 から丁重に迎えられた。 しかるにこれらの諸勢力に 宗教の本質 労働団体

- (23)「真理」 第一年 十二月号
- (1) Faust; ibid, p.78. p.82.
- 内村舞三全集 十三卷 麽想

25

- 「反近代主義の歴史的省案」 二五一頁26) 家永三郎 「日本近代思想史研究」
- 义教界の一大勢力で あつ た 植村正久を取上げてみて4) フアウストが"well-known orthodox"とよび、

以下)に研究されている。 実が魚木忠一「日本基督教の精神的伝統」(一八五頁 彼の活躍に夾第に妥協的な色彩が加はつて来た事

校にも、 更に顯著となつてゆくが、この影響は基督教主義諸学 後である。この二期を境にして、資本主義の高既化が 第一は日清・日露戦後であり、第二は第一次世界大戦 ・質的変化に至るまで大きく及んでいる。例えばフー - \* 4 月 0 2 4 等としょ外面的変化 か ら、 内 面 近代への踏切りに大体二つの時期が考えられ る。

> ·ト史に於ける―が始ると考えて、研究リスの校服切替え時代を境に「現代」 研究を続行中であ

ープロテス

g.

鯩の基礎が固められるものと思ふ。 之に従つて、 観の変遷」) この考え方は、 してみたいと考えている。この発表があつて、更に本 等でも、 資料をあつめてみたが、之を後日に発表 家永三郎氏「前掲書」(「日本人の洋服 ほのかにみえる所であり、

旣に

註十五参照

三五

## 「切支丹宗門来朝実記」考

海老澤有道

あつた史実において注目すべきものがあると云える。 仏僧らの排耶論が基礎付けられることの多かつた史実、しかも排耶書によつてキリスト教への求道心を起したものの 江戸中期以降、ほとんどそのままに信ぜられていたという史実、さらにそれらによつて幕末明初の切支丹迫害、 それらが現れた史的条件、それらを成立せしめた思想的系譜は注目すべきであり、またそれらに現われた切支丹観が 古来巷間に伝写・流布して来たキリシタン史籍が講談的稗史に過ぎないことは今さらいうまでもあるまい。しかして 特に

いた時であつた。熊沢蕃山が『大学彧問』において、 面、早くもその中に多くの矛盾を露呈しつつあり、 を中心とする社会的・経済的統制とによつて確立され維持された江戸封建社会が、華やかな元祿時代を生み出した反 それらが成立したと考えられる十七・八世紀の交はキリンタン禁制が徹底し、それを主軸とする思想統制と、 幕藩政治の弛緩の中に、 思想的・経済的動揺の徴が現われ初めて 鎖国

吉利支丹は人心の惑と民の困窮によりて法を広むるものなり。天下文明の教ありて人心惑解け、仁政行はれ困窮

止まば弘めよといふ共あたはじ。

と、暗に朱子学と、それを思想的支柱とする幕政を批判し、

と嘆ずる仏僧の腐敗堕落、 吉利支丹請にて不義無道の出家漫り、 また『集義和書』に 仏法の実は亡ひたるといへり……仁政の行はるゝを待つのみ。

しからば日本にも儒道ひろくならば吉利支丹ほろびんか

と自ら設問して

と蕃山を評し去つたような素朴な思想をもつて、封建的教化政策が、思想対策が講ぜられ推進されて行く。 と自嘲をも籠めて嘆かなければならなかつた当時の思想界の貧困の中に、林道春の如き人ですら「耶蘇の変法」 尤其理にて侍れども今の儒道には儒実なし。……吉利支丹の亡びざるさきにまづ他の害あるべきか

功を誇る戦記もおのずから排耶観念をもつて貫かれる排耶書としての御用文学として現われたのであつた。 に現われた多くの島原戦記物は、 あつた禁教鎖国政策に好箇の宣伝材料を提供した。幕府がこの乱を利用して幕藩体制の完成に最後的努力を傾けた時(ペ) 武以来約二十年、勃発した島原の乱は幕藩体制完成の必須条件としての決定的方策というより、 方 幕藩体制の完成の中に、 **父祖の、** 従軍者らの邪従征討という聖戦的 あるいは自らの偉業を顕揚しようとする戦記物が現われ ---語弊はあるが十字軍的 ――観念によつて、 すでに実施されつつ てい 、たが、 元和

それを俗説的に布衍した了意の『鬼理至端破却論伝』殿でそれに『吉利支丹物語』「大三九刊 が編せられる。 て来る。平易な儒仏的・封建的教訓文学、仮名草子類を書いた鈴木正三、浅井了意らによつて、反キリシタン教訓書 吉利支丹請によつて保証された仏教界にも、これらの動きに応じて封建教学・倫理の徹底に奉仕する動きが現われ 即ち元和迫害期の『破提字子』元和六年 『伴天連記』などの影響下に、正三の『破吉利支丹』 の再版『吉利支丹退治物

七

切支丹宗門来朝実記」考

において、早晩より通俗的な排耶読本へと移行すべきであつた。 も教理的であり、 語』(英文五年) 南禅寺雪窻の『対治邪執論』(邪教大意)などが現われた。しかしそれらは庶民層に訴えるには余りに 実際には教理的論争相手を失つている時、 教理理解の程度の問題よりも、 封建社会への奉仕的意図

女人国、長人国、はては穿胸国と云つて胸の中央部に穴があり、旅する時は下人がその穴に竹木を通して荷うという ですら聞き分けられなくなつており、当代の百科全書ともいうべき寺島良安編『倭漢三才図絵』ですら聞き分けられなくなつており、当代の百科全書ともいうべき寺島良安編『倭漢三才図絵』 をも一切禁止されるに至つた。そうした状況下の宝永五(一七〇八)年、かのパアデレ 年以来、禁害令は一段と強化されて、 われつつあつた。寛文三(一六六三)年以来は南蛮文字の書を持つているだけで入牢せしめられ、貞享二(一六八五) ような中国の俗説がそのまま記載されて通用し、西洋人が靴をはくのは踵がないからだと考えられたりする有様とな つていた また十七・八世紀の交に至ると禁教鎖国の実が挙り、キリシタンに関するのみならず海外に関する知識が急速に失 Sidotti が渡来したのであるが、長崎通詞すらもはや彼の語るロウマ、 ロクソン、 カステイラなどの国名地名 「耶蘇之義者勿論、其徒利瑪巀等之噂、人物風俗聊ニ而茂書載有之分」 シドッティP. Giovanni-Bat. 一 七 一 二 刊 の如き、

い。それは一応官学として採上げられたのであるが、もともと実証精神の成長、そして隠徴の間に洋学への傾斜(5) 人社会の形成を基盤としてなされつつあつたものであり、その発展に伴なう世界的視野の拡大と批判的精神の興起、(6) 年遂に禁書令をゆるめるに至つたことは、 神に基づき幕藩体制強化に努力した将軍吉宗自らも、明清耶蘇会士による天文暦学書輸入のため享保五(一七二〇) に努力した新井白石自らがシドッティと語ることによつて世界へ開眼し、洋学展開の道を開いたこと、幕府創業の精 十八世紀に入つて町人の勃興を中核とする封建社会の矛盾・幕政の弛緩はますます顕著となりつつあり、その改革 祖法としての鎖国政策に対し、 大きな 転換であつたことはいうまでもな

特にそれ などへの対策が、 が明清耶蘇会士の著述を主軸とするものであるだけに、その成長のもたらすであろうキリシ 一連の関連性をもつて必要に迫られて来る。 吉宗の改革に参与した荻生徂徠が 『政談 タン ン知識の再興 四卷

丹 吉利支丹ノ書籍ヲ見ル人無キ故ニ、其教如何ナルト云ヲ知ル 二可紛 モ計り難シ。 是ニョリテ吉利支丹ノ書籍御庫ニ有ルヲモ儒者ドモニ見セ置キテ邪宗ノ吟味サセ度者也 人無 シ。 儒道仏道神道ニテ悪シ ク説タラバ、 吉利· 支

۷

要望したようにキリシタン思想対策の必要が感ぜられるのである。

する讃美の声と変らしめ、 て来る。 しても、 傾斜などにより、 こうして一旦解決された観のあつたキリシタ それには邪宗門観を徹底させ、 幕藩体制完成期に採られた方策と同様に侵略的キリシタン邪宗門へと注意を向けしめることが効果的となつ 封建社会にとつては再び問題視されるようになり、封建社会の矛盾の激化・幕政の弛緩の それを禁圧防止する幕政の意義を広く認めしめるべきであつた。 そのキリンタンに対する前代の失政を指摘することによつて徳川の治政に ン問題 から シド ッティ の渡来 明清耶蘇会士の著述 の 流 入 洋学 打 への 対

排 シ でなければならない。すでにその傾向を示していた風聞書や戦記物、 応尤もらしくキリシタ 耶俗説書が タンに対する無知に乗じ幕藩体制に奉仕する勧善懲悪主義の実録小説、 るためには一応事実に即する、またそう思わしめるに足るだけの実録的なものでなければならぬし、 ここに排耶を目的とする稗史類成立の諸条件がととのえられて来たと云える。民衆の読物として読まれ、 成立するのである。 ンを論破する内容を持つものでなければならない。 そして教理的教訓書に材料を得て、 読本と同じ基盤の上にキリシタ さらにその上に興味とスリル 教理 感 民 のあるもの ン稗史類 的にも一 理解せら の キ 1)

集大成された読本としては『天草騒動』\\\
全事十二を挙げるべきであろうが、 ら実録 的排耶御用文学の代表的 なものとして『南蛮寺興廃記』 『切支丹宗門来朝実記』 右の二書がむしろ原型的なものであり、 の二書が著名で 、ある。 か

切支丹宗門来朝実記」考

「凡AM を始として彼の編になる『闢邪管見録』→凡AM や川北喜右衛門の『原城紀事』→凡MA その他にも抄出されて慶盛MA年を始として彼の編になる『闢邪管見録』→久AM年 や川北喜右衛門の『原城紀事』→14MA その他にも抄出されて 治四十年『続々群書類従』に黒川氏本が印刻されたのに対し、 私の調査した限りでは後者の方が異本をも含めて遙かに多く、 つ最も普及したものとして 代表書と見て 差しつかえあるまい。 前者は幕末維新の護法運動の大立物、 より広く流布したものと察せられる。 両書とも多くの写本及び 異写本が現存しているが、 鵜飼徹定の印 後者が

おり、

|邪運動の一論拠となつた点において注目すべきものがある。

記載していず、 系譜付けがある程度は出来るであろうが、まず現在のところ著編者も、 は不可能に近い。 の多くの転写本のみならず『切支丹宗門来朝実記』の諸写本をそれぞれ入念に対校することによつて、本書の書誌的 ては書名のみに限つても大同小異の異題名本約二十種に「伊吹蓬」系の書名本数種が知られ、それら諸異本そしてそ 無知な階層の間にも広く流布し、転読され、 し江戸後期の流布という点から、私は後者即ち『切支丹宗門来朝実記』を採り上げようと思う。 しかも多くのものが悪筆であり、 ただ管見に入つたそれら写本が十八世紀中葉を溯らないと思われること、写本者も殆んどのものが 御用文学としての目的を充分果したであろうことが認められる。 誤写・誤字が多く、 また何れも 相当手垢に 汚れていることなどか 何れが成立当初の書であるかも決定すること

う通りの「実記」をどれほど含んでいるかを示し、作為伝承と史実とを明確にしつつ、かつて私の触れた所及びチ 心が異なり、 スリク師の研究を補いつつその間の諸問題に触れたいと思う。 耶論の根拠、 本稿においては、 あるいは本書成立の典拠などに関する諸問題に論及する前提のために実録物としての本書が、 かつ甚だしく不充分である。 上述したような排耶読本の一般的系譜付けにとどめ、江戸庶民の邪宗門観形成・幕末における排 なお引用は比較的古いものの一つである明和四(一七六七)年西田仁兵衛 なお早くパスケ スミス氏の訳註があるが、 註する関 書名に

写本による。

- る。 第一次鎖国令も 島原の 乱勃発の四年前、 寛永十間に始まつているの で あり、 いわゆる祖法なのであるとは、如何にそれが慕藩体制強化に利用宣伝せられたかを示すものである。鎖国政策は封建制完成の必れたかを示すものである。鎖国政策は封建制完成の必れたかを示すものである。鎖国政策は封建制完成の必れたかを示すものである。鎖国政策は封建制完成の必れたかを示すものである。鎖国政策は封建制完成の必れたかを示すものである。鎖国政策は対理制完成の必れたかを示すものである。鎖国政策は対域というに対しているので あり、いわゆる祖法なのである。第一次領国が自己の政策を対している。
- 九―一二〇頁)。 (3)「通航一覽、一四三」(国書刊行会本、第四、一一(一六三三)年には発令されている。
- 学統)「『聖心女子大学論叢』第四集)参照。(5) 耶蘇会士著述の江戸学界に密行し日本科学発展と南蛮ーマニズム』所收)及び「日本天文暦学の発展と南蛮上球がの江戸学界に密行し日本科学発展の(4)「西洋紀聞」(岩波文庫本、一三頁)。

- (9) Cicslik, H., Nanbanji-Romane der Tokugawa-Zeit (Monumenta Nipponica, Vol. VI. Tokyo 1943)
  (2) M. Paske-Smith, Japanese Traditions of Christianity, Kobe 1931.

存することを宣伝し、社会の隠然たる不平の矛先をそらそうとする講談師の御忠節心は、まず信長の悪政としての切 さて前節に示したように幕政の意義を庶民に悟らせるために、前代の失政を指摘し、切支丹邪宗門と対外的危険の

「切支丹宗門来朝実記」考

四四

支丹宗門来朝に筆を起す。

**支丹宗門を渡す。艮是か為に身を亡すもの幾千万といふ数を知らす。誠に彼宗門は南蛮国より渡る所の邪法也、** 社仏閣を破却し其領地を奪、 抑切支丹宗旨の来由を奪るに人皇百七代正親町院御字、永祿十一戌辰織田上総之助信長といふ人、 我慢放逸の振舞多し。故に守護の善神も見放給ふにや、天魔其虚に乗し外道邪法を此土に曳入、切 好邪の心内ニ深く、 外には神

条城で信長と会見し、布教保護状を受けたのが、その翌年の春のことで、一般的にはやはりその時からキリシタン宗 翌年始に幕府から布教許可を受けたが、(2) 年である。右についで南蛮国の荒唐無稽な記事と日本攻略の評議に移るのであるが、その合甚尾大王評定の語に 門が京都人士に印象されたものであつたろう。なお信長の神社仏閣の破却、 で、三好三党の乱を避けて堺に下つていたフロイス Luis Frois らが高山図書頭や和田惟政の尽力により工事中の二 勿論信長の時代ではない。ヴィレラ Gaspar Vilela うまでもなくサヴィエル Francisco Xavier 来朝は一五四九(天文十八)年八月、入洛は翌々年一月、冼在十一 『実記』 は信長が 義昭を率じて入洛しだ永祿十一年に 宗門来朝としたわけ による組織的布教活動の開始は一五五九(永祿二年)末、 特に例の叡山焼打は元亀二(一五七一)

《国小国なりといへ共、 天竺阿蘭陀其外国々より諸事之物を船に潰、日本へ渡す。

心的立脚点であり、 門、そしてその慈善事業とで人民を手慣づけようとの評議に決したという。これは度々述べるようにこの種の書の核 れたようにキリスト教に対する日本人の先入的観念となつたものである。しかしポルトガル・イスパニアの南蛮国が とある。 オランダ来舶は関ガ原役のあつた一六○○(慶長五)年、貿易が始められたのは一六○九(慶長十四) 当時専ら南蛮国のポルトガルが 天竺即ちインドのゴアを拠点とし、 その通商により日本は「金銀多き大上国」と見えるので、 まともなことでは 攻略出来ぬと 切支丹宗 幕府集権の正当化の重要な宣伝材料でもあり、明治以来キリスト教再布教に当つても常に論ぜら マカオを経て 日本貿易を独占していた 年からの

其地勢等をかんがへ候に謀略の一事はゆめ〳〵あるまじき事と存ぜられ候事」兲藁という一語を掲げるにとどめる。 実力から云つても成立し得ないことについては他の機会にも論じたからここには省略し、 たことや、十七世紀に入つてからの布教謀略の客観的諸条件は、 六世紀後葉、 後に言及するように日本宗教界が布教精神を欠いていたところに、 その自他共に許した無敵艦隊を喪失して以来、到底極東日本にまで伸展するだけの労力を有しなかつ 当時の国際情勢のみならず日本の東亜貿易における キリシタンの世界布教を理解出来なかつた根 新井白石の「其教の本意井

さて日本派遣の導師として宇留岸・富羅天の両破天連が選ばれる。

本的原因があると考える。

に、天を破り雲に身を連る所の自在を得たるとて破天連といふ。 特僧形にして悲相定を行。 其身自由自在にして虚空に登るに天にもよらす、 ……又伊留まんといふ者あり。 地にも不附、 雨を降し風を起す事の奇術を得たる故 是は弟子のことく也

に伴天連於留岸様と出ており、(6) それが個有名詞と誤り考えられたもの、 本布教を独占していたイエズス会ではフラテは使用しない。 の名が伝えられたわけである。富羅天に最も近い語としては frate 即ちイルマンと同義語が考えられるが通常当時日 タリア人パアデレ・オルガンティノ Organtino Gnecchi で、彼の名は京都南蛮寺建立当時の信徒の邦文書簡(5) 連と書かれたもので破天連は『実記』系写本の一特徴でもある。周知の如く Padre. キリシタン流発音に従えばパア との解説があつて彼等が仲々出魔を肯んじない物語が続く。破天連に尤もらしい説明があるが、 ているから、その可能性も少ない。すでに指摘したようにオルガンティノに先んじて入洛、信長にも謁見したフロ (神父) の転訛で、イルマン Irmão は助修士をいう。 京都中心に織豊時代にわたり永く活躍した彼はオルガン様として親しまれ、正しくそ とも云え得ようが、彼らもイエズス会の伝統に従つて一般にはイルマンを用 宇留岸は一五七一年一月(元亀元年十二月)入洛したイ 一五九三年渡来のフランシスコ会士は用 むしろ一般には伴天 いているから、 の宛名

切支丹宗門来朝実記」考

外国名は類似したものが混同されてしまうことは南浦文之の『鉄炮記』の如きにも見られるように常のことであり、 院長カブラル Francisco Cabral らのフランシスコの訛伝とも云い得るかも知れない。 が、 このような聞き慣れ ぬ(9) 年末信長を妙覚寺に訪れており、また一五七二(元亀三年)入洛、公式に信長・義昭らに謁見したイエズス会日本修年末信長を妙覚寺に訪れており、また一五七二(元亀三年)入洛、公式に信長・義昭らに謁見したイエズス会日本修 むしろ特定のものを探索するよりも、それらの共通音から作られた人名とすべきであろう。 駐在となつたステファノニョ Giovanni Francisco Stefanonio は通例宣教師書簡にフランシスコとして記され、 イスまたはアルメイダの訛称であろうと考えられる。なおフロイスと交代して一五七六(天正四)年十二月京都地区(7) このウルガンの用意した土産物としては遠目鏡、近目鏡、虎皮、鉄炮、 伽羅、 釣蚊帳など当時の貿易贈答品の名が 同

第七はこん達といふ四拾二粒の珠数、此糸金にて造り四拾二ケ国を表したり

挙げられ、

、最後に

b IJ ザ とあるコンタツは念珠コンタス Contas で、 ンタツ四十二粒が伝えられたものであろう。これらを持つてウルガンは「海上壱年半之月日を送り、 (元亀二) 年のことであり、 **蒼船**」したという。 ·リヨの信心業は最も盛んに行われ、『ドチリナ・キリシタン』はじめ『スピリツアル修行』長崎刊で 3 ザリヨを下げた俳優が描かれているように十六・七世紀の交一般の間にも流行したもので、そうしたことからコ 修行』「六二川『ロザリヨ記録』「六二三 当時ヨーロッパとの航通は早くてそのくらいの年月を要したのであるが、長崎開港は一五七一 オルガンティノ来朝はその前年天草志岐の浦で あつ た。 年次としてはやや近いと云え(ユロ) その他キリシタン版中には多く出ているところであり、 南蛮四十二カ国の表徴ではなく、 聖母の年を表示し、 聖母マリアのロ 「歌舞伎草紙」に 漸肥前の国長崎 あるいは p ザ

描(1) Frois, L., Die Geschichte Japans 1549~1578. Leipzig 1926. S. 13.

る。

- Nvovi Avisi, IV. Venetia 1565, f. 37v.; Cartas I. Evora 1598, f. 91.; Frois, op. cit. S. 88—89.
- ( $\infty$ ) Frois, S. 374-375; Cartas I. ff. 260v-262.
- (4) 拙著『切支丹史 の 研 究』 一九一—一九二頁及び

『鎖国史論』 二三頁、三五頁以下。

- (5) 一五七一年三月二○日付フロイス都発書簡 Cartas
- (6) 村上直次郎博士『耶蘇会士日本通信、下卷』序說

- 一〇——一一頁。
- はアルメイダかとされるが、本稿三八頁参照。(7) Paske-Smith, p.9, note 11.; Cieslik, S.24—25
- ヴアリニアーノ宛書簡 Lettere del Giappone 1577,(8) 一五七七年七月二四日付 ステフ アノニヨ三筒発
- Roma 1579, p. 63.
- (9) Frois, S. 424—427
- (1) Ibid. S. 405.

安土築城は一五七五(天正三)年、その翌年そこに信長は入つたが為紀 一五六七(永祿十)年以来居城は岐阜であ

**受に江州安土の城主織田信長者足利抬五代靏照公将軍に取立る。……威勢龍の雲を得たるごとく……管領職を賜り安土の城に居** 

つた。従つて義昭を将軍に取立てた永祿十二年には安土城は未だ姿を現わしてはいない。

然るに長崎へ異躰の唐人渡る由、近習中小性の噂を聞、何とも見貶おもわれて家老菅谷九右衞門長秀に仰て京都へ呼登すへきよ

し仰らる。長秀申けるは長崎は龍造寺高重の領分にて御旗下にてはこれなく候。自由にはいかか可有と申上る。信長公尤の事、

然らは義照公御望といふて御家人を可遣と……【曜】

ていた。長崎。

この条は全くの小説であるが、当時長崎はまだ開港前の深江という小漁村に過ぎず、この頃は大村氏の支配を受け

彼南蛮人を駕籠に乗せ通辞を相添、中島監物笹原彌右衞門其外家人さし添、都へこそは登しけり。然るに元来信長なる者、復常な人を駕籠に乗せ通辞を相添、中島監物笹原彌右衞門其外家人さし添、都へこそは登しけり。然

は不入、東寺四ツ塚下鳥羽繩手の辺迄、 「切支丹宗門来朝実記」考 江州より人を出し途中にて請取、直クに安土へつれ行ける、

四五

京へ

城に参上、再び歓待され、諸大名はもちろん京童にも公けに伴天連好遇が示されたことを伝えたものと考える。 sandro Valignano の安土訪問を伝えたもので、三月末本能寺で謁見、例の大馬揃の儀も公式に陪観、四月には安土 漸くの思いで入洛したものであつた。しかし京童に印象されたウルガンの名で伝えられているこの伴天連謁見は、む(1) するように寺を賜つた話その他からも後者と見る方が一致点が多いようである。 として日本修院長カプラルのことか、むしろずつと後の一五八一(天正九)年巡察師ヴァリニァーノ Vis. P. Ales-しろ次の事を伝えたものと思われる。新村博士は二条城で謁見したフロイスに比定されたが、私は伴天連の正式訪問 (ルガンティノの入洛は前記のように一五七一年一月(元亀元年十二月)、三好三党の乱のため堺に滞留したの

髪髭は鼠のいろ、年は五十斗と見へたり。身にはあいとゝいふものを蒼し木綿のやうなる物なり。裾みぢかく袖長く、左りまへ に合せ風俗賤き体、瑪璃のやう成香追を頭にかけ、懷中にも香袋を入、薫[じ]申渡りけり。 ……宇留岸常人とは替り長九尺余、頭ちいさくいろ赤く、目は丸くして歯ハ馬のことく雾よりもしろく、爪は熊のことく長[く] 扨異国人江州安土に萧ければ、信長仰に先休息させよとて妙法寺といふ日蓮寺江入れ三日馳走あり。 九月六日信長へ日見へす。

書かれた頃の読者の好奇心をこの条はそそつたことであろう。身長九尺余りは誇張に過ぎようが、ヴァリニァーノと すれば彼は極めて丈の高い人で、人々が驚いたとフロイスが記しているから、満更出鱈目でもないことになる。 されるわけである。なお「あいと」はアビト abito で、 一五八〇(天正八)年には安土にすでにゼズス会の住院が出来ていたから妙法寺に止宿したものではないし、 異国人を始めて見た日本人の印象を語り得て妙であるが、海外知識を失い穿胸国の如きすら信じていた『実記』の の後のことでもあり妙法寺接待は当らなくなる。しかしカブラルとすれば、これらの年次錯誤だけは解決 南蛮屛風にも描かれているように袖のみか裾も長い黒い法 かの安

## 盐(1) Cartas I. ff. 305v-306.

- (2) 新村出博士著『南蛮広記』六八、七〇頁
- (α) Frois, op. cit. S. 424—427
- (4) Frois, Segunda Parte da Historia de Japam (1578—1582), Tóquio 1938. pp. 242—243.
- (15) Cartas II, f.5v.
- (6) 一五八一年四月十四日付フロイス都発書翰Cartas
- II. tf. 2, 4.
- 450—451. など外国史料にも伝えられている。 (7) Frois, Segunda. pp.225—231.; Cartas I. ff.

この宗論の結果はたちまち京都の町々に伝えられたとフロイスは記している。(3) 道三がある。道三は李朱医学の大成者とし、且また典医として当代随一の名医の名を謳われた人で、のち一五八四(1) 乗が敗れ、信長が布教保護を明確するに至つた一五六九(永祿十二)年五月の仏耶論争に合致させることが出来よう。 イス及び邦人イルマン・ロレンソと、かねてキリシタン放逐に暗躍していた旭山日乗との間に行われた宗論により日 院とあり、一本には文教院法橋道仙とある。 と考え合せ興味あるところであるが、他史料にそのことを証するものがない。しかしこの条はむしろ信長の前でフロ (天正十二年)にはキリシタンに改宗した。事実彼が当時キリシタン布教反対の急先鋒であつたとすれば、その改宗(2) これより信長が群臣に布教許可を諮問し、文教院法橋の反対を押え布教を許可した条がある。類従本には大儒文教 比定すべき人物としてはパスケ・スミスの指摘したように文教院曲直瀬

建立ある。則、時の年号を[以て]永祿寺と号す 其後菅谷九右衞門に被申付、 京都四条坊門ニ四町四方の地を給り、北山の大石を引出し石垣を築、 金銀をおしまず七堂がらんを

七五―七八年のことで時の年号永祿を採ることはあり得ない。一歩譲つて永祿十二年の信長による布教尤許の時のこ ととしても、当時の京都の教会は場所は正しく四条坊門姥柳町であるにしても、信徒らによつて古屋を購入したもの このいわゆる京都南蛮寺建立について、特に日本史料の吟味について既に詳しく論じたことがあるが、建立は一五

一切支丹宗門来朝実記」考

四七

返還を信長に運動して成功したことを伝えたものとも云えようが、信長が京都に地を与えたことは他に記録なく、む(5) で、松永氏に徴発されたりして荒廃し、今にも倒れそうな有様で七堂伽藍などとは及びもつかぬものであつた。その(4) しろ安土に与えたことを、京都南蛮寺に附会したものであろう。即ちまさしくウルガンの努力により菅谷の奉行によ

閏三月十六日より菅谷九右衛門、堀久太郎、長谷川竹両三人為御奉行、安土御構之南、新道之北ニ江をほらせら

れ田を塡させ、伴天連に御屋敷被下

り安土に土地を与えられたことは

と「信長公記」にもあり、教会側史料のもちろん特筆するところである。(6) 軽しめ、其分に差置へき道理なしとて詮議致されば、皆尤と一同して大衆百三拾四人衣の下に腹卷して各訴状をたつさへ紫宸殿 時に叡山より不聞、延暦寺と申外、年号をもつて寺号とすることなし……今、新寺を以て永禄寺と号する事、先は天下の王位を

に指出す。残る大衆は山王七社の神輿をかき込、おめきさけんで訴ける。

の跡を思わせるとされている。(8) 対する反感を生じさせるための伏線として採られた作為であろう。姊崎博士はこのくだりは平家や太平記などの模倣 打ちされている延暦寺が、このような強訴を行えるはずもない。キリシタンを保護し延暦寺を焼滅した信長の悪政に 追放を将軍家に訴えたことがあり、それを伝えたものでもあろうか。南蛮寺とすると一五七一(元亀二)年すでに焼 古くから叡山僧徒の強訴は有名なことであるが、ヴィレラの京都開教当初の一五六三(永祿六)年、山徒が伴天連

註(1) Paske-Smith, p. 17, n. 40.

(2) 一五八五年八月二七日付フロイス長崎発日本年報(2) 一五八五年八月二七日付フロイス長崎発日本年報

(4) 拙著『切友丹史の研究』所收「京都南蛮寺建立史(3) Frois, Geschichte. S.379─385. なお拙著『京畿(3) Frois, Geschichte. S.379─385.

考一

Segunda. pp. 177—179

- (15) Frois, op. cit. S. 385.; Cartas I, ff. 262v, 265.
- ( $\varphi$ ) Cartas I, ff. 476—477, 480.; II, f. 36.; Frois.

随分広々弘法すへしと申渡し、江州甲賀郡の地にて五百貫の地を寄進す。

(8) 姊崎博士前揚書八一六頁。

(r) Cartas I, ff. 143v-144; Frois, Geschichte. S. 220.

夫より信長公憤り深く我が建立の寺なれは偏執の事耳多し。宇留岸壱人にておもふ様に弘法致かたかるへし。 南蛮より出家を呼

てキリシタンの謀略を印象付けるのである。そして る。そこで富羅天は日本に向うに当り南蛮王に征服の手段として再び布教と慈善事業を説く。こうして読者に繰返し 実とは認め難い。 なおウルガンが 先でフラテンが後ということは、 後者をフロイスとすればむしろ 逆になる訳であ かねて約束の富羅天伴天連を招くことになるのであるが、甲賀寄進の事も『実記』系の書に見えるだけで、史

びゞどうといふ所に天竺より習ひ得たる不思議の医師有り。皆いるまんにて一人はげりごり、一人はやりいすといふ。

此両人を

と同行した一五六五(永祿八)年のことで滞在数カ月であつたが、府内病院の評判は京都はもとより遠く関東にも伝と同行した一五六五(永禄) る南蛮医家の第一人者であり、豊後府内に自ら病院を経営し、外科の教授もなした人で、中央に上つたのはフロイス スにはむしろイルマン・ルイス・デ・アルメイダ Luis de Almeida を宛てるべきであろう。彼は正しく当時におけ 物として、その名が伝えられるのも当然ではあるが、同じく宛てるならば上述のように富羅天をフロイスとし、リイ ペデスは大坂を中心に二十年ほど活躍した人物であり、フロイスもすでに度々言及しているように京都布教の中心人 く推定されたようにもともと「げりごりや、りいす」とあつたのを誤つたものらしく、博士は前者をグレゴリヨ・デ セスペデス Gregorio de Cespedez 後者をルイス・フロイスに宛てられた。が、彼らは共に医師ではない。セス 類従本には「南びごどう」とあるが、何れにしても宛てる地を思い当らぬが、ゲリゴリ・ヤリイスは新村博 相添、三人一所に日本へ渡しけり。 士が早

四九

切支丹宗門来朝実記」考

られたが、アルメイダ以外は無理と云わねばならぬ。(5) リをイルマン・フィゲイレド Melchior Figueiredo に、 えられていたほどであつたから、彼の名が稗史類に伝えられたと見ても無理ではあるまい。パスケ リイスをアルメイダまたは邦人イルマン・ロ スミスはゲリゴ レンソに宛て

見へしと有けれは、江州伊吹山は薬草相応の土地なり。五拾町四方切ひらき薬草を植けり。蓬この地相応なり。 富羅天存寄は貧苦病苦の者を救ん為の薬草を持来り、其種を植る園を願けれは、信長下知して山城江州両国の内にて相応 の 地

て大医の評判が立ち閉口したと報じていることと思い合せることが出来るが、もちろんそれから作為せられたもので ら名付けられたものである。富羅天が薬草をもたらしたことは、フロイスが医師でもないのに求められるまま投薬し 記録に見えぬとしても否定出来ぬものがある。 この土地寄進も史実とは認められぬが、 伊吹山麓に薬草を植えたことは殊に良質の川芎や蓬を産することからも、 『実記』異本に『伊吹蓬』『伊吹山蓬因縁記』などとあるのはここか

### 註(1) 新村博士前揚書七〇頁。

はあるまい。

参照。(2) 拙著『切支丹の社会活動及南蛮医学』五八頁以下

(α) Cartas I, ff. 159, 169v—170.; Frois, Geschichte

257.

- (4) Cartas I, ff. 62, 64; Frois, op. cit.S. 58.
- (15) Paske-Smith, p. 21, n. 62.
- (6) Frois, op. cit. S. 492—493.

扠 彼南蛮寺日を追而結構になりけり。 然とも常に本尊を不立。……六十一種の名香門外迄匂ひ渡り、 往来の人身心にも薫する

斗也。五畿内はいふに不及、四国西国関東迄も南蛮寺見物の為に京都へ登る夥人敷事也。

目するに足る。偶像を排する教理が教外者にもよく知られていたことを示す。香は当時の南洋貿易品としてばかりで 南蛮寺の結構については省略するが、聖堂には聖像聖画があつたであろうに、「本尊を不立」と記されたことは注

ミサの時に使用されたから珍らしい南蛮香の匂りが南蛮寺の評判とともに京童の噂にも上つたに違いない。 教

会側史料にも南蛮寺の建立により諸国から見物人が押寄せたことが報ぜられている。(2) 南蛮寺よりは毎日人を廻し橋の下に蹇臥たる乞食病人、或は野山に捨られたる業病の者、其外在々町方にも難治難病の世を渡り

兼たる貧苦人なとを奪出し、寺へつれ来り、貧苦には金銀をあたへ病人には両伊留まん療治を加へけれは、 其上衣ふく等をあたへければ、きのふのつゝれ今日は錦を身にまとひ、恩を感ずる八数をしらず。 十の物か八九ツは本

相は戦国乱離・弱肉強食の姿であり、貧苦の衆生に文殊菩薩を見る宗教的慈悲の玄義が失われていた時代の姿であつ の癩病院が設けられており、キリシタンの「慈悲の所作」は世人の注目するところであつた。そこに描写せられた世の癩病院が設けられており、キリシタンの「慈悲の所作」は世人の注目するところであつた。そこに描写せられた世 本書の典拠の一つである『吉利支丹物語』「☆サトトトサザが、排耶の目的を忘れたかのように、 彼らに対する説教に移る。 京都南蛮寺では組織的慈善病院事業は行われなかつたが、慶長年間には京都に数箇

じひなく、けんどんにして。かうざのうへにてハよくをすてよといひてあとよりひろはんとの心ね云々 日本のしゆつけ衆は。なんばんのふうそくにちがひ。だんなをへつらひ。みやうりにふけり。ぢうよくをかまへ。

と、キリシタンの口を借りて仏教界の物慾的風潮を嘆き、

もつとものいひぶんかな。八しう九しうのうちにくやむ事おゝし。

7) て征服手段と結合されて行くのである。本書は流石にその成立目的から『吉利支丹物語』の前引文は省いてしまつた は困難であつた。そこに何らかの魂胆があるのではあるまいかと、物質的にしか彼らの行為を理解し得ぬ人々にとつ それだけにこの世の敗残者に救いの手を差伸べた教会の働きは、当時の社会にとつては驚異であり、 とそれらを是認せざるを得なかつたような状況であつた。そこにこの世ながらの地獄図を現出していたのであるが、 後にハビアン入信に関して再び触れるように、征服手段に結び付けようとしながらもなお、 キリ その精神の理解 Ý タンの慈恵

五.

「切支丹宗門来朝実記」考

矯風の事実とその意義とが永く世人の記憶に存したことを物語つている。

続く説教も征服説の伏線として掲げられるが、

これ耶蘇尊を敬さる故也 日本は此法、 弘まらぬ故、 病人も貧人も多し。さるによりて盗賊邪欲の人多ク、此世にて罪を造る故、 未来永劫うかむ事なし。

鏡」で牛馬になる来世の姿を見せるのは、仏教的俗信の裏返しに過ぎない。そこで嘆き悲しむ人々に と述べ、 布教精神の一端を伝えている。 この語は後のハビアンの宗論にも 繰返されるところである。 次の「三世の

先陀羅尼の文を授 其時御住持破天連様へ御目見致させ、難有教化を受、未来善所に行べし。其時本尊をも拜ませ可申といへは、 **〔け〕る、** 死後生天破羅韋僧有、 善主摩呂と、此文珠数の玉壱粒に一遍宛七日か間唱ふへし。 然らば罪滅すへ 货々悦、 教乃

ごとく七日引籠り勤をなす。

行ののち、元来「無影形」の「切支丹天帝如来」ではあるが初心者のために特に描いたという本尊を拝ましめている などにより天主教的信仰に達した時、その行法として、これらの排耶稗史の記述に従い、右の陀羅尼を唱え、 ビアンの『破提字子』 の七段の行法によつたかとも思われるが、 ゼズス会創立者ロヨラ Ignatio Loyola の定めた ことは本書の宗教的影響として注目される。 これに準じた黙想を短期行うのである。さらに十八・九世紀の交、水野軍記・豊田貢らが『天主実義』『畸人十篇 で、陀羅尼はキリシタン信仰の核心として、それら三者が集約されたものである。 『心霊修業』 Exercitia Spiritualia を伝えたものに違いない。修練が七日ごと四週間行うのはもちろん一般信徒 死後生天ハライソウはとも角、ゼズスマリアの文はキリシタン時代からオラショ 七日の行法は、 (祈禱)に附して唱えられたもの 転びイルマ 浴水修

この「七日の動行」ののち

耶蘇三帝に引入申へし。一度御影を引する輩はたとへ車裂き八ツさきに成とても、是は一旦の事、[#] 未来は此仏の力に

とある三帝は、 よりて助かる事疑なし 聖母マリアが宇須女之尊、 十字架の象徴たる剣が鐘馗、 類従本に「伝字須天帝」とあるように天帝の誤写か、 聖子が菊菓子として表現された 三幅対に結合させ得よ 偶然か不明であるが、 軍記の描いた天帝の替

5 「車裂き八ツさき」の酷刑の行われた迫害時代の、殉教覚悟の教化を伝える語も、 縦令如何様之厳科ニ逢候とも師丼伝来之訳不申、其身一心仕置ニ成候得は、却而栄花之上之栄花ニ候間、

其儀承

という豊田一味の、殉教とパライソの栄花に生きるキリスト教信仰を示す点において共通している。(5)

さらに修行として

知に候ハ、可申明トサムカリラ

者ともに肌をぬがせ、くるすにて背中をかきむしる。甚痛[み]血流れ出る。 先くるすといふ物を取出し、これは黄金にて先二寸四分、二尺の柄を付て、片々は大根おろしのやうに針をうへたるものを右の

Silicioなどで苦業を積むのであるが、日本では一般信徒も熱心にこれを行い、パアデレらが驚嘆したほどであつた。(6) とカトリックの苦業を伝える。 くるす Cruz は十字架で、修練者はキリストの犠牲を偲び責身繩 Disciplina 苦業帯

#### 右引用に続いて

して、一子のことく平等に思江。然とも末世に及ては耶蘇の御心に有。惡心邪欲にして此尊を不尊、たとへ惡人成とも耶蘇を敬して、一子のことく平等に思江。然とも末世に及ては耶蘇の御心に有。惡心邪欲にして此尊を不尊、 其血を左右の手にぬり付、合掌させて此切支丹の本尊を耶蘇と云、 ひ奉れは破羅夷増有と云て天上快楽の身となり自由自在となる。 又者天主とも云。天地日月人畜草木に至まて皆耶蘇の建立に

と基本的教理が比較的に正しく述べられる。 切支丹宗門来朝実記」者 創造神・天主と耶蘇の同格など日本宗教思想界に欠けている問題に対し 五三

されぬところであつたようである。が、なお不充分ながらも、このような排耶読本にも伝えられていることは注目す Geral(総審判)を伝えたものとすれば意味深いが、 類征本は「末世に及では、伝字須の御心に背」と悪心以下に続 いている。悪人往生は浄土門を媒介としても理解され得ようが、十字架の贖罪、罪よりの自由は当代人に容易に理解 ても『実記』はこれに対し何らの批評を加えていない。次の末世以下はキリシタン流にいうジュイゾ・ゼラル Juizo

また血をぬり合掌することは同じく文政一件において天帝画像に左手先の血を濺ぎかけ、決死秘密を守る誓約をな(5)

るに足りよう。

註(1) 拙著『切支丹史の研究』二八八―三〇一頁参照。 し入信する行法に影響したものと認められる。

- 2 Cartas I, f. 389v
- 3 au Japon (1598-1651), Paris 1868. pp. 225-226. Pagés, L., Histoire de la Religion Chrètienne キリシタンの慈惠事業については拙著『切支丹の
- 社会活動及南蛮医学』参照。

- 5 おける基督教的信仰の形成」(歴史地理八四ノニ)参 |拙稿「文政十年京坂切支丹一件――鎖国禁教下に
- (6) 例えば一五六一年十月八日付トルレス豊後発印度 管区長宛書簡Cartas I, f.76v.

右の説教ののち求道者は「ひみつの間」に入れられる。

御戸を開ば御姿耶蘇の形、さも怖く造りて磔に掛りたる姿なり。これを宗の本尊、此御姿は天主に帰伏する人の為に離行苦行し御戸を開ば御姿耶蘇の形、さも怖く造りて磔に掛けたる姿なり。これを宗の本尊、此御姿は天主に帰伏する人の為に離行苦行し て楽をあたへ玉ふ過去襲難の御姿也といふ。皆々落淚す。扨奥の間は対面の間と云所へ連レ行。帝釈天の像とて拜せけり。 天帝智慧なき汝等をあはれみ玉ふ母の子を懷に入、乳を吞する如く不便に思召姿也。とく登おがめよと「と」 帝王の冠をいたたき結構成衣裳に而、懐の子をいだき乳房をふくめる姿也。破天連いふやうは、 是は此宗門の口 此姿

も知れぬ。なお「ひみつの間」といい、「帝釈天の像」として聖母像を拝ましたことといい、迫害下の信仰生活、 害下にもなお行われた布教の姿を伝えるものと見られよう。 本にも相当強く十字架の贖いや聖母マリアの慈愛が伝えられているわけである。マリア崇敬に関して「是は此宗門の本にも相当強く十字架の贖いや聖母マリアの慈愛が伝えられているわけである。マリア崇敬に関して「是は此宗門の 口伝」とある一句はカトリックの聖伝として最も重要なものであるから、作者の創作と片附け去ることは出来ない 迫 か

右病人の内利根発明なる者三人、寺に留置。一人は生国加賀国の禪僧惠俊といふ者……彼宗門を帰依し名をはひやんと付、 寺の

同宿とせり。

会・修院に共住する在俗カテキスタ Catechista (伝道士)を称したのである。 ら此処には繰返さない。生国や禅僧恵俊は採り得ると考えられている。同宿はキリシタンも仏寺のそれにならない教 これは邦人イルマンとして著名なハビアンを伝えたに違いない。彼の伝記については姊崎博士が論ぜられているか

残る二人、壱人は和泉国住人吳服や安左衞門……今一人是も泉州墨村百姓蔣五郎と云右[秦]

の上流浪していたのを救われた話は、キリシタンの矯風・救癩事業を伝えていることはいうまでもない。そして既に れに当る同宿は史実としては見当らない。しかし彼らが遊女通いをし、あるいは賭博に狂い、業病を患い、身代限り

はごうすもう、しゆもんと呼ばれた。「ごうすもう」はコスモ Cosmo 「しゆもん」はシモン Simão であるが、こ

述べたようにこれらの事業とともに彼らに金銀衣食を与える話が出

是は日本を彼国に随へんとて南蛮国より年々拾五ケ国の所領を船に積ぎ登し、此入用をなしにける。破天連より大王へ今年何百 人勧め、今年何干人勧め入ると大帳に記して南密国へ渡す。飛道具を不用して日本を随へんとの謀事也

確実に入らず多くは日本信徒らの浄財に俟つたが、苦肉の策としてアルメイダ入会の時の寄金を生糸貿易に廻転して(タン) Ł, またまた慈善と征服とが繰返される。日本教会の経済は実際は極めて苦しく、 布教費も交通の不便や海難のため

切支丹宗門来朝実記」考

五

捻出せねばならぬくらいであつた。また教外者にはローマ教皇の理解は困難であり、ゼズス会の布教報告書翰、一五(3) 干から一万程度であつたが、類従本は「何千人勧め、今年は何万人」と桁が大きくなつているのも、この種の書の性 七九年度以降総会長宛日本年報も侵略のための情報と解されたのである。入信者数は天正から慶長にかけて年平均数

(2) 構帯『切支丹の社会活動及南蛮医学』九二―九六(2) 構帯『切支丹の社会活動及南蛮医学』九二―九六(2) Tokyo 1941.

格を示している。その他は前にも述べたから省略する。

 (α) Valignano, Apologia. in Schilling, D., Das Schulwesen der Jesuiten in Japan (1551—1614).
 Münster 1931. S. 27.; Schütte, J., Valignanos Missionsgrundsätze für Japan. I. Bd.1. Roma 1951. S. 394—398.

うと考え、群臣に尋ねたところ前田徳善院法印が最早手遅れで ついで信長が寺は布施を取るものなのに「寺より施すとは何とも合点のゆかぬ宗旨」だと怪しみ破天連を追放しよ

公家武家御旗本の大名井此座に有御家人之内にも此宗門を尊『耶蘇門徒に入候人多し。若今破滅の儀被仰出候ハゝ一揆起り御大

ている。むしろ信長がキリシタンになつたと噂されたほど、その死に至るまで彼は宗門を保護したのであつた。殊に信(1) と云つたという。この信長後悔の話は次の荒木謀叛の時の高山右近説得のことに至る伏線として創作としては成功し 事に及候はん。先暫[く]時節を御見合彼毖可然と被申けれは、信長打うなづき我一生の不覚也。

長後悔の理由となつている布施の問題は、如何に当代そしてこの書の成立時代に慈恵の心が仏教界に欠如していたか

しかし集権的封建制を目途している信長が、封建領主化している社寺を強圧した方策はキリシタン教会の強化・キリ シスコ会士の入洛の時は所司代として秀吉の命を受けて住院を与え、またその子息らは信者となつているのである。 (3) を語るものである。公家は少なかつたが武家の入信は信長の晩年になると確かに激増した。前田法印は、後にフラン

秀吉によつて実現されたのである。稗史の編者も一史眼を有したものとも云い得ようか。(4) タン大名の増加に対しても適用される可能性は存したのであり、それは信長の武将として対本願寺攻略に辛苦した

右衞門、宮内卿法印、大津伝十郎同道して高槻の城に行、信長公の存念を申し高山を理にふくさせ、味方に可参よし人質を信長 さるを專とす。然は此節高山[を]遠見すへき宗門を滅すへしとて破天連を被召、此宗を被仰けれは、[6] 其後荒木構津守村重逆意に而軍の企候早馬を以注進す……高山右近将騭も荒木と一味のよしと聞ければ……彼宗門は非儀に組せ 宗門破滅と聞て驚、 佐久間

へ遣しける。依之南蛮寺滅亡の事は彌止ミけり。

いるところである。が、教会をつぶすと信長が威嚇したとは見えていない。 れたが、大局を見たオルガンティノは信長の武将らと同道、高槻城を訪れ右近を説得したことは内外史料に記されて て荒木氏の配下にあり一子及び妹を人質に出しており、荒木氏に従つた。教会は信長の命により困難な立場に立たさ 荒木村重が本願寺・毛利氏と通じて叛いたことは一五七八(天正六)年の史実で、キリシタン大名高山右近はかね

#### 盐(1) Cartas I, f. 453

- (N) Pagés, L., Histoire des vingt-six Martyrs Japonais, Paris, 1862. p. 22.
- (α) Ibid. pp. 28, 31.

# (4) 拙著『切支丹史の研究』一五四―一六一頁参照。

そしてこれら排耶俗説書にも現われているところである。この宗論は葉教後のハビアンを柏翁居士として登場させ ずその母を手馴けようとハビアンが取入る話と、そこで白応居士との宗論が記される。 これから秀吉の時代に移り、 側近の大工の棟梁中井修理大夫を動かし、秀吉を宗門の味方に引入れようと画策、 南蛮寺の論客としてハビアン

切支丹宗門来朝実記」考

ることを困難にする。右に類似したその頃の宗論に、一六〇六(慶長十一)年京極夫人の一女の葬儀の後、ハビアン 『妙貞問答』『破提字子』など榘教前後の彼の著によつて、一人のハビアンの二様の在り方を描いたものとする藤田寛 と推定される一イルマンが仏僧と論争、仏僧らは敗れて所司代板倉伊賀守に訴えた上、淀君がその先頭に立ち将軍ま なおキリシタンに関する宗論は敗れた側の記録が全くないことは、うなずけるところでもあるが、史実として確認す つており、史実に対比すべきものはないにしてもハビアンの宗論は確かにここに展開されたようなものであつたろう。 海氏の研究は注目するに足り、内容的にはそれに譲る。これは『吉利支丹物語』から踏襲したもので、より詳しくな(2)

で訴えた結果、禁制が出たということに対比出来るかも知れない。

破却した。この一五八七(天正十五)年の伴天連追放令についても嘗て考察を加えたことがあるから省略するが、こ(も) のオ り」というのはもちろん誤りで、未だ全面的禁教令ではなく、「伴天連門徒之儀者、其者之心次第たるべき事」願志解し ためマカオに赴く三名の宣教師を追放令に該当させたに過ぎない。まして江戸時代に入つて来舶した阿蘭陀船による(?) と知行率公人を思想的に経済的に自己の統制下に入れようとしたものであつた。またパアデレらも捕えられず、在洛 の時宇留岸、 富羅天、げりごりや、 りいす四人を、阿蘭陀船を催し南蛮国へ放逐、「依之此時切支丹宗門とも破滅せ そして中井修理は信長以来の経緯を秀吉に上申、元寇の話まで持ち出し、結局伴天連の追放が令せられ、 ルガンティノがキリシタン大名小西領おそらく小豆島に一時避難したにとどまり、長崎地区のパアデレで敍品のいガンティノがキリシタン大名小西領おそらく小豆島に一時避難したにとどまり、長崎地区のパアデレで敍品の 南蛮寺を

攷―」(「国語と国文学」昭和二十八年八月)。(2) 藤田寛海氏「ハビアンと伯翁―キリシタン俗書私

註(1) 『羅山文集』

卷五六、「排耶蘇」。

- (4) Pagès, Religion, p. 135.
- >) 拙著『切支丹史の研究』所收「切支丹禁因の再吟') Fages, Kengion, P.135.

5

财

(ω) Delplace, L., Le Catholicisme au Japon.

Bruxelles 1909. p. 247.

(r) Cartas II, f. 239.

六○六(慶長十一)年のころであつた。またコウスモ、シモンは四年後、堺に現れ市橋、嶋田と改名、医を業とした(1) この迫害の時「はびやんは肥前国に迯下り後、天草ニ而宗門改」めたとある。彼の棄教は事実であるが、それは一

という。

ば 暫有て本の紙と成る。 せ見るへしと……三日過て佐々木平右衞門役両人をつれ来る。……秀吉公仰に、何にても珍敷慰に成事致し見すへしと被仰けれ 人にてさま!~の事を仕……專風分にて御座候と申上けれは、「骂」 然るに天正十六年九月の頃、 人申上げるは只今堺辺に替たる沙汰仕候。夷町中浜に市橋庄助、 両人畏[り]先大き成鉢に水一盃入、紙を菱形に切、水中に入けれは即時いろ/~の魚と成り遊行する事、真の魚のことし。 泉州堺の者、 天王寺や宗珍、油や常祐と云者、秀吉公御座候伏見の城へ御機鐮伺として参る……両 秀吉公開玉ひ夫は珍しき風聞、 嶋田淸庵と云本道外科、此両人療治も珍敷仕、 何にもせよ我前へつれ来り術をさ 別而手づまの名

彼らは全く現われていない。堺には早くからキリシタンの著名な医師がいたことは報ぜられているが、その一人イル(3) すれば当然天正二○年−二一年ごろでなければならぬが、読本ではそのようなことは不問に附すべきであろう。 追放令は天正十五年六月十九日であり、京都南蛮寺破却はその翌年であるから彼らが姿をくらましてから四年以上と もとこの両者は創作人物と見るべきであろう。 ン「やうほう軒パウロ」は内科であつたから、この『実記』に宛てるとすれば島田清庵に当るわけであるが、もと これを手始めに様々の奇術をなし、女中の所望により富士山や近江八景などを眼前に見せたりする。秀吉の伴天連 従来日本医史学家がこの両名を南蛮医家として特記していることは誤りと云わねばならない。信頼すべき史料に(2)

五九

切支丹宗門来朝実記」考

る Mateo Ricci 取調べの役人らが、 こうした魔法によつてたぶらかされ、不知不識のうちに取られてしまうというように民族的恐怖心、警戒心に訴えよ るのも 的にも思える医療など誇大に伝えられたことが、それを形成するに寄与したであろう。彼らが医家として描かれてい にむしろ宗教としての魅力を感じ、諸宗門は「爺婆威〔し〕候迄ニ而面白無之」と、切支丹稗史類を読む中、 かつたように思える節がある。一味の平蔵は禅僧であつたが、不満を覚え長老職をもなげ打つて還俗、 とするために強いて作為的に口述せしめたものか、信徒らが故意に、明治迫害の時もそうであつたように役人をから うに書かれ、水野軍記が鉢の水を二尺斗りを上げたとか、みつぎの恋敵の姿を現わして見せたとか記されているのも うとして作為されたものであろう。文政一件の調書に信徒らが何れも奇妙を行い人を驚かせたいと望んで入信したよ 人的恐怖感に訴え、 説とともにいうまでもなく邪宗門観の一大要素をなし明治初年に至るまで根強く残存したもので、 「々の奇術は伴天連の魔法観からの創作であるが、伴天連のもたらした種々の科学知識、 島原の乱の謀将森宗意が天文気運を学んだと伝えたりするのも原動これを語るであろう。この魔法観も侵略 の書を知り紫襴」、水野軍記に入門するのである。稗史類の目的が全く逆に作用した例として注目され 邪教の印象を深からしめ、禁教鎖国政策を無批判的に納得せしめる一法として、国そのものが、 はつきり切支丹であるかどりか決定出来ぬ問題であつたので、切支丹の証拠として奇術を行つた 中でも天文運気及び奇蹟 興味的な中にも個 伴天連の魔法 利瑪資

さて秀吉の所望により幽霊を現出することになるが、

し髪をさばき杖にすかつてあらわれ出たり。矢筇/く\に霄院近く歩み来り秀吉公火影に得とすかし御覽あれは、 り庭中くらく物のあやちも分らぬ程くらく成る所に、 扨両人障子の外ニ出! 例のことく文を唱へ、 しはし隙とり障子の内に入、 風一通りさつと吹て植込のかけより幽霊と覚しき女と見へて、 両手をくみて安座しけるか、 今迄照す月影も俄にくも むかしいまた木

下藤吉ニて御座彼成候時、 御機嫌惡敷……彌外道邪法の仕業決定[す]。……加榇成者生[かし]置ハいか成事をか仕出さんも難斗とて両人ともに栗田口にて 意に背しもの故、 御奉公をさせられす。 召仕われし妻お菊と云し者也。 故に恨事を申放、 秀吉公御出世の[時]轉来り御奉公を願しかと、 御手討になされ候者也。 是をしつて出すは合点の行ぬ奴等也と思召、 藤吉の時雑言を吐き御

この話は同種の稗史にみな見え、類従本などは更に文を舞わしている。もとよりこれも全くの小説に過ぎず、 殉教

罪科に行れけ

者を讃仰特記する教会側史料にも勿論見えない。が、『当代記』に

此比、 諸国博士可有成敗之由曰間、 山林江隠退。 其子細は先年太閤召遣給青女、 闕落して不相見ことあり、

此処

見物の事有ける所に、見出之搦捕、 日来有様を被相尋に、博士隠置之由令言上間如此タボニテキ

とあるのに依拠、 作為せられたものかと考えられる。天正十六年を前記のように四・五年後として訂正すれば、 二当

代記」と年月が一致する。

註 î 六年より『十有五年』前であるから、羅山と競争後間 ハビアンの棄教は『破提宇子』の自序により元和

なくのことであつたろう。

2

場不二彦、熊浪剛一、山崎佐諸博士の論著、 あるいは

例えば富士川游博士『日本医学史』をはじめ、

関

味

俵責めなどは史実で、

か

れているのに対して『実記』はそうした語を省き、

切支丹宗門来朝実記」考

3 『日本社会事業大年表』の如きがある。 これについては拙著『切支丹の社会活動及南蛮医

学』一八〇頁参照。

4 **栅稿「文政十年京阪切支丹一件」** (歷史地 理八四

ノ二) 参照。

の事件ののち『実記』は切支丹が時々露顕したことを記すが、すべて史実ではない。ただ大久保相模守の入洛吟 これは『吉利支丹物語』を承けたものであることはいうまでもないが、それが嘲笑的に書

改宗する者は助ると役人申聞せとも初の程は不聞入。扨々難有。是則耶蘇尊の御慈悲、喩、 此身は八ツさきに逢とも頓而天上へ

六

引上らんとて破羅[韋]増有の文を唱へ、 改宗せぬ者も多し。……か樣にしても転ぬ者は俵入積重、 焼ころし玉

稗史作者にしても認めざるを得ず、排耶の目的の中にも抹殺出来なかつたものであろう。ついで島原天草一揆に簡単 殉教者の信仰を率直に、敍述していることは注目すべきである。 キリシタンの慈善ととに殉教の信仰は、 かかる

に言及して『実記』は終る。

稗史として葉去るべきものではないと云えよう。 釈せられるものか。という理解者、無理解者の両面の受けとり方という思想史上の課題に答えるものとして、単なる シ る世界知識の展開、それに伴なうキリシタンの理解への警戒にも拘らず、むしろこれら排耶書によつて天主教求道者 切れぬ切支丹邪宗門観を国民層に定着せしめることにおいて目的を達したことはいうまでもないが、江戸後期におけ 面を伝えているもののあることも見た。そしてそれら稗史類が江戸庶民の脳裡のみならず明治初期に至るまでも抜け て却つて採り得るものの多くなることを示して来た。また封建御用文学として歪曲せられた中にも、 タンという極めて異なつた宗教の教理・典礼・行法が強権により邪宗として禁ぜられている中にあつて、 以上『切支丹宗門来朝実記』を代表とする排耶稗史類の記事を最も同情的に扱い、教会側史料を用いることによつ またそこから典礼・行法を作りあげた文政一件の如きもののあることを見逃すことが出来な キリシタンの一 如何に解 キリ

# カントの宗教論に於ける「宗教」の意義

――理性と神の問題をめぐつて――

舘

熈

道

ける宗教の意味を明かにしようとするならば、 自覚的状況に立つての宗教批判として、「単なる理性の限界内に於ける宗教」を見なければならぬ。 的命令によつて真の自由を自覚しようとしたのであるが、その自由は、悪への自由ではなくて、むしろ悪への自由を る。 つてカントの批判哲学を樹立する装の道は、彼の実存的自覚の過程であつたということが出来るし、 立つことによつて、人間の理性的自覚を呼び起す所の根源的存在者であり得たのである。そこで目的論の批判的考察 すてなければならないという理性の悲劇的運命の実感に於ては、その神は常に単なる道徳的領域をふみ破ろうとして もそれの突破を念願する人間の心的事実に基いて要請としての神を定立したのであるけれども、 ふみ越え、 の焦点があつたのであり、 いるのである。神が真に道徳的根源者であるためには、 厳密なる理論的反省に於て進められたカントの批判哲学は、その厳密さの故に反つて、 カントに於て自由は理性の自律から進んで神的命令の遵奉によつて基礎づけられねばならなかつた。カントは 、或るい は耐え切つて善への自由に生きることであつた。即ち人間の実存的自覚に立つての自由である。 而もそれは自由の考察を手がかかりとしての、 「単なる理性の限界内於ける」とは、 神はむしろ人間理性の限界を提示しつつ、その限界の彼方に 人間の実存的な自覚に淵源するものであ 人間の実存的自覚に立つて、 理性の有限性に想到 信仰のために知識を 即ちカントに於 かかるカン トの ΠŰ

Ξ

ント

の宗教論に於ける「宗教」の意義

ぞやうという問の内容をなすものとして、 立されたその点ですでに理性の限界をふみ破つているのではあり、要請とはかかる状況を物語るものである。 に於ける人間の存在態は有限性に於いて在るということである。かかる人間の理性の限界内に定立せられた神は、 いう意味であるといわねばならない。 でハイデツガーのいう如く、 人間学の定礎を主張しているのは 可能的 essentia としてのみならず現実的 existentia としての人間、 (Heidegger, Kant und Metaphysik,s.185—197) 適切である。 然しそこ 此の意味でハイデツガーが、 カント論理学緒言に掲げられた四つの問題の提示の仕方を重視して、 カントに於ける哲学、道徳、 宗教を、 即ち 人間 Dass-sein とは何 定

理性には人間の知的活動の広い地域が与えられてはいるのであるけれども、カントはその拡大された理性概念をして 註をしていつていることだが、 und Existenz § V. 1 Absch.) ドイツ観論に於ける、 密であり、謎である。 るのである。特に、 到る処において、 存的自覚に於いて目的的最高存在者神に直面しなければならなかつた。 まことにヤスパースが(Jaspers, Vernunft に、その危機は、 ントが定立した神は、 な悪から免れて、 そこに我々は、 単なる理念の要請によつて救われた如くであつたが、その裂け目の深淵に直面した人間理性 理性がもはや理解出来ない所の限界に陥らしめられる。 理性の理論的関心と実践的関心とによつて理性自身がひきさかれよう と する 危機を認めると同 はじめて自由になることができるや否や、 自由が可能となるや否や、即ち思惟方法の革命が起つて、それによつて私が私の知的本質の徹底 而も理性は、自らの有限性の故に反つて必然的にめぐり合あねばならぬ神である。 深淵の無限の底に身を沈めるものとしてたしかに不可思議である。それが カントの哲学は理性に対する信頼によつて担われていることは勿論であり、 理性が 理性は理解出来なくなる、 「哲学する」ことの、その「哲学すること」の意義に 彼は 「秘密」と「謎」 とヤスパースはいうが、カ 人間理性にとつて秘 と「深淵」を認め 而もその 時

このような意味で理性の実存的情況が、

知識と信仰の対決の場面であるということも出来るであろう。

斯る対決に

もみられない緊迫した様相に於ける理性と信仰との対決とその超克があるのである。 啓蒙思潮的意味に於ける人間尊重の態度が一貫しているのであるが、理性よりも高き評価を得るに至つたわけではな いるし、バウムガルテンの美学も感性的認識に美的要素を多く認めようとするのであつて、この点ではルソー 努力に満たされていることは争われず、それがすでにライプニッツなどにも明かに哲学理論 意義と限界があつたのである。 立つてあくまで知識の立場を批判的に守ろうとするのが、 るということが出来るのである。ここに私のいう歴史的意義があるのであり、それ故にこそ啓蒙思想にも浪漫思潮に つて感性に対して啓蒙思潮とは異なつた高次の意義を認めようとすることは当然であり、 のである。 カ ン トが信頼したのは感性ではなくて、 近世哲学は、 中世に於て極度に卑められて来た感性に、新しい評価を与えようとする 理性であつたけれども、 カントの立場であつたし、そこにこそカント哲学の歴史的 その理性の有限性の実存的自覚は、 そこに浪漫思潮の源 の組織となつて現 われて 以後の 反

人間 間 て、 く るけれども、 結に達する(Ethik des reinen Willens, s. 49)というのは、すでに述べたような理性の運命的性格をよく示して したともいえるのである。 たのである。 'の実存的自覚に於いて実践的に感取される所の運命である。然るにコーヘンに於ては、 H 知識と信仰との内容的一致を全く否定する(Kant als Philosoph der modernen Kultur. s.192)方が妥当で の実存的状況を物語るのではなくて、一般的人間としての個人、即ち実存的個人ではなくて、形式的個人であつ 信仰に於て総ての問題の中心となるものは個人の運命であり(ibid. ・コーヘンが、 かくてコー 信仰の問題は決して 論理的矛盾から 開示されるものではないのであつて、 知識に対立する信仰は、 ヘンの態度は倫理 此れに対しH ・リッケルトは、 の根底に論理を置こうとし、 理性に、 理論的関心に矛盾し反抗しなくてはならないという不可避的帰 カントが信仰のために知識を捨てる、 解き難い人間の運命を倫理によつて解こうと s.49)、その個人の運命といわるるものは人 むしろその個人の運命は、 コーヘンがそこで述べる如 といつたのを指摘し

ントの宗教論に於ける「宗教」の意義

なものを認めようとするリッケルトの方がより正当に、 性的限界を越えた展望なしには、 Ì 在の意義について、 根源としての人間を、 あるが、 ことと理解する して又は実践理性的存在として人間を局限することなく、そのような存在が現実に於てそのように可能であるような ント以前には存しなかつた新しい綜合の様式によると、 ・て認めることを示している、 の様式が可能であるためには、 ンの論理主義的観方がカントをよく理解しているともいえるだろうが、 私の主張はむしろリッケルト的理解に与みするであろう。 即ち、彼は、 その統 (ibid. s. 193) は知識と信仰との何れか一方を否定することによつてなされるのではなくて、 知識、 カントの 具体的にありのままの総体として見ようとすることが必要である。 道徳、 Wissen aufheben を、信仰を völlig außerhalb der theoretischen Sphäre のである。このリッケルトの理解は、 とは必ずしも断じ難いけれども、 宗教の何れの面からも理論的追求にあまりに厳でありすぎた。この点につい 人間生活を具体的総体としてみることが必要である。人間を単に理論理性的存在と 理論的追究自体が無意味に帰するであろうことに想到し、 リッケルトはいう (ibid. s. 204) カントに於ける知識と信仰との実存的対決の情況を示して 少なくともカント理解の二つの傾向があるとするな カントは知識と信仰との統一を目指していたのでは カントの宗教の意義をカントの実存的 カントが理論的 か、 けれどもカントは、 追究の究極に於いて、 カュ 理論の根底に超理論 真に批判的 かる新しい 、綜合的 に求 なる、 てはコ かめる 理 的 存 統 カ

るべきである。人間と神とは自由の世界に於いて結ばれるはずであつた。それにも不拘、

々は、このことを、

カントの宗教哲学が、

人間の根元悪の反省から初められ基礎づけられていることによつて知

自由に於てこそ人間

と神とは

るが、それは、人間存在自体が矛盾をはらめる実存的情況に於ける存在者である点からは当然なことである。

此の書が平静なるカントの生涯中たつた一つの政治的問題を引き起す書とならねばならなかつた理由もある。 も不拘、 を示した政府の態度はカントに対する正当なる理解から生じたものではない。 ながら而も尙ほ理性主義的態度を守ろうとする意図が貫かれている所に、 みをもちうるかを論ずるのである 宛てた書簡 徳論とキリスト教の徳論とは矛盾するものではない いうことの上に存立しようとする教会や政府からはげしい反撥をうけることは当然のことであつて、このような反撥 会信条に対する無反省無批判的な迷信への批判と、 が宗教を道徳的に基礎付けようとしたのは、 ít 如何なる信仰のみを持ち得るかということではなくて、 - 批判することを、政治的反抗としか理解出来なかつたのは、政府の反動的無理解によるものである。 (一七九三年五月、 日付不明)で「単なる理性の限界内の宗教」の贈呈を申送つて、 (Kant sämtliche Werke, 9 B. s.636) といつている。そのような意図に立ち \_\_ 面には啓蒙的思潮に由来するのでもあるが、 それからの解放を主張することなのである。このことは、 (Immanuel Kant, Deutsche Bibliothek. 4.s. 41) のであると 専ら理性のみをよりどころとする人は、 現世的教会への批判もありうるのであり、 ボロヴスキーの示す如く、 他面もつと本質的には教 此の書物 如何なる信仰の カントの 服従と カント 般に

は信仰のために知識を捨てねばならないという理性の運命の実存的自覚である――によるものなのである 弁明の余地も存 的神の如くでもあるというあいまいさを持つているといえるのであるが、そのあいまいさの故に政府の非 とするのである。 耐え得る宗教の確立というカン つて、そこでカントのいう神は、 カントの宗教批判を一貫しているものは、 し得たのである。 カントのいう神がかかる二義性を持つているということは、 トの信条から当然にもたらされることなのである。 然しそのあいまいさは故意なる作意によるものではないのであつて、 一面実践理性批判にいう如き要請としての神の如くであり、 いうまでもなく批判であるが、 それは宗教を道徳的に基礎付ることであ カント自身の実存的自覚 我々はむしろこの点に注目 また同時にキリス 理性 、難に対する 即ちそれ しよう ト教

トの

宗教論に於ける「宗教」の意義

s. 169) であることを確信していたのである。 慢の責任を回避して、 weisen Providenz steht (ibid, s.169) のでねる。 により充たされることこそ唯一の可能な理性的敬神 die einzig mögliche und vernünftige Gottesverehrung (ibid, の叡愿の下にあることを心情によつて確信した り、従つて単に主観的なものに過ぎないことを告白したのであつて、この意味での理性信仰を彼は固執し、世界は神 神の意志を知るにはこの理性法則による外はないこと、至高の存在の意志は理性の命令を忠実に遵奉すること ハマンが簡明にカントの宗教的信念について語つているが、彼によれば、カントは至高の存在 と道義的世界支配 eine moralische Weltregierung を信じて疑わなかつたのであり、 理性的洞察に基くもの で な く、 むしろ理性によつて自分に命じられた神聖への努力に基くものであ 此を神の恩寵と慈悲に依つて弁解するが如き堕落を厳しく非難したのである。 故にカントは、 er war von Herzen überzeugt, 従つてカントは、 神秘的狂信に傾くという智能薄弱や、 倫理的法則は神の聖慮に一致するものである daß die 而心 Welt 自己の道徳的怠 unter ein höchstes 自己の、 神に

が純 性信仰 神の智慧と慈悲と力 Gottes Weisheit, Güte und Macht (ibid, s. 172) を信じ、神と神の摂理 Gott und Vorseh-ことは知り得ない (ibid. s. 168) からである。即ち宗教は決して認識ではなくて、 いう通り、 ようとするならば、 従つて、無神論者でも唯物論者でもなかつた(ibid. s.172)とみるのが当然である。 !粋理性批判が語つたことである。さればといつて、 Vernunftglaube(ibid. s. 168)である。また理性信仰にたち到るのが理性の運命であることはすでにカント カントは決して理性の領域以外に於ける宗教を否定したのではなくて、宗教を理性の領域内に於て基礎付け 我々は哲人カントの全哲学に於いて、 道徳的理性信仰以外にないということを主張するに止まつたのである。 一切の超感性的対象に対してはそれを知り得ないということ以上の カントは、けつして神と未来の存在を全く否認するものでな 理性の倫理的立法を動因とする理 従つて、 まことにヤッハマンの 彼は内心に於いて

ung (ibid. s.172) を信じ、而もその態度が無神論者をも敬虔な信者に変えたに 相異ない程に強いものであつたこと を理解せずには「単なる理性の限界内に於ける宗教」を理解することは困難であろう。

ば を設けている 世界には一の神がある。それ故最高善があるとう命題は、道徳がふくむ所の義務の概念を超出するものであつて、 よつて或る事物を所有しようとする直接的欲求の対象である、 つて道徳から分析的には開展され得ないものであるし、而も如何にしてかかる先天的命題が可能であるか、という問 und soll. (Religion innerhalb der Grenze der bloßen Vernunft, s.4—5) という主張に註を附している。 道徳的法則というものは、 人間は世界に於いて可能な最高菩を究極目的とすべし、 ということが実践的綜合命題なのである (ibid. s.5)。 ントは、 machthabenden Endzweck 宗教と道徳に関して、 (ibid. s. 4) (der Weltschöpfung) ist, was zugleich der Endzweck des moralischen Gesetzgebers のである。彼は此の問に答えるために、 その法則を守つた結果の幸不幸を度外視して、 Moral also führt unumgänglich außer dem ということから出発するのであつて、 目的は常に愛着の対象であるから、 Menschen erweitert, zu 端的に義務として命令するのである。 Religion, wodurch sie sich Menschen sein kann in dessen カントに 依 自分の行為に 従

にもかかわらず道徳が必然的に宗教に向わねばならないというのは、そのようなさけがたき unumgänglich 理由が を究極目的 道徳を更に根源的に基礎づけるものによつてはじめて、道徳は存立し得るのである。 道徳内に存するか の外に宗教批判を必要としないのであつて、 つて道徳的法則に於ては、その結果を予示して義務を奨励するようなことはしない。然るにかくの如くにして最高善 とすべき実践的綜合命題が、最後まで人間理性の実践的使用に際して何等の問題もないならば、 らだといわねばならない。 人間理性が必然的に宗教へ向わねばならぬこともないはずである。 即ち道徳はも早自己の原理だけでは、道徳を完遂出来ないのであつて、

六九

カントの宗教論に於ける「宗教」の意義

geschieht, d. i, 世界支配者としての万能なる道徳的存在者があつて、その支配者の先慮のもとに、最高善と幸福との一 界との接点であるということが出来るのであるが、その接し方は決して幾何学的なのではなくて、人間理性の運命を は持ちこたえないであろう (ibid. s.9) ことを指摘している。 ものであるといわねばならぬ。果して、カントは、理性に対して無思慮に戦を宜する所の宗教は、 築されねばならぬのは、 ると想定しなければならない。 務を行うことに対して不満なく満足するはずである(ibid. s.5—6)。即ち内側に、自愛と法則との相刻的苦悩をはら もいえるであろう。 根源的に支えられるのである。 それは理性自身の実存的運命の自覚である。その「点」に於いて、自己を超出する神を認知し、それによつて理性 開示するその点である。 持つのである。 んでいる先天的綜合的実践的命題について、 moralisches このことは意味を持たないことであつて、異なつた原理に立つが故にこそ、この命題及び註が意味を 理性を尊重し得る極りにまで尊重して行こうとする決意に満ち、 従つて道徳から宗教への向い方は、 道徳が宗教へ向わねばならぬことは必然的である。而も道徳の原理と宗教の原理とが全く同 die Moral unausbleiblich zur Religion かくして、 即ち、その点に於て、 人間理性の運命の実存的反省であつて、 Wesen 人間の地上生活に於いて幸福と道徳性とは決して相契合することはないとしても、 かくの如くにして、道徳は不可避的に宗教に導かれるのである 即ち道徳的理性的法則を神の命令として領解する。此れは、 als Weltherrscher angenommen werden, unter dessen 根源的に最高善と幸福との一致が希求されるが、 人間の道徳的理性は、自己存立の危機的深淵にまで追いこまれて行く。 ある点に於て飛躍的である。その点とは、道徳的世界と宗教 カントに於ける、宗教は如何なる意味に於いてか理性 (ibid. s. 6)° 無反省に理性の破棄さるべきことを示すものでな 理性の信頼を最後まで守ろうとする 従つて信仰のために理性的認識が廃 転入とも、 その希求の故にこそ、 Vorsorge 理性に対して永 致が可能であ 実存的 ein allver-義 世

は

Ø 承認に値しなけ れば ならない。 而 も我々は カントの、 宗教は一 理性的認識を超えているという主張をみ T

仰が、 とが 理 間 かき て理性の運命を、 を復活する、 でたち到つてそこで実存的に身をひるがえして宗教的世界に投入する、そのことによつて反つて理性世界がまた意義 単なる限界概念や要請としての理念というものではない。従つて信仰のために知識をすてる、 夾雑物的要素をすべて排除することによつて、 反つて積極的に宗教的世界が承認されるのである。 まさに論理的にではなく、平面上に於ける二者択一的にではなくて、 性 出 カ 的 人間 批判 【来るので の 運命の実存的自覚を開示しているというべきである。 ŀ の理性批判の厳粛なる徹底に於いて、 的であろうとしたその批判の徹底の故に、 そのような実存的自己投棄の場所、 理 カントによれば、 性 的思惟に根源的意義を与えるものだということに他ならないのである。 カントが意識的に自覚し理説したとは、その論著の何所にも統一的に述べられた点はないのである 宗教は理性的認識を超えているものであり、 実存的自覚に於いて開示される所の宗教は、 それが理性世界と宗教的世界との接点である。 道徳が宗教に向うことの不可避性を主張して来た経緯を通じて、 而もその理性批判の徹底は、 人間理性の有限を自覚すると同時に理性の自己否定によつて、 カント哲学は理性に対する信頼を支柱とし、 実存的に、 その超理性的実在の宗教的認識、 所謂宗教に附随するあらゆる迷信的 即ち理性世界は自らの極限にま 而もその超理性的実在とは 純化されているというこ そのすて aufheben 方 この如き仕組みとし あくまで 即 ち信

明示 る根本的 IH. の意味で、 たが、 な無理解に根ざすものであるというべきである。 カ ントの宗教論に於ける「宗教」の意義 第一 その運 カ 版 ント の序文を結ぶに際して、 命の帰結が、 の宗教学説は、 宗教論に於いて結論的に示されたのである。 批判的態度と教義的態度との折衷的な妥協であるという非難 この書の構成とその意義を述べたるカントの カント は、 理性の運命の実相を、 このことは、 言葉に明 極めて正当に而 単 ż る理 は 瞭に示され 性 カ 0 ン も詳細 限界内に ۲ -に対す

てい

そこに横わる人間の根源的問題の究明に際して露呈されたのが、根元悪の問題であるといわねばならない。 論文はその詳述である(ibid. s. る。即ち、一部分は善、 ている四つの論文である つの独立に存立せる人間の本性に流れこんだ動力因として善原理と悪原理との関係を提示するのが、この書を構成し ることによつて宗教に場所を与えることである。そのことが、 一部分は悪なる素質を附与せられている人間本性に対する宗教の関係を明にするために、二 (ibid. s. 10)。即ち、 10) とカントがいうのは、 カントの宗教論を貫流するものは、 カントの理性批判が人間存在の最も深処に到りとどき、 人間の根元悪を追究する第一論文を根幹とし、 人間の内的矛盾を批判的に究明す 他の三

批 二つの相反する傾向といつたのは、 源的深処に善と共に内具せる悪とは、 や悪なりやという内的対決に迫まられるのである。それは人間本性の深処に善と共に悪が内具するからである。 る人間の自己開示を要求するが、そのような人間の自己開示に於ては、人間は自己自身に於いて人間 の落下を以て悪への堕落を急がせて、 世界を善から始まらせる。……然し総ては揃つてこの幸福を直ちに夢のように消失せしめる。そうして今や加速度的 んとする傾向との二つであるが、無上命令に従わんとする傾向は善の根拠であり、自己の命令に従わんとするのは悪 否あらゆる文学中の最も古きものなる祭司の宗教と同じように古い嘆きである。其にもかかわらず此等の総ては 反省については、 評価をし、 はいう。 人間 は常に本性に於てすでに善と悪とに引き裂かれる危険をはらんでいるのである。 世界が非道に充ちているということは歴史と同じように、 而も何れを善とし何れを悪とすることが如何にして可能であろうか。カントはこのことに対する むしろ実践理性批判に於けるそれを移入しているとみなければならない。 普遍的なる無上命令に従わんとする傾向と、それに反して己れ自身の命令に従わ より非道なるものに赴かしめる(ibid. s.17)のである。 人間の根元的生に内具する二つの相反する傾向ではあるが。 更にそれよりも古い文学にさえ同じよう 理性批判は自覚的な 即ち、私 然し人間本性の根 の本性は善なり がここに 換言

間は本性上悪である 設ける所の規則即ち格率に於てのみ存する(ibid. s.19)といつている。 されているということが出来る。 の根拠であると認められる。此の意味で、道徳が必然的に宗教に導かれねばならぬという、その必然的の意味が明 ならない。このような悪は、 ながらの悪 張つていること いう意味であると同時に悪の意味をも持つているのである。 るものなのである。 ein radikales, eingeborenes Böse in der menschlichen Natur (ibid. s. 33) tiefe Einwurzelung desselben (Hang zum Bösen) in die Willkür (ibid. s. 36) Der Mensch ist von Natur böse (ibid. s. 32) というのは、 普遍的無上命法と自己愛の格率とによつてひき裂かれた人間本性の実存的深淵に開示さ カントは、 悪の根拠は、 ただ自由意志がその自由の使用のために自分自身に対して radikal とは、 即ち悪への性癖が自由意志の中に深く根を von Natur の意味である。 人間本性に於ける根源的な生れ を示すものと が、 根源 従つて人 わ ね

れ

も明らかに現われている。 gemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht, 1784. 理性的なる者としての人間の人間性の素質、 人間は決して道徳的に無記 adiaphora (ibid. s. 21) ではあり得ないのである。従つて人間は道徳的に無責任である Mutmasslicher きる姿が歴史の姿であるとみなければならない。 堕落する可能性とが同時に人間本性に内在し、 の素質である。 ントは人間の性分に三要素をみとめる。 Anfang der Menschengeschichte, 而もこの三要素を、 悪の自覚に立つてこそ反つて人格性への努力が推進さるるのが人生の情況なのであつて、 人間本性に内在するものとみとめている。人格性へ昇華する可能性 その第一は生物としての人間の動物性の素質、 第三は理性的にして同時に責任を負うに堪えるものとしての人間 この内在の故に人間は人間的である。 歴史に対するこのような観方は、 1785, 世界公民的見地に於ける一般史考 Idee zu einer all-及び万物の終り Das Ende aller Dinge, 1794 などに すでに人類の歴史の臆測 かくて人間 第二は が非道 生物たると同時に に耐えて生 動 の人格 原

カ

ン

トの宗教論に於ける「宗教」の意義

道徳的自己責任として自覚すべきことを意味するものといわねばならぬ。 を採用するかしないかの自由意志の能力若しくは無能力をば、 ことは出来ないのであつて、個人の主体的自由を根拠とし、その自由に於いて対決的に善への自由を実践的に自覚 ねばならぬのであるが、それは悪を自覚することと表裏しているのである。 s. 29) とよぶのは、 悪は人間本性に根源的に根ざしはするが、そのゆえに無責任なのではなくて、 善なる若くは悪なる心情 カントが、人間がその格率の中に道 das gute oder 悪はまさに 徳法 せ

が、 て物語 善原理の自覚は確実なる原理性の実践的意義がみとめられるのであつて、この情況がカント自身の実存的 Verderbtheit (corruptis) 又は顚倒 Verkehrtheit (perversitas) といわれるものである (ibid. s. 29—30)。 混淆への性癖即ち心情の不純、 とにすでに事実的に附着している悪である。人間的自覚ということは、人間普遍の善原理の自覚でなければならない てられなくなる(ibid. s. 30)のである。カントが提示すると悪とは、あらゆる人間に、人間が在るということそのこ (bene moratus) された格率一般を遵率する場合の人間心情の弱さ即ち人間本性の脆弱、 更に究明の道を辿つて行かねばならない。 斯の如き人間の自己責任としての悪について、 前者は自然的存在者としての人間の意志に属するものであり、人間の自由なる決意によつて発するものではない それは同時にこのような根源的なる悪の自覚でもあるはずであり、 られ 行為の上からみて善なる人間にさえ見られるものであるから、善き行儀の人 Mensch von guten Sitten た。 その物語りが、 と道徳的に善なる人 ein sittlich guter Mensch (moraliter bonus) との間に本質的 第三には悪なる 格率を採用せんとする 性癖即ち人間本性若くは 心情の悪性或は腐敗 この宗教論の本質的なる意味である。 従つて、 カントによれば、 カントは三つの段階を認めているのである。 すべての性癖は物的であるか道徳的であるかである むしろ反つてこのような悪の自覚によつて、 第二には、 我々はカントの悪の性質については 道徳的動機と不道徳的 即ち第一には、 な区別 自覚によつ 機 が立 この との 採用

こに悪があらわれるのであつて、 うな物的性癖には道徳性はないことになるから、 結びつくのである か してはまだ行為でない所の意志の主観的な規定根拠である。 5 道徳的悪ではないが、 (ibid. s. 31)° 後者は道徳的存在者としての人間の意志に属するものであるから、 即ち道徳的悪といわれるものは、 この行Tat (ibid. s. 32) についてカントは二種を示している。 悪は人間の意志にのみしか認められないが、 そのような性癖が自由意志によつて行に発動する時、 自由から発するのであつて、 性癖とは、 感性的刺 意志の道徳的 それ自身と 戟に基くよ

悪を素直に実感する外はないのである。 なるかについてはその原因を明示することが出来ない。 しており、而もこの性癖は根絶することが出来ないというのである。 ても行の責任をまぬがれることは出来ないのであるが、このような行をカントは純粋なる性癖といつて(ibid. s. 32) 任はさけられるであろうが、根元悪による行に於いては、 peccatum originarium (ibid. s. 32) である。 の のような自由 率にあうように行われる自由を意味するのである。悪への性癖とは、此のような自由の行の源泉である。その二は、こ いるのであつて、 その一は、 第 は格率によつて導き出されたという点で peccatum derivativum 一の行では格率が意志の中に受容されてしまつているから、行の根源に根を下ろしているという意味で根元悪 の行 法則にかない又は反対する格率を意志の中へ受け容れる自由の使用、 . 32 ) この純粋なる性癖が人間に生具なものなのである。 は 実質的 である。 に主観的格率にかなうことで まさしく人間の悪は、 自由の内部に悪が根ざすということは、 悪徳による行に於いては、 理 論的には原因を明示することが出来ず、 あ 腐敗は時間的に与えられたる現象的事実 行の格率そのものが腐敗しているのであるから、 る か 5 然るに如何にして最上の格率が腐敗するように 生具というのは、 普遍的法則に対しては 即ち悪徳 Laster (ibid. s. 32) 行が法則を内容とすることによつて行 自由を根拠とする道徳が常に破綻 次は主観的意志の規定根拠たる格 此の性癖に於ては格率が腐敗 反法則的であるが、 端 的 factum phaeno-に事実としての であるけれど 如何にし の責

カン

トの宗教論に於ける「宗教」の意義

明することが出来ず、 な悪は根絶しないで残つているからこそ人間は生来悪であるといわれるのである。而もその原因を理論的に徹底に究 危険をはらんでいるということである。道徳的法則に従うことによつて善への道は開かれるのであるが、 ただ生の根源的事実として承認する外ないのであるが、 而し悪は遺伝 Anerbung (ibid. なお根 源 的

のように責任のないものではなく、

悪なる行為は人間の自由に由来するものとして責任があるのである。

たか ばここでは悪は問題になり得ないであろう。 が b 示されるとするならば、 besser であろうとする義務の不履行に於て、悪の根源を道徳的に明示することは成功して であろうとすることは、 を追究する こ と なのである。 のである。然し、このカントの見解が、果して悪の根源を語り得ているだろうか。よりよくあるべき besser zu sei は善への素質をもちながら、 しも語つていないのである。 とすることが義務であつて、 から、 ないのであつて、 如何にして義務として たてられるのであろうか。 つてよいであろう。 の如くいうけれども、 besser は 悪の根源を理性的根源として求めるために義務の問題を提示している。 böse 悪が その深き悪から解放されて善なる素質を生かそうとする意志を認めることでなければ カントが悪の本源を究めるに当つては、 から gut への道でなければならない。 人間にとつて根源的であることを語り得ただけで、 実は義務をつくそうとするその瞬間に、 無邪の状態から悪へとび越えたかの如くに責任を負わねばならない(ibid. 人間がその義務をつくさない時は、 カントは、 人間の善なる素質を認めはするが、 かかる義務をつくさない瞬間に於て無邪の状態から突如悪の状態 今問題とするのは、 besser は gut 時間的本源を求めることは出来ず理性的本源を求め 義務をつくさないような行為の瞬間に於いて、 gut 行 状に於いてさえ 根源的に認め ら それにも不拘根元的に悪を認める時に、besser から best への意味であろうか。 根元的なる悪の内的事態が露わになるのである からでなく böse その源泉が何であるかを理 カン から、 トによればよりよくあろう besser れ 若しそうなら の る 悪の源泉 論的 意味が へ突入し には少 ならな 人間 ` う

得るというが、悪の理性的本源は義務不履行である、 ということによつて悪の根源を徹底的に究め得るだろうか。

即ち聖書の示す所に従つて 悪の根源を求めようとし、 このことは極めて困難である。 我 々 は ここでカントが理論的態度をひるがえしているのを注目せねばならない 聖書では悪の根源を人類に於ける 悪の始めとして描いている

の状態である、 るところの罪 た如く、 生ずるかについて、 44)というのである。 動物的傾向なのである。それは人間を人間的でない動物的なものにする危険なる傾向である。それ故に真に Ursprung Sünde (ibid. s. 44) と彼はいう。然も、 それは人間の内にある自然的傾向によるという。 des 聖書では悪を、 Bösen als einen Anfang 負い目なき無邪の状態から、 から説明している。悪へのあらゆる性癖に先立つ人間の状態は、 人間の悪への基本的性癖からではなく、 desselben in der Menschengattung zu schildern 神的道徳法干犯の罪を犯すが如き事態が如何にして 自然的傾向とは、すでに 神の命令としての道徳法の干犯であ (s. ibid. s. 25) らく 負い目なき無邪

s. 45) ということを、 にまた人間は今も尙罪を犯している noch sündigen といつている。これは注目すべき言葉であつて、 であるが、彼は、アダムに於いて総ての人間は罪を犯し in Adam らの動機を凌駕する感覚的衝動の優越が、 カントは、 創世紀、 行為の格率の中へ受容されると罪が犯される gesündigt werden (ibid. 第三章、 第六節に照合して 説明し て い る。 それはアダムとイヴの物語 alle gesündigt haben (ibid. s. 45)' イヴにではな それ故

人間としての道を示す道徳法は、この自然的傾向を内に持つ人間に対する禁止として命令的である。その神的

命令か

内側 果せるかな、 の非常に深い処でひきさかれていることを示すだけで、悪への性癖の理性 理性的本源は、我々にとつて尋究すべからざることである Der Vernunftursprung 的本原は少しも開示されてい ない。

カント

の宗教論に於ける「宗教」の意義

ヴとアダムとは人間の内にある二傾向を示すものである。然しこれでは、

人間が常に善へと、

悪へとの傾向によつて

くアダムに罪をみとめるのである。それはアダムに於てこそ理性使用の能力を認めるということであると同時に、

七七七

zum Bösen, bleibt uns unerforschlich (ibid. s. 46) から、悪はただ道徳的悪からのみ生じ得るという (ibid. s. 46)

λÒ に悪を自覚せしめるのである。而して悪の自覚は、同時に善への自覚である。カントが人間に於ける悪への性癖を認 命令である 的には悪の自覚を所縁とするということからいえば、たしかに法則は悪なる性癖の人間にとつては、 ことの意味があるといわねばならない。 いながら、 の行為として実現されるのは、 ないのであつて、道徳的法則に違背することが悪の根源である。 かかる希望こそ我々の 而も本原的素質は善への素質である、というのはこの間の事態を語つている。 hoffen し得るものである。ここにカントが、道徳信仰が宗教の本義である、といつた 神的なる道徳的法則の遵率によるのである。神的法則の遵奉は同時に自由の実現 道徳的法則によつて、希望の充足が確信されるのであるが、 即ち、 神的なる道徳的法則が反つて人間 然しその善への素質が、 その希 超越的神的なる 望は根本 善 で

出来る (ibid. s.48) のである。その助力とは悪の源 die Quelle alles Bösen (ibid. s.48) たる自愛から人間を解 定することが出来ない。この心的事態に於いて、我々は我々によつて尋究すべからざる高き助力を受け容れることが 的宗教の問題と考え(ibid. s.57) そこに理性信仰の基礎を定立せんとしたのである。従つて乞うたり、願うたりす き放す助力、即ち神に嘉せられる人間 Gott wohlgefälliger Mensch(ibid. s.51)になるための助力である。 自身を善人にすることがどうして出来るか、ということは一切の我々の理解を超越している(ibid. s.48) る助力である。 悪への性癖を一挙に尅復して善を恢復する心術の革命 「我々はよりよき人間となるべきである」という命令が我々の魂へひびいて来る さて人間は自分自身の自由意志でなければ、道徳的に善でも悪でもあり得ないのだが、 かかる尋究すべからざる高き助力に価するために人間が何をなさねばならないか、ということを本質 eine Revolution in der Gesinnung (ibid. s. 48) という心的事実を否 自然的に悪なる人間 (ibid. s. 51) を達成す けれども、 それ が自分 it

此の意味に於て宗教への道は、人間が道徳的に善なる人 ein moralisch 保持し得たというべきであろう。そのような神の福音をききうる状況を実存的状況として把握しなければ ることによつて義務を怠慢することをカントは認めない たのではあるけれども、 悪の自覚を徹底して、 理性的自律の根底に於て神の福音をきく、よつて、 (ibid. s. 56)° カントは、 guter Mensch (ibid. s. 61) 神の福音ではなく自律の福音を説 根源的自律性を から発足すべ ならない。

きである。

s. 63) というように、 意味で、 も悪への意志も共に一 生きんとする意志は存するが、その一つの意志が善悪二の方向に引き裂かれ、 善と道徳的悪とは天と地獄の如くであるとみるキリスト教の見解は、 る人間 由の王国に於いてのみ、 する戦について Vom Kampf des guten Prinzips mit dem bösen um die として再生復活するのである。 実存的自覚に於て露わにせられたる悪の根のぶかさである。それにも不拘、カントは、 然しながら、 s. 61)′, の生き方は、 善と悪との間に、 その深淵を越えて、 善原理の勝利が約束されねばならない。 人間が道徳的に善なる人間になることが出来るためには、 法則に従つて生きるか、 道徳戦争に於ける真の敵は人間の自然的傾向ではなくて反法則なのである。 旦無に帰せられ、 約束されることなのである。此の戦についてカントが、ストア派は敵を誤認している (ibid. 測り知れぬ深淵 unermeßliche Kluft (ibid. s.64)が あるという。その測り知れなさは、 善の優位を主張しうることを確信するのである。 カ ントによれば、 その無か 反法則的に生きるかの選言的な態度決定によるものであるから、 神の命令の対象となり、 ら本源的に湧出する人間の根本意志こそ心術を革命し、 その勝利は、 道徳法則を遵奉することに依つて建設される自 哲学的に見ても正しいとカ 神の創造の目的となるものは、 人間を支配するための善原理の悪原 然し、 引き裂かれて打ちたおれ、 Herrschaft über その測 人間に対する信頼を最後まで り知 ント n 自由の世界に於け ぬ深淵 den は考えた。 道徳的 善への には、 Menschen 道 徳 道徳的 運に対 的 この 意志 たゞ 完 間

七九

ントの宗教論に於ける「宗教」の意義

成の域にある人間性であつて (ibd. s. 66)、人間と神とは道徳の究極で遭遇するのである。神に嘉せられた人間

enerSohn (ibid. s. 66) である、ということによつてみとめようとする。 神のような心術を有する人間と、生れつき悪なる我々現実の人間との一致は、神の子の貶下の状態であつても、それ 所を占めたのであつて、天上の原型 Urbild vom Himmel 念の創始者ではなくて、 であるが、 伝第一章第三、四節、ヘブル書第一書第三節、ヨハネ第一書第一章第四節、ヨハネ伝第一章第一、二節)に求めたの の状況があることを、 的であり而も宗教的なのである。然し、その神に嘉せられる人間になる可能性が否定される所に、むしろ実存的自覚 らるべきであつて奇蹟 人類に心術の革命をにぶらせるものといわねばならない。 人間の実例 Beispiel として、キリストを模範とすることである(ibid. s.68)。それはただ道徳的信仰によつて達 カントがいうのは、 誘惑や苦悩に耐えて生きねばならないのであるが、その希望と確信を人間に与えるのは、 (ibid. s. 66—67)というのは、宗教的経験に於ける実存的飛躍を意味するものと解してよろしいのである。 此れは厳密に理性論的であるカントにとつては、 人間は罪から脱することは出来ないで、諸々の苦悩 Leidenを人間は背負わねばならない(ibid. s. 67)、 実存的飛躍に於ける人間の実情を示すものである。悪を内包せる人間も、 我々は見て来たのであるが、カントは、 Wunder によつて補われるのではない(ibid. s.69)。理性の承認せざる奇蹟を信ずることは 如何にして人間の本性が此の理念を受け入れ得るかを理解しないままに、 が我々の許に降り来つた zu uns herabgekommen いかにも飛躍的な思想であつて、彼が、 その可能性を、 カントは、その立証根拠を、 人間は生れながら神の子 道徳的理念と一致した 道徳的心術を自覚 理念が人間の中に 我々は 聖書(ヨハネ sein gebor か かる理 ع の 世

純粋であるという点では超人間的であるが、 然し奇蹟によらないで神に嘉せられた人間は、 この両性質の距離の大きいことは、 苦悩に耐えつつ生きるという点で自然的 神に嘉せられた人間という理念の崩 人間 的であり、 生れながら

が道徳

を実現しなければならぬということである。此に対しての解決は、神聖なる法則に適合せんがために無限の進歩をす 我 壊を示しはしないだろうか。この当然なる困難の解決をカントは次の如くに示すのである。即ち、その困難の第一は、 らない。 ることであるというが、此れは解決というよりも、 という確信に満たされ幸福になる、というのであるが、これもまた困難の解決といい得ぬであろう。 我 困難の第二については、 々の中に実現すべき善と、 善なる心術の不変性の保証により、神の国への不断の努力は、 我々の出発する悪とは、無限に大なる距離があるにもかかわらず、 困難さを更に深く自覚せしむるだけであり、 神の国を所有し得る 困難の解決にはな 人間 は道徳性

selige oder unselige Ewigkeit (ibid. s.76) に立つて、人間は生きる態度を如何に決すべきであろうか。 深く根ざす根元悪を自覚するからである。 ばならない。而も彼が、人間には、畏れ戦きて福祉を得る方が道徳のためによろしいというのは、彼が人間の心情に 悪の誘惑に戦く人間にとつて、心術の固い持続が果して確保出来るかどうかについては、極めて困難であるといわね 示されているといわねばならない。畏れ戦のくのは、 ŋ が、この互に打ち消し合うような展望の交錯、即ち福なるか福ならざるかの永遠性への展望 ein ピ書第二章第十二節)の方が、道徳性にとつて利益があるというが(ibid. s.75)、ここに困難が極めて深いことが かる事態に立つて、人間が人間として行為をする時は、 即ち一つは見透しのつかぬ 而も願わしい幸福な未来への展望、 二つは 見透しのつかぬ悲惨な展望である 神の霊は我等の霊に証しする(ロマ書第八章第十節)という聖言よりも、 かかる根元悪を内に深く宿したる人間にとつては次の二つの場合の展望が 人間が自己の罪の深さを自覚するからであつて、 人間の運命に対しては、 理性はその理 畏れ戦きて彼の福祉を得(ピ Einblick 解の限界 苦悩のうちに を超出す

手 Parakelt (ibid. s.77) になるのである。この時の心術をカントは、 (ibid. s. 76) のであるが、 カントの宗教論に於ける「宗教」の意義 人々の自ら意識せる善にして純なる心術は、 我々を支配する善き精霊(ibid. s.76)とい 誤りを犯しはしないかという憂慮の慰め

うが、 難を、 教信仰に根拠を求むるより外ないのである。何となれば、 としても、 根本的に解決しようとするならば、 はたしてよき精霊を宿すことが、人間に可能であろうか。 人間 理 |性が神の国を所有する努力の可能性を、 結局、 よき精霊を宿すことの可能性を究めねばならぬが、 精霊の観念は決して理論的観念ではなく、 根本的には解明出来ないのであつて、 我々は、 人間が神に嘉せられる人間になることの困 終極的 バ それを究め得 イブ には ルに示さ キリ ス た

れる如く神の聖霊に与かる信仰的なる精霊であつて、それは信仰者のみの宿し得るものだからである。

は、 再生しているならば、 ないのであつて、 慰藉を排除して、 が新しき人間に再生するのは、 する飛躍の情況は、 実存的な自覚であるといわねばならない。 ŀ 解決しようとするのである。 は注目すべきである。即ちカントは、 の 。故に道徳的悪を実感しなければならない(ibid. s.80) 而もカント この再生としての心の改革 Sinnänderung(ibid. s. 82) は悪からの脱出であり善への進出であることを、 あきらか 主張するのは、 に理 は更に第三の困難を提示している。それは、 人間理性に対する信頼を持ちつづけようとしながら而も持ちきり得なさを告白して、 恩籠からの審判者を人間自身の良心のうちに認めようとする。然し、それを理論的には徹底してい 「性主義の限界を示すものであつて、 理論 罪の主体は正義に生きんがために死滅する (ibid. s.82) それを見透し知り抜いて最高の正義に満たされるものと判決してくれることを確信するのであ 的自覚ではなく、 神が、人間に於ける心術の現象がどうあろうと、心術そのものが善き人間として新しく 恩寵からの判決 ein 人の心を知り抜く者 Herzkündiger (ibid. s. 81) 実存的自覚に於いて再生する人間理性の内的実情である。 根元的悪の故にこそ、 Urteilsanspruch aus Gnade (ibid. s. 84) であるということ 彼は教会信仰的奇蹟によつて良心に鴉片を与えるような空しき ということである。 人間は善なる心術の採用に関しても、 心を知り抜く神の判決によつて人間 この困難の解決についての からである。この心の改革こそまさに としての神の判決に依つて 己れの 即ち、 が再生しようと 理性主義の限 裉 カ 亢 ۲ 旧き人間 的 0) なる悪 意見

界を示すが如くである。

道徳法が指導する国家だから、 大する団体を建設する必要を主張して、その団体を倫理的社会又は倫理的公民的社会或は倫理的団体といゝ、それは 法則によつて人間の善を実現しようとする道徳的態度によつて、悪の防止と善の促進を目的とする結合を永続的に拡 の根源を社会機構の中に発見しようとはせずに、心術腐敗は人間個人の根元悪から由来するものと考えていたか 慾や敵意によつて腐敗し合う (ibid. s.106) ものであるということを指摘している。それにしても、 であるが、人間が個人として生きる為によき心術を持ち得る時でさえも、社会的交わりに於ては嫉妬、 学的に把握していたのではない。個人の原理の拡大的使用によつて、社会の原理を見ようとするのがその根本的態度 である。此れは人間の社会性の自覚に基くものであるが、然し、カントは、決して個人と異質的な社会の機能を社 然るにカントは、 宗教論の第三篇では、 倫理的国家即ち徳の王国 ein Reich der Tugend (ibid. s. 107) というのである。 悪原理に対する善原理の勝利及び地上に於ける神の国の建設を確信 このような腐敗 支配慾、 したの 所有

s. 111) というべきである。 況を理性主義的に突破する為の道程として、地上的な神の国の建設を 主 張 す るのであるが、このことは果して可能 地上に於ける神の国の建設を主張したのである。この主張の根底をながるるカントの自覚は、 の悪がむき出しに放置されて、奇蹟を信じて怠堕に落ちているではないか、という厳しい批判に立つて、 人が従うべきものと 思いこんでいるような 倫理的自然状態から 脱出せねばならない。 この状態は、各人の各人に対す 然るに、現実に存する教会は、果して道徳法の支配する倫理的団体として徳の王国であるだろうか。そこでは人間 Krieg von jedermann gegen jedermann (ibid. s.110) であつて、 それはむしろ内面的無道徳状態 神の国を地上に建設するためには、各自が自分自身の裁判官であり、自分自身で 定 め た 法に、万 此の内面的無道徳状態を尅服したる倫理的団体での最上の立法者は各人でなく、 正しく人間の実存的情 カントは、

ントの宗教論に於ける「宗教」の意義

から、 地 うことによつて建立されるのであるから、 て期待出来るものは地上的教会即ち見える教会である。 的団体は此の支配者の法則に従い、神の命令の下にある民の団体でなければならぬ。然らばこの神の民 Volk Gottes 越えて各人の心を知り抜ける人であり、それが道徳的世界支配者としての神の概念である 上的に実現されたものが、 s. 112) 倫理的団体への希望は、 の理念は如何にして実現せられるだろうか。 地上に於ける神の国としての真正な教会 die wahre Kirche (ibid. s. 115) である。 人間性からでなく、神の力に依ることによつてのみ期待されるのである。 それは見えざる教会 unsichtbare Kirche 真正なる神の国は、 それは神の道徳的立法に従うこと 以外にはないのである 神の道徳立法を人間の内的立法として行 (ibid. (ibid, s. 113)" s. 115) であり、 人間によつ 故に倫理 それが

よつて、飜つて人間の理性的性格の破綻を根源的に支えようとするのであり、それは反つて人間の理性的性格に対す ものである。 は、 性によつては答えられない(ibid. s.120)といつているのは、まさに道徳的法則の遵奉を真剣に徹底しようとする時 的実感である。 即ちカント が聖書を通じて人間に要求することは、 人格者として象徴されている。この家族達は父の心を語る聖書を以て憲法としている(ibid. s.117)から、 しての人間には、 斯る教会では、 その究極に於いて、人間は、己の根元悪についての実存的自覚に立ち、 カ ント が、 。 の 悪の自覚は、 いう宗教であるが、 行為の内面的道徳的価値よりも受動的従順が大切だと思つている(ibid. s.118)ことである。 即ち法則的遵奉という体験を通じ始めて可能であるから、 聖書に従つて神の心に奉仕することが義務である。ここで注目す べき こ と は、 人々は道徳的な父の下にある家族と比較され(ibid. s.117)この家族では、 人間の理性的性格に対する不信ではなくて、 宗教は決して理論的認識ではなく啓示によつてのみ可能であり、 道徳的に善なる行状への堅実な勉励であるから、 実存的自覚を通じて神の国の民となることに 神が一つの教会で如何に尊崇されるかは理 飛躍的に神の体験に転入することを示す この家族即 父なる神は現 その啓示 神への奉仕 ち神の 実的 は 国 父なる神 それが に於 一の民と 体験 なる

る深い愛着であるといわねばならず、その点で、 その故にまた、 内部的矛盾をふかくはらんでいるともいえるであろう。 カントのヒューマニズムは知識と信仰とを共存せしめているとい

` う

仰では を理 れは 道徳的善なる心術を欠除すると、 会の建立を確信したのであつて、信と行とは実存的知に於いて統一されるのである。 的に接続しているのであつて、それは体験的事実という外はないであろう。而して教会信仰では信仰が義務、 係に於いては、よき行状が神の功績に先行するか、神の功績が行状に先行するかということが根本問題であるが、こ を有しないことはいうまでもない (ibid. s. 133) と主張するのである(ibid. s. 132)。 るすべてのものを放棄することが宗教であるという、 を欠き (ibid. s. 125)、従つて、 本来の対象たる神人 認め得ぬ所であつて、教会信仰が純粋信仰の独裁の方へ漸次に推移して行くことは、 にいう所の信と行との関係としてではなく、 その理論的矛盾の故に、 理論的 |論的に表現しようとするからであるが、その心情の実相は、 s.131)まさしく人間が人間の本性を徹底的に自覚することなしに信仰に入るからであつて、それは人間性によ 行状が義 には決 務 し難い(ibid. s. 135)と、 (ibid. s. 136) であるのだが、要するに信と行との問題に帰着するであるから、 Gottesmensch カントは目に見える現実の教会の啓示を厳しく批判するのである。 普遍的法則たるべき聖書を感情的に、主観的なる解釈をして狂信におちてい 単に礼拝によつてのみ神に嘉せられると妄想するが、 従つて人間的自覚に基かないで、 (ibid. カントはいう。 s. 137) カントは、 のである。 は、感覚的に経験されるものではなく、 あやまつた狂信にもとづくのである。 それは、 実存的自覚に於ける信と行との統一に於いて、 かくて歴史的教会信仰と、 実存的状況であるから、よき行状 カントが、 神によつてのみ祝福を得ようとする宗教か 彼の宗教的且つ実存的状況にある心情 その意味で、 祝福を与える真正信仰との関 神の国 かかる宗教が かかる教会信仰 我々の理性の内に存す が近接することである 教会の啓示は、 この間 祝福を与える信仰 と神 全く道徳 の功 見えざる教 題 績 は るのは、 は 純粋信 は飛躍 カント 通俗 価 5

ŀ

の

宗教論に於ける「宗教」の意義

判明しないけれども、 る原型である。 即ち神人を原型とする信仰は、神に嘉せられる行状の原理と一つである。これだけでは神人の内容は 究極に於ては神意に帰すべきことを示すのであつて、この実情はカントの言を以てすれば、

der salto mortale der menschlichen Vernunft (ibid. s. 139) を認めねばならな

間

理性の死

的飛躍

るが、 れているのである。この情況は、 その今は、まさしく salto mortaleの今である。この飛躍的今に於ては、 り得ないであろう。 きであろうが、此の意味に於て、「現代」というもの意義を把握することは、まさしく実存的今の自覚な しに は あ 統一されるのである。その点からみて、全教会の歴史に於いて最もよい時期は現代である moralischen Religionsglauben (ibid. s. 143) としての 教会の歴史は、 仰と道徳的宗教信仰との絶え間なき戦 (マタイ伝第十二章第二十八章)の聖言に深い理性的意義を認めるのである(ibid. s.141)。それ故に、神奉仕的宗教信 ι, の故に実存的飛躍に当面しなければならぬということを指摘して、人間理性の運命を露わに開示したとい ے 神 的な整合不整合よりも、 といつていることが明に示していると言わねばならない。かかる情況を、理論的に表現することは極めて困難であ 0) 宗教心情の理論的追究を徹底しようとしたカントは、 このような実存的な死的飛躍に於て、 死的飛躍が心術の革命である。カントは、宗教の理性的理解の究極まで追及し、ついには人間 の国は何時来るかについては、 実存的今が、 その言葉の背後に於て感ぜらるべき、 カントが、来世の信仰は理性信仰に於て予見せられる美しい理想(ibid. s. 157)であ 虚無ではなくして充実せる今であることは、 カントは、 der beständige Kampf zwischen dem gottesdienstlichen und 神の国は、 神の国は見るべき状にては来らず、視よ此所にあり彼所にありと人 我々と無限に距つていながら、 漸く次の如く言い得たのである。その言葉そ の カント自身の実存的情況を汲み その根柢に於ては宗教の普遍的歴史として 神の国が確信せられることによつて充実さ 人間の内側でのみ可能なのでは 而も神の国は我等に到るなり (ibib. s. 152) と、 ٤ 理性はその限 わねば ばならな 4 いうべ な の

死的飛躍に立つてのみ可能である。 を不可避的 由 めぐりありべき運命を背負つているのである。 聖なものとしての秘密 でなく神に於て再生するのである。而もそれは事実として体験せられるのであつて、死的飛躍には不可避的 る。 は言わざるべし、 が更に根源的に人間の精神世界に建立されるためには、 根元悪を内に 視よ神 いだいた私にとつて、この見えざる状が、私の内なる姿であると、いえるのは、 Geheimnis (ibid. s. 158) が伏在すると、 の国は汝等の中にあるなり(ルカ伝第十七章第二十一、二節)という聖句を提示するのであ かかる飛躍に於て、私は再生するのであるけれども、 道徳的法則は、 即ち、自由の根拠を根源的に追求するならば、それは人間 終極的には人間に自由を約束するものである。 カントはいう。 人間理性は、 私は、 この秘密に於て神に 実存的自覚に於ける 私に於て再生するの に何か神 その自

に神聖な秘密に導く

(ibid. s. 160) のである。

が当然のことであるためには、 が開示されるのである(ibid. s. 161)、とカントがいつているのはまことに適確なる主張である。 するものであるから、 しての人間にとつては決して秘密なのではなく、 というのは、 の協力に対する信仰に、 たねばならない。 かる秘密に理性が導かれねばならぬというのは何故であろうか。それは、 理論 宗教本来の秘密はそこにあるのであるが、 的知識的理解に対する秘密なのである。 我々の理性は、その能力を超越するものに向う時には、 我々は不思議にもひきよせられるのであつて、 人間心術の革命が必要であることは当然のことである。 信仰はまことに当然であり自明のことでなけれ 即ち単なる人間にとつて秘密なのであるが、 その情況を、 ここにこそ神のはたらきの深淵 最高善の実現のための道徳的 必然的に死的飛躍即ち実存的自覚に立 我々の理性の実践的能力が、 若し宗教という かゝる情 ば ならない 神の 世界支配 況 Abgrund か 玉 限界を有 を秘 の それ

八七

物語りを人間

の物語

りに擬せるものだと考えるような、

神話的信仰即ち教会信仰の説話として語られ、

この間の事情については、

力

ントは明確 それ

にな指摘 理性 の

か

2

承認せね

カ

**y** 

トの宗教論に於ける「宗教」の意義

ばならぬとするならば、

それはまことに悪しき秘密である。

Genugtung によつて神の慈愛が人間の資格の不足を補うというのは、 問題は人間の自覚的情況によつて決するといわねばならない。このことは贖罪についてもいえるのである。 は 理であるけれども、 この死的飛躍に於てこそ信仰は根源的に基礎づけられるので、その点からみれば信仰は、道徳的にはまことに自明の 実存的自覚に於て、 な事情からいつて、 しき秘密の危険があるのである。 及び自己の神聖なる法則の処理者即ち正しき審判者としての神に対する信仰は、 を試みている。 何等の秘密をふくまない (ibid. s.162) のであつて、 天と地との全能なる創造者即ち道徳的に神聖なる立法者、 慈愛ある審判者としての神を確信するであろう。 神の慈愛は実践的には必然的であるが、 知識的理論からみればたしかに秘密である(ibid. s.165)。けれどもそれは悪しき秘密ではない。 神が人間を目的へ召喚することは、 神を人間旳元首と思う擬人論信仰 (ibid. s. 164) にこそ、 理論的には認め得ぬ秘密である (ibid. s. 166)。 道徳的に明瞭であつて、 人間の道徳的自発性に矛盾する。 人類の慈愛ある支配者即ち道徳的 普遍的なる真正の宗教信仰にとつて 実存的自覚に立てば、 然し前の様 即ち贖罪 [擁護者、 理性は

であるだろうか。 ばならない。何故なれば、 りとなるであろう。 は悟性世界 Verstandeswelt (ibid. s.175) のうちにすでに存するのであるが、 であるまい カ **善原理が支配し初める時こそ、神の国我等に来る(マタイ伝第六章第十節、** ン ŀ の宗教論は、 (ibid. s. 175)° か。 そ 理性的人間が若し奉仕するならば、 の間 カントによれば、 ついに慈愛ある審判者としての神をば確信するに至つたのである。 .の事情を明かにすることは、 奉仕とは最もよく道徳的のものの行儀であるからである。然し、 神の国民の一員になるために我々は何をなすべきかという点に、 宗教の定義は、 自己律法の主人たる可き自己の理性的命令にのみ奉仕すべきも 主観的にみれば一切の我々の義務を神の命令として認識するこ カント哲学の主題たる「理性の運 この神の国の憲法が公衆のもの ルカ伝第十一章第二節)のしるしな 命 カントに依れば、 奉仕が何故最もよき行儀 奉仕の問題が考究されね を理解する重要な手が 神 とな の国 か

粋なる自己の義務は、その純粋さのために而も根源的確かさのために、自己に奉仕するのでなくて、立法者神に奉仕 実存的自覚に於いて始めて領解し得ることである。 るのでなければならぬ。それは自己に奉仕するとこをやめて神に奉仕するのではなく、真実なる自己への奉仕であろ である。 身の如く愛せよ、の二つを普遍的なる義務とするのであつて、この義務としての努力こそまさに徳といわれるに値す ざる教会の一員となる、即ち神人となるためには、一切に越えてあらゆる義務の立法者たる神を愛せよ、各人を汝自 る意味を実現することによつてのみ、真正の教会となることが出来るのである。斯くて現実の教会を通じて真の見え の目に見える教会(ibid. s.184)は、人間の持続的合一にはたしかに必要である。歴史的なる目に見える教会が、斯 ての教会は存在しない(ibid. s.184)のであつて、人間の特殊な義務、 (ibid. s.179)。それは目に見えぬ教会の奉仕者たることである。然るに、各個人の理性宗教には、普遍的合一体とし 괴や糸の Religion ist (subjektiv betrachtet) die Erkenntis aller unserer Pflichten als göttlicher Gebote (ibid. s.187)のである。それは、義務を報酬のためにするのではなく、義務を純粋に義務のためにすることなの かかる純粋なる義務とは、普遍的道徳的立法者たる神に奉仕することによつて果されるのである。 究極的には神への奉仕でなければならないのである。このような事情は、人間の根元的悪に対する 人間の最高目的に至る手段を構成するところ 即 ち純

実践的道徳的理性信仰からみて教会のためにつくす立法者神への奉仕との二面があるけれども、 imperata(ibid. s.191)である。 即ちキリスト教会への奉仕には、 歴史的信仰に従つて教会のためにつくす奉仕と 面では純粋信仰として自由に採用された信仰 fides elicita 致しているのが、 従つて、教会というものの正否は、この立法者たる神への奉仕、という点に存するのであるが、キリスト教は、 真正の地上的キリスト教会である。教会に於ける真の奉仕は、善原理の支配下にあるべきであつ であり、他面では啓示信仰として命ぜられた信仰 此の二面が結合して

カントの宗教論に於ける「宗教」の意義

て、 即ち原理を採用することによりて、真の率仕をつくして神に嘉せらるべきである。然し、真の率仕は、 のみ奉仕することであり、 わねばならぬ。要するに、 という人間の事実を真に自覚することなしには、これに答えることは 無意味で ある とい 困難をはらんでおり、 から、 真の宗教以前に啓示信仰が要求せられるような奉仕は、 かる偽奉仕は、何が真に神に嘉せられるための条件であるかを全くあやまてる宗教妄想 Religionswahn(ibid に由来するものである、 のである。この事に付いては、 神に嘉せられるために、 問題はその点にあるのである。 奉仕と偽奉仕の問題は、 神への従順によつて、 とカントはいつている。 よき行状以外の何かをなしうると思うことは、妄想であり、 理論的に判然たる答が要求されるのであつて、 神の国の臣下としての、我々の忠実を証示することである(ibid.s. カントもいう通り原理の採用か或は拋棄かにかかつている(ibid. 原理の採用、 即ち、彼のいう 真の奉仕は、 偽奉仕 拋棄については、 Afterdienst (ibid. s. 192) 何等疑問を残してはならない。 我々が神に嘉せられるために 事実は志とまつたく相反する ゎ ね ばならな 偽奉仕であるとい といわねば 実践 的には深 ならな

る。 思うことは狂信である 所の恩寵とは 0 か か 原理による自然的本性とあらゆる道徳的能力の足りなさを補充し、人間によつて願われ、 の問によつて顕わにされた、 :かる実存的自覚の情況を語るのが恩寵に関する批判である。 た通り、 かかる自覚にたつたところの心術の革命的飛躍によつてのみ、人間は神意にあづかり得るということは、すでに述 我々は恩寵については、信ずる、 人間 !理性が当然直面しなければならぬ実存的実相であるといわねばならない。この奉仕の問題につい 神的義務の遵奉に於て一致すべきであつて、 (ibid.s. 203)° 人間の実存的自覚の告白であるといつてもよいであろう。 ということだけが我々のいい得ることである。 超感覚的対象を認識し得たかの如く思いあやまる所に、 両者を別々に分け、 故に、 恩寵に関して彼の語る所は、 恩寵を自分の中で生ぜしめるように 而も恩寵は人間が カン 望まれ、 トによれば、 狂信性が 原理 祈り求められる の採 なすべき限 あるのであ 人間 用 か拋棄 の徳

ことである。従つて、このような篤信による徳の推進の忘れられたる神の尊崇を、 は、 Schicksal der Menschen gebietet, (ibid. s. 206) である。 観念を妥当付けることは、 であつて、この篤信が徳を強く押し進めるのである。このようにカントは、 と満足から行う心術は、 然的なものを得ることが出来るという妄想即ち魔術を少しもふくむものではないの りをなしつつ絶対的に生きる人々の運命を命令する所の見えざる力 die unsichtbare Macht, welche 神的な法則に対する義務と尊敬から神の命令を遵奉する心術は、神に対する恐れであり、 神に対する愛である。 理性的立場の貫徹し難さを実存的に自覚して、人間の心術の革命に依らないでは かかる恐れと愛による道徳的信仰が篤信 Gottseligkeit (ibid, s. 213) かかる恩寵を信ずることは、 恩寵の本質を篤信として理解し、 偶像崇拝 Idolatrie (ibid. s. 217) であ る。 自然的手段をもつて超 その遵奉を自らの自由 かくて神 への真の 出来ない 恩寵の

といつてもよいのである。

のは、 理性の誠実でなくて理性の怠堕であるからである。 に最善をつくさないで、 を恩籠がなすという普遍的法則にのみ、超自然的援助の理念は使用すべきである(ibid. s. 224)のであつて、 籠にあづかるのである。 の究極に於ける実存的自覚こそ恩寵にあづかる事態であり、 手段に問題があるということを、 恩寵を信ずることが、篤信になるか偶像崇拝になるかは、恩寵そのものの意義にかかわるのではなく、恩寵を得る 外なるものの影響によつてではなくて、 といつている。これはまさしく、人間理性の限界の究極まで、その能力をつくすべきであり、 即ちカントに依れば、 神秘的力にたよつて恩寵を得ようとするのは、 カントは指摘して、 我々自身の力の出来りべき最善の使用によつてのみ生じなければなら 我々が出来る限りの力を用いさえすれば、 人間が神の国の 民であるためになさねばならぬ神への真 道徳的なる善なる行為として我々の責任に帰せらるべき所の か かる実存的状況に於てのみ、 理性の堕落であるといわねばならぬ。 我々の自然がなし得ぬもの 道徳的実践 の究極 の 道徳的 それ 奉仕 恩 そ

カントの宗教論に於ける「宗教」の意義

は、 いい難いのであつて、 これら四ケ条は、 析禱 Privatgebet、教会へ行くこと Kirchengehen、洗礼 Taufe、聖さん Kommunion (ibid. s.226) ことによつてのみ可能なのである。而して真の奉仕の具体的可視的なるものとして、カントは、 たる人間にとつては根本的に困難であるが、此れをなしとげる道は、神への奉仕を神の命令とする心術を、 は、 道徳的なる心の奉仕 Dienst der Herzen(ibid. s.225) であるべきであるが、斯る奉仕は、 死的飛躍に於て、 は神への真奉仕としての義務遵奉であるけれども、見える教会への奉仕とは、全く異なるといつている。然し、 見える教会に於て行われる奉仕であつて、 形からだけでは、見 える 教会への奉仕と別であるとは 心術の革命に依つてのみ教会奉仕と真奉仕の一致は可能であるといわねばならぬ。 人間の意義を再認することといわねばならぬ 次の四ヶ条即ち私的 悪を心の内奥に宿し をあげて、 か 所有する かる主張

厳正 で、ここではカントは特にそれを恩籠の信仰について詳述するのである(ibid. s.236)。 遵守し通し、その究極的限界に於ける実存的自覚の場に立つて、神との遭遇を実感し、それによつて、 望と勇気を以て再生することでなければならないし、そこに宗数信仰の真の意味が認められるのである。 についても指摘することが出来る(ibid. s.227)としている。信仰とは、道徳的法則を立法者神の命令として誠 の超自然的なるものを求めて理性の限界を超えることが可能であるとする妄信仰 Wahnglaube (ibid. s.227) は、 いのであるから、超自然的なるものは、理性の理論的使用の対象でも実践的使用の対象でもないのにかかわらず、そ 此等の義務遵奉はすべて道徳的善の実行を根本とするのであつて、 に批判され ねばならない。 かかる妄信はすでにのべた奇蹟に対する信仰、秘密に対する信仰、恩寵に対する信仰 決して単に恩寵を期待する手段とするのではな 人間理性が希 かゝる意味 実に

は、 以上のようにしてカントの「理性の限界内に於ける宗教」は閉じられているのであるが、 道徳的理性信仰のみを宗教として認め、道徳は必然的に宗教に導かれることを指摘することに終始したと言つて 全篇を通じて結局

正当に評価された知の世界、

第二批判に於て評価されたる行の世界、

よろしいであろう。

カント

は

何故格別に宗教の領域を、

その限りに於て宗教は最も理想的に完成されたる道徳であるということが出来るけれども、

道徳の外に樹立しなければならなかつたのだろうか。

第

批判によつて

第三批判に於て評価された情感の世界の外に、

しく批判し

なかつ

すで

徳の王国で

理

解

しよう

性

あくまで人

統

を目

果 相であることが、 である。 ものにすぎないのである。 なっ まことに当然のことである。 ?的悪として自覚された時、 な困難を、 人間 その王国では、 の本性的悪を自覚するという実存的情況に立ち、 いかえるならば、 人間の根源的本性に於てみとめた。その困難が、 実感されたのである。 神は要請されるに止まるのであつて、 然るに、 人間理性の実存的深淵の底を割つて神の世界を見透し確信するが如き、 それにも不拘、 その実存的自覚を通じて信の世界に於て、 人間 その実感は、 理性の信頼はついに守り切れず、 人間理性に可能な限りまで、 たしかに道徳法を守りぬこうとして、 神と会逅し、 理 理性よりも根源的に人間の生の根底にまつわりつく根 |論的にはそれは弁証論的仮象といわれることも出 神の世界を展望し、 人間存在の真の意義を認知しようとするのは 神 道徳的信仰が人間 `の道としての道徳法の遵奉を究め つい 信 の 実存的自覚の本質的 の世界を確信し得 に守 理性の りぬ H 死 ない 的 た結 狁 た 根 一来る 耀 源 実

か

宗教であるといえる。

それ故、

力

ン

ŀ

は、義

務

の実行による理性的

確信が宗教である、

というので

ある

神的 情沉 では の られたか 心術革命としての死的 ことによつて、 情況について理論的に言及出来ないのである。 故に内なるひき裂かれを実存的に自覚する時、 人間 道徳律遵奉の希望が湧出することを意味するのである。 7の理 道徳的 道徳的にして而も且つ飛躍的なる確信によつて実感として確認されるので あ 理 由 一論的 道徳 [を理論 実践 にも殊に実践的にも、有限者である故に、神の存在は、 の確 的 的 義 『飛躍に於てなしとげられたのである。 に説明し得ないのである。 一務の遵奉が新しく確信づけられるのである。 信 カゞ 内的 に崩 れ 大きり、 その確信 而もそこにこそ理性的有限者たる人間の悲しみと同時に喜びの実感 そのひき裂かれの深淵の奈落から、 何となれば、我々の理性は本来有限であるから、神 の崩れ去つた廃墟のその場から、 我々は、 い ١v かえるならば根元悪的 その「亡びから新生へ」が、 此所に古き人間の亡びと新しき人間 理論理性及び実践理性の 反つて神への なる人間 る 人間 בֿיָלָ 性の内 論 如 が、 か 何 か 理 信頼が内に萠ざす ٤ その 的 る 的 にして のめぐり 根 狁 証 悪の 耀 源 明 の ts 誕生が、 的 K か 根元性 確信 よっ しとげ ら深く 0

が、 が いうことが出来るであろう。又この書が批判哲学の体系に対して特に宗教の領域の確立という特殊の使命を持ちなが は共に神意にあづかり、「理性が信ずる」ことが、みとめられるのである。 存的情況に於いて理性は、 理性の運命とその歴史がある。然しまだ、信と知とが二つながら承認されている点では、両者を一元的に統一しようと いうこの宗教論の意図は果されていない。その知と信とは、人間理性が自らの根元悪を自覚することにより、その あり、それが不思議なる神の慈悲の信仰である。人間理性が、究極に於いて神と会逅して自己の意義を自覚する所に、 その時こそ知も信も共に神的律法に同等に参与し得るのである。 度は否定されながら、その否定の実存的情況に於て飛躍的に道徳を神意に於て意義付けることが出来るのである 神の不思議なる愛を実践的に確信するのである。 その意味に於ては本書の意図は果されてい その理性と神との会逅に於いて信と知 理論的確実を追究の結果、 知と信とは共 ٤

而も批判哲学の系列に属して宗教批判としての役割をも果しているといえるだろう。

我々は、 あるといわねばならない。 を示し、それに註して詳しく、 上げた如き理性批判の問題を掲げて、 この意味でフォ 而もそれによつて神の意識にめざめたことは、 我々はむしろヤスパースが理性と実存 (Veruunft und Existenz. 1935)、 特にその第五講で、 カントの宗教論が応用倫理学に外ならないという (Geschichte der Plilosophie [ Band. s. 318) すでに早くへーゲル 1 が、その「区別」の意味をもつと深く追求反省しなければならぬはずである。 ルレ ンダ フォールレンダーは、 シーが、 から 理性が運命的に秘密、謎、深淵を内蔵することを自覚したカントが理性の界限 神 我々の義務を神的命令として認識することが宗教であるというカ とは何であるかを知ることを本質とする啓示宗教に存する所の真理を慕い求めん カントの哲学すること Philosophieren は理性の信頼によつて支えられること カントについて、宗教は屢々且つ厳密に純粋倫理学から区別されて 決定的深さを示すものであるというのは、まさに適切なる指摘 その意味に於い ントの定義をも ここに採り のは妥当で

宗教論に於ける「宗教」の意義

s. 611)というのを適切なる指摘であるとみるのである。さればといつて、カントの宗教哲学をあまりにヘーゲル的に

カントの宗教論が内的関連をもつ (Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie. III Band

教的 源的意味の徹底的追求は、反つて論理をあいまいならしめる。そのあいまいさを哲学の問題の本質としてとらえ得 われる(sbid. s.192) ということになるが、 このようなカントが不徹底であるという非難に対して、 を救わんとすれば、単なる非合理的歴史信仰と共に単なる非歴史的抽象的理性信仰を克服せられて、 (Geschichte der Religionsphilosophie, s.186) とみるのはあまりに論理主義的であつて、この意味でカントの欠点 スピノザ的に解釈しようとすることは適当でない。この点でオットー・プフライデラーが、 かつた点には、 い立場との戦に於て未だ十分に成就し得なかつたところの偉 大 なる 原理の、不完全な遂行の自然的結果にすぎない 自覚の実存的意義を開示しようとするのである。 歴史のうちに働きまた絶えず歴史のうちに自己を実現しつつある絶対的理性についての真の合理的信仰があら カントの不備を認めてよいが、今ここで私の意図する所は、 **論理的不備をてがかりとしてカントの宗** カント哲学の欠点は、 そして両者の代 人間 存 :在の根 古 な

あとがき。この拙文は、 することは出来ない。それ程カント哲学は哲学の根本問題を提起すると共に、その思索の領域は広範にわたつてい て来たのであるが、 いうことが出来るのである。 でカントに関連して思索しているということが出来るであろう。殊にドイツ観念論は、 ゆる哲学思想がそこへ流れ入り、そこから流れ出づる瀰であるから、 接カントの表現を以て語ることにつとめたのである。まことにカントは偉大であり、正しく近世哲学に於いてあら カ ントの祖国であつた ドイツに於ける 現代の 哲学も、 カント哲学を理性の運命の展開としてみようとする私見の一部であるが、 また新カント学派、 ヘーゲル学派は、 カント哲学への反省に立つて自らの思索を進め カントにつづく近世の哲学は、 カントを 忘却していない カント哲学の展開であると 稿の殆んどを直 ڶؚ 何等かの意味 また忘却

Ļ べきことは勿論、宗教論に関する先哲の論説をも拉し来つて反省すべきは当然であろうが、あえてそれは後日を期 るから、それに従つてカント研究もまた多方面に亙らざるを得ないのである。そのうち今ここに採り上げたのはカ 他の領域に関する私見の全容は、遠からず刊行さるはずの指著「理性の運命」について御高覧御批判を御願する次 とを試みたのは大方の御批判を賜わりたいからに外ならないのである。尙ほここに採り上げなかつたカント哲学の ントの宗教論ではあるけれども、この宗教論が単独で理解さるるべきでなくカント哲学の全体系に照して理解さる 殆んどの紙面を私見の開陳を以て費したのはまことに横柄なることというべきであるけれども、敢てかかるこ

第である。

非 舘 海

老

熈

門富二夫 沢

有

道 道

本号執筆者紹介

富山大学助教授 **聖心女子大学教授** 東京大学宗教学科卒