## 洞 山 良 价

同じといはれるのは最も注意すべき語で、 玄風を鼓吹したので、 傳によれば、 勅して釋教を復興したまでは、 洞山良价 (八六九寂)、 會昌破佛が八四五年 を 長沙景岑(八六八顷寂)、 南嶽下第三世としての潙山靈祐 藥山 に過ぎないが、 の名は頓 大潙山 から始まつたのである。 に忘れられむとする狀態となつたが、 | 夾山善會(八八一寂)、石霜慶諸(八八八寂)、投子大同 (九一四寂) などがあり、 石頭系統が知られるに至り、 もと多數の求道者が住して居たから、 (會昌五年) に行はれた時には、 趙州從諗(八九七頃寂)などがあり、 全く蟄伏する外はなかつたのである。 (八五三寂)、黄檗希運 (八五六顷寂)、大慈寰中 (八六二寂)、 洙泗は孔子をい 潙山璽祐は大中七年に入寂 人々、 靑原系統には、 洞山 ふのであるから、 咸通の初め、 其多くが再び集まつたのであらう。 何れも一 に往來請益して、 青原下第四世としての徳山宣鑒 この復興に當つて、 宇 世の師表であつたが、 即ち八六〇年、 したから、 これ卽ち重要な一流の派祖たるを示 學同,1洙泗1といはれる。 井 大中の復教から 弟子に雲居道膺と曹山本 洞山良价が洞山に入つて 禪宗の興盛は、 伯 八四七年(大中元年) 徑山鑒宗(スポポ 從つて、 七年間 南嶽系統に (八六五寂)、 洙泗に 宋高僧 化 時は 導

を

疲)、

は、

石頭 なし

すものである。

即ち、

曹洞の一派は悟本大師洞山良价から起ることになるのであるが、

洞

ЕЦ

跓 价

山 寂とが主なる後繼者として出で、 一本寂の系統は僅に四世にして斷絶したから、 曹洞の名は洞山と曹山とから來るとせられる。 現今の系統は凡て雲居道膺の系統に屬する。 然し、 後世の系統でいへば、 曹洞宗として重要視 曹

位などには比較的に關說する所が無いらしい。曹山本寂について、宋高僧傳は

せられる五位の説に關しては、一般に、

曹山の承けた所で、

曹山は盛に之を唱へたとせられるが、

雲居道膺は五

參問之者堂盈室滿、 其所,1酬對,激射匪,停、 特爲"毳客標準"故排"五位"以詮"量區域" 無」不」盡,其分齊」也。

!注:|對寒山子詩:流:|行寓內: 蓋以⊨寂素修:|擧學:之優ц也。 文辭逍麗號」富,有法才,焉。

と述べて、五位を排し、 文才の豐かであつたことをいひ、雲居道膺については、

所 化之徒、 寒暑相交、 不」下:二千餘衆、 牛頭香樹圍繞者皆是旃檀、 金翅鳥王軒翔者不、齊、尺鷃。 四方饋供千里

風從、

荊

南帥成汭、

一動盈一鉅

. 萬 - C

づ洞山良价について考へる所がなければならぬ。然し、實際としては、 がある。 ことをいふものである。故に、 - 此點については、一層雲居と曹山とについて研究して見ねばならぬと考へられるが、それが爲には、 會下の多數で而も優れて居たことと四方の信施の多かつたこととをいふが、 如何にも、 雲居と曹山とは、 洞山の耐方面を、 洞山良价に關する研究は至難の事業の 分つて承けて居る如くに見える所 つまり道德の優れて居た 先

であるから、 今は唯其外形的の方面のみを見ることにしよう。

について考へ、同時代の人々、 洞 山良价につい ては、 不幸にして碑銘などが遺されて居ない如くであるから、 及び洞山の弟子などに参照して、大體を知る外には方法がないであらう。 祖堂集、 宋高僧傳、 景德傳燈錄

洞 Ш の書いた所謂辭北堂書などの書簡が存するから、 之によつて多少確實なことが知られ

に附 るが、 れた。 兄一 州 价 山 必ずしも洞山を重んじなかつたが如くである。 竭して奉承 -4-0 石 に近 B 霜 年を經て送つた所謂後寄北堂書によれば、 は諱で、 に住した 第 弟があつたことが知られるのである。 は洞山 た頌 簡單で 奇である。 遂 洞山 兩 元和| 驛である。 か K 日 によつて 良价 あ Ŧ. の 亦霜 後 未了。心 る。 洩 年、 單 和 洞 め 洞山 恐 世 尙 經 中の笋に泣くべしとあるから、 に新豐と呼ぶこともある。 山 らく、 一は俗姓 Ø 中 洞 'n 即ち八〇七年、 許 は 山の 知ら 源 ø 無限耳 | 咸通の初めに住した山名で、 に伴ひ、 度 は兪氏、 五洩 書 れるに至つた人であり、 「敷春」とあるか V た解 和 鼻舌身の一 前事を 尙 に行く時 北堂書によれば、 會稽諸壁の人である。 に生れたが、 更に、 述 句を說 ~ 阿兄は勤めて孝順を行ひ、 5 然し、 洞山大師とか新豐老人とかいふのもそれから出た尊稱 か て、 祖堂集によれば、 村院 和 洞山 とれ 往つた時 かむことを請うたので、 尙 洞山はよく之に事 洞 洞山良价ともいひ、 に入つた直後の の弟子とせむことを願うた。 が出家した時には兩親は健在であつたし、 此 Ш は天皇道悟の寂年で、 書簡 rc 諸暨は浙江省會稽道諸暨縣 カュ よつて推賞せられる人であるが、 の内 K 一容は明 洞山 좕 北 もので 須らく氷裏の魚を求むべく、 堂書を書 は初め村院に投じて出家したが、 カュ 二年を經て、 單 院主は驚 に父母を辭することをい なくし 又石霜慶諸の生年と同年であ に洞山とも呼ぶ。 V た んので Ţ これ等 いて、 で、 數年後 あ 般若心經を念ぜしめら らう。 自ら 現今の は大體 生 それ以前 師 车 が抗断 そ 少なくとも B たる 洞 が 小 うて居るし、 が で sh Ш 同 である。 ĸ 鐵 じで 語 弟 は 院 な力を ts 足 道 此 錄 K 一新豐 ある 書簡 らず け 主 の K 良 杭 あ は

ば

なら

ぬが

故で

ある。

洞山は、

此

書簡に於て、

父母の宏恩を述べ、

世間

に在つて孝養の誠

を致す

ધ્

切

の含識、

洞

Ш

EŁ

价

[4]

4

若くはないとなし、 萬 |象の形儀は無常生滅に屬するから、久長を得ることは不可能で、從つて罔極の深恩を報ずるのは出家の功 四恩三有に報ぜむが爲に、世上の名利、人間の愛憎を捨てて、今生に此身を度する强い決心を告けて居る。 今生の身命を捨てて、誓つて家に還らず、大法般若を明らめて千生の父母、 萬劫の慈親 徳に

誠に人間味に滿ちて而も千古の範となる言である。

5 られたとなす。 金華道金華縣にあつて、 が 祖 洩 院主は 堂集は、 金華は杭州の南方で、 和尙は五洩山に居た靈默(七四七-八一八)のことで、 五洩と關係のあつた人か、 更に、 五洩の下に三年を過して後受戒し、 金華縣は現今でも金華といひ、 諸曁よりも一倍以上遠い。 又は夙に五洩の名聲を聞いて心服して居たか、 諸貲縣とはさほどには遠くない。然し、 村院の院主が何故に五洩靈獣の許に行つたか そして遊方せむことを請ひ、 馬祖道一の弟子である。五洩山は婺州、 遂に 何 カュ 南泉の會に行か であつたが爲であら 諸壁は杭州 即ち浙江省 は明 ź, しめ でな 0 東

謁して深く玄契を領すとなし、 年二十一で嵩山で受戒し、遊方して首め南泉に謁すとなすから、如何にも年二十一まで五洩の會下に居た如くで 景德傳燈錄は、 宋高僧傳は、 洞山が幼競で師に從ひ、般若心經の一句の爲に、五洩靈默の許に往かせられ、そこで披剃し、 少孺卽ち幼年、 これも如何にも、二十一歲まで五洩の下に居た如くになして居る。 師に五洩山寺に從ひ、年二十一に至つて嵩山で受戒し、遊方して首め南泉に

年二十一となつたことになる如くであるし、然らば、 祖堂集が五洩の下に三年居て、そして受戒したといふのを、 洞山は村院に二年居たから、 兩傳に當てて 村院に入つたのは十六七歳で いふと、五洩 の下に三年居て、

寂して居るから、 二歳が五洩の下で過した三年の後であるから、 村院に入り、十九歳(八二五) 頃五洩の弟子となつたことにならう。 あつたことになる理である。二年又は三年といふ數は、 これは洞山の十二歲のことである。故に、 五洩の許に來たのは九歲か十歲かであるし、從つて、 精密には、 洞山 は十九歲頃五洩の弟子となつたのではない。 然るに、 年齢に配當し難いが、 五洩虁默は元和十三年 (ハーハ) に示 大體十七歲(八二三) 村院に入つ 頃 -|-

といい は幼より詩才に長けて居た人であることが判る。 Ø たのは七歳又は八歳の時であるに相違ない。 は 十九歲頃ではあり得 ねば ならぬ。 九歲か ない 十歲頃 <sub>ታ</sub>ኣ 5 に解 九歳か十歳 北堂書を書い 諸傅が凡て幼にして寺に入つたとなすし、 ガン の時のこと、 たのであらうが、 村院に入つたのは七、八歳となすのが眞實に近 此時既に頌二首を添へたのを見れば、 無眼耳鼻舌身に疑を起す 洞山

五洩と石頭との機緣について、 五. は馬祖 の弟子ではあるが、 洞山語錄93にある如く、 禪宗史の言ふ所では、 石頭によつて大悟した人である。此ことは洞 當時若不,,是五洩先師、大難,,承當、 然雖」如」此、 山が、 猶 後に、

というて居るから、 信用し得べき傳である。貞元の初め(七八五)に天台山に入つて、白砂道場に住し、二

祖堂集によれば

年を經て、東道場に住し、

後に東白山に遊び、

浦陽に化を布き、

李望に請せられて五洩山に入つた。

臨終遺誠は、

妙色眞常、 須」存,,正念。 本 **傑題**:此 無一生滅一 命 法身圓 真報 寂、 我 恩一 寧有"去來? 千聖同」源、 若固違」言、 非,吾弟子? 萬靈 一轍。 我今示」滅、 不以假 ()興哀( 無"强勞"形

とい ふのであつ て 景德傳燈錄では多少異なる所があるが、 誠に優れた言である。

洞

Щ

良

价

Æ.

更に、

兩書共に、

續いて、

什摩處去。 師云、無」處」去。云、某甲何以不」見。師云、非॥眼所」親。

とあり、之について洞山は、 洞山語錄22にある如く、 作家、 と評したと傳へられて居る。 勿論、

かかる五洩の禪風が十二歲の洞山に感鈴せられた所もあつたのであらう。

のものであるが、

歲か二十歲であるし、二十一歲で嵩山に於て具足戒を受けた點を考へると、 に行く途上の書信とすれば、 のと思はれるのである。 たものであらうから、 で、それより十年を經て、岐路萬里を隔つといひ、今則ち千山萬水といへば、恐らく遠く隔つて母に書信を寄せ であらう。 五洩山は何人が繼いだか明かでないが、何人かが衆を率ゐて居たのであらうから、其人の會下で修行して居た 十二歳にして直に行脚に出でたのではあるまいから、 正規の年であるが、 となすが、 虚堂集は 此二句 所謂後寄北堂書によれば、良价、甘旨を離れてより、杖錫南に遊び、星霜已に十秋を換ふ、岐路俄 といひ、叉、今則ち千山萬水、杳かに二途を隔つとあるから、杖錫南遊は明かに五洩山に往つたこと 五洩が洞 五洩は臨終時に、 はこれ洞山 五洩の示寂した十二歳からは十年で、此十年を何處で如何に過ごしたか、 山をして南泉に往かしめたとし、 受戒の爲に嵩山に行く途上から寄せたものであらう。 此書信では、母のことのみをい 洞山はそれまでは五洩山に留まつて居たのであらうと推定せられる。 が五洩と永別の情を歌うたもので、 洞山 に對して南泉に往けというたのであらう。 五洩の寂後も、 洞山は、 . دکر -カュ 5 此 必ずしる洞山 去攀緣盡、 より以前に父は逝去したのであらうが、 洞山は猶五洩山に止まつて居たのであらう。 此書信は嵩山に行く途中 九歲 孤靍不來巢、 洞山の受具は二十一歳(ハニセ)で が辭去を述べ か十歳かから十年 というて五洩を辭した た句ではあるまいか 全く明 故に、 を經れ ・に書い かっで 五洩山 ば な 嵩山 十九 たら K

洞山の言は後年

六

づ五洩の言に從つて南泉に到つたのである。 łζ は九歳か十歳かの時から十九歳か二十歳の時まで居たと考へられる。そして受滅を終へて遊方行脚をなし、

先

5 れる。 爲す、 用ひなば、 幽譴在るあら 今既に誓つて鄕に還らずむば、 z) める旨が述べられて居るのであるから、 を履み、 長ぜむやというて居るか 名利を求めず榮を求めず、 かる點から見ると、 玄契編次の洞山語錄には、 叉、嬢囘書として、母の返書が一通傳へられて居るが、これは恐らく第一の辭北堂書に對する返書であらう。 自誡は七言律で、 旣に攀緣を絕す、 入聖 佛の深恩に報ひ、 ť の階梯に登る、 但 切 目蓮尊者の如く我を度し、下、 に宜しく體悉すべ 自誠と規誠とは、 規誡は散文であるから、或は規誡の一文の次に、自誡の一詩を附して見てもよいであ È 宜しく淡薄に從 只麼 父母の生身、 潔白霜の如く、 ح 前記の二書信と共に、 即ち汝が志に從ふことを得む、 n に縁に隨つて此生を度すといひ、 明 カュ Ļ に辭北堂書の内容と通ずるもの 洞山が五洩山に在る時に、作つて警策となしたものではないかと考へら これも主として辭北堂書の内容と通じ、 ري حري 方に利益に霑せむというて、釋子に價せざることをなさざらむと誠 とあるを見れば、 Ļ 清淨雪の若くならば、 父母の恩愛を割き、 沈淪を脫し、 洞山の自誠と規誠との二文が編入せられて居る。 一たび汝が他方に往きしより、 敢て汝に王祥が氷 上 一个の幻軀能く幾日ぞ、 龍神欽敬し、 佛果に登らむことを、 とい が あり、 Ċ 規誠 剃髮染衣、 後寄北堂書にも通する所がある。 鬼魅歸降す。 に臥 には、 Ĺ 丁蘭が 他の閒事 持巾捧鉢、 沙門釋子 日 如し共 7夜常 心を專らに 木を刻むが *Y*C れ然らず は 0 悲 自誡 高 爲 出 涙を洒く 塵 上を宗と K し意を の K むば、 如 徑 明 Иţ 路 É

良价

洞

Щ

苦なる哉苦なる哉

の母の情を制して、

只管激勵につとめた返害で、<br />

明かに第一

書への返信であるが、

之を讀みて

子

の洞山

が断膓の思をなしたに相違ないから、

Γ

それが遂に自誠と規誠とを以て自ら常に警策することになつたに

ある 意志も牢固たる良母であつた。 のあることを痛感し得る。 となり、子の洞山が自誠と規誠とを日常の警策となしたことは、人情の自然として、 ことも知らで無心に眠る子の顔に、敷行の血淚を注いだと聞き知る身には、洞山の母の悲嘆が直に洞山への激勵 外ならぬと考へられるのである。 規誠 涙滂沱たるものがあつたといはれるのは、 0 み は 無 西有穆山禪師は曾ては歸鄕して母に誠しめられたといはれるが、 洞山あるのも所以がないのではない。 全く此母にして此子ありといふべきである。明日は母の膝下を離れるので 誠に干古の美談である。 洞山 の書や北堂の書は禪門諸 洞山の母は實に學もあ 萬斛の涙を催さしむるもの 後年、 禪師が之を講 祖 偶頌 Ď 情 0 中に あ

子江 は過 泉は歸宗の爲に縻を營み、 17 歲の老宿である。 此人に到らしめたのであらう。 に入つて以來、 第二(1)南泉 ぎなかつた。 一小視した大數である。洞山が受具して後直に南泉を訪うたとすれば、 一の南に位し、江より遠くない。 普願は三十年、 次は馬祖 然し、 南泉は八十七歳で寂したから、 の弟子池州南泉山普願 洞山はさほど長く其許に居たのではないらしい。 垂語して、今日歸宗の齋を設く、 山を下らなかつたといはれる。實は四十年間居たのであるから、 南泉は南泉山ともいひ南泉院ともいふが、貞元十一年(七九五)四十八歲で、 馬祖の會下八百人の中にあつて傑出したものであつたから、 (七四八一八三四) である。 洞山が共示寂まで居たとしても、 歸宗還り來るや、 池州は安徽省燕湖道貴池縣であつて、 此時洞山は二十一歳、 祖堂集によれば、 也無しやと。 七年か八年の提撕を受け得る 大衆無對。 洞山 Ŧi. が來 南泉は旣に八十 三十年といふの 洩 は洞山をして τ 洞山出 ح ح 南 揚 で

ので なし 跳下し來り、 此 て、 宗寺智常であるが、 机 傍論で、 は の文には元 くに見えるが、 きである。 V の下に、 寂 此 て居 歸宗が寂して、其爲に齌を設けたのであらうと想像せられる。從つて、歸宗還り來るやの垂語問 は ない 年が な に因りて名が天下に播まり、 唯 な V 復は 和 之に反して、若し南泉が實際歸宗の爲に齋を設けたとすれば、南泉は歸宗とは親しかつたから、恐らく かと考へられる。 洞 V 佛祖 背を撫して云はく、 却つ 此點でいへば、歸宗の示寂は八二七年(太和元年)頃であるのであらう。 が、 Ш 六年以後まで居たことが記されて居るから、 つて居 實際はさろではない。 が 統記は元和五年(八一〇)の下に、 ح 共鋒鋩を露はし て南泉が齋を設けた年を寂年と見る方が實らしく思はれる。 'n 元和中 (八〇六一八二〇) な は或は、 Š 然らば、 景德傳燈錄從つて洞山語錄2は、 南泉が 是れ後生なりと雖敢て彫琢の分あり。 た點を明か 呼んで作家となしたと述べられて居る。 寂年が不明なるが爲に、 むしろ此時何故に馬祖の爲に齋を設けたかが判らないことであるとい 何故に歸宗の爲 廬山歸宗寺 (又ハ院) にすれば 歸宗の事を述べて居るから、 よい に
齋を
設けた
かが
判らない
爲に、 元和 のである。 南泉 便宜それぞれ記した 五年寂ではなく、 に入つたとい な馬祖 洞 ш 洞山云はく、 の語 の齋を設 歸宗は、 それ 然し、 は によつて、 元 机 和 のであるに過ぎぬ。 が如何にも寂年であるか けたとなして、 佛祖 今の場合としては、 + 赤眼 良を壓して賤と爲すこと莫 同じく、 師 八十歲 年も決して確 通載は元和十一年(八一 たる馬祖 歸宗とい 馬祖 0 南 歸 は Ø Ø 話 爲とな 宗 n 弟子廬 泉 が な 宋高僧傳 があつた た Ø 齋 とか 跳 以 Š どは 上は めと した の 山 歸 如

て

拜して云はく、

請ふ、

師

徴起せよ。

南泉便ち問ふ。洞山對へて曰はく、伴あるを待つて則ち來らむ。

南泉

來つて二十一

歲の若者の背を撫した有樣が見えるではないか。

之によつて見ても、

洞山

は五洩の寂後五洩

山

にあ

泂

Ш

良

价

といふのは聊誇張に失するが如くである。恐らく唯南泉によつて彫琢せられ得る作家の質ありと認められたとい つて十年の修行をなしたことが實際であつたと認められ得る。然し、祖堂集が、之によつて天下に名が播まつた

ふのみが眞であるのであらう。

山 多少、 .が南泉の許に幾何時居たかについては、何等傳へられる所が無いから、之を明確にすることを得ないが、 南泉と他との問答に代語をなしたり、また著語をなしたりしたことが、それぞれ傳へられて居る。

祖

堂集南泉傳に

師 若約,某甲見處, (南 泉)又時拈,超毬子,問、僧、 和尚亦須」放,下手中物? 那个何似"這个" 師云、 許"徐具二一隻眼? 對云、不」似。師云、 洞山代云、若見則似」他 你什麽處見,,那个i、便道,不,似。

丢

たことであらう。この話は景德傳燈錄にはないが、然し、景德傳燈錄のみに、 これは、 之を決定することは出來ない。然し、 洞山が南泉の許に居たときに、 作した語か、又は、 恐らく、 南泉に居た時、 後時、 代語 洞山 したのではなくして、 に住した時何等 έĊζ Ø 機 後になし 會 に於て

不り生時、 僧問、青蓮不片隨1風火1散4時、是什麼。師云、 還:|我本來面目|來。僧云、無;|容止可ц露。洞山云、還曾將示」人麼。 無॥風火不」隨、 是什麽。 僧無對。 師卻問、 不思善不思惡、 思總

などの 後に洞山に入つてから、 といふのがある。 時 に大衆に擧して述べたものとなして居る。然らば、 洞山語錄98には、師卻問以下のみを擧げ、而も之を、擧、 それを憶起し、擧して、著語したことになるであらう。洞山語錄50に神山僧密と南泉と 洞山は南泉に居たときに、此問答のあつたのを知り、 南泉問い僧と書出して、 洞山 が上堂

して、 0 羅を打すの問答に、 何 時 か之を聞いて、 洞山 著語したものであらう。 が別日として著語せるものは、 叉、 景德傳燈錄牛頭法融傳の割註 恐らく、 洞山自ら南泉の許に在つて ĸ なしたのではなく

觀>珠意不:1暫捨: 有」僧問,南泉、 僧云、 牛頭未」見,四祖,時、 見後爲一什麼一不」來。南泉云。直饒不」來、 爲1十一處1鳥獸銜」華來供養。 猶較:王老師一線道? 南泉云、 只為"步步踢"佛階梯" 洞山 云 通 多去也 洞山云、

到り、 と洞 ではあるまい に至つたものである。 を言はずに、 ことを示すものと考ふべきではなからう。 はれる。 宋高僧傳は南泉禪師に見えて深く玄契を領すというて居るが、これは、確に、 Ш 一語 錄 112 は真を得て居らぬといはねばならぬ。 深い感動又は印象を受けたので、 此問答は祖堂集南泉傳にも存するから、 從つて、 亦、 直に雲巌に到つて疑情頓に寝むとなすが爲に、 にあるし、 洞 以上の Щ が、 故に、 ものは洞山の追想の 曹山に擧したこと祖堂集鳥石傳に存する。これ等によつて、 後の或機會に著語したものであらうと思はれる。又、 宋高僧傳は洞山が南泉の許に居たのが長くなかつたから之を省いたのであるが、 後に數々南泉の語を擧げて、 卽ち洞山は南泉の會下には長く留まつて居たのではなからうと思は 卽ち、 現はれと見るべきで、決して之によつて洞山 古い傳であらうが、 洞山は南泉の許には、 南泉の下で悟り、雲巖の下で大事を了畢したとなす 著語したことなどがあつた 祖堂集はこの洞山の語を記して居らぬ。 決して其示寂までといふ程長く居た 洞山は南泉の話を雲居に擧したこ 洞山が次に潙山に往つたこと 洞山は行脚 が 液南泉 0 の Ø 最初 許 で あらうと思 に長く居た ł۲ 南 泉 然 故 の K

2 次に潙山 に往つた。 潙山は百丈懷海の弟子潙山靈祐 (七七一一八五三)で、 馬祖の孫弟子であり、 潙仰宗の

洞

Щ

良

价

祖である。

冯山

は湖

||南省寧郷縣の西にあつて、本來は大潙山で、

\_\_\_

湖南省澧陵縣にある小鴻山に對して、

洞 六歲の隔 ã Ļ 稱するのであるが、 Ш 洞 の來 從つて、 Щ が、 たのを見て、之を異となしたといふ。 たりがあるのである。 假 洞 ĸ Щ 受具の翌年即ち八二八年に潙山に移つたとすれば、 通常數々單に潙山と呼んで居る。故に、 が南泉の許に數年居たとすれば、 潙山は當時の郢匠、 故 rc 徒を集むる千衆、 共年數によつて、 南泉の見る所も洞山の見る所も互に違はなかつたのである。 洞山は池州から洞庭湖の南方まで來たのである。若 化を三湘に振ふといは 洞山と潙山との年齢を算出し得る。 洞山は二十二歳、 潙山は旣に五十八歲で ñ た禪匠であつたが、

洞

山が

潙山

の會下に於て如何なる提撕を受けたかについては、

曾て雲巖曇晟なる論文の

(三十五)

に於て

述

た如く、 留まらなかつたが爲であらう。 長く居たのではあるまいと考へられる。 Ш といはれ に入つたのであらうと考へられること、 雲巖に往つたのであらうから、 潙山 K **雲巖に到ることになつたといはれて居るのである。** 無情說法について教を請ひ、 然らば、 雲巖に到つたのは太和三年(八二九)頃であらう。 潙山と洞山との問答も多くは傳はつて居ない 洞山は潙山の許でも、 既に論述した所であるが、八二九年には雲巖は五十歲、 而も雲巖道人が此點に就いて汝に敎ふる所があらうか 必ずしも特別の進境のあつた程ではなくして、 從つて、 此點で見れば、 の 8 雲殿自身も此年頃雲殿 恐らく、 洞 Щ は潙山 洞 5 Щ 洞 雲巖 は二十三 Ш K も左程 が 長 に到 間

相見の問答としては、 第三 (3) 洞 Щ が雲巖の許に往つたのは、 洞山語錄10に、 雲居が洞山に多じた時、 今いふ如く、 無情説法について教導を受ける爲であつた。 洞山問ふ、名は何ぞ、答ふ、道膺、 洞山 然し、 云ふ、 向 初

大潙山と

あらう。 めたのが て居たが爲でもあらう。 法に達して居たに相違ない 情說法について問うたのであらう。 であらう。 上更に道へ、答ふ、向上ならば道膺と名づけず、洞山云ふ、吾、 せる底の人なることを知つて居たが爲には相違ないが、 ふと見られる所に行かしめて、 にも多少あると言ひ乍ら、 潙山の烱眼は果して正しきを見て、 一般傾向であつたと認められるから、今、潙山も亦かかる趣意から、 この事は他の何處にも記されて居らぬが、 雲巖が、 何處から來たか、名は何といふかと問ひ、 當時の禪祖 が、 教示をなさずして、 師をしてよき弟子を得しめ、 殊更に、 洞山が無情說法について参究するに至つた所以は明かで無く、 は唯强いても自己の弟子を多からしめむと考へるが如きてとなく、 雲巖を指定して、 洞山をして雲巌を繼がしめるを得たのである。 特に雲巖に到らしめるに至つた所以も明瞭で無い。 洞山の言から見て、 然し、叉、 雲巖 弟子をしてよき師に依つて彫琢完成を得しめるに努 に参ぜしめたのは、 洞山がそれに對し、 雲巖に在りし時の祇對と異なるなし、というた 洞山 が雲巖と相契ふ底の人なることを見抜 かくあつたと考へられる。 洞山をして雲巌に到らしめたので 固 かく答へたことがあつたの より雲巖が禪 潙山 を學 叉潙山 其次に、 師資相 して દુ 無情說 此 契會 間 契 無

居る。 ある ○年に蒐輯せられたもので、 洞 如く、 Ш 各種 が雲巖によつて無情說法の趣意を敎へられたのは、 最も古 比較的 0 洞 Ш [語錄の 祖 に簡單 堂集の簡單な記述によつても、 中では五家語録 に述べられて居るに過ぎないが、 共間には幾多の 中の 禪宗史が著はされて居るか ものが最も古いが、 無情説法についての趣意要領は盡きて居ると考へ 各種の洞山語錄 祖堂集、 然し、 景德傳燈錄にあつては、 5 それは洞山寂後七百六十年程 (3又ハ4)には一層詳 自然に増廣 いせられ 旣に引用したことの た所 が 經 ίĎ うた た一六三 7

洞

ш

良 V

仆

られる。

無

情說法は固より無情の聞くべきもの、之を眞に聞き得れば、それは聖者であつて、凡夫衆生ではない カュ 5

くのでもなく、從つて、 耳で見ることも可能であるから、 それを知り得るのは眞の聖者である。 ふことになるのであらう。 、生は此聖者を見聞することは出來ないのである。眞に無情說法のある所には、 そこには有情の衆生も無い。 有情無情の情謂差別を撤去せよ。 無情說法も聞えるのであるが、 聖者は、教相によれば、八地已上になると、 之を衆生の立場からいふか 反本還源を逆に見るを得れば、 聞える時には、 元來は衆生も聖者もな 無情の說法でもなく、 5 五根互用で、眼で聞くことも、 無情説法は聖者が 無情 も有情 聞くとい 聖者が聞 恆

異議 によつて 理解せられることでないか 5 眼處が說法するを得る所まで到らねばならぬ。

くの

が直に無情說法を聞く所以ではあるまい。

無情が說法をなすことを解して居るといふの

は

勿

論

不思議

說法しつつあつて、

喧しく聞えて來るでは

なか

らうか。

決して溪聲に廣長舌の說法を聞き、

松風

に度

生

0 も常

聲 ۲. ر الا を聞

17

(三十六) 他屋裏有多少典籍、 雲巌と洞山との問答商量は比較的に多く傳はつて居る。 (三十八) 洞山 出無眼睛、 (三十九) 右の無情説法の外に、 洞山辭時、 (四十) 雲巖曇晟なる論文に述べ 洞山 問 和尚 百年後、 た 回

十六)藥山一句子、 の如き重要なものが、多少の相違はありながらも、 祖堂集と景德傳燈錄とに共に傳へられて

主遊石室囘があり、 居るし、祖堂集のみには、 (五十六) 雲巖色垸裏貯甘橋、 (六十二) 洞 崩 [語錄にのみあるものに、 (五十)雲巖因行粽子、(五十四) 餘業未盡時如何、 (六十九) 擬欲相見時如何、 の如きがあり、景德傳燈録のみにも、 師與洞山鋤鼍次、(五十五) (七十) 价子神 洞山問此僧堅起五指意、 通妙用、 (六十六)院 が ある。

又雲巖の語に著語したものに、(四十二)、(四十五)、(四十八)、(六十一)、(六十四)があり、

祖堂集にある(五

凹

を知らしめるものである。 あるが、 であらう。 の雲巖、 然し雲巖の 實際上、 道吾、 寂年(八四一) 洞山は幾何の間、 舡子の語の中、 かく多數の問答の存するの まで居たので 雲巖 雲巌の語を以て最著力となして說く如きは、 の所に在つたか は ない 如くで は、 これ明か について ある。 に洞 恐らく數年間住した程度であらう。 は、 何等傳へられて居 山が雲巖の許 洞山の雲巖に傾注する所 に長く居たことを示す ない <sub>ኔ</sub> 5 全く不可 洞 Щ ある 明で

洞 Ш が 雲巖を辭する 時 の問答 (三十九) は、 洞山語錄13 にある如く、 師情を盡くしたものである如くに感ぜられ 然し、 洞 Щ

4

12

91

 $\frac{1}{92}$ 

に雲巖との關係

のものが存する。

法によつて得た所があつて、數年間に更に洗練が加へられたのであらう。 る。 によつて大事を了畢したことを傳へて居らぬ。これは一見奇であるが、然し、 恐らく、 雲巖は、 それだけ、 洞山に見る所があつたからであらう。 祖堂集によると、 取立てて言はずとも、 何處にも、特に、 (四十) にある如く、 旣 が雲巖の言 に無情説

雲巖の遷化に臨んだ時、洞山が、 答へむと問ひ、 雲巖は、 只道箇の漢是れ、(叉ハ、只道衡是れ)と答へよと教へたとあるが、 和尚百年の後、 人あり還た和尙の眞を邈り得てむや、 也無しやと問 てれ は、 旣 は " V うた

あり、 而も洞山が雲巖を辭する時のことをいひ、 更に臨選化時に問を發するといふのは、 辭去の問答 に引續  $\checkmark$ て、 師の眞を邈り得るや否やと問 瓦 に相 容 れ な は 5 11 記 如く、

眞實を傳へたこととは考へられない。

臨遷化時に、

百年後卽ち死後のことを聞くとい

ふのが

全く非

常識

たら 述 如

あり、 ふとなり t には 何 實際としては、 と答ふべきやを問うたことをいうて居るのであらう。 洞 山 |語錄14 恐らく、 が臨行叉問となす方が實らしく見える。 洞 山 は辭去の時、 ともかく、 此點では、 雲巌が只這箇漢是と答へ 景德傳燈錄 が辭去 の 問 答 よというたに に引

洞

ш

良

쉣

Ħ

一六

うた。 も如何は 言ふことで、 水 密師伯と共に潙山に往かむとして潭州に到り、 這箇漢是れといふについて深く實参實究しつつあつたのであらう。 洞山に 不、用、説破、 但不、失、人身、爲、此事、 相着といふ意氣はあつたと見るべきであらう。 に臨みて影を見て、忽然として只這箇漢是れに徹底したといふ。 雲巖の至情と洞山の意氣とは誠に範とすべきものである。 洞山は沈底久しくしたから、 しい が、 從つて太相騖を過ぎてといふのと共に、 ともかく何處かで水を過ぎて、 雲巖は洞山の爲に說かむとしたが、 大溪を過ぐる時、 影を見て省察のあつたてとは事實であらう。 眞實のことではなからうし、 景德傳燈錄には唯雲巖の激勵の辭のみがあるが、 此岸を離れ未だ彼岸に到らざる際、 祖堂集は雲巖の遷化の後太相騖を過ごして、 遷化後といふのは前に臨遷化時というた 洞山は特に説破することを用ひざれと請 潙山に往かむとしてとい 爾後、 此場合の洞山 洞山はこの只 中流 に於て、 一の省 درثي カゝ の

切に忌む他に隨つて覓むることを

察徹底の偈は

迢迢として我と疎なり。

處處に渠に逢ふことを得。

我、今、獨り自ら往くも

我、今、是れ渠ならず。

渠、今、正に是れ我

方に如如に契ふを得べし。

應に須らく與摩に會して

せられたものであることが判る。說破せざれと請うたのが即ち切忌隨他覓であるが、 或は鼇山の成道と呼んだとあるし、 ふのである。 祖堂集巖頭傳には、 鏡淸傳にも亦此偈の一 巖頭と雪峯との問答に此偈を出し、 句一句についての問答があるから、 雪峯大悟するを得、 他に隨つて覓むれば、 それを鵝山 此偈が諸所 iの成道、 17 覚め 喧 傅

Ш らば此偈によつて、それ以前 て居るといふべく、 すべく、 Ļ 時 なければ であらう。 觸處隨事、 心底に於て契當すれば、 得ても、 が雲巖の爲に齋を設けて、 17 叉、 ٤ ある それは、 かく會得せば如如に契當し得るのである。 臣 ならぬ。 は君 Ø 只這箇漢是れならざるほない。 は に奉 雲巖のいふ如く、門より入るものは寶でないから、迢迢與我疎に相違ない。 恐らく、 寳鏡三昧に、 渠今正是我とのみ見ては單空に墮するであらうから、 まさしく大事了畢であらう。然し、これは洞山が雲巖の許を辟した後のことであるか Ļ 我も渠も自他未分の顯現で、不一でもあり不二でもあるから、 子 ここの偈にある所を、 は父に順ず、 先師の說破せざりしを感謝して居るから、 にはかかることの無かつたのを示すかといへば、 寶鏡 に臨 順 んで形影相視るが如し、 故に、 ぜざれば孝に非ず、 我今獨自往、 後 之によつて見れば、 7 洞 山が歌うたもので 處處得逢渠の二句が真空妙有の當體を示す重要句 奉せざれば輔 汝是れ渠にあらず、 この說破せざりし所に師資の證契即通 此偈には洞 同時に我今不是渠の正位に卽する偏位 あらろ。 に非ず、 決してさろではあるまい。 Щ 從つて、 の心證 潜行密用 渠正に是れ汝、 處處に渠に逢ひ得るし、 須 の 境界 らく此 は愚の 他に隨はずに自の が言詮 ۲ ک 如 0 如 後に はされ く會得 V, ō 同 洞 如 が

雲巖 神 數 第四 山 々 神 の弟子としては神 山僧密と同行したことがあつたらしい。  $\frac{2}{4}$ 7 洞山 は には霊巌 袓 堂 畄 集 は其行錄を見ずとある如く、 と洞山との の許を辭してから遊方行脚し、 みを擧げ、 神 景德傳燈錄 畄 僧密 その傳記は全く不明であり、 諸方の禪祖 は雲巖の弟子であるか は洞山と杏山鑒洪と神山 に参問した如くである。 5 年齢も判らない 洞 と幽谿和尙 山とは同門で、 そしてこ にとを列 が の行 祖 堂集 洞 て 居る。 山より 脚 には には

łζ

洞

Щ

良

价

機を見たので

2年輩も多少は高かつたし、師兄であつたのであらう。前にいうた(四十)の文中に、 神山が洞山を師弟と呼ん

へて呼ぶ稱號で、 そこには單に師伯とあるが、これは洞山の諸弟子が神山を、 自然に密師伯と呼ばれることになつた。密は勿論僧密の密である。 自分等の法系上の伯父、 洞山と密師伯とについては、 卽ち師の師兄と考

洞山語錄では25-31、33-34にあることによつて、其關係が知られる。

祖堂集と景徳傳燈錄とに

(神山) 與"洞山"鋤」茶次、 洞山抛;却钁頭;云、 我今日困、 點氣力也無。 師曰、 若無,,氣力, 爭解:與

摩道得。洞山云、將↓謂⊾有□氣力□底是。

傳燈錄になくして、祖堂集のみに存するものを見るに、 とある。 これは、 恐らく、 兩人が霊巖の許に居た時、 茶園 を耕す場合などの普請の時のことであらう。 叉 景德

生是大地一齊火發。對云、 若有,1个个,則不,相似。 師(神山) 把針次、 師却問,洞山。洞山云、大地一齊火發。曹山云、爲,什麼,寸絲不,留。曹山問,僧、 洞山問、作「什麼'師曰、把針。洞山云、 近不」得。曹云、近不」得是火也、與摩時、 作摩生把針。師云、个个與」他相似。 還存,得寸絲、也無。對曰、若有,寸絲、 洞山云、

際。 師曰、 師(神山) 不會。 與"洞山"行脚時、 洞山云、 旣不會、 到 (,,寺裏) 作摩生睡。 洞山坐禪、 師 云 會底人還睡也無。 師一向睡。 洞山 心悶喚」師。 洞山不」語。 師應諾。 師 ᆽ 洞山 條繩子自紫。 云 上座還會

四

師與1洞山1到1村院1向2火次、

洞山問」師、

水從」何出。

師云、

無,處來。

洞山云、

三十年同行、

作。任摩

則不¸成"大火。曹山不肯。褪上座云、與摩時、却存"得寸絲。

曹山云、

褪闍梨是間生。

語話。 師云、 理長則就、 老兄作摩生。 洞山云、 只見溷溷不」知』從」何出。

がある。 は五燈會元卷五に存するから、 景德傳燈錄に逸したものが、 五燈會元に拾はれたのである。これ

も兩師が雲巖の會下にあつた時のことであらうが、 曹山の語が存する程であるから、 確に實際のつたことに相

ない。然るに、景德傳燈錄に、叉、

五 師與『洞山』渡』水。 洞山曰、 莫川錯下以脚。 師曰、 錯卽過不」得也。 洞山曰、 不」錯底事作麼生。 師旦、

長老1過」水。

といふのがある。  $\equiv$ 四) と共に、 兩師が旣に遊方行脚に出た時のことである。 更に、 五燈會元卷五に、

3 師 (洞山) 與一密師伯 1過」水次、 乃問日、 過」水事作麼生。 伯曰、 不」濕」脚。 師曰、 老老大大作,這箇語話?

伯曰、儞作麼生道。師曰、脚不」濕。

といふのがあり、天童正覺禪師語錄第二卷頌古第五十六則に、

〔七〕師 洞山〕與"密師伯」行次、忽見"白兎走過。 伯曰、 俊哉。 師曰、 作麼生。 伯曰、 大似11白衣拜11相。 師曰、

老老大大作"還簡語話。伯曰、懶作麽生。師曰、積代簪纓暫時落薄。

があり、丹霞子淳禪師頌古第二十則に、

師洞 Ü 與一密師伯 1過1木橋1 師先過了、 拈u起木橋 Ħ 過來。 伯云、 价闍梨。 師 便放:下木橋?

が あるとして、 洞山 語錄に載せられて居る。 洞山語錄は凡て  $\equiv$ ے 四 とを逸するが、 然し、 何れも、

一九指"路傍一院"曰、裏面有"人、說"心說"性。伯曰、是誰。師曰、被"師伯

九

師

山 涧

m

與一密師伯一行次、

洞

Ė

(0

間

直得去死十分。伯曰、說ゝ心說ゝ性底誰。師曰、死中得ゝ活。

たとなつて居る。 伯とが同行して百顏明哲と龍山とを訪うたといはれて居る。前者については、 は れて居るし、 たのであらうと思はれるが、 と考へしめる點のある述べ方であると思はれる。共爲に、 ろがない。 とであらうが、 を載せて居る。 二十年云々をいうて把針を行脚時となす如くに述べるが、 ふのみで、 はれて居るし、 心胸淡々たる人たるを示すものがある。 百顔の 唯、 それ 語の中に二閣梨とあるから、 四 比較的に多數の話が傳はつて居つて、果して此等何れもが實際のことであつたかどうか これは禪林類聚第三にあり、又、 時代の下るに從うて、老老大大とか二十年同行作這箇語話とかいひ、五燈會元は把針についても 次にこれ等について考へて見よう。 は禪林類聚庵居門の說に據つたものであるが、 密師伯が雲巖に許された因緣は、 には 理 の長ずる所には則ち從ふとい 然し、 密師伯を下位とのみ評價すべきではなからう。 兩師が同行であつたことが判る。後者については唯洞山語錄 洞山の諸弟子が特に師伯と呼んだ所にも、 正法眼藏說心說性の卷に存する。 雲巖曇晟なる論文の ふ謙虚な態度の人であることが示されて居るし、 恐らく、 如何にも、 祖堂集、 把針について、 そこに密師伯の方が洞山よりも下位である (四十九) 景德傳燈錄では唯洞山一人のみが訪う 祖堂集は二人同行とはいは に存する。 古傳とは稍異なる記述となつ  $\equiv$ (六) 以下凡て行脚の時のこ その敬服せ には其優れた點が 此外、 られ て居 洞 Щ が同行と は確めよ (五)に た點 と密 ないが、 示示さ

(5) 百顏明哲を訪うたことについて、祖堂集は、

師(洞山)

到言顏。

顏問、

近離什麼處。

師曰、

近離湖南。

顏云、官(觀下同ジ)察使姓什摩。師曰、不」得,他姓。顏

顏曰、 在。 云 顏曰、 名什麼。師曰、不」得,他名。顏曰、還曾出不。仰曰、不,曾出,也。顏曰合」句,當事,不。師曰、自有,郎幕 昨夜雖」對,國梨、一夜不安、將,知,佛法,大難大難。 。。。。。。 雖」不」出處,「分事」,師乃拂」,袖而出。百顏經」宿自知不」得、入」堂問、昨日二頭陀何在。 頭陀若在1此間1過2夏、某甲則陪隨。 二頭陀便請: 師曰、某甲是。

代語?師代云、也太尊貴。

すが、 と述べ、景德傳燈錄は他姓、 句當は事を幹すること、 他名の他字を省き、 卽ち幹辨の意味であるから事を治すと同意、 合句當事不を還治事也無となし、 次の句も同意味となる。 雖不出處分事を豈不出入とな 然るに、 次

日の百額の言は、景德傳燈錄では、

昨日對三二閣梨二一轉語不」稔、今請、二闍梨道、 尊貴生。師乃開,粥(飯)、共過二一夏。 若道得、 老僧便開,開飯、相伴過、夏、速道速道。 洞山曰、太

との問答があつて、 といふのであつて、大に異なつて居る。更に重編曹洞五位顯訣を見るに、廣輝の釋の部に、この百顏和尚と洞山 前半は大體前二書と同じであるといへるが、次日の百顏の語は、

顏曰、 轉語。 夜來賺 進二一轉語 Щ 둧 請師擧。 直得:一夜坐臥不安。請、闍梨、 顏學:前語:云、 不。出入。 山云、 堂頭喫茶去來。 太尊貴生。 顏喜曰、 茶罷、 顏曰、 三十年住山今日方遇二一人同 請 闍梨、別爲,1老僧!

道、闍梨若在』當山「過」夏、老僧足可,依栖。

となつて居る。 重編曹洞五位顯訣といふのは、曹山の門人後曹山糮霞が、 洞山五位顯訣并先曹山揀出語要を編し、

それを、門人廣輝が二十餘年間五位のことを師友共他に尋ね共得た所によつて、自ら釋を加へて、

洞山良价

重集洞山

偏

21

五位曹山揀語となしたものを、

更に晦然が一二六〇年に、補を加へて刊行したものである。

とは 廣輝 霞の編 βŽ とあるのを釋する爲 自ら門人といひ、 のことを師友に尋ねたといふによつて判ると思はれる。 というて居るが、 文に對照すると、 何 。 の あり得ないからである。 れたしても、 釋の文に據るべきものが見出されるが、不幸にして、 したよりも二十餘年後で、 **慧霞の編書を重集して居るから、** これは慧霞の門人の意味に相違なく、 祖 此場合、 堂集よりも、 の釋の文であるか 洞山は頗る優れた力量ありと認められて居るのであつて、百額によつて、 祖堂集にも景徳傳燈錄にも、 祖堂集よりも前であるべく、 此 點で 5 は 何れ 景徳傳燈錄の方が眞實に近いといはざるを得ない。 の方面からも、 **慧霞の弟子と見るべきである。** 曹山の弟子としては、二十餘年間師友に尋ねるといふこ 決して曹山の門人の意味でないことは、 **慧霞の弟子に廣輝の名が傳へられて居ないが、然し、** 釋の文には密師伯と共なることは何等記され 最も信 而 170 曹山 ずるに足るものである。 の揀の中 然らば、 'n 湖南觀察使 その釋にある言は慧 故に、 二十餘年間 然し、 の 之を前 語 住山三十 猶且 の て居ら 如 Ŧ.

行はれて居る洞山語錄は柏巖哲禪師となして居る。故に、 Ш 祖堂集も別 の一人として野州 [語錄 然るに、ここに、 は百巖となし、 に其傳を立てないか 百 **超明哲** との百顏について種々考察せねばならぬ點が存する。 玄契編次 禪師 の洞・ の傳 5 山 を立て、 洞山傳の中に於て、 I語録は 百 而も右の洞山との 顔哲禪師とし、 師到百額となすのみであるが、 ここに百額と鄂州百顏明哲と百巖と柏巖哲との相 問答 慧印校訂、 のみを記して居る。 即ち曹 **廣輝は單に百顔和尚となすのみであり、** 洞 一師錄中にあ 然るに、 景德傳燈錄は藥山 0 Ŧi. 家語錄 て現今一 中 0 違が 般に 弟子 0 洞

年、

初めて一人を見たとまで賞揚せられたのである。

**廣輝は自ら門人廣輝** 

現はれて居るのである。 な相違が含まれて居つて、必ずしる、 通互用で あり得るし、 百と柏とも、 哲は明哲に相違ないから、 百と白とが音通なると同じく、 百顔と百巖と柏巖との相違であることになる。 音通互用でもあり得るが、 然し、 それが又結局 顔と殿とは音 てこに 重 他

の誤を踏襲して居るものに外ならぬことが知られ得るに至るのである。

其他 (叉ハ柏) 景德傳燈錄は馬祖 には一 巖となす外には殆ど相 語をも附して居らぬ。 道一の弟子として定州柏巖明哲の傳を立て、 違がない 然るに、 カュ 5 この柏巖明哲と藥山 眀 カュ に重複 Ĺ との問答は、 其機緣 所 からそれを他所に の語としては、 同錄藥: も移し述べ 山 傳にも存 薬山との問答 たものであるて Ĺ そこでは Ø みを擧

當午時。 師 師曰、 一日看經次、 猶有:紋綵:在。 白顏問、 和 對日、 尙休 ·得看經、 無亦無。 師曰、 不」用」攤」人得也。 **幡大煞聰明**。 師卷,却經、 却問」師、 某甲 問:白顏~ 如 此 日勢何似。 和尙如 何 對曰、 師曰、 Œ とを示して居る。

袓

堂集

K

よつて見るに、

藥山

傅

の

中

カガスカガム まりまりとのクレナガル 攀継拳拳、扇扇延延、百醜千拙、且與麽過」時。

同 居な る とあるが、 'n 人であり、 德 祖 堂集 傳 景德傳燈錄藥山傳では、 燈 錄 の 白 決して異人では が 栢 |顔の白は百の (叉ハ柏) 巖となして居るの ない 劃の缺けたものか、 これと同じことを栢(叉ハ柏) 巖との問答となして、 に相違 ない は カュ 5 明 か 又は白は百と音通互用かであつて、 景徳傳燈錄の にこれ異人となし V ふ鄂州百顔明哲であることは疑 て居るも ので 白顔とも百顔ともなし ある。 洞山と問答した百 從つ て な 景德 然 俥

洞山良价

燈錄

は

馬

祖

0

弟子

K

定

州

柏巖明哲ありとし、

薬山との右の問答のみを擧げ、

其他に

は

語

もな

۰

ح

ķī

明

カュ

K

藥

23

Ш

[傳の栢

(又ハ柏) 巖を定州柏巖明哲となし來つたものである。 慧印校訂の洞山語錄が柏巖哲となすのは、

寺に止 巖寺奉勅再修重建法堂記(孫遇空門智本述)があつて、 州 百巖 觀察使について問答したことがあつたのである。 柏巖明哲ありとなすのが果して真を得て居るかどうか。 の弟子とし、 巖となるに至つたのであつて、元來は鄂州百顏明哲で、 易 前 傳燈錄章敬 K 柏)嵌とも書かれるのであるが、決して百額と同一ではない。古く百額とのみあつたのが、 馬祖 の西京興善寺傳法堂碑銘丼序にも百巖暉とあつて、懐暉が百巖と稱せられたことを示して居る。 に でき書か 洞明哲を指すことにならざるを得ないが、註釋者は藥山の弟子となして居るから、 諸所 一の弟子とせられる人と混ぜしめたのである。更に、 まつた爲に門人が百巖と尊稱したとい 現今の武昌であるから、 これは馬祖の弟子であるとし、 礼 に住し、 懐暉傳に、 洞山と觀察使について問答したのは鄂州百額明哲であり、 た場 合は百顏と通じ、 又移卜百家戲といひ、 初住定州栢 全く方角を異にし、 (又ハ柏) 巖とあるによつて知られるが、 柏巖と書かれた場合は一 それには定州に百農寺即ち柏巖寺のあることが一根據とせられ、 權與德の撰した故章敬寺百般禪師碑銘丼序 ζ, それを景德傳燈錄は、藥山と看經について問答したのは 以て百巖寺は百家巖に 明 地を異にする。 Ź, **薬山の弟子であり、薬山と看經について問答し、** 定州は河北省保定道定縣であり、 に百巖寺が懐暉の居た所たるを知らしめて居る。 進んで考へるに、 見旣に別の相異なるものであるに基い 定州に栢 (叉ハ柏) 巖寺の存することは景徳 薬山の弟子であるとして、 あるを知らしめ、 宋高僧傳は懷暉が章敬寺に勅住する以 景德傳燈錄が馬祖の弟子として によれば、 然らば慧印校訂が不注意 鄂州は湖北省江漢道武 金石續編: 百般となり、 懷暉 一人を二人と て、 百巖は 卷十一 は太行百巖 遂に馬祖 定 洞 また柏 叉白居 栢 に 丽 州 山 **交** 百 દુ 柏 ٤

この定

は機緣 る馬祖 過ぎな 至つたが爲である。 つたかといへば、 Ø で が することによつても知られるのである。 れだけの人々が集まつたといふのみで、 なし來つたのである。 了を擧げるのは龜洋の二字を入れると入れないとで二人となしたもの、 は古くは八十四人といはれて居ること、 十八人となすのが全く信ぜられない數である。 は いて 約半數に過ぎないのでいる。 何 十五 が の語句を述べて居るが、 故に八十四人 の弟子江西枠樹和尚は蘗山の弟子宣州枠樹慧省を基として、 いるのである。 人が ح 共通し、 の數は禪者でなくして馬祖に就いたのみのものをも容れて數へたものである。 これは景徳傳燈錄が馬祖の弟子を不當に多數列撃せむとした所から、 景德傳燈錄は馬祖の弟子として百三十八人の名を列撃し、其中七十四人には或は傳記行蹟或 などの少數を擧げようぞ。 三十四人が共通しないから、 何が故に、 祖 一堂集は馬祖の弟子として三十二人を列し、 他の六十四人については唯其名のみが目錄中に存するに過ぎないのである。 この知られない半數を利用して、遂に百三十八人ともなすのであるが、 かかる無理をして定州柏巖明哲の如き、實在と考へられない人を創出するに至 もともと百三十八人もあつたものならば、 潙山の貢、 決して其凡てが嗣法の弟子であるといふのではない。 馬祖の會下は八百餘人ともいはれて居るが、 明 か 黄檗の言、 合せて四十九人が知られることになるが、 に景德傳燈錄、 雲居傳に存 創出したもの、 宋高僧傳も三十二人を弟子となすが、 叉は其基い 又泉州慧忠を數へるのも、 į たもの、 それが、 又泉州龜洋無了の外 それ を馬祖 遂に人を創出するにまで が不當に多數とな 大體景德傳燈錄 祖 それは馬祖 堂集 てれは八十四 得法の弟子として の直系の孫 慧忠は と宋高僧傳と に泉州 次 にすら存 の許にそ 後者に に無了の た地 弟子等 百三 たに 無

洞

弟子であるのを、

誤り數へたもの、今の場合の定州柏巖も此例であり、

四人は確實に

てこに既に、少なくとも、

二五

元來馬祖の弟子でないことが判るのである。

此外、

單に何々和尙とのみなして居る如き中にも疑はしい

二六

する。 居なければ、 勿論、 直にその人が疑はしいといふのではない。 其の弟子であつて隱遁して居たものも少なくなかつたのであるから、 かくして名を列ねられるに至つたと見むとするのである。 此 の如く、 景徳傳燈錄には多數を擧げむとする意識 其人について多くが 傳 は 0 0

することが判るから、

今も定州柏巖が、

6 景德傳燈錄 には、 藥山 の弟子宣州枠樹慧省を洞山が訪うたとして、 用,動,兩片皮,作麼。 洞山無對。

聞云、 一子親得

師(枠樹)

問日、

來作

计处。

洞山

云

來親·近和尚o

師曰、

若是親近、

曹山後

桦

樹は薬山の弟子であるが、未だ實錄を視ざれば、 と述べて居るが、玄契編次の洞山語錄及び共系統のものがΩに之を採用して居る。 化緣の始終を決せずといひながら 祖堂集の牌樹傳を見ると、

云、爭那盖覆何道。吾乃拂袖而去。 因、道吾臥次、師(棹樹) 問、作;什摩? 吾云、盖覆。 福先拈問僧、盖覆意作麼生。 師云、臥底是、不臥底是。 僧無對。 自代、良久。 吾云、不、在"兩處? 師

(二) 師問,|道吾, 作,|什摩,|來。 吾曰、 親近來。師曰、 **懈道親近來、** 更用,動,兩皮,作,什摩? 吾云、 **豈無」借。** 

不…曾爲、人借:什摩。 石霜云、 此是他人口

Vζ になる。 更に趙州との問答をも述べて居る。之によると、 景德傳燈錄 桿樹は洞山と道吾とに此問答をなしたことがあつたのであらう。 には洞山 の弟子曹山 の語が附せられて居るし、 親近云々は桿樹と道吾との間にもあつた話であること 祖堂集には道吾の弟子石霜 叉 祖堂集道吾傳を見ると、 の語 が附 せられ

居るから、

ものが存

三因椑樹向」火次、 師(道吾) 問、 作一什麽。牌樹曰、 和合。 師曰、 與摩則當,頭脫去,也。 樹云、 隔闕來多少

時也。師便拂袖而出

ある。 の間 ては、 r は、 をいふのであらうから、何處であるか明かでなく、又槹樹とあつて、名も記されて居らぬ。單に枓樹とのみあつ ならぬと考へられる。 もなく、 K 相當するものとが存し、 江西桦樹和尙とい 前 ふの 柄となるから、 地名か寺名か人名かすら判らない。故に、馬祖の弟子の數を增す爲に創出した人と考へられるのである。 今、ここで必要なのは、 然し、三種の問答のあることは一致して傳へられて居る。然るに、 並 の如く、 而も が あり、  $\equiv$ 洞山との問答があつて、 道吾と椊樹との問答が少なくとも三種あることになつて居る。 問答の中にも如何にも親しみがある如くである。 に和南とせずに和合となして居る。 ふのがあるとして、 宣州は安徽省蕪湖道宣城縣で、南京の南方、宛陵であるが、江西とのみあつては、 後者には、 勿論、 向火次でなくして、 洞山と問答した點で、 道吾との問答として、 (二) に相當し、 これ明かに宣州桦樹慧省より考出して創出したものに外 單に坐次とあり、 これは實際であつたであらう。桦樹は洞山とは叔姪 道吾傳に(一)に相當する臥次の問答と、 (T) と (E) と (C) 景德傳燈錄は、 和合を和南となして相違して居る所 景徳傳燈錄を見ると、 とを述べ、 更に、 馬 其他 祖 道 摅 に  $\equiv$ 江西省 樹傳 は 0 弟子 話 と が rc

渉典と名づくる寫本、 と同行したとはいうて居らぬ。 祖堂集も景德傳燈錄も何れも洞山 即ち現今の洞山語錄及び曹山語錄の冠註となつたものによると、 然るに、 ロが馬祖 洞山語錄53は凡て密師伯と同行したとなして居る。 の弟子潭州龍山 (又ハ隱山) に遇うたことを傳へて居るが、 もと禪林類聚庵 これ は 曹 洞 居門に、 窑 師 師 錄 伯

二七

洞

Щ

良

价

洞山が密師伯と共に行脚し、谿に茱葉の流れて居るを見て、洞山云はく、此中に必ず修行人あらむと、乃ち入つ

て龍山に逢うたとある所から取つたものである。果して實際さうであつたかどうかは判らないが、 先づ古い祖堂

集を見ると、

無 (一) 隱山和尚、 和尙從,,什摩處1入,,此山? 洞山行脚時、 隱山云、 迷、路入、山、 我不上從11雲水1來20和尙是先住、 恰到:到處? 師問、此山無、路、 此山是先住。云、不、知。 從1什摩處1來。 對云、 和尙爲一什麼 來處則不り

不」知。云、春秋不,到來?

江水上波。賓主相見有"何言說。云、淸風拂"白月。又、偈曰、  $\stackrel{\frown}{=}$ 洞山便問、 如何是賓中主。云、 白雲盖,,青山。如何是主中主。云、長年不,出,戶。賓主相去幾何。云、長

青山白雲父 白雲青山兒 白雲終日依 青山都不、和 欲」知,此中意1 寸步不言相離。

(三) 洞山因,此頌日

道無心合」人 人無心合」道 欲、知,此中意, 一老一不老。

因」此龍牙大師造」頌曰

心空不」及"道空安! 道與"心空!狀一般 參玄不;是道空士! 一乍相逢不」易」看。

因、此曹山大師造、頌曰

今年田不、熱 來年種有、期 愛,,他年少父1 須、得,,白頭兒。

とある。景德傳燈錄は潭州龍山とし、亦云…隱山」となすから、隱山とも龍山ともいはれたと見える。或は龍山と

二八

錄的 點は、 呼ばれたのが、 道長沙縣で、 祖 K ててに至つたと考へられるが、 の弟子となしたのであるから、 讨 に述べて居るに過ぎないから、 かかる人もあつたことは事實であらうが、 我不從雲水來を我不曾雲水とし、 現今の長沙であるから、 全く隱遁であつたが爲に、 景德傳燈錄も其點では一 果して、 隱山が馬祖の弟子であるとは知らなかつたのである。それを景德傳燈錄 其附近に龍山があり、 春秋不到來を我不爲人天來となし、又 馬祖の弟子であるかどうかは判らない。 自然に隱山と通稱せらるに至つたのであるかも知れぬ。 祖堂集はこの隱山を、 致して傳へて居る。 其山奥に居たのであらう。 馬祖系統の最後部、 しかし、  $\stackrel{\frown}{\Rightarrow}$ ともか ٤  $\equiv$ 洞 K 臨濟の弟子の次に、 つい 崩 く は 潭州 路 7 相異 に迷うて、 は湖南省 んなる 重 偶然 湘 が 附 江.

馬祖の弟子中

洞山間、 如 何是賓中主。 師云、長年不」出」戶。洞山云、 云何是主中賓。師云、靑天覆"白雲。 洞山云、賓

洞山叉問、 和尙見,,箇什麼道理、便住,此山。師云、我見兩箇泥中鬪入、海、 直至:如今!無:消息?師因有」

三間亦屋從來住 道神光萬境閑 莫::作::是非!來辨::我 浮生穿鑿不:相關 颂、云

主相去幾何。

長江水上波。

洞山云、

賓主相見有:何言說?師云、

清風拂:白月?

撞著で 味をなさないであらうか V となつ一居て、 z) x あるか 青天白雲に覆はると訓ぜられるが、 È, 大に異なつて居る。長年不出戸は主中主を指すのが正しからうと考へられるし、 むしろ青天は青山であるべきであらう。 5 何處にもかく言詮はしたものはない。 青天が白雲に蓋 五家語錄中の洞山語錄は、 はれても猶且つ青天といへるかどう 殊に、 青天覆白雲も此ままで 大體 と景德傳燈錄 主中賓は殆ど意 は カュ 意味 阴 を בלל な K 自 さな め 語

洞 ш 良

仦

二九

 $\exists$ 

の頌の

な

V

部とのみを述べ、

他の項に、

上堂の言として道無心合人の偈を擧け、

これに

には曹山

の語と逍遙

**雲父の偈についても大體同じで、道無心合人の最後に、** Ш L 忠の語とが附せられ、 を省き、 して居る。玄契編次を指月が編集した時には、 |語錄は禪林類聚に基くと考へられるが、五家語錄中のものに(二)を加へて居るし、道無心合人の偈! 最後の二句がない。又、 他の二偈については玄契編次と同じになして居る。 更に、 道無心合人の一偈は第二十九卷に洞山和尙頌として載せられて居る。玄契編次の洞 青山白雲父の偈は、一句一句、僧の問ふに答へて、 最後の所に(三) 叉曰、 (一) については、 此事直須、妙會、事在、其妙、體在、妙處 の頌を加へたが、 解釋的 祖堂集 慧印校訂本になると又その頌 の方が判りよいと思ほれ の著語をなして居る。 を 靑山 鸠 但 加 白

るし、(二)については、之を對照すると、

主中主、長年不出戶。主中賓、靑天覆白雲。主中主、長年不出戶。賓中主、白雲蓋靑山。賓中主、長年不出戶。主中賓、靑山覆白雲。(祖)

居ると考へられる。 とあつて、 景) の主中賓は主中主を誤つたもの、 洞) の主中賓も賓中主であるべきで、青山覆白雲も覆はるとでも讀まねば實際あり得 叉青天は青山の誤であらうと知られるし、 而も答句を混じて

ことになる。

結局、

祖堂集の傳へる所が最も合理的であると考へられる。

錄は、 嶺であらう。 (8) 洞山は又袁州南源道明を訪うたといはれる。 南源傳に於て、 道明は馬祖の弟子である。 上堂の語と洞山との問答と僧問、 祖堂集は、 袁州は江西省廬陵道宜春縣で、 南源傳に於て、 如何是佛、 師云、 洞山との話を載するのみであるが、 不」可」道"懶是!也との三項を擧げて居 南源は其東四十里にある南源 景德傳燈

る。祖堂集を見ると、

處 洞 Ш 便問、 初到"南源、便上"法堂"次、 適來道、已相見了也、什摩處是與"某甲」相見處。 師纔望,見洞山,便云、已相見了也、不,用,更上來? 師云、心心不"間斷、流"入於性海。 洞山便歸」堂。 洞山云、 又去,和尚

錯放過<sup>o</sup>

山 洞 問、 Ш 五日後辭」師。 多學 1佛法1卽不5問、 師云、 有"事屬 如何是廣作"利益" ||闍梨| 得摩。 師 洞山便禮拜云、 云 物也不」爲卽是。 有,什麼事。 洞山便住 師云、 兩年矣。 多學::佛 法 廣作可利益。 洞

語となつて居るのである。然るに、又、傍論的に、ここに、この東寺如會に關して少しく述ぶべきことが存する。 莫違で解釋的 れて居る。 て居る。 とある。 右 7の話 景德傳燈錄も洞山語錄191~大體は同じで、不爲を莫違となして居るが、 の前半と全く同じ話が景德傳燈錄の湖南東寺如會傳に、 物不」爲卽是の爲に、 祖堂集によれば、仰山は前に巳に東寺に見えたのであるから、從つて、これは、そこでは殆ど平凡な に明かにしたことになるのであらうから、 洞山 .は兩年の止住をなすに至つたのであるが、景德傳燈錄などは一物不爲を一物 遂に住兩年矣は缺いてもよいとなしたのではなからろか。 如會が仰山慧寂に對してなしたとして、 何れも、 最後の住兩年矣を缺い 述べ 5

後馬祖道一に從つて其法を得て弟子となり、 馬祖示寂の前に、 湖南長沙の東寺に住し、 寂するや、 井泉預め枯 學衆集まり、 れ 異香秘 東寺 は

東寺如會は韶州始興の人、七四四―八二三の一生であるが、三十歲(セセ三)で徑山道欽(叉ハ法欽) の弟子とな

馥たるもの 禪窟と稱せられた程であつた。 一があつたとは宋高僧傳の記す所である。この宋高僧傳及び景德鄭燈錄は勃諡を傳明大師、 相國崔群が湖南觀察使たる時之に歸心したが、 塔と水…と

洞

Щ

良价

いふとなすが、

祖

堂集は勅諡などを言はない。

祖堂集も宋高僧傳も、

劉軻が碑を著はしたといふか

٤

共傳記は

錄 人で を混同して、 如 の 一 を敢てなして居るのである。 Ш この夾山 ことに外なら る ۳. について、 李翊自ら筆を執つて、 この碑に據つて居る理であるし、 ある。 は は灃陽にあるを知らしめ、 - 鸞陽- 云々というて、 カュ 碑 ある 生 5 は祖 rc うい 勅諡を傳明大師、 カュ 夾 といは 如 堂集のそれと共通 附言して、 會 Ш 分つことを知らな 7 Ŕ は が 机 湖 は 其所居に因つて夾 如會と善會とで、 宋高僧 述べない る和 南省武陵道石門縣の東南三十里 呼 獨留"此塔」以別"賢愚」矣と題して、 一尙は東寺如會でないことを示して居るのである。此の如く、 夾山は灃陽であるとなすが、 傳は韶山寰普傳に、 』所居1為 が、 塔を永濟とい でする所 夾山善會は虁山の弟子華亭船 (叉ハ紅) 子和尚德誠に嗣法した人で、八〇五 他方に於ては同時に長沙東寺如會を所居によつて夾山和尙といふか 勅諡、 かつたが爲に、 共に、 名の一 山 夾 が多い 和尚と呼ばれ 八山和尚 塔名は祖 後に廉使李翺が近域の墳塔を盡く毀つた時、 U, 字が同一である鳥 力ュ 5 韶州刺史金最が碑文を撰したとは 南遊 是歟というて居るが、 善會の傳明大師、 堂集と同じに述べて居る。 共源 一遭陽 る所以 17 あ が同 **灃陽は湖南省武陵道灃縣で、** つて、 は 遇…灰山! 云々とい ん 絕 之を留めたと述べて居る。 一であらうと見られるに、 東寺の所 對 共に會和尚などとい K 永濟之塔を、 な とれ い 理で 在地たる湖 は明 之によつて考へるに、 ある。 Ċ カコ 誤つて、 祖堂集のいふ所である。 に宋高 蘇溪元安傳に聞 灰 南省湘 宋高僧傳 これ夾山 は Щ 宋高 れる點 和 僧 然るに、 如會を整めた浮圖 如會に結付け、 尙 傳の杜撰な 江道長沙縣とは 僧傳 ک は で、 の在る所でふるから、 宋高 は ۔ ڈئر 夾夾 宋 混同 となず如き杜撰 (D 高僧 山 い點で、 如 方に於ては夾 僧 會と善會と 渞 善 傳 L 景德傳 其際また 傳 留と は 一のみ て誤つた 全く異 德 Ø 全く誤 東寺 如會 ι,

入つ などは書かれて居なかつたに相 永 は て のとして喧傳せら れて、 と永濟とになしたものであるに相違なからう。 濟を永際と互用によつて、 たので 知りな 猿抱」子歸ṇ靑嶂後」(又ハ裏) ある。 が 5 机 如 會 る所である。 かることは ĸ つい 誤り、 7 他 は宋高 違ない。 にも例 景德傳燈錄は此誤を無批判的に其まま承けて、 鳥銜」花落」碧巖前」と答 僧 景徳傳燈錄は夾 が 傳 ある の誤 に相違な を取入れ 故に、 これ全く宋高僧傅の杜撰に因る誤で、 た 山和尙は善會なることを十分に知 V ので 夾 た 屲 ä る。 の K が 0 V 卽 て <u>ئ</u> 有名な碧巌錄 は 宋高僧傅 善會 勅諡を兩人に が 0 の誤が遂 名の起 如 Ŋ 何 是 灰 劉 叉 つた基をな K 東寺 'n 山 共 軻 Ċ, ま 境 0 碑 ま禪宗 如 迤 塔名を永 會 1 Ľ K は たも と問 史に 0 勅

で 9 あらう。 前 記 景德傳燈錄 東 等如 會 0 弟子 ĸ 1:吉州 一邊 慧超 吉州 は江西省廬陵道吉安縣で、 青原行思の居た所と遠くない

尚 吉州薯山 師召』良价。 悪超 禪 飾 价應諾。 洞 Ш 來禮拜次、 師曰、 是什麼。 師曰、 价無語。 汝已住二一方、 師曰、 好簡佛、 又來<sub>"</sub>這裏'作麼。對曰、 只是無i光微o 良价無」奈」疑何、 特來見;和

錄 の のみ の というて居る。 みで、 爲 o の 潮 ΙŽ によつて傳 州 特に此 大顚の弟子に、 而 હ 個 これは祖堂集になく、 一人に参學したといはれる程 人名も知 へられて居る人であつて、 5 吉州薯山 Яl 7 扂 ない 和 尙 立契 とい が 共外には何事も傳 - 編次と慧印校訂との <u>.</u> の に、 吉州薯山 が 人々によく知られ ă り に二人居たとせられることも何となく奇である。 檖 縁の べら 語句 洞 て居 礼 Ш て居ら 語錄33 が ない たか には どうか カュ Ŕ 5 ある。 從つて、 疑はし 唯 日錄 この 果して、 ł۲ いと思は 其名が 薯山 は、 刻 扎 洞 世 . る。 Ш 洞 或は、 5 が 山 ٤ 12 景 自 0 て 德 5 居る 洞山 傳 間 0 疑 燈

洞

Ш

三三三

三四

くである。大顚は石頭の弟子で、 と問答したのは大顚の弟子吉州薯山和尙の方ではなからうか。問答の內容は、 從つて、 薯山は雲巖と從兄弟の間柄である。故に、 むしろ法系上親しい間のものの如 洞山にとつては馬鼠 の孫弟

子たる薯山よりも親しい。

(10) 祖堂集魯祖傳に、

喫!.什摩

問 如何是言不之言。 師云、 汝口在一什摩處、 對云、 某甲無口。 師云、 將」何喫二茶飯。 自後洞山代云、 他不」飢、

山語錄 とある。 にも存し、 魯祖 は池 後者は言不言を不言言となすが、 一州魯祖山寶雲で、 馬祖の弟子である。 これは平凡過ぎるであらう。 との洞山 一の代語は景徳傳燈錄池州魯祖山寶雲傳にも、 景德傳燈錄、 從つて洞山語錄16 洞

は、更に、との引用文の前に、

云

作麽取:|汝口辨?

洞山乃侍奉數月。

洞 山來參。 禮拜後侍立、 少頃而出、 却再入來。 師云、只恁麼只恁麼、 所以如、此。 洞山云、大有司人不声。 師

て居たことを示して居るといはねばならぬ。此點によつて考へると、 がある。 祖堂集は之を傳へて居ないが、代語を知つて居るとすれば、 池州魯祖 魯祖と洞山との關係の深かつたことを知つ 山 は南泉と近い に相違な r C 5

参を見ると、直に面壁したことで有名であるが、 洞山が南泉を解した頃、 魯祖山に數月居たことがあり、 洞山が多じた時には、 右の如きことが これをし あつたのでいらうか。 なか ·つ たので 魯 あらう 袓 は平 カシ 生僧 の來

11 景德傳燈錄によると、 洞山は更に京兆興平和尙の許にも往つたといはれる。 京兆は長安又は河北省の北京

しい。 附近であらうが、 Щ が、 馬祖の弟子であるかどうかは判らない。景德傳燈錄によると、馬祖の弟子にはかかる不明瞭な人が多い を述べ、次の洞山との問答のみを擧げるから、 た人であらう。 との問答のみの傳はる人で、 景德傳燈錄は、 馬祖 の弟子とせられて居るが、祖堂集は前の隱山と同じやろに、 洞山との問答を、 興平は恐らく地名であらうと思はれる。寺名としては適切ではなからうし、 むしろ、 かかる不明な人を馬祖の弟子となす傾向が多いのである。 此外には何事も知られない 祖堂集によつて見ると、 馬祖の弟子であつたことを知らなかつたのである。 Ļ 洞山との關係がなかつたならば、 馬祖系統の最後に、 両も 附錄的に、 個人名でもないら ح 全く失は Ø 與平 故に、 興平和尙 和 のである 果して 'n 尙 は 洞

興平和尙洞山禮拜。 師云、 莫↘禮⑴老朽? 洞山云、 禮炸非,老朽,者命師云、 他不」受」禮。 洞山云、 亦未,1曾

堓

師柏」掌訝」之。保福云、 洞山又辭。師云、 **覓不√得≒幾箇** 何處去。云、沿、流無、所、止。師云、法身沿、流、 報身沿、流。云、惣不、作、如、是見解。

某甲有:1一句子、不5借:"諸聖口。師云、汝試道、看。甲山云、不:是某? (三) 及問、如何是古佛心。師云、 即汝心是。 雖,然如,是、 猶未,,是某甲問處? 師云、 若與摩、 問』取木人1去。

となつて居る。景德傳燈錄、從つて洞山語錄は(一)(三)(二) かく傳はつて居たのであらう。 單に興平和尙とゐるのみで京兆とはせられて居ない。 興平和尙も優れた力量の人であるが、 の順序となすが、 洞山 内容は大體同じである も著しい心境を得て居たと 長安の近くに興平といふ から、

は

然るに、

祖堂集には、

洞

Ш

Ľ

价

Ξ

Ħ.

所

はあるが、

然し、

洞

iЦ

の遊方行脚の地域を見るに、

京兆にまでは及んで居ない。

大體揚子江

の南

のみご

る カ-

33

界であり、 5 であらうと思はれる。 興平を京 現今興平鄕とい 光興平となすのは疑はしい。 はれて居る所であるから、 興平は縣としては江西省樂安縣の西北樂安郷にあつたもので、 興平和尙といふのは、 實際はことに居た人と見るのが穩當 永豐縣

12 景徳傳燈録のみに、 洞山 [が馬祖の弟子潭州石霜 (或ハ龍又ハ流) 大善を訪うたとある。

とれ 洞 は Ш 洞 問 Ш 語錄103 几前一 にもあるが、 童子甚是了事、 祖 如今不」見、 、堂集は大善なる人を傳へて居ない 向:"甚處:去也。 師云、 カゝ 火燄上泊不了得、 6 此 話 についても、 却歸 清涼世界 | 去也

βĎ 霜とも、 石 霜 は潭州、 石龍とも、 卽ち長沙の 石瀧ともあるとせられ 近く にあつて、 るから、 後に石霜慶諸(ハ〇七―ハハハ)が住するが、 何 れであるか、 明確でない。 叉、 此話が事實であつた 大善の住處として 何事をもいうて居 カュ یع 石 5

(3) 祖堂集洞山傳に

うか、

については、

何とも考へて見ようがない。

とあるが、 師到 曰 也 且 誸 |未||曾道1 得」意志」言。 -- 道界佛界-- 是什麼人、 潭、見,政上座謂、衆說話,云、 景徳傳燈錄にも大體同じことが述べられて居る。 說 一什麼爭即不過。 上座云、 只請 猶將,教意,向,心頭、 一言。 上座無對。 上座良久、 也太奇也太奇、 師曰、 作为病, 無言。 佛之與」道只是名字、 道界不可思議、 在 師催云、 然し、 師曰、 政上座とせずに、 說,道界佛界,者病名少。 何不是意道。 佛界不可思議。 何不」引、敎。 上座云、 初上座となす相違がある。 師便問、 上座曰、 争則不り得。 上 座 道界佛界則不」問 因数 教道 一什麼。 流終 餇 云 師 道

潭懷海 ح 他 五家語 道 は n 旣 大悟したことが、 道虔 に洪 n , גע Ø Ö 政 を激勵 る K 洞 と稱 洲 上座を指す 傳 居 が (九二二 Ш 錄 が中の 泐 語 た ĸ ぎする せら 潭山 錄 洞 Ø 洞山 24 で 馬 Ш 頃 偈頌 あ 法 В 礼 誼 は 寂 述べ 會 語 9.4 ĥ 0 同 た Ø 倉下 3 が カュ 潭 0 P 銵 ら知れ べには、 誠等 に於 で 泐 泐 6 附 カュ 潭第一 潭 'n 加を 5 あ に政上座なるも き る 惟 7 て居る。 作つ 大蔵 ķ 有 時稱」師 洞 建 カュ 世といはれるか Ш 5 す それで

物潭となす もそとに行つたことが 泐潭常與 る た 經 とい を尋繹し 304 其名が全く同 爲間 潭 泐 は ΙĊ Ō 潭 は へなどい が n Ö ...殺首 る て、 旣 رثن 政 から、 Ď, Ŀ が K 座 座一价。 大乘經 僧 は 此時 ではあるが、 馬祖 ح 聚 0 ЯL る. n 0 かも知れぬ 叉 要 あつ と附 住する所が 溮 其他と遊 は は 必ず 潭 初 亽 卷を たと知られ が に寺が建つ 上 加 あ 座 して居 L が、 રું 撰 ŋ, 洞 行しつつあつた際、 あつ 或 L Ш 潭 百丈 こと選 るが、 た 泐潭とい は たの に る た 初 (は馬祖 惜 於 0 0 首 ふとしては年代 で てで Ċ ב לל とれ 座 V あ あ સુ دکر は 哉 うらう。 のも明 は 寂後、 知 る。 如 は名を初 なく、 現今 Яl 何 恐 野 ďΩ なる人 らく、 石門の 確 鴨 1 政 が、 子 而 は 叉 6 が 首座とな 傅 んは 然し、 合 も共 な の カュ は 此 初 塔 に 飛 明 V (幾分は つ 時 上 傍 過 な カュ 馬 て Ċ 座もそこの 10 石 い を で -g-居 ä 廬 霜 機 祖 な ከነ らで ī 緣 洞 な らうと思 Ø 0 祖 第子. 弟子 عال Ш 堂 い つある。 棄 語 袓 叉 H Ĵι 錄 何 1 は 堂 7

興平 無湖 以 卽 |燕湖道宣 道 £ 貴池 ち江 洞 縣 Ш 西省樂安縣 城 が 縣 沔 行 Ш 崩 潭 即ち して参學したと傳へ 莂 3171 淜 卽 潭即ち江西省嶺南道樂昌縣、 ጟ 南省寧鄉 湖 南省湘江道長沙府、 縣、 雲殿 られて居る諸師 卽 ち 湖 **헟州** 南省湘 卽 卽 10 うい ち ち江 江道 江西省、 て述 迺 ~ 仮縣、 省 ベ **慶**陵道宣奉縣、 たが、 鄂州 安徽省、 卽 ら 場所として 湖 湖 北省江漢道武昌 吉州 北 省 卽 へば、 湖 ち 南省 江 174 省廬陵道吉安縣 縣 池 が主であつて、 州 宣 刨 ち安徽 州 卽 5 安

や、

禪門

諸

祖

偈

頌

など

こに存す

洞

Ш

良

10

られて居た如くで、 ないと見るべきである。當時と雖、江西に馬祖あり、湖南に石頭ありといはれた形勢は、大體としては、 洞庭湖よりも裒方と南方とであるといふべく、受具の爲に嵩山に往つた外には、 南宗禪は、 右の四省などに、主として隆盛であつたといへるのであらう。然し、更に、 揚子江の北岸地方には往つて居 維持 五洩 せ

加

.が浙江省なることも、以上の中に入れて考へて見るがよい。

て後 すが、 8,5 ともいはれるかを示すものかとも考へられる。 つた新豐吟には、 全く見當遠ひである。 るに至つたとめるのを指摘するが、然し、とれは新豐のことで、唐末頃にいうて居る新豐山のことではない を引いて、 三十九歳の時 三年(八五九)頃と見れば、 第五 故に全く同一處であるとは考へられぬ。 斯 猶其行脚の生 化を豫章高安の洞山に盛んにすとある 洞上は以上の如き遊方参學を經て後に大中(八四七一八五九) は新の誤であるに相違ない。 漢高祖 に曾昌の破佛に會ひ、 新豐路兮峻仍皾、 の父太上皇が故豐の邑里を思うて東歸せむと欲したから、 活をなすこと、 かく注釋者にすら不明な程であるから、 洞山は此 新豊洞兮湛然沃とあるから、 十三年間であつた譯である。 何處にあつて如何に過したが全く不明であるが、 時五十三歳である。二十一歳で遊方行脚に出てか 新豐山 新豐山を洞山の舊名となすのも、 は何處にあるの 新豐洞は洞山の舊名であるともいほれるが、 から、 新豐山 か明確で から洞山に移つたことには疑が 新豐山の在る所が明確でないのである。 新豐山に新豐洞があるか、 宋高僧傳 の末に新豐山に入つた。大中の末を大中十 ないのは遺憾である。 は 高祉は街里を改め、 これ即ち新豐山が明 新豐山 5 四十一歳佛教の復興によつ とあるべ 質に三十三年であつて、 然し、 な 叉は新豐山 注釋者は、 きを V ٢ 遂に新豐と號す 新豐 かで V 斯豐山とな は ない 洞 が 西 Ш ね , 新豐洞 は rc Щ 京 所か から なら の作 住 雜

記

雲峯眞覺大師年譜には、 稱する代りに新豐とも稱せられ、 T n は 悟本禪 時をここで過したのであらう。 は 八五九一八六〇年の足掛け二年の住居となることによつて知られる。 起つた説であらうと考へられる。 必ずしも嚴密のもので 師价公に謁 すとあるから、 大中七年(八五三)に、既に雪峯は洞山の會下にあつた如くに記されて居るが、 はなからうと思はれる。 ス成通の初め**、** 大體一、二年は居たであらうことは、 之によつても咸通 かく新豐山はよくは判らないが、 即ち八六〇年頃には洞山に居たことが知られるから、 覺範慧洪 Ō 初め 'n の禪林僧寶傳の曹山 は洞 Щ 旣に新豐吟が作られた程であるから、 に移つて居るのであ 但し、 大に禪法を行ふといはれ、 雪峯義存の語錄に附せられて居る 傳 には、 咸 通 Ø 初 數之 め高安に至つ 新豐山 洞 Щ と質 ح に

頃 通 通常は洞山寺と呼ぶが、實の本名は普利院といふのである。 髙 安縣に在るというても、 安は江西省廬陵道高安縣で、 、から八六九年まで、十年の間であつたことになる**。** の初め、 一安よりの西方の宜豐縣を基として、 洞 山とい 即ち八六〇年頃、 <u>ふ</u> 山 は豫章高 質は細にいへば、 安に在るとも、 には移つたのであるし、 瑞州とも、 宜豐縣の東北五十里に在るともいはれるのである。 筠州ともいはれるのであり、 洪州高安縣にあるとも、 高安縣の大平郷に位するのであるから、 宋高僧傳の洞山傳に 叉移つて居たのである。 との洞 瑞州洞山とも、 山普利院に何年に移つたか明確でないが、 洪州 も豫章も現今の南昌である。 然らば、 筠州洞山とも 之を叉他の地方か 洞山 そして に居たのは八六〇年 V 洞山 は れて居る。 らいい に在る寺を、 洞 Ш ば は高 咸 髙

《通之初、 禪宗興盛、 風起!於大爲!也、 至5如11石頭藥山1,其名寢頓。 會洞山閃」物、 高,其石頭、 往來請益、 學

同以洪四日

咸

洞山良价

洞

れるのである。

とあるが、之によつて、 洞山の禪宗に於て重んぜられたこと、從つて其勢力感化の偉大であつたことが想見せら

今更これ等を凡て論述する必要はない。 第六 洞山 の語については、 旣に洞山語錄なるものが存し、古人が力を盡くして、多くを蒐めて置いたから、 而もこの洞山語錄については、形式の方面が主ではゆるが、多少考究し

た所もあるから、 今は、 特に重複を避けつつ、他の方面から少しく述べて見よう。

・の雲水は甲禪德から乙禪德にと往來して、

問答商量をなす風習であつたが爲に、

洞山

が

洞山

の時代には、

參學

他 の禪 德 の 語 を知つて其人を知り、 叉他の禪德が洞山 の語を知つて、之に著語する如きことが頗る多かつた。

これ等 につい て知られるものを下に擧げて見よう。

## 祖堂集丹霞傳

還有、眼也無。

僧無對。有」人舉॥似潙山。

云、有。

進日、

眼在"什麼處?

潙山曰、眼在:頂上。

有、人持,此

師(丹贺) 勘、僧曰、什摩處來。 對日、 山下來。 師曰、喫飯也未。對曰、喫飯了也。師曰、 將」飯與"闍梨 二喫底人、

語|擧||似洞山| 洞山云、若不;是潙山、爭解;與摩道。僧便問、作麼生是在;頂上! 底眼。洞山云、不`昧;向上。

招慶拈,問保福、將、飯與、人喫底、感恩則有、分、爲,什摩,却成、不、具、眼去。 忽有」人盡い其機」來、 還成"瞎漢'不。保福曰、 和尚還爲」人摩。 慶云、敦,其甲共,同誰,商量。 保福云、施者受者二俱瞎漢。 保福專後日 慶

といふのがある。 景德傳燈錄にも亦存するが、潙山と洞山との語はなく、 長慶の語が多少異なり、 更に玄覺の語

道

云

カュ が 5 削 せられて居る。 兩人の語は丹霞の寂後二三十年の時のものであらう。其他の人は一層遲い。 丹霞天然(七三九一八二四) は石頭の弟子で、 潙山の五十四歲、 洞山 景徳傳燈録の潭州大川 の十八歲の時寂して居る

湖)和

尙

の傳に、

判

..諸方,底甚多。

洞山聞」之曰、

不..是丹霞、

難,分,玉石。

大川 若不恁麼、 法道1即得、 爭知眼 新 到 於い我遮裏い即不い然。 目端的。 禮拜了在二 僧拊 邊立。 (叉ハ撫)」掌目、 僧曰、 師曰、 未審、 幾時發:江陵? 苦殺人、幾錯判,諸方老宿? 此間 怎麼生。 僧拈;起坐具? 霞日、 猶較"大川三步。 師曰、謝二子遠來下去。 師肯」之。 僧擧,似丹霞? 其僧 禮 拜。 僧便出。 霞曰、 霞曰、 師日 於 錹

集は大川傳を立てないから、 はれる。 と言る。大川 は石頭の弟子であるから、 何事をも傳へて居ない。然し、 洞山の此語も後に言はれたものである。 洞山は丹霞については高く見て居たことが判ると思 とれは洞山 語錄に あるが、 祖 堂

(二) 石頭 希選の弟子に長髭曠があり、 其弟子に石室善道がある。 祖堂集のこの石室の傳中に、

萬八千 和尙遷 在 粒則: 化後作摩生。 木口出世數年後遷化。 三處起」塔。 對日、 摩山曰、 茶吡。 主專是"兩人" 還得11希異1也 洞 Ш E 茶呲了作洞生。 往 |洞山 | 逵 | 哀書 ? 無 對 Ħ 世間罕有。 對日、 僧持」書到:洞山、 拾1得二萬八千粒舍利、 洞山 Ę 作洞生說,罕有? 達. 切了。 萬粒 對 則納言官家、 洞 Ę Ш 有」眼 問 不

句語。

曾見、

有」耳不二曾聞了

豈不,是罕有。摩山曰、

任聚儞和尚遍.天下.盡是舍利去、

物不」如,,當時識,,取石室行者兩

洞山良价

といふがある。

木 答を掲げ、 木口と問答したことあるをいふのである。 دند とのなしたものとせられて居るから、 を失うた b が 口とあつた のは祖堂集にも景徳傳燈錄にも、 更に、 景徳傳燈録には杏山鑒洪の傳があり、 たのか、 師五詠十秀皆暢,,玄風、滅後荼毗牧,,五色舍利, とある。 續いて、 0 が、 何 n 何等 かで 右の木口の寂後のことまで述べて居るのである。 ぁ かで杏の一字となり、 らう。 涿州 その石室傳の中に存するが、 杏山と木口とは同一人で、舍利のことも共通して居る。 は河北省京兆固安縣であるが、 祖堂集は此問答について、 臨濟との問答のみが錄せられ、 それに山を附したの 石室が會昌破佛の時、 臨濟傳を見れば、この同じ問答が臨濟と木口 Ď. 木口、 長慶の代語、 景德傳燈錄には此寂後のことは無 又は杏山 石室との問答は石室の章にありと注 杏山については判らない。 の杏が木口 曹山 の强上座 行者と作つて石室に居し、 に分たれて、 石室との問答とい に指問 して Ш の問 の字 元來、

(三) 祖堂集石霜傳に、

師 師(石霜) 走避,深山、而不、能、免、 年三十五而止"石霜、更不"他遊。爲"洞上指唱、避不」獲、乃旌法寺(?)、四海玄徒奔湊、 衆復尋出圍栲。 近半載間、 師無,異說、 然而無。門可。推、 師不、獲、已。

日夜圍繞。

といるが、ここに洞上とあるのは洞山をいふのである。 景徳傳燈錄には、

因 石霜山。……暨"道吾歸寂" 避世混,俗于長沙瀏陽陶家坊、 學侶雲集、 朝遊了處、 盈:五百衆? 人莫:能識? 後、 洞山价和尚、 遣」僧訪尋、 **鍪錐**始露、

とある。 これ等によつて見るに、 石霜慶諸 (八〇七-八八八)は、初め二十三歳 (八二九)で嵩山に於て具足戒を受

木口とあるのは雲巌の弟子涿州杏山鑒洪のことである。祖堂集は木口又は杏山の傳を立てて居な

た程であつた ŋ け とでは、 衆と謂うたとい 之を洞山が、 なりて教を受け、 潙山に認められ、次いで雲巖に屆り、 毗奈耶を舉んだが、 まり、 石 霜山 法系上、 遂に道吾の繼嗣となつたといはれる。 堂中の 僧を遺はして尋ねしめたので、 は霜山ともい (洞 は 其後、 從兄弟である。 Щ れるが、 語錄52)。 老宿、 長沙の東方の瀏陽、 之を漸宗なりとして、廻つて南嶽に抵り、 Ŭ, 洞 長坐して かく、 山 道吾山や雲居山に近 は 洞 自ら 臥することなく、 山 は石霜を知つて、 Ø 道吾山圓智(七六九一八三五) 示衆に、 之によつて世に知られることとなり、 卽ち湖南省湘江道瀏陽縣の陶家に於て、 石霜は優れた人で、 石霜が V 屹として精机 石霜山 之を世に露はし、 著語 した語 に入つてから、 大潙山に入り、 の如くであつ 多数の學人が集まり、 を聞 に遇うて垂問して意を知り、 V 推賞したこともあつた。 て、 道吾が石霜 大唐國 た 叉 潙山の會下に在つて飯頭とな から、 俗に混じて韜 陶 内能く幾人かあると嘆じ 天下、 家坊 避 山 けても集 に至り、 0 之を石霜 北 晦 の まり、 二夏の僧と 洞 して居 石霜が之に 石 Щ 霜 と石 0 山 枯 避 に入 7 ij

同じく從兄弟の一人に夾山善會(八〇五一八八一) がある。 祖堂集夾山傳に、

玄學、展ン手而學。 吾識竟。 師(夾山)問」僧、 其僧禮 有二什麼佛法因緣、汝學看。 拜 從,,什摩處,來。 退立。 師低,却頭? 師云、 咄者阿師近前來。 其僧便禮拜問、 對曰、新豐來。 其僧便學云、 某甲初,八叢林、不,會;洞山意旨如何? 師曰、彼中是什摩人道首。 僧便近前而立。 和尚示衆曰、欲」行言鳥道、須」得言足下無言絲、 師云、 某甲初見"先師、 對云、 上字是良、下字是价。 師云、 先師問,,某甲( 貴持千重抄、 归 欲」得二 師云、 林下 那箇

四三

寺裏住。

某甲

云

寺則不」住、

住即不」寺。

先師曰、

爲,什摩,故如,此。

某甲對云、

目前

無」寺。

先師曰、

什摩

洞

ш

良 對

价

處學,得 意在: 此語 ::目前: 來。 其甲對云、 他不,是目前法 非,耳目之所,到。 非,;耳目之所,)到。 先師云、 某甲 一句 無贈物與 合頭意、 萬劫紫驢椒、 三関 梨 這箇是老僧見;先師1因 如今改爲;四句 偈 目 婺中 目前

之實將去舉,似諸方、若有」人彈得破莫、來、若也無八彈得破、

却"還老僧?

須 中和尙問當頭因緣心 其僧便辭、 →得 | 足下 却:歸洞山? 欲、得、玄學、 某甲情切舉:似彼中和尚? 洞山間、 展」手而學。 阿那裏去來。 洞山便失」聲云、 洞山曰、 對云、 到,夾山? 舉::什麼因緣? 夾山道"什麼? 洞山曰、 僧曰、 有:|什麼佛法因緣:`汝舉看。 對云、 某甲舉,和尚示衆,曰、欲,行,鳥道、 貴持千里抄、 林下道人悲。 對云、 彼

洞

山

云

灼然夾山

是作家。

路程を言句 音通で、 るし、 貴持千里抄は軌持千里鈔となつて居る。 録に存するが、 して、 ے ذ なるのであらう。 η 從つて、 る 貴持千里鈔の貴持は鬼持とも、 旣に洞山 執持でもよいであらう。 新豐より來るといへ を執持した來るから、 其僧辭して洞 そこでは玄學は玄路となつて居るし、 に居たのを特に新豐というたのみのことであらう。 洞山が之を聞い Щ ば、 に却 て、 夾 歸 鈔は疏鈔、 如 įij した時 何 「がそれを悲しむといふ意味で、 軌持とも、 夾山は作家であると評したのである。 ĸ 8 人天眼目にも夾山と三路とのことが掲げられて居るが、 には、 當時 即ち言句の意、 旣に 執持とも、 洞山 五家語錄の洞山 洞 は新豐に在つて、 Щ K 報持ともあることを知らしめて居る。 林下道人は夾山自身を指すのであるといふ。 移つて居たととになるが、 鳥道と玄學と展手とは洞 三路は直に之を行ふべきものとなす意 語錄には、 猶未だ洞 夾山 との夾山 Щ が其先師船 に移らな 然し實際はさろでは の語が (叉ハ紅) 子和 山 Þι のヨ 0 同 附 た 一路で、 貴持は じく玄路とむ せられて居て、 zμ の 如 佝德誠 千里 軌 洞 く思は なく 持 Ш ટ 0 0

との た 小 から、 問答は祖堂集にも景徳傳燈錄にも船子和尙の傳中に述べられて居る。 卽ち夾 韶山 Ш は直に歸つて、初め住山の時、 の弟子韶山、 が其當時洞山の許にあつたが、 何故に師は某甲の爲に說かなかつたかと訴へた。之に對して夾山は、 洞山は、 何の和尚は夾山であるというて、 祖堂集は、 前引用の文に續いて、 歸らしめ 夾山

當初時、 是儞濤、米、 老僧燒」火、是爛行」飯、 老僧展受、 叉恠≒我什摩處?

といひ、 韶山之によつて悟つたと述べて居る。 夾山のこの語は、 天皇道悟が龍潭崇信に言うて悟らしめたのと全

く同一である。

 $\overline{\mathcal{H}}$ 馬祖 の弟子 に章 敬懐暉がある。 景德傳燈錄が懷憚となすのは正しくない。 祖堂集章敬 傅

問 家<sub>1</sub>始得° 心 法 滅 僧云、 嵵 如 何 此意如何。 師 (章敬) 洞山 ᆽ 云 郢 人無」汚、 須"運」釿始得? 徒勞」運」釿。 僧云、 向1什摩處1運釿。 有」人學,似 洞 ïЙ 洞 洞 Ш Щ 云 궃 不 雖 到 然如 處 此 須 発

寂し、 て、 z)z 鼻の先に土を薄く塗り、匠石といふ大工に之を削り取らせた時、鼻を少しも傷けなかつたといはれる故事によせ 汚がないのに、 夏三十五とし、 著真である。 これは景德傳燈錄章敬傳從つて洞山語錄10 それを削る釿を用ふるといふのであらう。 章敬は其寂年も年齢も異説があつて、 V, 宋高僧傳は元和十年六十二歲寂とし、 にも存するが異なる所がある。 權德奥 (ハーハ卒) の碑文は元和十年 (ハー五) 六十歳で 祖堂集と景徳傳燈錄とは元和十三年(ハーハ) 寂とし 洞山は作家に導かれるを要するといふのであらう は宋高僧傳も賈島が文を爲つて德を述 章敬の答の意味 は 昔郢

洞

うて居るか

5

知 は

られたものであるが、

其中に、

丙申に始まり乙未に終るとある。

丙申は至德元年

凹

五

て

壽夏臘

をい

な

祖

堂集が引用して居る長沙賈島の碑銘、

とれ

نخذ

未

元和十年であるから、まさしく六十歳であり、權德與の碑文と一致する。從つて、これが眞說であると考へ

山 の を満 說も恐らく宋高僧傳の六十二歲寂を基として出されたものであらう。 であらう。 6 橋 九歳の時寂した人である。 北原に葬つたのであるから、 權德輿が元和十三年に卒して居るから、 元和十二年寂の説や金石萃編第八十六の註の部に存する。 然らば、 祖堂集、 右の洞山の語は、 景德傳燈錄は之を寂年と見做して、元和十三年寂となすに至つたの 章敬が元和十三年寂なることは信ずるを得ない。 章敬示寂後四十年以上を經て、 故に、 宋高僧傳によれば、章敬示寂の翌年に全身 章敬は七五六―八一五の一 言はれたもので一つて 元和十二年 生で、 洞

(六)同じく馬祖の弟子に金牛和尙といふのがある。祖堂集金牛傳に、

生前

に關

係があつ

たのでは

無

V

師尋常自作、飯供,養衆僧、 いて問答することを擧げ、更に續いて)僧問』洞山、撫」掌大笑是奴兒婢子不。洞山云、 將」飯來,,堂前來了,乃撫」掌作,舞、大笑云、 菩薩子喫」飯來。(一僧と長慶とが之につ 是。僧云、向上事、 請 師

直

指。

洞山云、惣未"曾見"懈問」在。僧云、只今現問。

洞山云、

咄這奴兒婢子。

語は之を曹山の語とし、 とあるが、 景德傳燈錄金牛傳には同一事を擧げ、 而も惣未會見儞問在と只今便問とを省いて居る。 一僧と長慶との外に、 更に一僧と大光との問答を擧げ、 然るに、 景德傳燈錄は又馬祖 の弟子南 洞山 0

嶽西園蘭若曇藏(七五八―八二七)について、

師 洞山云、 日自開浴次、 一種是因緣時節、 僧問、 何不」使"沙彌" 就中、 西園精妙。 師乃拊(叉ハ撫)」掌三下。 僧問,,曹山、古人拊(叉〈撫)、掌豈不、明,,沙彌邊事? と述べ、 共註に、

曹山云、

如何

是向 上事。 僧無對。 曹山 式 這沙 獺

5

中

の曹山 果して眞に然るかどうか、 化の時よりも少し早いか て居たのである。 が、 混雑を有し誤を犯して居るが、 とを全く言はずして、 景德傳燈 錄金牛傳の文を擧げて居る。 と述べて居る。 景徳傳燈錄は鎭州金牛和尚といふから、 |語錄65 俱胝一指頭禪蓋爲n承當處不n諮當nを入れ) 籙 が西 には、 ک ک 園 年代など全く傳はらないが、 に關 僧がこ ĸ 凡て 洞 する洞 5 Щ を西園 又曹山の語といふのも果して洞山 の西園の撫掌三下を擧して曹山に問 0 之によつて見るに、 語 洞山 Ш 現行の |の語として擧げるものを曹山語錄は曹山 が が後に語を附したのであるし、 あるが、 に關係せ 曹山語錄も全く同じである。 しめ、 祖堂集は西園傳を立てないか 之によれば、 續いて、 馬祖の弟子としていへば、大體他の諸弟子と同じ頃で、 半頃 祖堂集の曹山 に倶匹 僧却問」師、 河北省保定道正定縣で、 の語との混同が 和尙などを入れて居るのである。 Ü, の 曹山ならば猶更後である。 語は景德傳燈錄によつて曹山の語とせら 右の中、 洞山は、 西園撫掌豈不是奴兒婢子邊事、 一の語 ない 金牛 とし、 何事をも傳へて居ない。 一等是拍手撫掌就中西 かどうかは明確にせられ 和尙は名も知られ 臨濟の居た所と同じ所に住 而も曹山 洞山の 日語録は 曹山 語とい ない 一語錄 金牛 团 以下景德傳 五家語 奇怪と答 洞 人で は 和 難 à. 明 尙 机 Щ 心が、 ある 0 錄 Ø Ø 7) 4 接 が 叉 17 灶

七 百丈の弟子に大慈寰中 (七八〇-八六二) が うる。 祖 堂集 大慈傳 に

語錄が景德傳燈錄と異なる所は一層信用に價しな

V)

ものである。

曹山

有 和 ン僧辭 尚 者 が師 不 (寰中)。 能 る得 .將去。 問 什麼處去。 後有5人舉;似洞山° 對 芸 江西 洞山 去。 云 師 듓 但道」得。 將 取 老僧 去、 得摩。 對 云 非但 和尚,更有下過,於

洞 Ш 曵 (ir

師

上堂云、 說,取一文、不」如」行,取一尺、說,取一尺、不」如」行,取一寸、說,取那行處行,取那說處? 有」人擧コ

似 洞山。 洞 『山便歡喜云、大慈和尙爲」物情切。 僧便問、 彼中則如」此、 此間還有也無。 洞山云、 育。 僧云、 若與

摩則便請。 邊山請師不」問。 洞山云、 洞山 云 行,取那說不,得處、說,取那行不,得處。 海上功秀又作摩生。 對云、石人唱、歌、 洞 山叉云、 幻人撫」掌。 離,此二途,作歷生。 有5人擧;似寒居? 僧對云、 雲居云、 行時 滩 無

在。 叉云、 大慈和尙則古佛。 洞山 [和尙則 細燻。 師又聞」擧云、 作家。

說路

說時無

.行路、不¸說不¸行合;行什座路°

有、人學,似樂浦?

樂浦

云。

行說俱到

7本事無、

行說俱不」到本事

樂普と同じで、 を同じくした人、 とある。 景徳傳燈錄大慈傳にも同様 夾山 而も洞山よりも七年前 の弟子元安 (八三四一八九八) に述べ に示寂した先輩であり、 られて居るが、 のととである。 文字が多少異なつて居るし、 從つて、 大慈は洞山よりる二十七歳年長で、雲巖と生年 大慈の語は直に洞山 語の不足もしる。 に擧似せられたの 樂浦は

(八)南泉の弟子に趙州從諗がある。祖堂集趙州傳に、

である。

洞

山語錄29、

90

參照。

似二頭驢? 師問」僧、 **備在1這裏1得1幾年1**。 師云、什摩處見:似一頭驢? 對云、 五六年。 對云、 入法界見。師云、去、未、見,老僧,在。 師式、 還見,,老僧 :1也無。 對云、 見。 師云、 有」人學:似 見,何似」生。 洞 山 洞山

代云、喫、水喫、草。

方である。 とある。 趙州は有名な人であるが、 年代が明確でないが、 雪峯語錄に附せられた雪峯年譜によれば、 趙州 は河北省大名道趙縣で ある *አ* 5 鎭州 八九七年寂で、 東南に當り、 近 これが通常 い所で、 の説であ カゝ な り北

四八

はな 錄したといはれるから、 であるというて居る。 日寂とあり、 る。 之によれ ታነ と思はれる。 語錄 ば其示寂 の序にも戊子歳とあるが、 然らば、 これならば洞山示寂の前年に當る。 は、 これが諸傳の基をなすかと思はれる。 洞山よりも二十八年後である。 語録の序のい ふ所がよいのであらう。 戊子は八六八年か九二八年かであつて、 宋高僧傳は寂年を述べずに、 全唐文にある虞際禪師行狀 然し、 九五三年に、 がには、 或は八六八年が 唯 會通 語錄 單に戊子歲十一月十 が、 が 世 趙州 の貴とする所 正し の行 b ので

は、 後者は之を缺 しめた話が景徳傳燈錄洞 九 洞 南泉の弟子に鄂州茱萸山和 Ш 0 語は少 くが、 しく詳しく、 然し、 山傳に存 洞 Ш そして石霜も雲居も曹山も、 が臨濟の弟子三聖慧然に問は 尙がある。 Ļ 洞 山語錄78 此人の に引 語について一僧が かれて居る。 之について、 しめたとある。 前者に 洞 山に撃 僧と問答して居る。 は 重編曹洞 東禪 Ĺ 齊と歸宗權 洞山 五位顯決 が其僧をして茱萸に問 との 、や曹山 語 が錄 語 錄 せ ら に ょ AL は

<del>+</del> 洞山遣」人問 潙山の弟子に仰山 師 作摩生即是、 慧寂 (八〇七一八八三)が 作摩生則不是。 師云、 あつて、二人によつて潙仰宗が 是則一切皆是、不是則一切不是。 成立したが、 洞山自云、 祖堂集仰山 是则 切不 に

師偈曰、是、不是則一切是。

とある。 法身無作化身作 こ れ は景徳傳燈錄 薄伽玄應\_諸病藥1 にも無く、 叉 五家語錄 啀熈聞 中の仰山 >響擬;,隍吠! 語錄 にも傳 焰水霓」魚癡 5 れて居ら

ざるもので

山を無

偈

は

或

なる獨立

のものであるかも知れぬ。

仰

Ш

の年代は

祖

堂集、

宋高僧傳、

景德傳燈錄、

仰

苗ら

85

然し、

決して信

ずべ

*ያ*ነ

洞

良い

ttr

멛

九

語錄

の何れ

にも傳へられて居らず、唯七十七歳で寂したことのみが言はれて居るが、

ある。 山 自ら南陽慧 九 七十七、 12 と生年 撰した仰山通智大師墖銘に、 祖 僧臘 同じく潙山の弟子に香嚴智閑が 寂すとか 堂集香嚴傳に を同じくし、 恵の 五十四とあるし、 遺 跡 b 白崖 ふのは信ずるに足らぬ説である。 而も十四年長命であつたのである。 111 黨子谷香嚴長壽寺に退き、 大順二年(八九一)三月十日通智大師、 元和二年(八〇七)六月二十一日に生れ、 **、ある。** 身長七尺の偉丈夫で、 瓦礫の撃竹の聲に大悟 通常諡號を智通大師となすが、 通常、 仰山は、 學も博かつ 妙光之塔の勅諡があつたとある。 中和三年(八八五)二月十三日寂 大順元年 して心境を偈に示したことで有名で たが、 (八九〇) 寂すとか、 通智大師であつたと見える。 潙 山 0 問 に茫然として、 故 洞

生間。 等照。 從容得二一日。師戴"帽子」上堂。 所 洞 칫 用:1拈出:緣作摩故、 洞 以道、 山云、 山 啓"和尙、末代後生伏蒙"和尙埀"方便、得"這个氣道、一則喜不"自胨、二則戀"和尙法席、 問 對 が僧、 Щ 五天猶未」到、 唐三藏又作摩生、 離 學看。 作摩生是恆照。又問,I常照o ..什摩處1來。 闍梨千鄉萬里來乍到:者裏: 學人學云、 兩腿淚先枯、 從,唐國,去,西天、十萬八千里、爲,這个佛法因緣,不,悟,身命、 對云、 恆照、 其僧便出來問、 離,香嚴,來。 雖"則是1從」此香嚴千鄕萬爲"佛法因緣" 常照、 山云、 本來照。 且歇息。 好問處不」問。 承師有」言、 山大 洞山云、 有"什麼佛法因緣" 其僧纔得:洞問頭、 恆照、 有::人問::此三等照 僧問、 常照、 請、 本來照三等照則不」問、 師埀个問頭。 對云、 怕,一个什麼。其僧下」山却,歸 眼淚落。 一也無。 佛法因緣卽多、 洞 山云、 對云、 洞 過二得如許多嶮難 Ш 云 所以與摩淚下。 哭作! 有。 問 不照時喚作品 只是愛"說三 山云、 ::什摩。 벬 香嚴 作摩 不

(八九五)

陸希摩が乾寧二年

洞 云 若也實與摩、 師便却。下帽子、 斫,頭也無,罪 抛;放衆前? 過。 其僧却"歸洞山、具陳"前事? 其僧却:歸香嚴、 具陳:前事? 洞山却低頭後云、 師下、怵向,洞山,合掌云、 實與麼也無。 新豐 對云、 和尙是作家。 實與摩。

香嚴 に襲 とある。 られて居らず、 **爱大师** 僡 の最後に、 これは景德傳燈錄には全く傳へられて居ないが、 延 (福之塔と勅) 自餘化緣終始年月、 又碑銘なども見付か 諡され た 香嚴は偈頌 らぬ 悉彰"實錄」というて居るが、 カュ 5 に巧 全く判らな で、 景德傳燈錄 然し、 いが、 古傳たるものである。 實錄 は 大體仰山 は 師 凡 其後、 一や洞 示:學 Ш 失は と同 徒 1語多簡直、 香嚴の年代 時 Ŕί 代であ たと見える。 る 有一個 は 何 祖 然し、 頌二 堂 えし にも傳 集 百 は 後

と似て居るが、 心境を偈頌 に言詮はすこと、 新豐白崖 の二師 に多かつたといは れる Ō はこれ が為で

篇、

隨、緣

對」機不」拘

...聲

律、

諸方盛行とい

Ċ

祖

堂 葉に

る景德傳燈錄

K

も録せら

れて居る。

偈

頌

K

巧

な點

が

洞

山

\$2 其人々の處に行つた の語を知つて、 以 上は、 大體( 自らも述べ、 洞 山の のではなくして、 先輩並びに同年輩 又それぞれの禪德の心境をも窺うたのである。 何人かが の人々との交渉を列撃したのであるが、 洞山 に來て、 洞山 に舉似し、 叉洞: 從つて、 山 これ等は洞 に問うたので、 これ洞山に移つて Ш 自身がそれ 洞 山 がそれ カゝ 6 ぞれ 0

カュ カュ のが多く傳はつて居るであらろと期 も現はれて居ると考へられるから、 更に、 以下、主として、 洞山の後輩との交渉を列舉しよう。 興味深きものが の弟子となつたものは之を除いて、 待されるが、 然し、 ある。 實際としては、 洞 Ш ح の會下は多數で れ等の中 弟子でな さほどに には、 ä 2多く知 後輩 つたに V が の 17 5 相 洞 0 違 Щ &L V て な を て述べ 居 如 V る カュ 何 に見 5 の 7. は た カュ

な

如

洞

Ш

Ŧ₽

价

くである。

然し、

今の場合は、

洞山

出

一來事で

あらろと思は

٩l

る。

B

あるが、共弟子に巖頭全豁(ハニハーハハセ)、雪峯義存(ハニニー九〇八) 龍潭の弟子に德山宣鑒(モハニーハ六五)があり、天險海深難窺邊際といはれた德山の門風あらしめた人で の如き優れたものがある。 の弟子に

羅山道閉があるが、祖堂集巖頭傳に、兩人の問答として、

德山。 羅 Ш 闁 師 支 和尚豈不"是三十年在,洞山、又不,肯,德山。師云、 是也。 羅山云、不」肯 德山1則不2問、只如1洞山1有11何虧闕? 是也。 羅山云、 師良久云、 和尙豈不"是法嗣"德山、又不」肯" 洞山好窗佛、 只是無光

奴。

袓 の が とと て居る。 世集羅 洞 は適當であらうが、 دئي 山に三十年居たとい の 心山傳に、 奴は親 が ある。 しみを示す語であらう。 景徳傳燈錄巖頭傳にも同一問答があつて、 無光奴といふ意味は、 ふのは、 單に長く居たといふ意味で、 洞 Щ 前の第五の (は巖頭より・0二十一歳年長で、 9 大體異字も少ないが、 にある薯山のいうた只是無光燄と同じであらうか 決して文字通りの意味ではな 而も十八年も前に示寂 只是無光奴が只是無光となつ V 好箇佛と評 したが、 する 巖頭

於上座問、只如a嚴頭和尙道…洞山好簡佛只是無i光彩、 無軫應諾。 師云、 酌然好箇佛只是無光彩。軫云、 大師因,,什麼,撥,(?)無軫話?師云、什麼處是陳老師 未審、 洞山有"何虧關、便道」無"光彩。 師 (羅山)喚 1無

ح کی とある。 撥は原字が通常の文字でないから、 ここには無光彩とあるから、 前の無光奴は彩を奴と誤つたのかも知れぬ。 想像して書代へたもの、 發揚の意と見たのである。陳老師は羅山が姓 酌然は灼然と同じで、 明かな

(?)汝話、快道快道。

無軫說不」得。

師便打」之。

**五**.

巖頭 まれ 廻 17 カュ 1 0 來て 避 無光彩というたので 對 陳である爲 の師 0 て居ないことが判る。 剽掠 祖堂集觀 人 德山 々 展頭法道と稱せられて領質が難かつたといはれるから、 に開 直 した時、 K K に自稱としていふものである。 和尚 には徳山 應諾 Ź たとい 傳に 賊 L はあるまい 門風と稱せられた特 た所を、 に斬られ ઢ 恐らく、 0 が 眞で たが、 好箇佛只是無光彩となしたので カ。 あらう。 辛竦な手段を執らずい 大叫一 巖頭は、 殊の禪風があり、 聲し、 羅山 徳山及び巖頭と洞 光啓(ハハ五ーハハ七) [自ら駿] 聲數十里に聞えたといは 頭か 奇特の 臨濟と相類すとい ら聞 あ 山とについては洞 事 ź V 洞山に 7 が カュ 以來、 無 È 後に無軫に之を說くに、 ţ, とい . カュ 無光彩とい 中原 \$Z かる點のなかつたことを、 。 る。 ふ程 はれて居るし、 lη1 が観れ、 語錄126 數十里 Ō 意味で ふ語 な 諸侯角立し、 K 138 遠 あ 何等貶する意 巖頭 らう す ぎる 146 無軫 るが かと思は 147 D4 が 無光奴 蜒 參 狂 意氣の揚 ŗ, 賊 味 びば 四 が n 礼 0 含 Ш ટ Ш

曹山 到1洞山0 洞 崩 問 近離什摩處。 對云、 近離閩中。 洞山云、 有:什麼佛法因緣? 對云、 某甲 問 茜 院

似 大人相。 "遺箇"因緣" 西院云、 有b僧問、 安三藏時則有。 如何是大人相。 洞山向,,西院,合掌云、 南泉答曰、 王老師三歲時則有、 作家。 洞山又云、 如今世 某甲行脚時、 遇,著 南泉。 南泉也 如 何是

西院 八三)のことで、 ふのが は 此 人 ある。 の 示寂 此 觀 後 人は長樂府、 和 <del>-</del> 尙とは、 -年にし て 黄檗の弟子福州鳥石山 即ち福 雪峯の弟子慧稜 建省閩海道閩侯縣、 (八 五 **虁觀のことである。** 四 の 1 西 九三二) 烷 に居 によつて長慶院となつ たか 西 5 院 は百丈の弟子福州 西 院 和尙ともい た 力。 は 大安 5 λl る 畤 ので (七九三一八 に は あ 長慶

大安とも は れる が、 とれ は正しくないこと景徳傳燈錄 のい ふ如くである。 叉 大潙和尚ともいはれ 30 大安は、

洞

Щ

良

价

53

はれ 大安は南泉と並ぶ人である。安三藏は道安でも指すか。王老師は南泉の自稱。俗姓王であるからである。 の S 居ることが長かつたか 山經營を助けて之を盛大ならしめ、 歳(ハーセ)受戒して後、 宋高僧傳では、 ことであらう。西院も優れた人であるから洞山が作家となしたが、 は事實であらうも、 法を得て後は、 故郷に歸つて西院に居たのであらうし、 幾年射て始めて半人に中てたというたといふ。後、大安は百丈に到つて法を得、 其後故郷に歸つて、 福州怡山院大安といはれ、 學人を接得するに必ず弓を射る勢をなした。大安は獨り少しも怖れなかつたので、 觀和尙傳に之を述べるのは一見奇である。 B 馬祖の弟子石鞏山慧巌に見えた。慧巌は獵人であつたが、 宋高僧傳は、 **閩城を化すること二十年であつた。大潙山の爲に盡力したから大潙和尙といはれ、** 潙山示寂 (八五二) の後請ほれて第二世となつた。潙山に居ること三十年とい 大安は潙山靈祐の弟子となして居る。 福州は長樂府で、 これが怡山院といふのであらう。 間中も閩縣も同じである。 恐らく次のことをいふと一所 洞山は更に南泉の例を追想して語つた。 然し、 然るに、 馬祖 百丈の弟子となすの 今、 大安は閩 の爲に導かれて弟子とな 法兄潙山靈祐の大潙 曹山 た述べ が西 【城の人、二十五 院 た便宜上 石鞏は弓 に會うた 祖堂集 が 即ち、 正

不。 更有也。 Щ 又問、 對云、 洞山聞 二問頭、 曾到。 什麽處人。 此語、 入り嶺参い師、 洞山 對云、 云 便合掌云、 有一什麼佛法因緣。 莆田縣 學,前話,問、 備見,古佛? 人。 洞山云、 爲一什麼一故不」道。 對云、 雖」然如,此只欠,一 什麼處出家。 某甲自問、 師云、 對云、 如何是吡盧師法身主。 問。 若道、我不」道、 曹山禮拜 碎石院。 山云、 便請 :問頭: 則啞 云 碎石院近,黄蝶、 (原文ハ壁),,却我國ご 我若向、俯道、 曹山 再三苦切、 懈曾到 則 問 别

は右に引續いて、

若道,,我道气 則禿が却 我舌? 曹山便歸;洞山; 具陳:前事? 洞山執」手無」背云、 汝甚有』彫琢之分、便下、休向黄檗、

語 錄 118 每 若、 ĸ て 云"丁墓山" 名は曹山の何 と述べて居るが、 に戸を扃ぢて、 曹山 師 每局::共戶、 にも曹山語錄るにも引かれて居る。 0 綫 がかくも K 時 出で れの 稱,,老觀和尚、 といふから、 學者 景德傳燈錄は、 傳にも無い。 たのを捕 回 は到ることが出來す、 も問ひ得たのは甚だ奇である。 て、 となし、 之によつて、 黄檗はここでは觀和尙を指すのである。 是れ凡 曹山行脚時間として某甲自問以下を擧げ、 祖堂集は、 か是れ聖かと問ひ、 祖堂集が什摩處人といふのは洞 本山 たゞ食を供する信士の至る時開 [は黄檗山をいひ、從つて、今黄檗というて此 師出"家黃檗寺、 鳥石山 靈觀とい 唾を與へ 密承::黄檗宗教、 は 景德 5 れるのは、 机 山が曹山 而も簡單に述べて居る。 አን 傳燈錄は、 れる ح の のみで、 後復:、甌岡於丁墓山、 に問 恐らく、 野狐精とい 注に、 ふのであるが、 雪峯が 鳥石山 人を指すのであ 住,"本山薛 はれ が た それ 度門 福建省厦門 0 **社老峯、** 碎石: み 居山小蘭 が洞山 Ć ある 院

亦 0

 $\equiv$ 臨濟の弟子に灌溪志閑(八九五寂) がある。 祖堂集灌溪傳

Ш

問

...夾山、作摩生。

對云、

只與。

洞山肯」之。

有、人學,似師

(灌溪)。

師云、

金打」会、

水洗、水。

田

縣

城

東北隅に在つて、

これが丁墓山と同一である爲であらう。

價したのであるし、 とある。 景德傳燈錄は之を傳へないし、 更に、 此話について雲門の一僧への拈問 洞山と夾山との此問答 があるから、 は他には見付からぬ如くであるが、 よく知られて居たものであらう。 灌 溪は高 (く)評

回 の弟子に保福從展 (九二八寂) がある。 常以,,古今方便,詢,,于長慶稜和尚, 稜深許」之といはれる如

洞

Щ

良

쉣

五

五.

五 六

引用した洞 古今諸禪 德 Ш の語に多じ、 0 語に保福 の語 長慶慧稜に詢つたと見える。 の附せられ たものがあつた。 從つて保福 其外, 祖 の語の中に多くの先德の 堂集保福傳に は 洞 Ш 語 錄 148 語 が見出 Ø され 洞 Ш る。 が 雪峯

還:|我眼||來といひ、雪峯無對に對して、 保福自ら代つて云はく、 若問眼和尙謹隨狀退とい Ċ 叉

1 洞山云、 因 舉、 若實如」此、 僧問,,先洞山、從上幾人得,入,,此門。 亦不、屈,著人。時有,,學人,問、古人還扶、入、門、不、扶、入、門。 洞山云、實無二一人得1入1此門? 進曰、 保福云、 與摩道莫」屈」人也無。 行脚得得

人力。

絕去。 絕一 僧學、 師 師 拈 츳 蕳 盤山云、 [共僧] 兩 手扶、犁水過、膝。 作摩生道」得 光境俱亡、 復是何物、 ... ) ) ) ) ) ) 自後舉 僧云、 |似招慶| 洞山云、 還解恠笑得摩。 保福道非常恠牍意作摩生。 光境未亡 (原文ハ云)、 師云、 非常恠唉得。 復是何物。 招慶云、 學人却問、 據二一彼商量盡未一得一動 盡法無民。 和尚 如 何道得勛

3

因、

蠳、

南泉問,,座主,

講:什麼經0

座主云、

講<sub>1</sub>上生經<sup>2</sup>

南泉云、

彌勒在1什座處?

對

云

在

"兜率陀天"

たのであるから、 問答となつて居つて、而も南泉と洞山との語が多少異なつて居る。 とある。 南泉叱云、 3 天上 は景徳傳燈錄保福傳にもあるが、 保福等については、 無頭勒。 後、 僧舉i似 洞 <u>щ</u> 洞 少しく異なつて居るし、 Ш 吪 地下無:彌勒? 祖堂集は保福の弟子省僜 有、人問、師、 3 は山 彌勒 |洞語錄112 在一什麼處。 の倉下 10 洞 0 Щ もの 師乃叱」之。 と雲居との が 編

成貌掠。 師 學洞 山眞讃1云、 徒觀,紙與,墨、 不,是山中人。僧問、 如何是山中人。 師曰、 汝試貌掠看。 Ħ 若不點兒幾

恐らく、信ずべきものであらうと思ほれる。

景德傳燈錄保福

傳

師曰、

汝是黠兒。

Ħ

和尙是什麼心行。

師曰、

來言不豐。

旣 12

前半が、 とあるが、 惜 しい哉、 とれ が洞 傳 『山語錄にある眞讃の半偈の出所である。 はらないのである。 後半すら保福の擧することが無かつたならば、 洞山自身自己の眞影に讃したことがあつたと見える。 全く失はれ去つたであ

五 石霜の弟子に九峯道虔があり、 其弟子に禾山無殷(九六〇寂)がある。 祖堂集禾山傳に、

らう。

僧問 \_\_洞山, 有」問則有」答、 不」問不」答時如何。 洞山答云、 持齋喫」肉獎。 曹山 도 喫」酒喫」肉。 只如 曹山

此 問於石霜? 石霜乃對云、 不、折、尺。 師云、 大難會、 學者多、 辨者少。

第四 から 0 ふのがある。 11 0 これ 興平を拜するに關する問答に於ても、 は長い說の中に存するものである が、 洞山 豈不聞古人整 の語はこと以外に見出されなかつた。 (? ? 理として引用し、 最後 叉 0 洞 前 山 0

は、亦不」要」止とあつて、之に附して、禾山は

すが如きことをなして居たと考へられる。 というて居る。 此 句錯古人云當時洞山對云亦不曾止看謂 これ等によつて見ると、禾山は古德の語について、それ等を種々に纒めて、 一般古人拈起便有緇素莫只與摩籠罩着爭得所以微細中更須子細始得 説明解説の實例とな

## (六) 景德傳燈錄雲峯傳

擬 問 再 有」人問、 問一 師 Ħ 三身中那箇身不隨諸數、 拽 出 此僧 著。 とある。 古人云、 洞 山 語 錄57 吾常於」此切、 K よれば、 意旨如何。 これと同じことが多少異なつて述べられ、 師(雪峯) 曰、 老漢九轉上,洞 <u>"</u> 叉 僧

曹山 一の語 もあ るか 5 玄契編次の曹山語錄30にも存する。 勿論、 雪峯語錄にも存するが、 九轉は九度となつて居

洞

Щ

良

10

五七

洞

味 る。 たとはよく言はれる所で、 に過ぎないか、 洞 ш を古人と呼ぶの 人々の考へやうであらう。 は 恐らく右の文が與據であらうが、 如何がしい かと思はれるが、 洞山語錄45、7、139 洞山 九轉は果して文字通りの の語なることは確實である。 | 144 169 に雪峯と洞山との關係が見えて居る。 意味 雪峯が か、 叉は單 九度洞 に皮 Ш 冭 KC 0 上つ 意

慶傳が存しないから、 子香嚴に法を嗣 であるが、 之塔であつ 兩手を展べ (七) 洞山語錄180 て、 之を會 たとなすか、 此同じ語を錄 洞山別して目 V だか | 通すれ に延慶法端に、或人が、 何事も判らないが、 5 單に紹眞大師と號すとなすか、 は、 Ĺ 兩方の弟子の如くに考へられ しはく、 延慶は初 又香嚴智閑の弟子として擧げて全く同じ語を錄し、 即今問底在:那頭邊!と言うたとある。 め潙山 潙山の法を得たものに王敬初が 蚯蚓を斬つて兩頭が動くが の弟子として提撕を受け、 た所から起つた重複であらうと思はれ 何 れか が 加はつて居るのみであるかかる。 其間が比較的長かつた 佛性は何れにあるかを問うた時、 延慶は景德傳燈錄では潙山の弟子とし あり、 此外には 祖堂集は此 勅 人につい 諡が紹眞大師、 が る。 後に鴻 祖 重複は甚だ 堂集 延慶は 4 Ш は 明 0 金 延 弟 奇

公制 州 延慶寺祖師堂雙聲碑。 文者是也稱:揚祖教、 洞契,,玄猷、理含,,金石之聲、文抱,,風雲之韻、 廣行:三于世

矣

此人 德傳燈錄によれば、 というて居る たの 0 であ 語 は らう 唯 これ カュ カュ 5 0 然し、 當時、 鄧州香嚴下堂義端である。 みである。 襄州 右 0 祖 'n 問答並び 堂集は、 延慶寺のあつたことは明 に洞 下 堂 Щ 襄州と鄧州とでは同一所ではないが、 の語 和 尙 は、 南 泉 祖 に嗣 堂集 かで、 ぎ襄州 17 よれば、 又有名であつたのである。 に在 りとい 南泉の弟子 ふのみで、 これ の下 は確に法端と義端とが 堂和尙が 名を記す 法端はここに住して さなな うたもので、 V が

景

共に、 而も香嚴の法を嗣いだとすれば、 單に端 和尙といはれる所から起つた混雑に相違ない。 洞山よりも後輩で、 果して洞山が別日の言をなすを得たか疑はしい 恐らく、 祖堂集が可なるべきことは、 潙山 Ø の弟子で

の弟子ならば、

これは可能であるからである。

居る 洞 V 八 であらう。 Ш の答 はれ、 洞山語錄72 景德傳 を聞 爲山 而 V 燈錄 7 ઇ も亦、 の に京兆米和尚 弟子とせら 潙 によれば、 Щ 師 の弟子としても師兄格であつた如くに見える。 亦肯」之といは れる。 米 が僧をして洞 和尙 祖堂集 は又僧をして仰山 れて居るからである。 Ш にも景徳傳燈 に問 はしめ、 に問 錄 洞 は K 8 しめたともあるか 山が答へたとある。 然るに、 王敬初常侍 仰山 景德傳燈錄に、 の答を聞い が \*\* 5 米和尚 和 潙山 尙と問答したことを傳 て、 叉 は米 0 師 弟子と見るのが正し 七師 深肯」之といはれ、 (文) 單 七 Alli 7

僧問、如何是衲衣下事。師(米和尚)云、醜陋任;;君嫌、不」挂;[雲霞色]。

明か 系統 あるかどうか確ではないとい る。 を擧げて居るが、 偈を附して居る。 景德傳燈錄 の最後部に附錄的に述べ はないと考へられる。 は米嶺 袓 景德傳燈錄は、 堂集 和尙を馬祖の弟子となし、右と全く同一の問答を擧げ、 は 恐らく、 は られたものであるから、 此問答を、 ねばならぬと思ほれるのみならず、 ここでも重複の敍述をなして居るのであり、 米嶺和尚のものであつたの 米嶺 和尙のものとなし、 袓 |堂集は此人を何人の弟子であるとも知らなかつたので 米嶺和尙は、 を 右の問答が又果して米和尙 名の似た點によつて、 前に述べた隱山和尚と共に、 更に、 米嶺和尙が果して馬祖の弟子で 師將ニ示滅」乃遺」偈として 米 このもの 和 尙 0 所 7 ら附 馬祖 ぁ 記

五九

するに

至つ、

山た

のであらう。

米嶺は場所の名であらうが、

景德傳燈錄は徑山第三世洪諲の弟子

に洪州

米嶺

和

尙

を撃

洞

良

价

げて居るから、 洪州にあるのであらう。然し、この米嶺和尙すらが全く判らない人である。

らう。 見れば、 6 瑯 る た 所の存するものを出した。從つて、これ等の語で、 とである。 其弟子同安紹顯、 の弟子陸亙大夫などの名も出づるし、 なかつた。 のもある。 瑯慧覺などの著語もあり、 以上擧げた人々は大體洞 廣淸 今はそれ 聞解は之を明かに、 猶多くの語 91に文殊菩薩と茶を喫したといふ無著が出づるが、 警玄は諱を避けて警延というたから、延公といはれるのである。洞山 その外、 凉傳卷中では牛頭六祖慧忠の弟子で、太曆二年 (モニモ)前後の人である。 例へば、 等 夾山の弟子逍遙懐忠、 にも及ばなかつた。 雪峯義存及び雲門文偃と洞山との關係 が知られるであらう。 西院大安の弟子壽山師解が洞山に参じたことを洞山 山語錄にも其名の出て居るのが多いが、然し、 後に明安日はく、と讀んで居る。 又記に、後明安日、とあつて、後明安日はくと讀み、 雪峯の弟子長慶慧稜、 叉、 樂普元安、 洞山 故に洞山語錄にあつて、 語錄 洞山との交渉が盡きるといふのではなく、 臨濟-興化 Ó 中 'n Iİ はそれ等の語錄を見れば、 雪峯 無著は宋高僧傳では華嚴宗淸凉澄觀に學んだとせ これは明安延公を指し、 丹霞の 南院 の弟子羅漢桂 景德傳燈錄の文と異ならないものは之を省い 弟子翠微無學、 風穴―首山 語錄171 洞山語錄にない語、 「琛に嗣 六代孫も恐らく之を指すのであ が傳へて居るが、 洞山六代孫と注せられ 法し 馬祖 汾陽と相承け汾陽に嗣 明安延公は太陽警玄のこ 層詳しく た法眼 0 弟子鹽官齊 却つて洞 又はあるも異なる 卽 知られる所 ち淸凉文盆 ととに 安、 Ш るもの は擧げ 語 いだ 南泉 もあ 録を

終始)、 曹山 洞 和尙本寂、 Ш の弟子として祖堂集は雲居和尙道膺、 華嚴和尙休靜、 本仁和尙 (住白水院)、 欽山和尚文遂(未视行狀莫窮姓族)、 青林和尙師虔、 疎山和尚匡仁(未覩行狀不敍終始)、 中山 和尙道全 (未祝 行狀不決

龍

本仁 した。 列せられるもの八人、合計二十六人を舉げ、 牙和尚居遁、 叉宋高僧傳に於てる、 尙 祖堂集が十人も擧げるのは、 と幽棲和尙とを除いた八人の名が出て居る。 龍牙山居遁、 幽棲和尚(未视實錄不決化綠終始)の十人を列し、 馬祖と雪峯との外には、 曹山本寂の六人を傳し、景德傳燈錄は機緣の語句あるもの十八人、 馬祖の三十二人、雪峯の二十一人の弟子を列するを除いては、 更に日本高僧傳によれば、 かく六人を擧げる例は他に無い。 宋高僧傳は雲居山道膺、 我國の瓦屋能光も弟子となつて、 洞山語錄には祖堂集の十人から 華嚴寺休靜、 語句なく唯 其例が 疎山 蜀で寂 ない。

雲居 と曹山とについ ては別 に述べようと思ふから、 今は其他 について概略を見よう。

すから、 姓は 初 Ļ ど全く不明である。 文邃の吐論を覩て、 て發解したといはれる。二十七歲で澧州欽山に止まり、 B 北 欽 省武陵道常德縣、 其帥となり、 Ш (九〇一頃) は 遭州に於ては太守雷滿に歸依せられ又參ぜられたことが判る。 宋高 少 にして百丈の弟子杭州大慈山寰中 僧 傳に 卒したといふ。 又昭宗の爲に武貞軍節度使とせられ、 祖堂集にはないが、然し、景德傳燈錄は弟子に洪州上藍院自古と灃州太守雷滿とがあるとな 法器であるとし、 は (共傳 の人、字は秉仁、人となり兇悍で、文身斷髪し、 が 無 かかるものが弟子となつたとすれば、欽山はよほど優れた人であつたと考へられ V が 相共に遊方行脚し、 景徳傳燈錄に初めて出 (セハローハ六ニ) 學人を接得したが、 常に輕舟を以て荊江を上下して、 徳山に到つて、二人は相契ひ、 で、 に業を受け、 文遂とあつて、 廣明中(八八○)諸蠻を聚めて土團軍と號 雷瀬は、 其後の動靜、 當時殷頭と雪峯とが 人名辭典によれば、 福州人とせられて居る。 州縣を攻劫し、 文邃は更 及び示寂の 會下 'n 洞 Ш K 天復 在 然し、 世 K 卽ち 壽 よつ b

洞

Ш

良

价

洞

る。 洞 山語錄38 139 に欽 山のことが ある。

知られて居な 中 Ш 和 尚 は 通 常中洞: S 洞山 Щ 語 錄 127 こといは に洞 オレ 山 洞 どの 山第二世となつた人であるが何等傳記的のことは記されて居らぬし、 問答がある。

問答がある。 終 が 後、 K 南 帝 嶊 赴 鳳朔 初 嚴 Ш の S 逍遙園と終南山華嚴寺とに浮圖を立てた。 た時 め 休靜は宋高 Kζ 福 諸名公が 州 に在るとなすが、 適うたとい 東 弟子に鳳翔府紫陵匡一、 山 僧 の華嚴寺 皆經を讀む 傳でも何許人なるかを知らずといふ程で、 જે に住 後、 朔は翔であらう。 平 K Ļ 陽、 休靜及び其徒のみは讀まなか 幾何もなく後唐莊宗(九二三―九二五在位) 饒州北禪院惟直、 即ち山西省河東道臨汾縣、 勅諡を寶智大師といひ、 濰州化城がある。 同じく傳記的 つ に於て寂 たので、 祖堂集は紫陵と長興和尚とを擧げ 無爲の塔と號した。 Ļ 之につい に召 のことは判 茶毗 にされ、 して舍利を獲、 て帝との 洛陽 5 な 華  $\checkmark$ 洞 問 嚴 答 寺 山 洞 田語錄128、 が 晉 1 Ш 州 رآن 住 Ø と房州 法を得 ŋ 130 共 內 長 答 齌 r ٤ 7

とあ 洞山 (九〇一一九〇三) 白水本仁も何處の人か判らな の忌 弟子 齋を設け ĸ た時、 京 に洪井高安の白水院に住し、 北 重 雲 智 僧 問 腪 دگر V (八七三十 先師を供養するに先師還來るや也無しや、 洞山の法席で得心し、 九五六) **曾下は二三百人もあつた。** と杭州 瑞龍幼璋(八四 浙西、 特に 丹陽 ーー九二七)とがあるとせられ 然し、 の 答ふ、 人の 示寂 請によつて共處 更 K Ø 华、 \_ 分の 世 供養を下 壽等 K 住 る。 は 知 Ļ 祖 Ġ きせい 天 堂 \$2 な 復

は

記

され

τ

居ら

め

宋高僧

傳で

は

智輝を必ずし

ら白水

の弟子とはして居な

青林師虔は洞山といはれた人で、

洞山第三世である。

傳記的

のことは全く知られないが、

夾山卽ち武陵から來

興

Û

府

62

延慶通 祖 は 机 洞 O 墳塔とあるから、 L 堂集 るで 偈は長長を靑靑に、 山 異 た なら のである。 に入つたことに 性 あ K 大師 は記 な S とが z 叉祖 然らば、 XL 洞 塔を建てなかつたと見える。 あるとせられ な Ш なる。 第四 S 堂集では三十年後に來つて此 が、 青草を荒草に作るのが 初め隋州土門小靑林蘭若に住したから、 第二世 世 景 は ح 曹山 丸 德傳燈錄 まで る。 道全の後を襲うたのである。 0 最後 ル弟子 中洞 に 洞 の一人には は Щ 韶州 山 が 足た理 道 あるとい 洞山 龍 延 卽 Ш 光 出語錄 132 語 ち で に住せ 襄 ふが、 麁 あ 句 が 州 る。 頭 むと洞 和 な 石門寺獻 133 とれ 袓 祖 尙 堂集 堂集には 135 134 第五 崩 は 曹山 が べ 襄州 世 豫言したとあ 師遷 は 短短一 の に載つて居る。 廣 其 寂する三年 弟子 化時、 德 尺餘 郢州 洞 Щ á 遺囑焚而颰于風、 一芭蕉、 一飯で 前 纎 之に 繊獲 で 長長三尺餘 ぁ あ 定州 る。 るか よれ 緑草とあ 石藏 靑林 は、 慧炬 大體 八 Ŋ 鬱鬱覆青草 師 の弟子は、 JL 不許安立 下二句 信 八 华 ぜら 州

た。

洞

Щ

の法を得て、

青林和尚といはれるのであらうが、

後に洞・

Ш

に住

四大等 爽 短 施 踈 の爲 殆ど常と同じか 山 頌 匡 に矮師 一仁は宋 略華厳長者論を著はし、 叔といはれ 高僧傳では光仁となつて居る。 らずといは た。 行脚 机 世 っ 洞 時大安に到り、 Щ 'n 行は の法を得て、 北 70 何處の人か判らな 疎 叉香嚴 精辯、 山 0 語 は重編 に到 衆に優れ、 ŋ いが、 曹 洞 身相 玄奥を激揚するに人々の標準となつた。 五位顯決の中 短陋、 幼にして氣檠、 Ò 洞 山三句 學者でもあつた の所 物を凌ぎ、 にも存 , \_ な 精

遷化 の時 我 路 碧空外 白雲 (無處閑 世 有 無根 樹 黄葉 送 風還

る。 の 偈 弟子とし を遺 て 入龕後、 袓 堂集は後欧 白 鹿 が 靈 山 前 和尚 10 至 のみを出すが、 0 7 膝 を屈し 7 景 起つたの 德傳燈錄は二十人を出し、 で、 人々これ弔を爲 其中, ですので 十二人に あるというたと は 機 緣 Ø 語 は 荀

洞 Ш 良 价

63

矣と、 慧洪 師 する時 75 た つのを、 を 叔 ひせられ が 頸 などとは到 後皆言 を引い ልኣ して其中に入れ 洞 አነ 洞 る説 Ш Щ て居る。 ふ所 て呼んで曰はく、 は は 底考 を誠 知らずに、 曹山 Ø 踈 如 しゃ て居 5 r Ш Ļ ∌ኁ şι は洞山語錄お、は とあ 中夜、 三更に來れ、 に傳 な る カュ V 所 ź 洞 5 へて居る 雲巖より承けた寶鏡三昧、 で 山 あ 然し、 の禪、 洞 る。 Щ 汝に曲折を授けむというたが、 Ø が 136 寶鏡三昧等は凡て密 我手に入れり矣と、 は カン 中夜曹山 *ነ* に存する。 慧洪 ることは凡て俗説で、 17 の言行と相 Ø 慧洪 み授け 五位顯訣、 の禪林僧饗傅の曹山傳に、 應 たとい 洞山大に驚いて日 傳たる性質のもので しな 齊東野 دگر 其時矮師叔 三種滲漏を、 Ø は、 Ň 後世 Ø はく、 語 なく、 Ċ 人の が之を知り、 あ 曹山に投け畢つた 作話 曹山 á 法を盗まば倒屙 凡て曹山 自 · (C が 洞 あ 5 恃 綳 Ш ŋ 床下に を辭去 む Ø 弟子 所 疎 及び カュ 高 Ш 浦 が 5 カュ が せ 盗法 伏 0 旣 無 矮 た K

賜ひ證空大師と號せしめられ 崇壽院道欽、 子として祖堂 なして居る。 王馬氏が請うて湖南潭州 翠. K 微 巧みな人で、 龍 無學に参じた。 牙 居 遁 は 棄 之によれば、 楚州觀音院斌の五人を擧げ、 姓 小は報慈 景 は 德傳燈 郭 叉、 和 臨 香嚴 尙 錄、 Щ 龍牙山妙濟院に住せしめ、 八三五一九二三の一生となるが、 南 0 禪門 み た。 城の・ にも德山 を擧げ 出世四十餘年で、 諸祖偈頌などに錄せられて居 人 る -にも白馬にも が、 四歲 初めの二人には語句を述べて居る。 景 で世 德傳燈 0 龍德三年(九二三)に寂したが、 五百人の會下を接得し、 無常 到 錄 0 は たが契はず、 を感じ吉州 潭州報慈藏 果して正確であるかどうか る。 洞 廬 山語錄26、 嶼 陵滿田 洞 Щ 襄州 KC 後梁貞明の初め (九一 來つて大事を了した。 寺で出家し、 含珠 127 景 Ш 審哲、 149 **小德傳燈** は判 128 嵩山 鳳 に其語 5 錄 翔 な 0 に徑つて受具して、 白馬弘寂 み S 五頃) Ú 後、 が 存 龍牙は偈 八 紫袈裟 する。 --天策 ル 撫州 歲 府 弟 頌 لح を

を景徳傳燈錄 紭 棲 和尙は台州、 べにも、 雪峯の弟子鏡清道は 卽ち浙江省會稽道臨海縣、 (八六四-九三七) に居たが、 との問答が傳へられて居るし、 景徳傳燈録によれば、 道幽といふ名である。 其他も大體 致する 袓

傳記的のことは全く判らない。 弟子も傳は らな

尙、

北

院

通

0

語句

が

傳

5

ýί

て

居る。

德傳燈錄には、 以上 一の外に、 蜆子 和 尙 九峯普满、 白馬遁儒、 乾峯和尚、 禾山 和尚、 天童山 成啓、 寶蓋山 和

唯 と答 假 蝦 华 狂 を決 蝇 蜆 を採つ 子 たので、 たる ける爲 和 尙 のみで て は 食し 何處 ĸ 懺 て居た あつたとい 謝 先 の 人なる じて に紙 退 錢 ክ カュ V Ō 5 判ら は 中 た 礼 アアン 人 K 潜入して居て、 な 亽 が جير V 蜺 上 後 子 K 和尙と呼んだ、 休靜 頗る奇 深夜歸 が 京師 人で、 に往つた時、 つた時、 夜は 洞 Ш 東 の法を得て 把住, ш 白馬廟 蜆 して、 子 和 0 カッ 尙 らは、 祖 紙 錢 師 も往つたが、 凹 の 來意 閩川 中 に臥 を問 に於て した 徒 5 Ŕ が、 俗 を聚めることなく、 が に混じ、 華 嚴 神 休 餔 江 靜 酒 岸で 臺 が 眞

郢州長壽人、 と全く同一の は 事をも敍して居ない。 勿論 普滿大師 景 德傳燈錄 郢の仁王寺惠超 問答をなして居る。 は筠州 にもない。 普滿 とい は大師 は にれるか に依つて出家 然るに、 號らし 玄は通玄であるが、 Ġ 慧洪の禪林寶傳には、 V 九峯は筠州 が、 Ļ 洛中に遊びて律を聽 それすら判らない。 K ح あるのであらう。 n が 九峯普滿大師 筠州 き、 九峯玄禪師 洞 Ш 武陵 I語 錄 130 景德傳 に相 に來つて、 違なからう。 に洞 が 燈録は僅 .景德傳燈錄 川 ころ 德山 の 問 問答を記すのみで、 に多じ 通玄は 答 VC たある が あ を 程 洞 ź Ш ٤ 共 祖 德 0 先 問 Ш 堂 何 は

六 Ŧī. 高齢で

ó

た。

ず

して

洞

山に至り、

右の問答をなし、

洞山の寂後塔傍に廬すること三年、

學者集

まり

中

洞

ш

段 相 契は

쉣

洞

和の

| 初め (八八一頃) 北遊し、又南に還り、豫章に居た。南平鐘王が龍濟寺を建てて居らしめた。

六

九峯 あるが、 の弟子に洪州鳳棲山同安院威があるとなして居る。 乾寧三年(ハカ六) 六十三歳で寂した。故に、八三四―八九六の一生である。 慧洪は自ら九峯に往つたことが 普滿大師の號は出て居ない。然し、之によつて、 碑は斷壞し、僅に木碑があつたというて居る。 洞山の弟子の一人が明かとなるのである。 故に慧洪の記述は質地に調査したもので、 景德傳燈錄 信ぜられ得る。

遁儒も傳記は判らず Ŕ 多少の問答が傳はるのみである。 洛京に居たから、 白馬は洛陽白馬寺であらう。

弟子に興元府靑剉山和尙、京兆保福があるといふ。

外何事も知られ 和 尙 は瑞峯ともいふとあるから、 瑞峯和尙ともいふのであらう。 越州とあるのみであつて、 多少の問答の

禾山 和 尙 は吉州に居たのであるが、二三の問答が錄せられて居るのみである。此二三人は果して洞山の弟子か

どうか。

なるものとして天童山咸啓を出して居るから、 も明州天童山咸啓があり、 天童山咸啓は明州天童山であるが、先に蘇州寶華山に住したといはれる。盬官の弟子徑山第二世鑒宗の弟子に 機緣の語句が無いが、 此方が確で、 何か此間に混雑があるのであらう。宋高僧傳は鑒宗の弟子の尤 洞山の弟子としては疑はしいものであらう。

寶蓋山 北院通は盆州、 和尙は潭州に居たのであるが、 即ち四川省成都府、 に居たのであるが、初めは夾山に参じたと見える。 これも多少の問答の錄せられるのみの人である。 後に洞山に到り、

爾來學人を接得

の が 旨 ·ある。 勅諡があつたか に契はなかつたので、そこを辭せむとし、 爾來洞山の左右にあつたが、 5 優れた人であつたのである。 钁頭通と呼ばれた。 洞山に導かれて大悟した。 名が完全には傳は **其後、** 北院に住したのであ 5 これは洞山語錄13にも存する。 ない が 弟 子 るが、 に京北香城 示 寂の後 和 尙 が に證 42 あるとせ 眞大師 ĸ | 共語

رغ

興年 宋に勾令玄居士とい 錄 によると、 瓦屋能光は ぇ (九三三頃) 永泰軍節度使祿虔展が碧鷄坊宅を禪院となして住せしめたが、大に玄風を振うた。 里族が判らないが、 示寂した。 ふのがあつて、 百六十三歳であつたとい 洞山の法を得ても歸朝せず、天復の初め(九〇一頃) 蜀に入つた。 蜀都の人、 禪宗を究め、 ふが、 法を張平雲に得、 これは怪しい。 蜀には三十餘年居たことになるが 嘗て能光の塔を拜して、次の偈を 後梁 日本洞上聯燈 (唐の誤) 長

親 大空無盡劫爲」塵 百六十三歲後 玄步孤高物外人 方於::此塔:葬:)全身? 日本國來尋,被岸! 雲山林下過:迷津! 流流法乳誰無」分 了了敎知我最

作つたといふ。

つたのをいふのであらう。不幸にして、張平雲も勾令玄も判らない人々であるが、 百六十三歲說はこの偈から出でたのであらうが、これは恐らく勾令玄居士が百六十三年後に塔に薪に全身を葬 恐らく宋神宗の元豐(一〇七八

―一〇八五)頃の人々であらう。

洞

山

Ħ

쉣

洞山 高僧傳によると、 の 影響を受けた人の如くであるが、 晉の曹州 **扈通院智朗** 智朗の生れたのは洞山の寂後二年であり、 (八七一一九四七) が洞山雪峯二祖 師 に見え、 雪峯 禪訓を決了すとある の示寂は其二十八歳であ

六七

洞

六八

る。 らぬ。故に、單に洞山とあるのみでは、注意を要する。 二十八歲でも、 雪峯に會うたかどうか判らない。 故に、洞山というても、 宋高僧傳にはかかる曖昧が時々見受けられ **其弟何世かを指すのでなければな** 

第九 祖堂集洞山傳に、

師 有時示」衆曰、 石霜代云、 無"人得"他肯? 吾有"閉名在"世、 進曰、 誰能與」吾際得。 争"那閑名在」世何? 有:沙彌:出來云、 霜日、 張三李四他人事。 請師法號。 雲居代云、 師白搥日、 若有,閑名、 吾閑名已謝。 非...吾

先師<sup>o</sup>

疎山代云、從」古至」今、無,人辨得!

疎山代云、鄭有"出」水之權、人無"辨"得之"能。

ŋ 見せられるものに於て見るべきであらう。 5 宋高僧傳石霜傳には、 り既に閉名を欲しなかつた人である。實際は閉名でなくとも、 の追隨を許さないものがあつたのであらう。 とある。 5 ふ所から見れば、洞山の會下には多數の學人が集まり、 洞 結茅宴坐す、 山に多數の衆があり、 景德傳燈錄は之を、 時に衆追尋し、修ち見ること有る者皆號哭して、 洞山新に滅して、俄に、石霜が、 師將"圓寂" それが石霜に往つたことが判る。 謂」衆曰となすが、 ここにはそれ等を述べることを敢てしない。 その活手段は大體洞山 遠方の禪侶の爲に圍繞せらる、因つて深山無人の境に入 洞山の名は天下に喧傳せられたものであることが判る。 有時でも將圓寂時でも、 これ等の大衆に對する洞山の平生の接得提撕は他 洞山には凡て閑名であつたのであるが、 語錄 交々出でて吾曹の爲にせよと請ふ、とあるか に存する洞山の語、 何れにしても、 及び祖堂集などに發 洞山 は幼幼 ታነ Ç Ì

必ずしも一般的ではなかつた如くである。 巖曇晟なる論文の最後に祖堂集の文を引いて置いた。 叉 洞山は共師雲巌に對して追慕の情の厚かつたことが、 洞山の爲に、弟子白水光仁が忌齋を營んだことが傳へられて居る。 當時はかかる營齋が諸所に行はれたと考へられるが、 洞山語錄の雲巖諱日の營齋について知られ得る。 Z)

第十 洞山の示寂について、祖堂集に、

かる師餈の親情があつて、雲巖一枝不墜也といはれるのである。

師自咸通十年 不」依」物 竟日師云、 是阗修行、 (八六九) 已丑三月一日、 僧家何太鹿卛、 何悲;有戀? 臨行之際喧慚如、斯。 則呼,,主事僧、令、辨,,愚癡齋。 剃、髪被、衣、 令、撃、鐘、 至"八日|使"開浴? 儼然而往。 主者仰戀、 浴訖端坐長往。 大衆號慚。 漸辨:齋筵 師復覺曰、 至1七日1備。 夫出家兒、 師 亦 心

壽については、 其却留累日なるは古にも亦これ有るも、 準備を要したことをも示すものかと考へられる。一度儼然として往いて、再び覺めたのであるから、 あつて、蓋しその般若無きを責むるか、というて居る。齋の準備をゆるゆるなして七日にして完備したといふの とある。 勿論、 宋高僧傳も景德傳燈錄も大體同じである。 其他は凡て四十二となすか 洞山の長く留まらむことを希ふ眞情からであるには相違ないが、或は當時の齋には少なくとも數日 祖堂集は六十二歲となすが、 5 祖堂集 价の來去自在なるが如きは近世一人のみと讃嘆をなして居る。 共他は凡て六十三歲となして居る。 人は世 愚癡齋というたのは、 壽法臘共に他よりは一 **歲少ないことになつて居** 宋高僧傳は、 法臘についても、 洞山 がかく名づけたので る。 祖 堂集 宋高僧傳 祖 洞 H Ш 堂集 [19] 0 世 +

六九

六十二歲となすの

は、

曾て雲巌曇晟なる論文第三節に論じた如く、

曹山の臨終の言として、

洞

Щ

良

份

雲巖師翁も洞山先師

洞 Щ 良 仦

も六十二歲で示寂したから、曹山自身も亦六十二歲で示寂しようと言うたとの傳說に基いて居るのでふるが、そ

られ、塔を慧覺といふ。 (一六・八・一五)

す説に從ふのがよいと考へられる。故に、其一生は八〇七―八六九である。後に悟本禪師又は悟本大師と勅諡せ あつて、之を以て直に一般普通の世壽をいうて居ると見るべきでは無い。故に、洞山は六十三歳寂であつたとな れは洞山が三月寂して其年の夏安居を經ないから、僧臘四十一と數へ、それによつて世壽を六十二となしたので

ーランか剣か

 $\supset$ 

---サラセン史研究に寄せて-

小 林 元

征服 民地化ないし半植民地化をはつきり豫料してゐなかつたために、 炒 事實、 藏してゐるであらう。さうして、 感しなかつた結果であらうか。いや、 囘教圏に積極的進出を開始しなかつた以前には、 á 回教徒に闘するヨーロ の繪卷を展けた時代における戰慄の記憶を搔き立て、いたづらに過去帳を繰りながら、 「地理上の發見」 3 1 п ッパの囘教徒觀は故意的誤解の上に立つてゐる場合が少くない。 からこのかた、 ッパ人の構想には、 回教徒をめぐるかやろなヨーロッパ的傳說の性格は、 世界的膨脹を追求したヨーロ かれらは囘教立地に關していまだ無知に近く、ともすれば囘教徒が世界的 しばしばある巡意が含まれてゐる。ことによると、それは敵意を內 きはめて惡意的であつたやうに思はれる。 あへて囘教徒に對する遠慮と宣撫との必要を痛 ッパ人が、 將來における囘教的生活空間 とりわけ、 意外に强烈であるらしい。 それはヨー 敵對意識に燃えてゐ けだし、 それ 17 ッパ は 人が 0 V 植 は

ランか剣か

## たからであるらしい。

肉ではあるまいか。ことに、かれの地獄圖の設計は囘敎神祕思想家イブン・アル・アラビーの著意に符合すると アシンが指摘してわるやうに、ダンテの「神曲」の構想が囘教思想に由來すると考へられてわるのは、 に、顎から額まで裂かれ、胸を割られてゐる」と述べ、惡罵を浴びせてゐるではないか。それにもかかほらず、(こ) ンスを前驅しながらも、 いふ。はたして、さうであるとすれば、ダンテのマホメット觀はたいへん奇怪であらう。(3) たとへば、ダンテは囘教の敎祖を異敎徒であるところから、地獄の第九坑に配し、「マホメットは惡嬔のため いまだカトリック主義を撥棄しえなかつたダンテとしては、これもまたやむをえないと しかしながら、 なんと皮 ルネサ

- (+) Dante: Divina Commedia, Inferno, IX.
- (н) Miguel Asin y Palacios: La Escatologia musulmana de la Divina Comedia; English abr. trans. fl. Sunderland: Is'am and the Divine Comedy 参照。また、とれに關しては É. Blochet: Los Sources orientales de など参照 la Divine Comédie あゅうせ Cabrieli: Intorno alle fonti orientali della Divina Commedia, Arcadia, vol. III
- (含)、Ibn al-Arabî; Al-Futûbût 参照。

雄」に對して無關心ないし侮蔑の態度を執つてゐる。ある場合には、マホメットはバイブル傳說におけるゴッグ またシェークスピアにしても、それぞれ囘教の開基者を厚遇してゐない。むしろ、かれらは相變らず「沙漠の聖 もちろん、ダンテ以後においても、かうした囘敎徒觀の傳統は、決して消失してゐない。 ルーテルにしても、

ではな ぱれ、 的なものに對して合理主義の鋭角的批判を加へた「啓蒙時代」の風潮においてさへも、 的誣意は、 およびマゴッグに比すべき惡魔の化身として描かれてゐるほどである。 囘教についてこれといふ關心を抱かなかつたやうに見えるボーマルシェエなども、 V イスパニアの作者となりすまし、思ふぞんぶん、 ⊅` • いつか一つの常識として凝結するまでにいたつたらしい。それはあらゆる旣存的思惟、 さうして、 かやうな見解は他の諸著作家の所說にも多かれ少かれ認められる。 7 ホメットにけちをつけてくれん」と獨白せしめてゐる したがつて、 回教徒に闘する なほ殘存してゐる。 フィガロをして 「あつ 1 たと ッ

- 1 Luther: Von Kriege wieder die Türken あるらは ¥. Shakespeare: Honry VI 参照
- 2 A. C. de Ecaumarchais : Une folle journée ou le mariage de Figaro. なほ、 譯文は辰野隆博士、 え・び

À,

頁一三五から轉用。

ット 早やくゲーテも世界史上の諸人物のうちから特別に囘敎の創說者を簡拔して、「決して詐僞漢視しえないマホ 資本主義的競爭場として選擇するにおよんで、政治的意圖と學的良心とから、 化してゐる。それはたとひ作意的ではあるにしても、囘敎徒を好意的に取り扱ひ始めてゐる。すなはち、 Ħ ッ しか の生涯をこそ、 るに、 列强が囘教徒の地盤を原料資源地、 第十九世紀前後になると、 現實の世界において、明白に觀察した祝福よりも、 囘教圈知識の水準が上昇し、 投資地、 市場、 過剰人口の捌け口、 さらに むしろ、 「産業革命」の波及とともに、 3 軍事的ないし交通的要地 その破滅に通ずる道程を辿つて、 1 17 ッパ人の囘敎徒觀も急に變 すでに 5 はは 3 ]

七三

またカーライルも「わ

'n

われ

は

戲曲

3

1

ラ

か剣か

に表現しようとする計畫」

を考慮しながら、

マ

ホメット頌歌」を構想し、

られ、 カト をかやうに想像しえない……わたくしはマホメットがまつたく偽善から離脱した點によつて、 いちおう冷遇から好遇にまで移行したわけである。さうして、かやうな傾向のうちに、 ホメットを決して無實質者、劇的動作者、憐むべき有意的野心の强い陰謀家と考へたくない、われわれはかれ ルメール、 多産な回教圏研究の收穫が擧けられてゐる。 「豫言者としての英雄マホメット」を活寫してゐる。それで、囘敎徒に對するヨーロッパ人の態度も、 ゴールトチーアーを經て、ベッカーないしフルフロ しかも、 3 1 12 ッ = \_ パ 的囘教學の發達の進路はかならずしも漫 にいたるヨーロ ۴ ッ パ 的 サ かれを愛好する」 シリ 回教學の系譜が見

漫的ではない。

- 小林元、 囘教圈史(建文館版、師範大學講座、歷史教育、 第一卷所收)第二章·第六節參照。
- 2 Goethe: Aus meinem Leben, Kap.
- 3 Th. Carlyle: Heroes and Heroworship
- 小林元、 イスラム學の發達 (新光社版、世界文化史大系月報、 第六號所收)

それ にしもか かはらず、 回教徒に闘するヨーロ ッパ 的思惟の傳統は、 とにかく、 かならずしも變革されてゐない。 「誣ひられた囘敎徒」をめぐる それは

Ī Ħ Ħ 的 人がけつきよくキリスト教徒であつたためであらうか。 傳説は、 かろしたョー 決して消え去つてゐない。實に、 ロッパ的誣說のろちに構成されたのである。 なほまた囘敎の定命(Qadar)觀、その他に對する誤診、聖遷 (Hijra) に絡らむ誤 今日なほ一般に流布してゐる「コーランか、 さうして、それはただにマホメットの資 劍か」といふ著

格に闘する臆斷のみでなく、

思惟 回教徒の一夫多妻制についての謬見、いひかへれば、それぞれの千一夜物語的斷案とともに**、** !の標本である。なんとなれば、それは囘敎圈史の眞相を意識的もしくは無意識的 に誤認した 3 1 3 1 п ッ Ц ؍ ツ. ノミ 的

的 意

志 嚴密にいへば、 キリスト教的意想か---を内在してゐるからである。

- 1 小林元、 囘敎敍說、 第三章・第六節参照
- 3 小林元、 マホ メッ ŀ (新光社版、 世界文化史大系、 第八卷所收) 参照。
- 3 小林元、 囘敎敍說、 第三章・第十四節参照

方の手にコーランを、 は、 これを世界史的評價として公表してゐるのである。たとへば、かつて「マホメットは片手に劍、 正しく分析し、 に見える。 ランを執つて、 らうか。事實、 V ところで、 ランケによつてさへも支持されてゐる。すなほち、 しから、 いや、 もしこの標語の背後にヨ 7 キリスト教とローマ帝國との廢墟の上に、 それに對して偏倚的批評を囘避すべきはずである――の筆力が作用してゐるとすれば、どうであ かれらの多くはヨーロッパ的立場に執着し、「コーランか、劍か」といふ對句を傍證しながら、 それはョー **ーランか、** 他方の手に劍を持して、 他方にはコンスタンティノーブルを脅嚇した時期」と規定し、 μ 剣か」といふ常識的標語は、 ッパ 人によつてキリスト教的立場から愛用されてゐる以上、 1 12 ッパの歴史家たち――いふまでもなく、 エヂプト、 ランケも回教徒の世界制覇時代を「「前」ウマ かれの王座を建設した」と語つたギボ とりわけ、 北アフリカ沿岸、 ョーロッパ的意欲において顯著であるやう イス パ かれらにしても、歴史現象を ニアを占領し、 「囘教の傳播は戰爭と あへて冗言を要しな ンの主觀的表現 また片手にコー 一方には ィ 7-朝 が

\_

ス

よりヴァ

1

を

1

・ラン

剣か カン

七六

武器とによつて追求された」といふ一節を記述してゐる。したがつて、「コーランか、劍か」といふ言葉の弘通 教徒」と明言し、 て知られる著述家シュミッツが、「右手にコーラン、左手に劍を持つて、アラビアの中央から興起した好戰的囘 に對して、ヨーロッパの歴史家たちは充分な責任を痛感しなければならない。まして、現代の囘敎國事情通 ギボンおよびランケ、その他の歴史家たちの解說を祖述してゐるとすれば、それはなほさらで

Gibbon: History of the Decline and Fall of the Roman Empire (Everyman's Library ed.), vol. V.

は

ないか。

しかも、

これはあながちこのシュミッツにのみかぎらない。

- 3 L. v. Ranke: Über die Epochen der neueren Geschichte ぬょう Weltgeschichte, vol. V.
- (∞) P. Schmitz: All-Islam, p. 4.

といふ對句 あらうか。 しか は しながら、 はたして、 が それは回教圏児の秘密を解く鍵鑰として役立ちうるか。そこで、 正 しい 回教徒の拓疆と回教の弘布といふ世界的史質——ヘーゲル風の表現によれば、「世界の革命」 「コーランか、劍か」といふ二者選一の意欲を反映する短句によつて簡單に說明されうるで かき いな かを一つの問題として提起するしだいである。 われわれはこの「コーランか、劍か」

W. Hegel: Vor'esungen über die Philosophie der Geschichte, p.

## \_

力を代表しながら、 囘教徒が第七世紀にマホメットの指揮のもとに、アラビア沙漠の熱砂を蹶つて興起し、アジア的勢 またたくまにアジア、アフリカ、 3 1 12 ッパに跨がる巨大な囘敎圈を實現し、 世界的 に雄飛

カュ したのは、 れらの國家はサラセン帝國と名づけられてゐる。 衆知の事實である。との盛運を持來した囘敎徒は、 3 | | | ッパ人によつてふつろサラセン人と呼ばれ、

Î 0 時 代である。 サラセン帝 なほ、 ・國が最大の版圖を確得したのは、 サラ セ ンといふ稱呼が ] ] 前ウマ ロッ パ 的 イヤ朝の 起原を示してゐるのは、 カリフ、 ァ jv • ヮ 注意されてよい。 リ 1 ۲ 一世 (七〇五 一七一五 年在位)

契機 かり L な 怒濤のやうに東西に向つて出動した原因は、 統 とすれば、 アラビア人の世界的征服の究極の原因は、 か」とい て、 蜃氣樓的 に迷はされてはならない。 かろした囘敎徒の世界的行動が、 い批判的學者たちによつて、 を「コ にこの對句を敷衍して、 丰 ij えっ宣 歷 1 ታነ ス ト教園のひとびとを回教徒化さうとする意欲のもとに、 ラ n 史のうちに彷徨することとなるであらう。 傳的對句の場合と同 は ン か サ ラ 剣かし セ ン史の發端を誤見することになるであらう。 アラビア系の遊牧民はマ いつたい、 といふ通念 宗教的であるよりは、 様に想像されるとすれば 單純に「コーランか、 サラセン人として知られるアラビア系の囘敎徒が、 ウ ィ かならずしも精神的 これとともに連想される ンクラーの暗示のもとに、 朩 むしろ非宗教的であると考へられてゐるのである。 われ メット 劍か」といふ標語によつて表現されてよいであらうか。 われはいたづらにョー の傳達によつてアラーの天啓に感 によつて模索するかぎり、 ―いひかへれば宗教的ではない。 襲撃の火端を切つたと速斷するも なんとなれば、 「十字架か、 カエタニ、ベッカー、 鐵 ).7 ッ カ・ アラビア人の世界的 パ あるひ の教會主義的誣說 わ 丸 西アジアの一角から かれ その は Ļ 「珠數 は飛んでもな 他 劍 すなはち、 の捉 でを振 0 との場 が、火 が 行 り翳 は の 進 あ 傅 ż

たとへば風土的變化と耕地的涸渇とのために、

アラビア人がアラビア沙漠の自然的條件の異變、

7

1

ラ

カゝ

飢餓

に瀕し

バ

認されてゐるととを思ひ浮べよ。けつきよく、アラビア人の大規模な征服事業が、(③) 集團的選徙を企てたと想定するカニクニの「乾燥 (Inardimento)」 説は、ベッカーによつて支持的に容 たんに囘敎的狂熱を作因とし

て敢行されたものではないといふ命題は、すでに提案され、一般化されてゐる。

- 1 Winckler: Arabisch-semitisch-orientalisch, pp. , 52 sep.
- (云) L. Caetani: Annali dell Il Islam, II, pp. 821-861 幽黑°
- (カ) C. H. Becker: Islamstudien, I, p. 7 ゃふじ p. 63 参照。

した不可避的運命の歸趨である。それはアラビア人の「血」の發展のためである。それはアラビアの「土」の上した不可避的運命の歸趨である。それはアラビアの「土」の上 にちがひない。 アラビア人はこの窮境を脱郤し、 活的停頓に對する重要な前提、すなはち土地的覊束性ではあるが、それ以上ではない。いつたい、「乾燥アジア」 けだし、アラビア人の民族轉住は乾燥といふ自然的壓力を動因とするよりも、遊牧的生活態の停滯といふ社會的 ついて「不分明ないし未決定」であると批評してゐる。たしかに、ヘルの判定は正しい。なんとなれば、 典型的生活空間であるアラビアにおいては、 の「乾燥」説はたとひベッカーが後援するとしても、 しかし、 ――むしろ民族的要求を起因としてゐるのである。なるほど、「乾燥」の作用による旱魃といふ現象は、 ヘルはかうした試論を「烱眼な理論的推定」として推薦してゐるにもかかはらず、 かれらがアラビアの境界を越えて、 かれらの民族共同體の存績のために、 遊牧的生活態の行き詰りは、 いはゆる「肥沃な新月地帯」に突進したのは、 多少の不安性ないし假說性を清算してゐないからである。 果敢な決意と勇氣と行動とを要請された きはめて顯著であらう。 なほ、 質に、 さろして、 その詳細 力 かう ェ 生 YC

が 自然の在り方ではなく、それを土臺とする民族の在り方こそ重大である。 な乾燥による旱魃といふ風土的條件の所與であるよりも、 てすとぶる活潑化されてゐる點は、 系の諸族の場合と近似する條件を備へてゐる。 はフン、 に炎上したアラビア人の「血」の問題である。アラビアの熱砂が燃え上がつたのではない。アラビア人の「血」 .宗教.」の 赤血球を吹き出したのである。それは廣大な沙漠的生活空間における「民族の雄叫び」ではなかつたか。 意義が考へられる。 ンゴル、 における遊牧的生命態の停頓といふ生活的條件の結果であると見られなければならない。 トルコなどの諸族の場合と同然であらう。 しか 他の諸例と相異するところであらう。 Ļ それにしても、 ただし、アラビア人の民族的實踐が、 アラビア人の巨大な征服の繪卷 むしろ乾燥地帯といふ「土」 しかも、 それはローマ文化圏に闖入し そとに民族の指導理 囘敎とい は -嚴密にいへば 力 念として ふ指導精 ェ Ŋ = たゲル が 語るやう Vζ 一砂 よつ マン する

- (-) J. Hell: Die Kultur der Araber, p. 19.
- (2) 松田壽男、小林元、乾燥アジア文化史論、第二章参照。

イヤーによつて「諸族の倉庫」ないし「セム族の最古の故郷」と比定されたアラビアを起點として、その 界的 づれにしても、 これ は歴史的にいへば、 に擴大したところの一つのフェルケルワンデルングと規定されるべきであるのは、 はアラー おそらく、 の聖旗のもとに統制されたアラビア人が、 古代以來行はれたセム族の最後の民族移動として取り扱はれなければなら 東西兩一 面作戦によつて膨脹したアラビア人の民族的進軍が、 かれらの遊牧的生活圏における民族 **ウィンクラーおよび** 改めていふまでもな 的運命 Ó 打 ż

--

1

=;

ンカ剣か

するためには、 ラセン人の「血と土」との世界的振幅が豪華に演出されたのである。もちろん、このとき、 解といふ切實な必要から、新らしい生命線の開拓を希求した痛烈な意欲をその根本的動因としてゐる。 役割を果してゐるとしても、アラビア人といふ民族の在り方、すなはち世界的登場の直接的動因ではなかつたと 傳統は信仰として表現される。 ないか。 た囘教は、アラビア人の民族移動の戰線を統一する指導原理の立場をもつて作用し、かれらの大擧的遠征を嚮導  $\checkmark$ ホメットへ惹きつける引力であり、 民族信念化したのであり、それ以外ではない。したがつて、たとひそれはサラセン帝國 血の底力は信仰の息吹きによつて强化される。 回教がアラビア人といふ民族共同體の嚮導理念である點は、 十全な精神的意義を發揮してゐる。しかし、 アラビア人の場合もさろである。囘敎はアラビア人の「血」をひとしは民族的 そこに完結すると考へられる。 血の倫理は信仰の力によつて確立されるのである。 回教はあくまでアラビア人を民族指導者としてのマ これは 回教の重大な 意義の減殺を意味しな このためにひとしほ高揚され マホメットが宣言し の精神的 そこに たのでは 支柱 血

1 Winckler: Voyderasiatische Geschichte, pp. 2. sep. および 三 Meyer: Geschichte des A tertums,

いへる。

が「アラビア人はコーランの言葉と樂園の希望とによつて武装され、 たアラビア人の征服部隊の意識のうちには、 アーノルドも指摘してゐるやうに、 「宗教的關心はシリア、パレスティナ、イラク、イランなどを荒略 ほとんど現はれてゐなかつた」のである。 神の奉仕に赴くやうな心構へをもつて出陣 (この場合、 ル ダー

はれて行動するもの」として輕視した遺聞を傳へてゐる。さらに、第八世紀のアラビア系の詩人アプー・タムマ ビア人の士氣を「ギリシア〔すなはち、東ローマ帝國〕から獲得されるべき鹵獲品」をもつて喚起した事實を語る) 紀のアラビア系の歴史家アル・バラーヅリーも、正統カリフ、アプー・バクル(六三二―六三四年在位) バル)」 と唱へながらも、皮肉ではあるが、かれらの眼には囘敎の神聖な光りは消えてゐる。たとへば、第九世 まづ戰利品の獲得こそかれらの目標であつたらしい。このとき、口には「アラーは至大なり(アルラーフ・アク した」と語つてゐるのは、これと對角的に想起すれば、きはめて與味深い。) アラビア人にとつては、なりよも . د د またササン帝國 (中世ィラン帝國)の武將の一人が囘敎徒をもつぱら乏しい生活手段をのみ考へ、貧困に追 がアラ

それ麪包と棗椰子の實とに對するなんぢらの憧憬なりき、と信ず」「いな、なんぢらが收人生活を見棄てたるは、樂園のためならず、

といふ告白的詩句を遺してゐるではないか。かやろに、囘教徒の進軍譜はかならずしも宗教調を帶びてゐないの

である。

- (-) T. W. Arnold: The Caliphate, p. 24.
- 3 J. G. v. Herder: Ideen zur Philosophie der Geschichte der Menschen, p. 350.
- (π) Al-Balâdhurî, Futûb al-Buldân, p. 107
- (4) Ibid., pp. 256 sep.
- e) Abû Tanmâm : Hamasî, p. 792

=

ーランか剣か

けつきよく、アラビア人の世界的征略はかれらの生活的展開のためであり、 かれらの宗教的發展のためではな

は決して敬虔な行動、 るやうに、囘教の弘布はアラビア人の拓疆の結果であり、 かれらの豪華な凱旋行進はまさに民族的意欲の顯現にほかならない。しかも、 はつきりいへばコーラン的强制の所作ではない。 回教徒の膨脹の原因ではないのである。 回教題 この意味から、 ベッカーも賢しく言明 \_ = **ーランか、** 劍か」と の擴大 じて

(一) C. H. Becker; Op. cit., vol. I, p. 10 参照。

困難ではないか

いふ命題の成立は

## Ξ

異教徒に對する宗教戰爭であると考へられてゐる。さうして、かれらは「アラーは東の主、西の主なり」と確信 であるとしても、 勤行に加へて、第六項に當る宗教的義務(Rukn)としてさへも取り扱はうとする。 たとへば、 それはハーリヂ 仰の告白(シァハーダ)、禮拜(サラート)、斷食(サウム)、喜捨(ザカート)、巡禮(ハッヂュ)などの五項の しながら、つねに「大慈大悲のアラーのみ名において」進軍し、はてしなく聖戰を追求したところに、アラビア(ご) よる回教の弘布として、嚴密に規定してゐる。しかも、ゐる場合には、かれらは聖戰を回教の五行、すなはち信 人の勇猛果敢な囘敎的名譽心を滿足せしめたといふやうに說明するであらう。その結果、かれらは聖戰を武力に 教派の教説においては、さうである。しかし、嚴密にいへば、それはたとひコーランに告諭された宗教的義務 なるほど、 回教徒の主張によれば、 聖戰は勤行以外に屬する。それにもかかはらず、囘敎徒にとつては、 かれらの征服行動は聖戦、 アラビア語にいふヂハード (Jihād)、すなはち 聖戰はきはめて重要視

れてゐる。囘敎が戰鬪的宗敎であるといはれるゆゑんも、ここにある。

- ( :) Al-Qurân ; V, 16 ; II, 115.
- (;1) これは第九章をのぞくコーランの各章の冐頭句である。
- (☆) H. Lammens: Islam, Croyance et institutions, p. 70 橡照

關する形式的命令は、 れで、 Subîl Allāh)」闘ふことを意味することとなつたのである。 めて發表されたやうである。事實、このころ、マホメットはアラーの啓示の一つとして、囘敎徒に トによつて慫慂されてゐる。 もともと神聖な意味を含んでゐない。 Aころで、 ザハードの本來の語義は、 聖戰は囘敎徒の當面の措置から、一つの宗敎的任務として高調されるにいたつたらしい。しかし、聖戰に マホメットがメッカの非囘教徒に復仇して後、囘教徒覇權の確立と擴大とのために、 それは囘敎徒が異敎徒と對抗し、かれらを征服する必要に迫られたからである。そ しかし、 ヂハードは囘敎用語としてはいつか「アラーの道におい 「奮勵努力」からくる「力鬪」ないし「敢鬪」である。それで、これは かやうな聖戰はすでに聖遷の後まもなく、 7 て ホメッ はじ (Fî

るにいたりて、はじめてかれらに行動の自由を興ふべし――(~) 。異教徒はアラーの聖字に巡禮する權利なし、神聖なる月を經過したる後、なんぢらは異教徒と會するいづれの場所にあ かれらを殺すべし、かれらを捕へよ、かれらを攻めよ、またもろもろの陣地を占めよ、しかして、かれらが改宗す

教圏の擴延に對する神聖な理論的典據を示してゐるのである。けだし、 といふ誠命を垂れてゐる。 實に、 この天啓こそ囘教徒に對する聖戰の指令として役立ち、 るしイブン・ハルドゥー 囘教の宣傳、 ンが論斷してゐ さらに囘

八三

八四

あつたとすれば、これはすこぶる適切な訓令であつたにちがひない。この場合、 るやうに、アラビア人を宗教的情熱によつて動員しないかぎり、ともすれば不統一になり、無秩序になりがちで 無智なアラビア人に無批判的に

――アラトの福音こそ、緊要であつたわけである。

(~) Al-Qur'an XLVII, 4.

受け容れられる真正な原理-

(≈) Ibn Kha'dûn Muqaddiwa, p.

務として考へられることとなつたわけである。その結果、コーランにおいては聖戦に闘する諸聖句、たとへば、 ある。ことに、それは囘敎徒の法王的役割を演じてゐたカリフ(Khalifa) にとつては、遵守されるべき絕對的責 際、不自由民は除外されてゐる――に對する「必須の義務(Fard 'ala al-Kifâya)」 として制定されてきたので ゐた聖戰の觀念も、しだいに明瞭化され、形式化され、成年期に達したあらゆる男性の囘敎徒 始し、異教徒の征服に專念して以來のことに屬する。さうして、マホメットの入滅以前には比較的に漠然として るのみしし しかし、聖戰が公的に强調されるにいたつたのは、アラビア人がアラビア沙漠の圏外に向つて世界的進軍を開 ――アラーの教へのために戦ひて、殪れしものを死せりといふなかれ、そは生けるなり、されど、なんぢらこれを認めえざ ――ただし、この

Þ

〔異教徒の〕火もてせる迫害は殺戮よりきびしければなり―― (②) ものを愛せざればなり、かれらを見るあらば、ところをえらばずして殺せ、なんぢらを逐ひしところより、 ――アラーの教へのために、なんぢらに抗ひて戰ふものと戰へ、されど、かぎりを超ゆるなかれ、アラーはかぎりを使せし かれらを逐へ、

から

んか、 [偶像崇拜者らの] 迫害にして熄み、宗教をアラーの教へたらしむるまで、かれらと戰へ、ただかれらにして戈を收め **感制なるものほかは、あへて敵たるなかれ――** 

とか、

――戰ひはなんぢらに命ぜられてあり、そはなんぢらの好まざるところならんか … されど、信仰に歸し、敎へのために、 【家鄉】より奔り、アラーの教へのために弯ひ闘ふものは、アラーの惠みをえん、アラーは仁慈にましますなれば――()

とか、

なるものを愛したまふ――(5) 一神の数へのために振りかかれる戰ひにありて、かれらはいささかも失望せず、落膽せず、屈服せざりき、アラーは堅忍

とか、

ものは、ことごとくアラーのみ前に召さるべし――(6) れん、そはこの世に密へられしものより、はるかに貴し、かくて、まことに〔アラーために〕生命を搾げ、あるは戮されし ―-なんぢらアラーの獤へのために戰ひて斬られ、殪るれば、アラーの淨謝と恩寵とは、かならずやなんぢらの上に加へら

とか、

なば、 ――いざ、アラーの教へのために職へ、さなくば、みづからを守れ、とかれらにいひけるに、かれらはわれ職ひなりと知り かならずやなんぢに從ひて勇みゆかん、と應へたり――

とか、

コーランか劍か

八六

河川の流るる園に招かん、これアラーの報ひなり、いとも優れたる報ひこそはアラーにあり――(8) わがために故國を離れ、 家宅より奔りて、迫害に甘じ、戰ひて、殪れしものに、われかならずやその惡行を免ずべし、

とか、

巧みならんも、アラーのみ前には力なければ――(g) 信徒はアラーのために戰ひ、不信の徒は惡魔〔タグート〕のために闘ふ、されば、惡魔の伴侶に抗せよ、惡魔の術やいかに はては捷ちて還へるとも、ともに厚き報ひをぞ享けん、なんぢらアラーの教へのために……戰はざるはなにゆゑぞ…… 現世を來世に易ふるものをして、アラーのために戰はしめよ、アラーの道のために戰ふものは、野邊に屍ねを曝らすと

とか、

優る善得はただ來世のみ、なんぢらは〔神裁の日に〕椰子の皮ほども害はれざるべし、と―― はざるや、といはんか、いへ、現世の所得はきはめて乏し、されど、〔邪惡に對して〕神を護りしものにとりて.ひとしほ ――ああ、上帝よ、なんぞわれらに戰へと命じたまふや、などてわれらをして遠からぬ終焉を待ちて、生き永らへしめたま

とか、

ļ, ――アラーの道のために戦へ、なんぢ自身に闘らうものをのぞきて、たれびとにも難きことを强ふるなかれ、信者を鼓舞せ けだし、アラーは不信者の戦氣を疑制したまはん、アラーは武勇いとも建けく、懲罰に强くましますなればなり――

とかい

---アラーと最後の日とを信じ、アラーの道のために猛ひ闘へるもの … ----(2)

86

-信仰に歸し、家鄕より奔り、資財と生命とをアラーの道のために抛ちたるものは、アラーに次ぐ高き名譽を授けられん、

かれらは成就者なればなり――

なんぢら神を害ひえずと知れ、アラーは萬能の力を具へたまふなり―― (ユ) べし、もしなんぢら〔召されて〕ゆかざれば、神は痛ましき膺懲もてなんぢらを罰すべし、他の民もてなんぢらに代へん、 煩ふや、なんぢらは來世にあらで、現世の生をもてこころ樂しむとや、されど、現世の所得は來世のものよりは輕しと知る -おお、信ずるものよ、アラーの道のために進め、となんぢらに命じられしとき、なんぢら頭べも重く地に埀れ、などて

とか、

──輕裝たりとも、はた重裝たりとも、進むべし、なんぢらの資財と兵卒とをもて、アラーの道のために戰へ、そをこころ なんぢらにとりていともよからん――(5)

とか、

うるや、

畏るるものともにおはしますを知れ―― (is) おお、信ずるものよ、なんぢらに近き不信の徒輩らと戰へ、なんぢらかれらに對してきびしかれ、しかして、アラーは

とか、その他のかずかずの天啓が垂示され、 回教徒の心を聖戰に直流せしめようとする努力が表現 されてゐる。

ここに、囘敎徒もおのづから戰爭主義に傾き、 からその行動へと進んでゆく。しかし、 かうした聖戰に關する積極的主張が後世の囘教徒の思案であり、 聖戰に心を搔き立てるようになつたのである。 それは鬪爭 かの心構 アラ

ビア人がアラビア沙漠の域外に發展した事情に照應した提案であることは、忘れられるべきではない。

. 1

ランか剣か

八七

- 1 Al-Qur'ân II, 15+155. ゃふヒ III, 170 参照。
- 3 Ibid., II, 190-191.
- 3 Ibid., II, 193. なほ VIII, 40 参照。
- 4 Ibid., II, 215-216. Ibid., III, 146.

<u>5</u>

- 6 7 Ibid., III, 168. Ibid., III, 158-159.
- 8 Ibid, III, 196. なほ IX, 113 参照。
- 9 1bid, IV, 72-74.
- Ibid., IV, 83.

 $\widehat{10}$ 

Ibid., IV, 75-76.

- <u>11</u>
- 12 Ibid, IX, 19.
- <u>13</u> 1bid., IX, 20. さらに IX, 29 参照。
- Ibid., IX, 38.
- $\widehat{15}$ Ibid., IX, 41.
- (E) Ibid., IX, 124. なほ IX, 74 參照。

ζ, もちろん、聖戰に闘するこれらの天啓は、たとひ剣をもつて戦ふ强烈な思惟を含んでゐるとしても、けつきよ コーランの教へを武力的に强ひる明確な氣色を表はしてゐない。それらにおいてはかならずしも囘敎の宣傳

といふ弘教的能動性は示されてゐないやうに見える。そこにはただ「アラーの道において」戰ふ囘敎徒を埋想の 「殉教者 (Shahid)」とする政治的姿勢 ---むしつ、アラビア人の指導理念としての回教に歸一して戰鬪する戦

士の獻身のみが高調されてゐる。これはマホメットの遺訓として傳へられるところの

に優るベレー) (で) に優越す、しかして、まことになんぢらの一人にして戦線に立ちなば、そは六十箇年のあひだ家にありて行ひし功徳の禮拜に優越す、しかして、まことになんぢらの一人にして戦線に立ちなば、そは六十箇年のあひだ家にありて行ひし功徳の禮拜 ――われらの生命を司る神によりて誓はん、宗敎のために戰はんとて、朝夕進軍するは、世界、さては世界のあらゆるもの

とか

――アラーのみ名において、加護を祈念しつつ、神の使徒の宗教のために進軍せよ――(②)

ある。それは明確にアラビア人の民族的膨脹の政治的意欲を基調としてゐる。事實、 にもかかはらず、宣教に闘しては消極的である。 とかなどの言葉においても、同樣であらう。つまり、 いひかへれば、 回教徒の聖戦に對する關心は、 それは宗教的であるよりも、 アラーの啓示においても 戦争に對して積極的である かへつて政治的で

ればなり、 ―信徒はこぞりて〔聖戰〕に出征することを强ひられず、その各部隊の一部出征せざるは、その数へにおいて錬成の要あ かれらの歸へるや、その民に敎誡を舆ふるためなれば、かれら深くこころすべし――(タ)

とか

捕へよ、かれらを閨め、あらゆる伏待の場にかれらを邀へよ、されど、かれらにして悔ひ、禮拜を行ひ、 神聖なる月〔すなはち休職の四箇月〕の過ぐるや、いづこにてもあれ、 アラーは大度にして、仁慈にましますればなり、もし偶像禮拜者らにありてなんぢらに保護を請うものあ いで會ふところの偶像信者らを殺せ、 喜捨を施さば、

八九

九〇

ところなき民なればなり――(4) 庇護を與へよ、 かれをしてアラーの敎へを聽き、安全の場に達するをえせしむべし、これかれらは敎へにつきて知る

囘教圈の擴大を期待してはゐるが、決してそれ以上を要請してゐないといへる。それは とかなどと述べてゐるが、 かならずしも囘敎への改宗を强迫的に求めてゐない。 コーランは聖戦の結果としての

――宗教は强制すべきものにあらず――

とさへも、明言してゐるではないか。まさに、 コーランは劍による囘教の强要を敎へてゐないのである。

- 1 Lane-Poole: The Speeches and Table-Talk of the Prophet Mohammad, p. 159
- (≈) Ibid
- (m) Al Qur'an, IN, 123.
- (+) Al-Qur'an, IX, 4-6.
- (5) Al-Qur'an, II, 256

改宗運動ないし布教事業においては決して能動的ではない。むしろ、聖戦に關する言節は囘敎の宣傳に對しては けだし、 「囘教徒がいふ聖戰は、異教徒に對する戰爭行爲においてはすこぶる强勢的であり、脅威的であるが、

る。 回教が强制されなかつたとすれば、それはなほさらさうであらう。しかし、現實はきはめて錯綜の姿相を呈し、 ら進捗してゐるであらう。ただし、 受動的である。いふまでもなく、 それは一見すれば、 聖戦それ自體の遂行における矛盾であるやうである。ことに、もし聖戦の過程において 聖戰の結果としての囘敎への改宗は囘敎徒の進擊の自熱化とともに、 それは聖戦の直接的目標ではなく、 その必然的歸結であり、 隨伴的現象でお おのづか

れる。 義を見失ふ態度と相通ずるかもしれない。要するに、囘教徒の聖戰を取り上げたときでさへも、 れはちやうど「十字軍」をただキリスト教的(あるひはローマ教會的)にのみ解釋しようとして、その本來の意 はもつぱらアラビア人の「民族の血」の高鳴りが强く感じられはしまいか。それで、もし囘敎徒の聖戰において、 れ自體も劍による激鬪 IJ 多くの矛眉を孕んでゐる。聖戰が現實的地盤の上に展開されてゐたとすれば、かうした撞著も當然であると見ら 「コーランか、 ランか、 スト教徒の遠征も、 それはキリスト教徒による「十字軍」の場合と相似してはゐないであらうか。 まさに、 剣か」といふ對句の虚飾性を明識するにちがひない。 剣か」といふ對句のうちに二者選一の行爲の據所を模索するひとがあれば、 同然である。 決してもつばら十字架の榮光のためにのみ行はれたわけではあるまい。 ――民族的敢闘を要望してゐるが、 あたかもヂハードといふ言葉が 積極的に改宗もしくは布敎を希求してゐない。 「力鬪」といふ語義をもつてゐるやうに、 「十字軍」と總稱されるキ かれは失敗する。 囘教徒の聖戰 われわれは そこに の場

## $\pi$

いふまでもなく、

聖戰の對象は非囘敎徒の居住區でなければならない。それは「ダール・アル・ヂハード

争の境」に當る。 a-Islâm)」すなはち「平安の境」に對置して考へてゐる「グール・アル・ハルプ(Dâr al-Harb)」すなは al-Jihâd)」と呼ばれてゐる。 この「ダール・アル・ヂハード」は囘敎徒が「ダール・アル・イスラー は異教が支配してゐる範域、 なんとなれば、 いはば非囘敎圏 前者は回教が浸潤してゐる疆域、 -異教圏すなはち異敎立地にほかならないからである。 V はば回教園あるひは回教立地であり、 さうして、 らり「鬪 (Dâr

1

ラ

**ታ**> 劍

! やうな區域の設定は、疑ひもなく、地理的基調に立つものではなく、むしろ、宗敎的ないし政治的立場に基づ

これは囘敎的雰圍氣の生活空間の限界を示してゐる。したがつて、兩區の辨別はコーラン

およびシァリーァ (Sharifa) すなはち囘教聖法が通用するかいなかによつて、決定されるのである。 との意味

5

動的に 「鬪爭の境」が存立し、 囘教徒は「平安の境」としての囘敎圈が全地表と一致しない 聖戰は囘敎の信仰を承認しない「鬪爭の境」に對する囘敎徒の積極的攻勢を前提としてゐる。すなはち、 「鬪爭の境」を「平安の境」に轉化することこそ、 しかしながら、けつきよく、 さらに存續する以上、理論的にいへば、 かろした聖戰が決して强制的改宗を直接的目標とするものではなく、 聖戦の目的となるわけである。 かぎり、 聖戰は永久に實行されなければならない。 聖戰を不斷に遂行すべき任務を負つて しかも、 現實において、 それ

1 て少くない。 なほ、「ダール」の代りに「ビラード(Bitial)」 すなはち「土地」ないし「地域」といふ文字が用ひられるとともあ たとへば「ダール・アル・ハルブ」の代りに「ビラード・アル・ハルブ (Bilad al-Harb)」と熟字される例も、

囘教徒覇權の承認を現實的要求とするものであることは、繰り返へす必要もあるまい。

3 ディース (Haclith) であり、 は コーラ ン の規定およびマホメッ 副經典の役割を演じてゐる――から演繹された法規である。 トの言行すなはちスンナ (Sunna) ――スンナの集成が聖傳すなはちハ

つたい、「ダール・アル・イスラーム」は「ダール・アッ・サラーム(Dâr as-Salâm)」すなはち「平和の境」 これはコーランにおいては、 「樂園」の意味を與へられてゐることもある――に通ずる一面をもち、

政治的原理においても、 徒が死鬪を覺悟しないかぎり、侵入しえないといふ「禁斷の境 (Ḥaramain)」の觀念を內包してゐる。 支配者の統治に歸服してゐる區劃でなければならない。しかし、その住民の全部はかならずしもただ囘敎徒のみ 「グール・アル・イスラーム」は囘敎的秩序を確立し、囘敎的規定を尊重し、 回教徒の

てゐる。ただし、 であるとはいへない。かれらのあひだには囘敎徒覇權を容認することを條件として、非囘敎徒の存在も認められ かやうな非囘教徒はかれらの生命および財産に對する保證を受けてゐるが、 種種な制限を蒙り、

完全な公民權を缺いてゐる。

しかも、

かれらは

「アヮル・アッ・ヂsマ (Ahl adh-Dhimma)」の立場における

る神聖な經典、 ル・アル・キターブ (Ahl al-Kitāb)」すなはち「經典の民」——かれらはコーランにおいて述べられてゐ いひかへれば、 回教の經典のほかに、 モーゼ 五書 グヴィテ詩篇、 バイブルなどに歸依するひと

「ダール・アル・イスラーム」の規定がかやろに現實的融通性を示してゐることは、 .ヤ教徒やキリスト教徒などを含んでゐるわけである に屬し、 特別な資格を求められてゐる。 注目されるべきである。

びとであり、

ュ

ダ

- (1) Al-Qur'an, VI, 127; X, 26 参照。なほ、バグダードは中世において「ダール・アッ ばれてゐたのである。 この場合、 それは 「平和の邾」といふ意味に用ひられてゐる。 ・サラー <u>ب</u> の異名をもつて
- 2 とれはとくにメッ カ の 聖地を指すこともある。 いひかへれば、 それ は 「聖地」に通ずる。

H. Lammens: Op. cit., p.

配 から離脱するやうな場合、たとへば、囘敎徒霸權の衰弱のために異敎徒によつて征服さることもあるであらう。 しかしながら、 かうした囘敎的格律による「ダール・アル・イスラーム」も、あるときには―――囘敎徒の支

1 ラ

か劍か

九 匹:

しから、 それと同様に、 とりわけ、 實際問題として、 「囘敎の世紀」 かれらが「ダール・アル・イスラーム」をさへも永遠に保つことは、 が過ぎ去つた後代においては、「ダール・アル・イスラー 囘教徒が「ダール・アル・ハ ルブ」に對して絶えず聖戰を行ふことは、 ム かならずしる容易ではない。 は異教徒によつてしだい 困難である。

變態の 植民 れて 次ぎのやうな條件、 に蠶食され 地 化してゐるでは てゐる。 す ル なはち、 ァ すなはち異教徒の法規が尊重され、 ル (現代においては、 囘敎的 ない ・イスラーム」と看なされてゐるのである。 ر در در در 法理からいへば、 かやうな事態はすでにはやくから豫想され、 囘教圈の大部分は、 この不幸な場合は囘敎徒覇權の弱體化の異例と考へら 回教的規定が顧慮されない場合、 キリ スト教徒である たとへば、 囘教徒によつていろいろと配 ヷ゚ ∄ 1 ル Ħ ッ もしくは ァ パ 人の ル 植民地 ィ 地 スラ 域 な 的 ムニ K 記慮さ し半 種 は 0

國 「家の介在もなく、 保護も提供され に變更せしめられえないと見られてゐる。かつ、 ないやうな場合などをのぞけば、 異教徒の領土に直續せしめられ、 ーダー 複雑多岐な現實に卽應するために、 回教徒および ル・アル・ヂハード」としての「ダール 「アァル・アッ ・ヂュマ」 囘教徒は囘教的法規 に對して、 ・ハル なんら 回教

片でも遵守され、

維持されるかぎり、

かやうな囘敎立地が

「平和の境」から「鬪爭の境」への還元されること

退しなければならないと考へられてゐる。 化すまでは聖戰を敢行すべきであると考へてゐる囘敎徒にとつては、 し「平和の境」が を不可能導と定めてゐるのである。いひかへれば、そこは聖戰の客體化されえないわけである。不幸にして、も 「鬪爭の境」となり、聖戰の對象となるやうなことでも起れば、 しかしながら、 原則として、 かうした場合は一つのヴァリエテでなけれ 全世界が 「ダール・アル すべての囘敎徒はそこから撤 1 ム

ばならないわけである。

- Theory, p. 69 seq.Th. W. Joynboll: Handbuch des islânischen Ges. tzes, p. 340 ¼ № Th. P. Hughes: Dictionary of Islam, ວັ さらに 1). ij Mardonald: D. velopment of Muslim Theology, Jurisprudence and Constitutional
- ろした課税もしくは獻納は、 に課せられた頭割り税である。 土地税は廣義の地租であるが、元來は不動産一般に課せられた上納である。これに對して、人頭稅は「經典の民」 の過程を經て、 ひは譲步的傾向、 よつて み依據しないのである。 ればならない。そこで、囘敎徒は聖戰の實行に當つて、ただ「武力によつて ('Anwatam)」といふ常套手段にの 「グール・アル・ハルブ」が「ダール・アル・イスラーム」化すためには、もつとも有效な措置が採用されなけ もちろん、「ダール・アル・ハルブ」に對して聖戰が計企されるときには、當然、勝利が豫科されるべきであ さうでなければ、囘敎徒の戰鬪は、たとひ敬虔な眞摯敢鬪が行はれたとしても、徒勞となるでらう。 (Sulhan)」といふ特殊處分を規定してゐる。ことに、それは征服されるべき人民が强力であるか、 土地稅(Kharâi)ないし人頭稅(Jizya)、さらに納貢 (Baqt) その他の特別事情を呈示してゐるやうな場合に現はれる。 かれらは現實的條件を考慮しながら、 聖戦の結果としての戦利品 (Ghamminna)——これには戦場において鹵獲された武 しかし、納貢は多かれ少かれ交換的性格を帶び、一種の朝貢に當るであらう。 聖戦の效果を實質的に具現するために、 一般に、 の提出を條件として實行される。 この「和協」は協約 ('Ahd) 「和協 しかも、 ある K

軍馬、その他の動産が包含され、初期においては、その五分の一を回教徒の共同財産に當るワクフ(Waqf)

ーランか剣か

すなはち信仰財として指定される以外は、

これは從軍者一同に分配されてゐる---とは別種であり、

'Anwa)」と明確 すなはち「和協的歸屬地 の境」と「鬪爭の境」との中間に横はる「和協の境」である。さうして、これは直接の兵火を受けない特殊地帶、 ッ 非回教徒から徴收される貢物のために、 もに囘敎社 徒自身から上納されるべき十分の一稅('Ushx')および喜捨(Zakât)——兩者はしばしば混同されてゐるが、 されてゐる 「會の相互扶助の目的をもつて徴收される課稅であり、とくに、 (Dîr aṣ-ṣulḥ)」あるひは「ダール・アル・アッド 「協約」を結んで、 ―とも別個である。 に區別されてゐる。 (Bilad aṣ-ṣulḥ)」として、 異教的分子の殘存のままに、 したがつて、 别 に納貢品 「和協」の形式による獲得、 (Fair) 聖戦の實施によつて降服を誓ふ「武力的征服地 といふ特異な項目が制定されて 「和協」 (Dar al-'Ahd)」と呼ばれてゐる。 の立場を採つた準征服 喜捨は囘教徒の勤行の一つとして重視 いな カュ へれば聖戦 ある。 地 だに訴 は それは D) へることなく やうな條件 (Bilad al-「平安 ル・ア ح

Ġ **T**h. Ę Joynboll; Op. cit., pp. 340, 314-345, 380 ねると Th. P. Hughes: Op. cit., Ġ 69 et seg. お よ

者の所 として編入されるものと、 との であるかぎり、 有權 和 協的歸屬地」は土地的條件から、 は ワ クフ的に還元され、 土地税および人頭税を支拂へば、 前土地所有者の手もとに保管されるものとの二種である。 囘教徒の公有に移管される。 一般に、二つの範疇に分割されてゐる。 かれの實際的所有權はそのまま保留されるのである。 しかし、 前土地所有者は すなはち、 前の場合には、 に「アっ それらはワクフ ル ・ ア 前 土 圳 さう ヂ 所有

さらに囘敎

は所有地を保管するとともに、土地税以外のものを負擔しない。このとき、土地税は一種の人頭税の意味をも含 して、この土地は「グール・アル・イスラーム」として取り扱はれる。しかるに、後の場合には、 前土地所有者

**賣買權および抵當權を留保しうる。したがつて、かやうな土地は「ダール・アル・イスラーム」でもなく、** み、これは囘敎へ改宗すると同時に消えるのである。さらに、前土地所有者は「協約」を尊重する以上、土地 「ダール・アル・ハルブ」でもないと考へられ、別に「ダール・アッ・スルフ」もしくは「ダール・アル・アハ

ド」として視られてゐる。これこそ、嚴密な意味における「和協的歸屬地」である。それは一種の「合邦」的在(2) り方であらう。 ンの歸屬問題とともに提出され、後にはヌビアの貢納條件に關係して明示される。(3) さうして、 かやうな 「和協的歸屬地」の實例は、 すでにはやくマホメットの在世中にナデュラ とりわけ、 ヌビアの場合は

1 Th. W. Joynboll: Op. cit. pp. 34+345 およら Th. むしろ「和平(Hudna)」 に等しいといはれてゐる。 P. Hughes: Op. cit., p. 69 ct seq. ゃふせ Yahyâ b.

「和協」といふよりは、

- 2 しかしながら、 からした土地は「ダール・アル・イスラーム」に編入されるべきであると説かれる場合もある。
- 3 Al-Balâdhurî: Op. cit., pp. 63 seq. 参照。

Adam: Kitâb al-Kharâj, p. 55 et seq. 参照

(4) Ibid, p. 227 ねょび Al-Marprîzî: Al-Khitât, vol. I, pp. 199 seq. 参照。

いづれにしても、アラビア人の膨脹はかならずしもつねに聖戰に依賴してゐない。それはしばしば聖戰以外の

手段、たとへば「和協」、

ーランか劍か

その他の過程をもつて遂行されてゐる。事實、おほづかみにいへば、囘敎徒政權の擴

九七

聖戦の形式によつて表現された武力のもとに、强制的に敢行されるか、土着の酋豪ないし地主の逃亡、そ

1 ヤ アの のではないと主張しようとしてゐる。 の法理學者ハリールは武力によつて征服された地方として、エヂプト、シリア、イラクなどを擧げてゐる。こ ちがひない。もちろん、 さらに、 K の他の事情のために、 覇權の擴張がただ聖戰の形式における武力的征服としてのみ展開されなかつたことを認めなければなるまい。 に反して、第十一世紀のベルベル系の法理學者アル・カーフィシー(あるひはアル・ガービシー)はイフリーキ おいて施行されるか、いづれかの貌を採つてゐるのである。 (バルバリ地區東部) 部が 第十五世紀のベルベル系の著作家イブン・マ 武力的 そこには後世の牽强附會ないし揑造説もあるであらう。 ザ<sub>ァ</sub> 在服を経験しなかつたと述べてゐるのである。(4) 戦鬪の必要もなく、無條件的接取によつて實行されるか、廣義の和協のもとに歸屬的形式 ーニーを信ずれば、 回教徒による征服ないし服屬の仕方に關しては、それぞれ異說もあり、記述の不一致も がその一部を武力によつて征服され、 なほ、 われわれはイスパニアの一部が和協によつて合邦された事實を知るに 第十一世紀のイスパニア系の法理學者イブン・ ルズークは いま、實例的にいへば、第十四世紀のエヂプト系 その他の一部を和協によつて併合されたと語る。 それのみでなく、 イフリーキーヤの大部分が武力的 それにもかかはらず、われ 第十四世紀の ムザ 1 ィ われは囘敎徒 ス に荒略された は ィ ア系の ス z n

- (1) Khalîl: Mukhtasar (Al-Harashî Com.), vol. III, p. 128. 参照。
- Al-Kālisî (Al-Gābisî) ら所説は Amar: Mijar vol. II, p. 311 参照。
- 3 Ibn Marzûq の所説は Al-Wafrânî: Nuzhat al-Hàdî pp. 38, 221 (tr・pp. 71,

364) 参照。

- Ibn Muzain の函說は R. Dozy: Recherches sur l'histoire et la littérature de l'Éspagne pendent le moyen
- $\widehat{5}$ Al-Tijânî; Riḥlat (J. A., 1852) 業よる Mas Latrie: Relations et commerce de l'Afri ne septentrionale,
- (i) たとへば、 イフリー キ ャ - の問題については、Ibn Farbûn: Ad-Dîbîj al-Mudhahhab, p 132, 192 その他参照。

族 る。 とを知る。 n 徒の世界的征服が劍の力を必要としたことは、なんら疑ひがない。いや、囘敎徒も劍を振り翳ざして進撃してゐ る。 してゐる。 ル らの片手にコーランを用意してゐたのではない。被征服民ガコーランに吸引され、 いし、民族の血潮のうちに、拔劍するアラビア人は、たとひ囘敎徒であつたとしても、 の信仰」を刀心とする剣であつたにちがひない。さうして、その剣戟は「民族の血」に彩られてゐたであらう。 てれたことを知るのみでなく、 けつきよく、 ハリ地 そこにこそアラビア人の民族移動の道は切り開かれたのである。それは「民族の剣」である。それは、 したがつて、 區 西部) いふまでもなく、 しかし、 われわれはアラビア人の拓疆運動が一方には武力とともに、 およびファース われわれは回教徒政權の擴延と回教の信仰の弘布とを明確に區別すべきである。(2) この場合においても、 イブン・マルズーク、さらにアル・カーフィシーが傳へてゐるやろに、 なほかならずしも同敎への改宗といふ强制的條件のもとに追求されなかつたこ (フェズ)のひとびとは、 囘敎徒はかれらの征服に先き立つて、囘敎を强要してはゐないのであ かれらの土地所有權のために、 他方にはそれ以外の手段をもつて實 囘心を促進されるに かならずしもつね 自發的 けだし、 に囘敎に改宗 いいたつ 囘敎 にか 「民

7

ーランか

劍

たのは、 を强迫されてはゐない。 **囘教徒が征服者としてかれらを權力的に統率し、** むしろ、 回教徒は被征服民の信仰に對しては、 支配したためである。 被征服民は決して囘敎への 改宗

擧けることを望んだのである。 徒はただかれら自身の生活空間の決定的支配を固めることをのみ求め、 この意味からいつても、 「コーランか、 剣か」といふ二者選一を要求するやうな そのために租税ないし貢納が有效な實を 無關心に近い寬容性を示してゐる。 回教

對句は、 その非事實性を曝露するであらう。

- Amar : Op. cit., vol. Į, ċ 310 - 311および 元  $D_{OZY}: Op.$ cit., ŗ 9 その他参照。
- (コ) たとくば C. H. Becker: Op. cit., p. 7 参照。

## 五

ることを力説すると同時に、 道的宗教である」と答へてゐる。 の力に俟たなかつたとすれば、その秘密はなんであるか。これに對して、アーノルドは 姿をもつて登場してゐない。 種の教役者 は見られない。 よく知られてゐるやうに、 囘教徒の拓疆が囘教の弘布と區別されなければならない以上、この質問は當然である。もし囘教の弘 もちろん、 ムアッヴィン、 多少の例外はあるであらう。 さうであるとすれば、 その最大な要因の一つを「囘敎の宣敎師の根氣强い努力」において探査してゐるの 囘教には僧俗の區別がない。 その他—— さろして、 の立場を承認してゐる。 かれは囘敎の流布の原因を社會的、 囘教はどのやうな方法によつて傳播されたであらうか。 たとへば、 したがつて、 しかし、 回教は實際的必要から役僧的 原則としては、 傳道を専門とする教役者は、 政治的、 特別 「囘敎はその當初 宗教的角度から追求 に布教師 役割 を演 から 通 眀 (ずる數 ふ存在 ح ک が 確 傅 劍 す な

- 1 ェュラーである。なほ、Ch. Lyall: Missionary Religions (F. R. 1874) 参照。 W. Arnold: The Islamic Faith, p. 50. なほ、すでにはやく回教を「傳道的宗教」として取り扱つたのは、
- (21) T. W. Arnold: The Preachuig of Islam, p. 3.

たしかに、われわれがコーランを繙けば、そこには囘敎の傳道に關する幾つかの暗示的聖句が讀み取られる。

こうこうしつしょう。一番とうここに国文の

たとへば、コーランから布教の根據を提供するやうな斷片を拔粹すれば、われわれは ――なんぢら知識と懇篤なる誡告とをもて、なんぢらの上帝の道に招くべし、いとも謙譲なる熊度もてかれらと讖せよ、な

んぢらの上帝はその道より迷へるものと、正しく導かれしものとをよく知りたまへばなり――(い

D D

またアラーに歸一せん――(2) らの行あり、われらとなんぢらとのあひだに諍ひをなからしむべし、アラーはわれらをあひともに合一したまひ、われらは を命ぜられしなり、アラーはわれらの上帝にして、なんぢらの上帝なり、われらにはわれらの行あり、なんぢらにはなんぢ 從ふなかれ、しかして、いへ、われはアラーの垂れたまへるいづれの經典をも信ず、われはなんぢらのあひだに正義の裁き かねて命ぜられしごとく、かれらを〔この信仰に〕招き、正しき道を確乎として進みゆくべし、かれらのおぞましき欲情に -かれら〔ユダヤ教徒とキリスト教徒〕の後に、經典を承け纏ぎしものは、これにつきて疑ひ惑へり、されば、なんぢは

Þ

に歸依せば、かれらは正しく經導せられん、されど、かれら面てを背けなば、なんぢ〔マホメット〕はひたすら託宜の說教 |経典を授けられしものと、無知なるものとに聞へ、なんぢらはアラーに任せまつりしや、と、しかるとき、かれらこれ

ーランか劍か

に努むべし、アラーは僕べどもを覽そなはしたまへばなり――(3)

とか、 諍ふところを裁きたまはん――(4) はしむるなかれ、ただかれらをなんぢの上帝に召せ、まことに、なんぢは正しき道に導かれしものたればなり、さるに、か れらなんぢと諍はば、應へよ、アラーはなんぢらのなすところをよく知りたまふ、と、アラーは復活の日こそ、なんぢらの -われはおのおのの民に孂ふべき信仰の法式を定めたり、されば、かれらをしてこれにつきてなんぢ〔マホメット〕と諍

とか

―われはアラーの垂れたまひし啓示とわが使命とを宜ぶるのみ――(5)

٦ ح

せり、されど、もろもろの使徒の努めは敎へを傳ふるをのぞきて、なにかあるべき――(5) ラーのほかなにものも禮拜せざりしならん、アラーを措きてなにものをも禁ぜざりけん、と、 ――アラーのほかに、他の諸神を祀れるものどもはいふ、もしアラーにして嘉みしたまはば、われらもわれらの祖宗も、ア かれらの先人はまさにかくな

とかい

んぢの努めはひたすら教へを說くにあるのみ――(タ) ――かれらなんぢ〔マホメット〕よりより背き去るとも、われはなんぢをかれらの守護者として遺はしたるにはあらず、な

とか、

--もしなんぢらの上帝にして嘉したまはば、げにや、地表のすべてのものはあひともに信ずるにいたらん、されば、なん

とか

われたんぢ〔マホメット〕を全人類のあひだに遣はせしは、もつばら福音を告げ、誡命を與ふるためにほかならず――(②)

とか、

のぞかし (10) ――アラーに遵へ、使徒に從へ、されど、なんぢら背き去るとも、わが使徒はひたすら〔使命の〕公明なる説教に力むるも

٦ ح

公明に教へを説くよりほかにあらず――(⑴ し.なんぢらまたその義務を負ふべけれ、もしなんぢら從はば、正しく導かるべし、されど、わが使徒の努めは、ひたすら ――いへ、アラーに遵へ、しかして、使徒に從へ、もしなんぢら背き去るとも、なほかれはかれに課せられし義務を負ふべ

とかい

---いへ、おお、ひとびとよ、まことに、われはなんぢらに對する公明なる誠吿者なり----(ユ)

とか

とかなどといふ天啓の斷片を指摘することもできるであらう。もちろん、それらのうちにはただマホメット自身 まさに、われ見證者として、福音の布達者として、さては誠告者としてなんぢ〔マホメット〕を遺はしたるなれ――(3)

れわれは囘敎が一つの傳道的宗敎としての要素を內藏してゐることを知るにちがひない。ことに、 にのみ關するものもあるであらう。それにもかかはらず、これらの聖句から、アーノルドが究明したやろに、わ マホメットが

ーランか劍か

<u>-</u>0

蹶起したころにおいて、

回教徒の運動はもつばら宗教的立場から**實施**された以上、かやうな布教精神

のうちに織りこまれてゐるのは、

當然ではあるまいか。

たしかに、

マホメットもメッカやメディ

ナに

行はれてゐる。ことに、モンゴル人、インド人、マレイ人、さらに支那人などのうちには、囘敎徒の傳道の結果 布教行動ないし改宗運動によつて、アラビア人の覺醒を促がし、 は劍の閃きは認められない。そこで、 教景觀の實例を示してゐる。 として囘敎に轉心したものも、 く無關係ではないはずである。事實、 はアラビア人が民族的團結を實現するためには、必須であらう。それで、囘敎圈の擴大と囘敎の布敎とはまつた ふ二つの現象は、とくに、初期よりも、むしろ後世において、顯著な相互作用を行つてゐる。さうして、そこに ととに想起されるべきであるらしい。) いづれにしても、 しだいに波及せしめられたことは、囘教立地の擴張の半面の事實である。 (なほ、 決して少くない。たとへば、マレイ人の場合は商業的氣流と背景とする回教の布 マレイ人および支那人の囘敎徒化が婚姻關係によつて促進されてゐる事實 後世においては、しばしば熱心な囘敎徒の布敎手段の追求によつて改宗が 「コーランか、劍か」といふ二者選一の對句の存在理由はますます減退す コーランの教へがかうした囘教徒の布教工作によ かれらの民族的歸一の指向を定めてゐる。これ 回教園の擴大と回教の傳道とい

Al-Qur'an, XVI, 126.

るにちがひない。

- i) Ibid., XIII, 13-14.
- α) Ibid., III, 19. (Ψ) Ibid., 68-70.

おいては、

- Ibid., LXXII, 23
- Ibid., , XVI, 37. XJ.II, 47.
- Ibid.,
- Ibid., X, 99.
- 9 Ibid., Ibid. Ibid., LXIV, 12. XXIV, 53. XXXIV, 27
- Ibid., Ibid, XLVIII, 8. XXII, 50.
- 回回、参照 インド」(目黒書店版、アジア歴史叢書、第七卷)所收の小林元稿の部分を参考してほしい。なほ、支那の場合は小林元、 これらの諸問題についてはわたくしは他日論究する豫定である。 ただインドの場合のみは、近刊されるべき「桎梏の

ぞれ二ディルハム――一ディルハムは二・九七グラムの銀量を含むアラビア銀貨である――を與へ、また各被征 たクタイバ(七一五年歿)が、毎週金曜日に囘教禮拜堂に參詣することを怠らなかつた新改宗者に對して、それ ければならなかつたのである。 となつてゐるからである。すなはち、ヘレニズム精神を多かれ少かれ吸收した囘敎は、ヘレニズム文化圈におい んとなれば、囘教徒の布教行動はかれらの政權がヘレニズム文化圀以外に膨脹した場合において、もつとも顯著 しかるに、われわれは囘敎圀の擴大をもつぱら囘敎徒の弘道的熱意にのみ歸して考へるわけにはゆかない。な 容易に受け容れられたのであるが、 たとへば、第十世紀の歴史家アッ・タバリーはすでにはやく中央アジアを征略し その限界を超えたときには、 新らしい特別の努力をもつて弘められな

105

服民の家に一人のアラビア兵を宿らしめ、密偵と傳道師との二役を演ぜしめたといふ遺聞を傳へてゐる。まさに、

るまいか。しかし、 古くからこれは佛教精神を織り交へてゐたインド・イラン文化嵏としての中央アジアに、 すこぶる困難であり、 この場合にも、 武力的進出と同時に、文化的工作としての布教的宣撫が必要であつた結果では あくまで囘敎徒覇權の確立によるアラビア人の生命線の强化が直接的目標 回教徒政權を扶植する Ď

(→) Aţ-Ţabavî; Ta'rîkh ar-Rasûl wa al-Mulk, II, p. 66.

囘教の弘通はただ隨從的使命を支擔してゐたにすぎない。

あり、

的生活空間」ではなく、 カの 活空間」と「濕潤的生活空間」との文化的交流による不可避的現象である。 に變形せしめられたのも、 を帶び、ともすれば濕潤地帶の農耕的生活態と牴觸する傾向を含んでゐたからである。 異常な布教工作を重要視しなければならなかつたらしい。これは囘敎が乾燥地帶に發生し、 ネシアおよび支那の特異な形式主義(いひかへれば、 色せしめられた以上に、東アジアおよび南アジア、さらにヨーロッパの一部において同化ないし癒着作用のうち なほまた生活的條件の相異によつて活潑化してゐるのは、 およびインド かし、 地 の場 回教徒の布教活動を背景とする回教の具通がただに文化的條件の差異によつて表面化したのみでなく、 否に ネシア、 ついてもいへるであらう。 支那、 ここかしこに「乾燥的生活空間」を呈してゐたとしても、 かうした生活的環境が强く影響してゐるにちがひない。 その他の各地、 5 なんとなれば、 ひかへれば濕潤地帶に對して囘敎を普及する際には、 慣習主義、 いふまでもない。 **囘教立地化されたアフリ** その他の囘敎調を分析せよ。)これは「乾燥 しかも、 たとへば、 文化的程度において低位であ (とくに、この場合、インド カ これと同様の考察はアフリ ô 囘敎がイランにおい 囘敎徒は 各部 遊牧的生活態 は 1 たとひ ンド、 とりわ 「濕潤 Ø 7 節生 て變 ラヤ 性 格

は世 瘦) 教は一つの支配的 し反 精 そ K 精 囘 的 Ŋ, つて外的壓迫を緩和 してみづから 教 歌し その沈淪狀態に つそう强化され **雰**圍氣 神 オレ 神 撥 生活的 は の 0 的 を回教 アラ 的 武器をとくに强調する必要に迫られ たアラビア人 萠芽は、 傳播は、 比 K 征服を寧日なく敢行し、 態度に 較 Ŀ 順 的 Ō への改宗によつて控制 ァ 應し 政 具表的に成長せしめられ、 Á とくに、 K なが 安全瓣ないし刺戟劑として改めて深慮され、 おいてであるらし 囘教それ自體に對 權を維持しながら、 が たのは、 おいて素朴であるために、 0 する以外には、 Źι 世界的支配 Ď, n 5 布 その 0 教手段に依據しない 浸透することをよぎなくされて 權 他面 勢 の停頓 囘敎徒政權 の退化とともに、 ほとんどなんらの手立てもなかつた結果である。 Ĺ Š ľζ して冷淡であ おいては、 囘敎立地 たしか 抑止しようとしたのである。 な 活用 たためであらうか。 S し分解、 回 Ø 擴大を加速度的 の統一的指導者の立場を保存し、 ĸ 的 わけにはゆか 教もまた Ď, けつきよく、 に實踐化されたわけである。 皮 囘 さら 肏 敎 J にも、 徒政 なは おのづから土着民の庶物崇拜ないし原始宗教などの に回 ゐるからである。 な ち 權 教の 囘 再認され、 回教徒政權の分散化もしくは腐蝕 に實現した前 S カン 0 かつたであらう。 教 衰頹、 Z XL 0 Żλ 廣大な勢力圏が分解 6 それ の 布教に對する努力は 九 民 くはしくいへばサラセ 反鳴されたわ ば 族 を同時に、 ワマ 的 したがつて、 ァ ただし、 氣 イ 隣接異教諸民族の , ラビ 魄 ととに、 ヤ朝 0 減退 したがつて、 アラビア人は囘敎 ア人は被征服 との けである。 (六六一 に當つ 加 コ カュ アラビ がはつて 布 1 やうな條件 教的 ン・ ラ 年 Ź 化 ン )回教は 熱意 ァ ح ゎ ĸ まさに、 民 0 人が 七 の場合、 囘 るの ゲ 0 過 おける傳 <u>Ŧ</u>. 徒 を紐 反 敎 Ŧ 程、 0 K 要求 動 攻 化 ٤ ~ ょ それ 年存 ある。 さら 勢 け 雜 K な 1 囘 ょ カュ V ત્કેડ を が 道 る 敎

ら守

轉

向

動態

的

生活空間

から固定的生活空間へ移行し、

V

つか旣存的地盤

|の保全にさへも困

難

を意

識

3

ì

ラ

<sub>ያ</sub>

劍

か

唱へられてきたともいへるであらう。 最大振幅が囘敎に對する敬虔性においてともすれば稀薄であつた世代の表面張力であるとは、なんと奇異なこと みづからのカリフ制度を補强しようとした事實を反映してゐる。 と結論しなければなるまい。 ではないか――の秘密は、 ウマイヤ朝の時代に、 回教徒政權はその世界的空間に瀰漫したといふ矛盾的現象 實に、ここにある。それで、 まさに、 すなはち、 强 いていへば、 われわれは剣とコーランとが同時的ないし同 囘教の布教的發展はアラビア人の政治的建設意欲ではなく、 劍の光りが薄れたとき、 コーランを重視するより前に、 コーランの敎へはかへつて强く 少くとも、 格的題目では 囘教徒の膨 剣を尊重した前 ない 脹

(1) 松田霽男・小林元、乾燥アジア文化史論、第二章滲照。

政治的沒落意識を反映

して

**ゐるのではな** 

S

カュ

- 3 第七卷所收)、 小林元、 アッ カリフ政治覺書 ı ス 朝 (同前) (歷史學研究、 など参照 第一卷・第一號所收) ならびに前ウマイヤ朝 (新光社版、世界文化史大系、
- それで、 熟であり、 る するとしても、 いつたい、 なんとなれば、 貢納制 **豊耕施設に未經驗であり、** 遊牧民の國家は絕對的强制による貢納稅に依據するのを常道とする。これは遊牧民が文化行動に未 ただちに被征服民に代行しえないからである。(1) に依據したアラビア人は、 被征服民の囘敎への轉心は、 産業技術に不案内であるために、 不可避的に被征服民が囘敎に改宗することを喜懌しなかつたわ 新らしい回教徒の増加に比例して、 サラセ ン帝國の場合もまた、 たとひ肥沃な地區と豐潤な文化とに應接 土地税および人頭税の減少 決して例外ではない。 けであ

あり、 ゐ アラビア人はなによりもまづ征服の結果としての貢納を期待し、改宗による囘敎の普及をかならずしも深考して 論や經濟思想が詳細をきはめてゐるのも、 政の中樞機構として、 0 を歡迎しなかつた理由は、主としてこの點に基づく。 提としてゐた關係から、 を招致したからである。 1 )時代にカリフ制度の物質的基盤を確立するために、 たのではない。けだし、つねにコーランよりも剣が先立してゐる。 ン (Dîwân) すなはち登錄簿を作成してゐるのは、 決して宗門改め帳ではなかつたのである。 初期において、サラセン帝國がたとひ被征服民の改宗を積極的に禁止しなかつたとしても、 中央官廳にまで發達したのは、 回教貴族の特權を脅迫し、 したがつて、回教の流布 かうしたところからいへば、 ディ **免税から結果したサラセン帝國の國庫の收入減を持來したで** ーとくに、 **事實、** 1 な 征服地處分法の果敢な改正とならんで、 なんら偶然ではない。 にゆゑであつたか。 ワ 1 すでにはやく正統カリフ(六三二年―六六一年存績) ンを處理する官署が後世 異教徒の囘心は改宗者に對する公民權の賦與を前 コーランでさへも およそふさはしくはない また、 この登録簿こそ、 サ ラセ にいたつて、 ン帝國 貢納 V カュ に はゆるディー 行政 制 ょ それゆゑに、 S Ø 調 て ぉ 財 査表で ቷ 政 び 財 ヮ 理

るを肯んぜざるものども、 アラーをも、 質稅を納め、 最後の日をも信せず、さてはアラーとその使徒とによりて禁ぜられしところを禁ぜず、 屈服するまで戦ふべしー かつて聖典を授かりしもののうちにあらば、 1 2 かれらに向ひて戰ひを挑み、 かれらの平伏の印しと **眞の数へに歸依す** 

それで、 と述べてゐるではないか。 ある場合には、 やや嚴密な視角から、 けだし、 「コーラン かき 回教徒の膨脹運動が 劍かし ではなく、 劍 「信仰か、 カシ 納税か」といはれ 貢納 カュ 戦争か」 なけれ ば あるひは ならない。

3

ーランか劍か

3

やうな説明の仕方がかならずしも嚴正ではないのは、 「信敎か、 納貢か、 開戦か」のいづれか一つを强制しながら遂行されたと説かれてゐるわけでゐる。 おのづから了解されるであらう。むしろ、これは誤解を招 しかし、 <sub>ያ</sub>

きやすく、非妥當の謗りを免れない。

- î 松田壽男・小林元、 乾燥アジア文化史論、とくにその第二章参照。
- 2 Al-Qur'an IX,

ĥ

わが國の中等學校敎科書の大多數はからした見解を採用してゐる。

情か を强制的に主張してゐない。まして、改宗ないし布敎は た現實を反證してゐる。いづれにしても、アラビア人はかれらの世界的進出に際して、だいたいコー 的條件を好轉しようと欲求したにちがひない。 せしめてゐる。 è 啓示もこれについては附言的あるひは消極的ではないか。 囘敎に囘心してゐるものも、 もちろん、 Ď, マウラー(Mawla)すなはち被保護民として、不完全な公民権以上のものを認許されなかつてのも、 :業主義に偏倚してゐた事情は、 カリフ政廳の財政を改變することをよぎなくされてゐるほどである。なほ、新らしい改宗者が多くの場 囘教徒政權のもとに服屬した被征服民は、 その結果、 後代には改宗者の增加のために、これと比例する納稅の減少と國家收入の低下との實 決して少くない。とりわけ、 囘敎徒に接觸する異敎徒をして商業的必要のゆゑに、囘敎への改宗を決心 さらに、 かれらの表面的行動として展開されて 異教徒のうちには囘教徒との商業的交渉における便宜 支配者の宗教に轉向することによつて、 サラセン帝國が遊牧國家の發展形態であつた關係 さうして、 この場合、 被征服民はコーランの信仰的 ゎ みづからの生活 な Vo ・ラン コ 。 の かうし 1 Ė 福 カュ カュ

よく、 された以上、 行した結果、 機 畔 ア人は征 得を主眼として活動し、 魅 た る 欲 は つ んのも、 で をら 的 ĸ 力のためではなく、 かぎり、 な 占領 はなかつたか。 まで歸一 V アラビア人は 權威を主張してゐない。 このためである。 服の後においても、 むしろ、 V な V まづ拔刀されたのは、 のづか ح 回教はおのづから流布 せしめられ、 し戦勝をもつて滿足しながら、 のとき、 なんとか それ ら囘敎調を帶び **=** 1 むしろ、 Ú ラ 回教の波及が第二義 かならずしも宗教秩序の樹立を目的として行動しなかつたやうである。 つまり、 **昻揚せしめられてゐる-**しなけれ ン 「アラビア廣城生活圈」 を弘めるた Żλ れらの足場を確立して、 生活的利益のために囘敎徒に轉身してゐるのである。事實、 アラビア人はとくに初期、 ば きはめて自然である。 したのである。 るであらう。 \_ 1 なら ランを奉持するものの剣が、 B Ŕ ないアラビ 的 ひたすら戰利品を大規模に接收しようといふ志向 であつたのは、 劍 で執つ 「アラビア廣域生活圈」 囘教徒の世界的征服がその當初において民族移動として の追求を意味する。 0 ア人の 永遠の地盤を完成しようといふ意圖よりも、 た 爆發こそ、 劍の動態こそ民族的意欲を具現する强力素では ので いひかへれば世界的拓疆期においては、 現實的意欲 繰り返へすまでもあるまい。 は な ァ S 廣大な征服地を獲得し、 ラビア沙漠を越えて隣接各地 その實踐過程はアラビア 拔刀は が囘敎圈としての展相 され カュ は回教 ならずしも宣教 の理念のもとに民族 それ アラビア人は强 そこに支配權を强 にお 人が を示すに 0 ゆ かも、 意欲 生活資源の獲 ゑ に突進する契 V て ĸ 囘教徒であ かへつて 熾 0 な 具 気であ アラビ け いか ひて 展 現 た 的 0 き 開 0 意

=

方 劍

0

K

コ

1

ラ

^ンを携

へて

は

るなかつたのである。

兩手を巧みに動かす曲藝師の姿をアラビア人に

は

力を意味する。

力なき征服

は現實的

にはありえない。

しか

Ļ

との場合、

方の手に劍を握る囘敎

徒

IJ.

ょ

いて見

だ他

能ではないか。この意味から、 さうとするやうな半疊的 「からかひ」はよしてほしい。常識的に考へても、行動する人間にとつて、それは不可 「コーランか、 剣か」といふ二者選一を强制する標語は、 なんと、 世界史の歴史

空間において空虚な響きを發することか。

1 小林元、 サラセ ン帝國 の被征服民 (**胚** 史教育、 第九卷・第四號および第五號所收)、 さらにマウラー名稱號 (駒澤大

#### 大

學地歷學會誌第二號所收)

など参照

傳統 善的 いな すぎない。 西洋と東洋とを切斷し、 うな**巷**說は、 うとして出動し、 靈感を與へられ、 要するに、 を偏 意欲の表現 かへればギリシアおよびロー 私的に主張する すなはち、 まさに、 -<sub>1</sub> にほかならない。 襲撃したのであるといふやうな見解 **ーランか、** 「アラーは至大なり」と叫びながら、 3 \_ \_\_ 3 ⋾ 1 1 1 1 12 劍か」とい ランか、 12 ם ッ パ ッパ的エゴティズムが認められる。 ッパが太古から發光するアジアの文化的傳統を羨望しながら、 そこに東洋と西洋との交流面としての中洋の存在を無視し、 の教會主義的誣說である。それは中世的であり、 7 の精神的遺産の直系的相續權を正當化し、 劍 ر درگر ふ常識、 といふ對句の發案は、 くはしく再言すればアラビア系の遊牧民はマ 剣をもつてキリスト教徒、 一改宗か、 それはただ「ヨー 開戦か、 「アジアの世紀」の名譽の一部を代表したア といふ二者選一的强請を表示するや 嫡子的立場を要求しようとする獨 さら 「十字軍」 Þ ッパ的言ひ分」であるに に他の異教徒を改宗しよ 古代以來の文化 的である。 ⋾ ホメッ 1 12 ッ ۲ パ文化 のもとに それは O

字軍」 惡宣傳であるらしい。 してゐたころにおける代表的文化としてのサラセン文化に對して瞠目し、 慄とを感じたキリスト教徒が、 において惡感したョー セルチュック系およびオスマン系のトルコ人、 いや、その宣傳的言句のうちには、 Ħ 敵意を抱いた結果である。 ッパ人の逆襲的意欲が含まれてゐる。 中世の世界文化---、 それは回教徒と永く敵對關係にあつたキリス いひかへれば囘敎徒の驚異的進出のために、 キリ キリ ス ŀ 教徒は囘教徒 ス ト教徒の悲劇ともい とくに、 3 1 で配 Ħ 戦 ッ パ文化 を故意に誤解 ۲ 驚威と戦 き こが沈滯 敎 7 徒

### Î 小 **、林元、** 近東は中 洋か (歷史、 第十六卷・第七號所収) 参照

「觀念的十字軍」

の

勝利を獲得し、

過去の不名譽を雪辱しようとしたのではあるまい

か

ラ と同義であるとすれば、それは反省すべき命題である。なんとなれば、 注意してほしい。 對して「コーランか、 ŧ き重大な運命を孕んでゐたゲルマン人の大移動に次ぐアラビア人の拓殭運動 カュ りに、 ンの膨脹」 それとも民族移動であるかといふ學的良心から提出された設題であるとすれば、 これは ふと逆說的にいつて、 しかし、 7 بخ 剣か」といふ表題を附した理由もここにある。 **ーランか、** ふ歴史現象に對して、 「片手にコーラン、片手に劍」といふ巷說が、 剣か」といふ對句が二重に解釋されうるからである。わたくしがとくに本稿 「コーランか、 それで、 誤解を招きやすい解説的標語であるからである。 剣か」といふ標語が、 パ の眞剣な囘教研究者たち 「コーランか、 それは アラビア人の世界的拓疆を宗教運動であ もし「コーランか、 3 1 歷史教科書的 Ħ ッ 劍か」といふ對句の裏意も パ それは傾聽に値するかも (たとへば、ベッ 中世史の方向を決定す 劍か」とい ととに、 に それは ふ言葉 カ 1 つサ K

ば

3

ı

ぅ

カ

劍

)は皮相に解釋されてゐるのである。

3 1 ш

ッ

するわれわれ日本人が、アジア人の一部であるアラビア人の鴻業に對して、 T その他) 眞の世界史 を無批判に受諾するのは、 のままわが 5 のるのではないか。<br /> ふ言葉が囘敎に敎養を持つてゐるひとびとのあひだにまで通用してゐる。 は、 日本にも輸入されてゐる。華華しく大東亞戰爭を展開し、 (その \_ \_\_ 基盤はわが 1 ラ それにもかかはらず、 ン カ 正しいであらうか。しかも、 剣か」といふ通念を批評し、 日本の主體的把握による世界史において定置されるべきである) 今日、 3 1 それは世界史的正眼 Ħ キリ ッ パ łС スト教徒にとつて好都合な構想であるとを自供 おい 世界新秩序の基調としての てもなほ「片手にコーラン、 አ<sub>ን</sub> さうして、 やうな非難的意味を内包する對 Ė 1 ロッパ的 との常識的 の角度 世界史ではなく、 興 片手 慣用 句 K 剣と ঠኔ そ

つても訂正されるべ

ŧ

3

1

ц

ッ

パ

的

誣

意

の表現である以上、

それこそわれわれは猛省すべきであらう。

人の それ 動 5 \$2 して 疆行動が强烈 は K は回教 づれに 世 re 世界史の 「中世 界的 1 7) ならない。 ч . 3 ッパ人が考案した「囘教徒をめぐる傳說」によつて迷はされてはならない。さうして、 して 進出を民族運動 を指導理念として勃興し、 な民族 } 舞臺に華華しく登場したアラビア人―― હ્ п ッ パ これをただ一つの宗教運動としのみて取り扱ふ立場は、 .的意欲のもとに遂行されたものであることを明識しえたやうである。 ととに、 の誕生」 D --民族遷徙として考察するとすれば、 にまつはる陣痛的現象としての「民族大移動」の問題も、 \$2 ; Å) n 東西兩洋に跨がる「アラビア廣域生活圈」 は \_ \_ } ラ ン カ<u>;</u> すなはち回教徒 剣かし といふ通念の分析を行ひながら、 それがヨ 0) 膨脹運 史質か 1 Ħ 動 ッパ史に交流してゐるところか を質現したアラビ は ら遊離するであらう。 決 して宗教運 專 改めてわれわれに再吟 質 アラビア もしアラビア ア人の 動 +}-~G. ラ は セ 民 人の ゎ な ン」と |族運 n 拓 わ

3 Ŧ ンか剣か 世界史といふ圖式 ያ ያ 世界史として取り上げ、 п フ 味を要請するにちがひない。これまでヨーロッパ史態の展開において、ともすれば「アジアの役割、 するアジアの歴史的比重は、 パ虫觀がわれわれの眼をして色眼鏡をかけしめたからではないか。しかし、少くとも、 「コーランか、 サラセン、 モンゴル、トルコなどの諸民族の侵入」の效果は、忘れられがちでこつたらしい。 剣か」といふ對句に對するわたくしの批判も、 -を正しく再檢討しようとする試圖の一つにほかならない。 それによつてアジア史の諸問題を解かうとする態度を主體的に考 きはめて大きい。 われわれは世界の地方史であるヨーロッパ史の構想をいたつら 3 1 Ħ ッ Ŕ \ 的構想 (昭和十六年十二月稿 3 へ直ほすべきでは 中世ョ 1 ы パ的世界児即 } それはヨー たとへば、 17 な 17

多照。 第二卷・第二號所收) あるひは世界史と海洋 (歴史、第十七卷・第四號所收)など

ĵ

小林元、

世界史への指教

(文庫、

附 記 委 員會研究報告、 本稿のきはめて簡單な概要は日本諸學振興會歷史學會 第十一篇 (歴史學) のらちに所載されてゐる。 (第二回) とくに、 に 括 これをおことはりして置く。 いて發表され、 教學局發行の日本諸學振興會

五.

### 宗 敎 的 表 象 0 意 味

保 淳

成

有らゆる歴史的宗教は神についての表象的把捉の様式を持つてゐる。 な下等な宗教に於ける奇妙 、な神話的なものから高等な一神教的形態に於ける精神的人格的 我 がこゝで表象的とい な概 ふ の 念に

ての

内なるもの

1 單なる表示、

若くは象徴と看做

す傾向を辿ると考へられる。

未開

な段階に於い

てすら旣 認め、

K 表

神の體認の形式としての儀禮を媒介して甫めて

神 神

の表象的敍述としての神話はそれだけでは死んだものであり、

達につれて、

かるる外的偶然的

的なもの

から漸時離脱して神の位置を内的、

精神的

なものゝ

内に

のみ

象

低き段階に屬し、

極的形態が神の表象的形態を含むが故を以て表象が宗教にとつて必然的形式である、

に宗教的眞理を擔ふなどと主張するならば何人も承認しないであらう。

下等宗教に於いては形像的なもの、

表象的なものに神聖を見出したかもしれないが、

人智

0 神

發 は

寧ろ一般的には、

表象的なものは

精

0

或は更に進んで表象が

自

6

宗教

の總

て

の積

は

至

る

ゲ

'n

の考へるが如き半ば觀念的、

半ば形像的な、

すなはち心象的なものを意味するのであるが、

々

原始的

ታኔ ያነ である。このことは宗教 ある。 的 的 るならばそれは必ず人間 <u>ታ</u>ኔ 話 Z よつて發見せらるべきものであらう。 のである。 て甫めて意義を持ち、宗教的内容は表象的に與へられたものを超えてその奥に直接的に知られ て愈々妥當する。 なく、 荖 積 舳 理 の 極的 **泛**愈的 象の いれてゐる。 本來の神聖な宗教的理解が成立するのであつてかゝる直接的 然るに 超 0 然るに一方、 否定 起的 それ故こゝでも神話自身に宗教的意味が認められてゐないと云へるだらう。 地 なものを持ち、 K 位が 近 にし に終るだらう。 のみ見るといふことゝ同一でなく、 寔に神はその表象に於いて對象的に捉へらるべきではなくして主體的 世 低く評價され 힑 さればある意味に於いて對象的と云ひ得る。 て内在的で 思惟 かくの如く宗教的内容と宗教的表象とは二つの事柄であつて、 表象の特性 は宗教的 宗教的内容と麦象の形式との間に或る内的聯關があることを暗示するものではなからう から超越した面を有すべきであり、 に於ける麦象の役割は真實在の假象若しくは主觀的擬人化であるとい うある。 神 るのはこの超越的な面を沒却したことから生ずるのである。 は は内的 無論 内容の内在 私の内に見出 外 在的 併し次のことも云はれなければならない にして前 性 で は の一面を力説するに急であつてその超越性を見忘れた。 若し神を內在的 されるより外 な も對象的であり、 V が ~叉單 に内在的 との に何處 從つて神を主體的に把捉するといふことも神を内 K 感性的對象を持たないが精神 對象性は外的對象性でなく內的 のみ基礎付けんとするならば 神體験の事實が伴は K とも云ふてとは出來ない。 にもない が、 私 表象的形態は宗教的 に自己の奥に掘り下げることに より獨立で 神が眞に神であり絶對者であ てのことは高 ない神話は放肆な説話 例へば、 あり、 的形 ふ以上のもつと何 內 神 なければならな 精 在 Ø 的 超 き宗教 像を持つこと 神 宗教に於け 內容 的 寧ろ 越 に して 對 性を見 一象性で 私 を戻つ 12 とつ に照 超 でし ... 越

る

近

世的

7考方を

基督教の三位一體と云ふ如き表象に捉へら

最らよく代表してゐると思はれるところのカントによれば、

信仰は只管實踐的理念を表象するものとしてのみ理解すべきであり、 ない。 態は純粹宗教信仰を開顯するが爲めの補助手段促進手段に過ぎず、 'n **教會信仰、** かゝるものを必然的と思惟するならば宗教妄想であり僞奉仕である。 とは單なる表象を事實そのものと等しいと考へることであるが故に妄想であると云ふ。 克服される時こそ眞の宗教信仰が純粹な光の下に現はれるだらうと考へる。(ミン) に記された如き、 さればそれは本質的には内容に對して偶然的な、どうでもいゝもの、死んだものであり、未だ亡びないにしても その 亡ぶべきものであり、 理 想 制定的信仰、 に合致せしめられる時甫めて本來の正しき意味を賦與せられるのであつて、 シング、ヘルダーなども考へた如き、 教會から與へられた如き卽ち表象的に捉へられる如き神の信仰は恣意的偶然的 經驗的信仰等と名付ける)唯實踐的法則の基準の下に從へられ、 純粹な理性宗教の持續的發展によつてそれが亡ぶ樣努力せらるべく、この形態が 人道性の教育の爲の手段としての意味を帶びるに過ぎない。 云はゞ乘物 かゝる表象に於ける神を神自體と看做 <sub>ያ</sub>፣ 1る信仰は (Vchikel) として役立つに過ぎ **(**カ 啓示せられ ン との故に、 それ <u>۱</u> は によつて解釋 ح n な を歴史的 ものであ た如き、 との信仰 仰形 せら って 經典 すこ

道德的 た神 看做すといふならばそれは迷妄に陷る。尊嚴であるのは實踐理性の自律性にして宗教の表象的形態もこの自主的 ح ;の單なる對象的理解を止揚して、 の様に宗教的實在の表象的把捉は畢竟廢棄さるべきものと考へられたが、 義務を神の命令として認識することは眞正の宗教であるが、 神を内在的に基礎付け主體的に見たと云ふことが出來よう。 その主辭と賓辭を顚倒して神 併し、 カントはそれ迄屢々なされ の命令を義 彼に於 務と ては

χī

理念 存 缺 の矛盾の中に、 ぼ妄想に外ならない。この形態が純粋な立場からの背反の危険を多分に孕んでゐるにも拘はらず て留められる所以は何であるか。 しこの要求 けてゐる場 の中に解消せられる時甫めて正しき地位に來るが、若しそれが自體に於いて意味を持つものと思はれるなら 合に非可見的なものを可見的 に對應して す なはち前者に對する人間自然の弱さに求めた。 表 象形態が立てられる。 こゝにある意味が潜むであらう。 いなもの によつて表はし、 表象形態は偶然的 人間 叡智的 [恣意的 力 ント に於いては純粹 なも なもの はこの理由を道德的 のとして僅に消 も直觀化せしめらる なもの に對する感覺手段が 心術と人間 極 的 尚教導手段とし 意 味 き要 12 於 いて 求

が

認容せられる

のので

ある。

現 ありえないで必ず多なる、 れ 程度正しいであらう。併し之を以て宗教に於ける表象の意味を全く理性の中に解消しえたと想像するならば速斷 に過ぎると云はざるをえない。 に過ぎないことは真實であり、 宗教的 ラ 象するに要するこの多なる要素は外 ィ 工 他方歴史性を考慮に入れる時、 表象と宗教的内容とは一應區別せらるべく、 ル 7 ッ ハ 1 は 積 極 感性的 的宗教 表象が對象性、 との點に於いてカントが表象を以て宗敎の暫定的偶然的形式と考へることもある を認め なものと結合して甫めて カン シュ たのであ ら加はるも ライ 偶然性を留めることによつて内的、 える · ル 0 マッ 而して内容と區別せられて立つ表象は消極的 で け 'n あつて内容と本質的 歷史的 ハ どもシュ ーの考へた如く、 に實在すると考へられる。 ラ 1 ェ ル 心然的 7 純粹 ッ ハ 關 なものは 純粹なものを蔽ふと云へるけ 1 係に立つものと考 に於い ح 7 ひとりそれのみでは も宗教 ō 根 據 な意味 で立 が 歴史 つて n 的 Š て 17

る

ない。そ

こ れ

に對

して更 意味

ĸ

歩進めて、

この積極的

なものを絕對精神の内的契機として捉

宗

教的表象の

精神

は

表

象

Ø 形

態

更に檢討せられねばならぬ 規定したのはヘーゲルである。(5) 教に於ける麦象の形態は絕對的內容に對して、單に外的な偶然的な形式ではなくして、その本質的形式であると と考へられるが、 して宗教は絕對精神の表象的把捉なりと云はれる。この定義は宗教的内容と表象との關係を正しく規定したもの 他者の形態に於いて對自になり、この他者として宗教の積極的なものが齎されるのであり、 しかしへー ゲルが云ふ絕對精神及びその表象的把捉とは如何なる意味内容を持つものであるか こゝに甫めて内容たる絕對者と形式たる表象とが內的聯闢に於いて見られ、 して宗 カゝ く

嚢にも言及した如く、

表象は、

^ 1

ゲルによれば、

形像と思惟との間に位し、

般性 象の特性である。 的 的 他方、 感性的、 といふことはないであらう。 にしてさればその具體性の爲に形像的なものを要求する。 なものに數りを持ち倚對象性を含んでゐる。この樣に麦象に於いて達せられた一般性は未だ具體的で ふことである。 に高 それ まつて居 直接的であるのに反して、 他方ではその對象性が外的でなく内的であり一般性を含むといふ點に於いて思惟と接してゐるのが は思惟と異り、 宗教が表象をその形式とするといふのはかくる表象的なものを媒介として神的なものに達する ŋ 實際、 す なはち對象の本質をなす根本規定を捉へ、 如何に低い宗教形態に於いても神は單に形像として直觀の對象に於いて見られてゐる そこに於ては本質内容が思想の形式にあるが未だ思想として措定されてゐ 直觀せられた自然の驚異が原始人に直接に神聖觀念を喚起したと考へるのは事質に 表象に於いてば對象は最早感性的でなく、 一方では對象性を持つといふ點に於いて直觀 かくてその客觀的内容に到 それ 形像は直觀の對象にして從つて は形像の直接性を止揚して一 達する。 な なく抽 併し乍ら ~ 的 なも 形 象 옗

思惟 で ことは更に人間に於ける彼の自覺であり而して神についての人間の知である。 如き具體的絕對性であるが、 に分別知的なものを超え、 對精神であるが、 のことはへ が L 基 ことであり、 宗教 ふことでは て擧げてゐるが、 で されば表象を宗教 ぬ抽象的 する ぁ 越的絕對性であるか人間內在の精神の絕對性であるが。 の本質的 b 1 'n といはれることから明らかである 如 畢竟ずるところその絕對性とは思惟的 從つてこ」に考へ な な宗教の發生起源論にしてそれが神聖と看做されるのは集團的表象を媒介して甫めて可能になるの 何 ル 形式であるといふことは表象が必然性と眞理性とを自己に於いて持つ内容に卽した形 Š ĸ この場合アクセ にとつて絶對者が如 宗教の必然性、 この人格性にはそれが純粹精神的に解釋されても尚表象的なものを留めてゐることを発れな 高き宗教も單に思想的でなく、 の形式と見るのは事實に卽した見方と云はねばならない。 耳 一神 られる絶 單に抽象的絕對に止らず、 は神が自己自身について知る限りに於いてのみ神である。その自己自身を知る ントが絕對に附せられるのか、 眞理性は思惟 何 對性 に考へられたかと云ふことから自ら生ずるのである。 は精神 如く、 に到 ヴントも超人格性と人格性との二つを世界宗教の に内 精 0 神 神の自己知識とは人間が彼の本質を絕對的本質とし の絶對 在 て甫めて眞によく基礎付けら 自己に於いて他を措定しこの他を媒介して自己に還る せる絶對性 勿論、 性 で 又精神に附せられるのか、 あ る。 に外 彼の絕對精神は直接的、 思惟 なら な は本來哲學の内容で それは神に於ける人間の自己 併し乍らヘーゲ V 而 れうるので L  $\overline{\zeta}$ この 換言すればこの 偶然的 彼に 絕對者 ぁ ル J ã あ に於いて表 根本特徴 b なもの、 n 式であると 形 の場 は神 而 式で て L てと 處 知 知 は 識 更 は る 絕

宗

るが

故

にこゝより哲學と宗教とは一に歸すると云はれるのである。

内容に於いて結局一

Ċ

ある哲學と宗教とを區

別して宗教を特徴付けるのは表象の形式であるが、併し、絕對的內容が思辨的理性として人間の本質に內在する を持つものでなければならない。 られることを棄てないが、このことは内容にとつて一の制限であり、 何となれば、旣に述べた如く、 ものであるならば、 表象の形式はよく宗教の固有性を基礎付け、内容に對して本質的必然的形式たりえようか 表象は形像の對象性を脱して一般性に高まりつゝも尙內在的內容が對象的に與へ 少くとも表象に於いては 「眞理は眞理として眞理の形式に於いて」あるといふ 表象はこの對象性に於いて克服さるべき面

ことは出來ない。

ーゲルに於いては宗教の眞理性、

必然性は概念によつて甫めてよく基礎付けられるのである。

の形式中に

宗教の眞理が槪念の中にあるとせられるならばそれに對して尙外的なものを含む表象の形式は思惟

以上 馳するからである。併し乍ら、 の内在觀の一の歸結とも云へよう。彼等が宗教の否定に來たのは宗教の眞實を假なる表象から解放せんとの言葉 ] 正の宗教は麦象の對象性を超えた絕對的理念との直接關係たるべく、 間性に外的なるものを有するが故に人間的純粹性の内に宗敎の本質を見出さんとする方向に對して、 を認めたことでなく、 解消せらるべき運 ル哲學 |の役割を演ずる時には欺妄として批判し破斥せられねばならぬと云ふ立場にも到達するであらう。 の一面 iを持つものにとつてのみ有益な暫定的なものと考へられる。何となれば表象はその對象性に於いて人(a) 命にあり、 の延長としてヘーゲル左黨の人々の取つた宗教否定の態度はこゝより生れた。 かくてヘーゲルに於いてもカントに於けるが如く、 表象は宗教の本質形式であるといつてもそれが宗教に固有な獨自な意義を持つこと かゝる考方の道を推し進めて行くならば、 表象は單なる乘物であり、 絕對的內容とその表象とを峻別し、眞 表象は積極的意味にとられることなく、 それは 若しそれが媒介 ある程度背 近 而してへ 世 の神

史に於ける如き神話的要素は合理的要素に解體せられ、その中に單なる歴史でなく、 みが賦せられ、 Ø れば神的 の下にであつた。 あつてこの表象の直接性、 一絶對的歴史をのみ見るべきでおり、 なものとして意識せられねばならぬと云はれるが、 なもの、 かくて神 すなはち、シュトラウスによれば、 理念的なものは表象的なもの、人格的なものから純化さるべきであり、例へば基督の福音的 は宇宙の名を以ても呼ばれるが、 對象性の批判、 宗教はかゝる表象的なものを持つ故に未だ批判と發展とを必要とするの 否定によつて信仰は知識と一致し最高の宗教的内容は哲學的眞 宗教の内容は眞であるが形式としての表象は僞であり、 こゝに達せられた神觀念には人格性が その時宗教 には何物も残 及らない。 自己に反省せる歴 奪 は \$2 て唯絶 理 垒 性 上と同 理 で さ 忿 胚 の

的 情は私の外にある本質から受けたものとして意識せられ、こゝに於いて私が願望し麦象し思惟するものが直ちに 的 て宗教は人間精神の夢と云ふべく、 ることに存し、 「神の認識は人間の自己認識であり」「神は人間の鏡」であるが、宗敎はこの眞理を正しく意識に上らせず、 つのものに化せられ「思考の全對象が同時に現實的本質であり從つてまた歸依の對象である。」(②) 表象とは文化の低級段階に專ら支配する、 表象の特質は フォ こゝに空想は妄想に化する。 散文的實利的願望に對應して單なる詩的存在、 ィ 工 ル バ ッ ハ も表象を宗教の本質形式と看做すが、 夢は覺醒意識の顚倒にしてそこでは自己規定は外部からの規定であり自己 尤もこの妄想に於いてすら反映せられるのは人間學的眞理 フロイドの所謂 「思考の全能」(Allmacht der Gedanken) 空想の所産を實體化してこの願望實現の確證とす 宗教的表象とは空想像の謂であり、 要するに宗教 而も宗教 かっく 感

すなはちそれは思考の小兒的段階に立つものと見られ、この無智な立場が克服せられる時

宗教的表象の意味

には主

來な 來内在にして眞に超 Ø かつたらうか。 主張である。併し乍ら人間を世界の中心に置くこと、 辭と賓辭とを轉換 格で なかつたか。 そこで こゝに於いて宗教に於ける麦象の否定が何處に導い は 自己にのみ立ち、 表 して「人間が人間に神である」といふ命題が宗教の眞理とせられ、 公象的、 蓋し、 越なるものは許されないであらう。 對象的 近世的理性にとつては外と思はれるものも實は内であり、 自己をのみ追求した近世的理性の築き上げたものはこの人間中心主義のバベ に與へら ñ た如 だき神 萬物の基準とすること、それは近世そのものゝ主張では は受け容れられないで神は寧ろ自己内に發見せられ 至高なるものは人間にして何ものもこれを犯すことは出 たかが明白になる。 それは人間の絶對 超越と考へられるものも本 新しい宗教 いの信仰 性 條であると ねばな 神 性 な Ø

5

东

神

は

精

神 的

になつたと云へよう、

併しかくして神は果して尙神でありうる

時と超 あり、 K あると叫ばれる時 現實的なものはたゞひとりこの唯一者としての我、世界を欲求し、總てに對する總ての鬪爭の中に立つ我 なほ空想され 7 臨んでゐることがその裏面 ح 人間 人間 人間 越者が彼 の自 の限界に於いて、 はその至上の地位に於いて唯一者としてなほ超克され、 たもの、 に面 主性が (シュチルナー)、人間自我性の最高の意識に於いて質は人間は克服されなければなら して立つてゐることが分る時とはその 極端 幽靈的存在であり、 に高調せられるところ、 彼岸に於ける全く他なるものとして甫めて知られる。 「に物語られてゐるのではない かゝるものを至高と思ふ者は一の固定觀念に憑かれた者であ 精神も理性も、 差は カ。 人間が 步である。 飛越えらるべき危機に面して立ち、 また最も現實的と考へ 唯一 者であ 眞に超越なるものは、 り孤立者であることが 而してこの人間性 られた人間 ح 一の彼岸 の概 0 絕望 危機 知 γD もので のみで 念すら 6 眞に に立 の淵 Kζ \$2 於 る

5

- つととこそ宗教の飽くなき希求であり、宗教はその生命をそこより汲みとるのである。宗教は人間の自主性に立
- 岸に位置するならば、表象的形式もこの彼岸なるものとの關係に於いて見らるべく、その時にそれは新な光の下 つどころか却つて人間自身文化自身を批判する。宗教の絕對者が内在的にでなく、人間性の否定に於いてその彼(3)

に眺められるであらう。

- $\widehat{\underline{1}}$ Kant, Die Religion innerhalb d. Gr. d. bl. Vernunft, (Plil. Bibliothek) S. . 196.
- $\frac{2}{2}$ ibid., SS. 131f. 156f.
- 3 ibid., S. -225f
- (♥) Schleiermacher, D. Christliche Glaube, 2 Ausg. (v. Stange), § 9. Vgl. Über die Religion (v. Otto) S. 147

- <u>5</u> Hegel, Philosophie der Religion I (v. Glockner), S. 1
- Ü ibid., SS. 153-166
- 7 Encyclopiidie (v. Lasson), 2 564.
- 3 • Philosophie d. Religion. I, S. 108.
- 9 ibid., S. 166
- 1' ibid., S. 158.
- <u>i</u>j Strauss, D. Leben Jesu, Bd II. S. 687f; Vgl Der alte und der neue Glaube, ? 44.
- $\widehat{\mathbf{j}}_{2}$ Feuerbach, D. Wesen d. Christentums, S. 171; D. Wesen d. Religion, S. 303.
- $\widehat{13}$ E. Brunner, Die Grenzen der Humanität, S. 4.

宗教的表象の意味

=

導 n 持たず、 の固 かんとしたことは宗敎の地盤そのものをも危くしたことであつた。 表 (象が宗教の形式であるがそれは眞理性と必然性とを持たないと考へられるのは宗教が自己のアプリ 有 他の何かによつて基礎付けられると考へられるからであつて宗教が固有の地盤を持つならばまた必 Ö 形式が認められ、 表象もそこに於いて意味を持たなければならない。 神が眞に存在 宗教 Ļ Ø 原理 丽 も超 を 越者として存在 何 ልነ 他 0 もの 才 ij 力。 ッそ 性 6 を

るならばそれが

知られる獨自の様式がなければならない。

あつた。 て神 れる。 宗教に於ける矛盾的言表もこの不合理に根差すのである。 如く神が人間性を全く超絕するが故に、Credo quia absurdum と云ほれ、 人間との間には質的懸絕がなければならぬ。 に全くの超越としての神を認識せんとするのである。神は人間からの絶對的超越であり、 立場を止揚して人間の於いてある危機に目覺め、 꺠 は Ö 非合理的と云はれ 不合理であるのは理性を沒却するが故にさうであるのでなく理性の到達の外にあるが 超 |越性を否定してそれの人間性に於ける内在性、 7 る神の人間中心主義的な把捉に對して、 る。 而もその不合理なところ自ら その質的距離の故に神は「全く他なるもの」といはれうる。 この危機に於いて神の啓示に出會ひ、 現代神學の有力な傾向は、 必然性を確立することは近世的思惟の重要な課 神はかゝるものとして單に内に求めらるべきでなくし の理 が あ b 人間的 また「義なきを義とする」と述べら 結局自我の高慢に墮するか 義 を離 とゝに人間性の限界の外 n た義 かるるものとして神と 故にであり、 Ö 世 界 が 存する。 題 かくし かくの の一で へ」る

として私に對し、 て、 それは内にして尙外とも云ふべきであらう。 私に與へられてゐるからである。 外とい ふ所以はそれは私を超えた客觀的實在にして カュ 1るもの

全能 認識である。 神の人間 間 觀と云はれうるがそれは人間的 こゝでは宗教はかゝる全く矛盾せるものが結合せる事實であるといふことから出發し、 の認識或は救濟が可能であるかと云ふ點が重大な問題となる。 S の飛躍であつて單なる結合ではない。 አን • の方向があることを指示するに止める。 て ら上への方向、 の自主性 による神の 人間性の 化とはこの 積極 との様に神が全くの超越であり、 性 超 知であり、 の全くの放棄に於い 越に於いて 即ち人間 神の働きを指 これは神の下化、 から神への方向に於いて。 神 一門在で とした Ļ 叉、 人間 なく超越的内在と云ふべきであらう。 なるところの神 て神の啓示に接し謙虚にそれを全領するところ、 第一に上から下への方向、 絶對他力とい から神へ 自己顯 人間に他なるものであるならば如何にして神と人間との關係、 現 の方向と云はれるも直線的進行でなく、 一脳的 亿 神と人間とは質的な懸絕であるが故にその結合とい ふもこれを意味するものであらう。 よる神の認識であり、 【體驗で これ なければならな 即ち神から人間への方向に於いて、 は現在激しい論争の主題でもあるが、 神 さればそれ Z) à ら人間への方向とい V とれ 人間 この結合の可能性 は神の は 人間 信仰とは ある意 Ø 無能 獨行と云 の全的 味で に於ける神 ځ カュ の 神 否 第二に下 1る神の **「ふべく** 我 は、 に二つ Ø 定 內 × K 於 は 神 人 在 Ø

雕的 神 行為にして、 は 超 越者であるが故にそれを知る作用は飛躍的であり、 こゝに於いて神が疑ひ得さる事實となる。 それは合理的知でなく直接知である。 直接的でなければならぬ。 體驗とはこの直接的 1 ガ ル は直 飛

宗

教的表象の意

味

接知をは單に感情的、 主觀的、 心理學的なものと看做したけれども、 直接知が客觀的精 神的質在を摑みえな ٤

ので 的 考へるのは合理的範疇を以てのみ律するからである。 なもの、 ある。 生命的 時 間的 なものを生きて捉 なものを、 も精 神的' 生命なきもの、 最 も生命的  $\hat{\ }$ 精神的 なものとし 物質的なもの なものを精 べ て、 ル 概 神的 に還元し、 グソンの云 念的 !の儘 にでなく偏へ に把捉するのは寧ろ直覺的でなけ かが如 空間的 < に計 に直 概念的認識は生命的 量可能 接的、 なもの 體驗 的 K 凝固 K 摑 なもの、 'n して n ば な 捉 ね 5 精 ば る な な 神

V

宗教的

實在

は最

ま

は全く比較出來ないものである。」 6 は直接的、 は な その儘の それ 體驗的にそれに到達することによつてしか與へられない。 ものを與へないで、 は單 なる心理的事實で 言表される時にはその内的生命は固化するか有限化されるであらう。 直接的體驗的事實としてそれは言表されることも出來ない。 なく「信仰卽ち宗教的認識に於いて 併し乍ら我 把捉され 々は自ら知りえた宗教的 た ď Ď は 私 Ö 餘 何とな 他 Ø 意 n 識 内容 は言表 內 Ø .容と 內 を

關係を指示するのみであらう。 言表し傳達せんと欲する。 我々は概念を以てそれを言表せんとするならば具體的 然らばこの言表出來ないものゝ言表は何によるべきか。 なもの」生命は失は 宗教は神につい 'n て諸 7 事 この表 質 0

象を持つてゐる。 ばそれは象徴と考 表象は概念でなく、 へられねばならな V 生きた具體的 蓋し概 念は學問 なものを他の具體的なものによつて表現する様式にしてされ の言葉に して象徴は生命の言葉であ る。 宗教 的 生 命 は合

理 菂 ĸ 槪 念 によつて言表され な 5 で唯象徴によつてのみ傳達せ られ、 宗教に於ける表象の 形式は カュ 7 る 意 味 Ø

B のであると考へ られ ない *γ*,

體象徴とは何 . درلا 象徴とは Dies-mit-jenem-Meinen の作用といふことが出來るだらう。 この場合 dics b

界と 心的 とが もの また同 angemessenheit) る如き外的なものであるが、 關 もその 理 を無限 教の象徴に於いて、「これ」 jenes も共に全く具體的なものである。 て よる他の志向の作用である。 係 關係とし は指示するものとされるものとの間には外的關係しかないが、 根 出來る。 は記號 あれ は 體驗 何 低に根差す内的共通性に基く。 ĸ 性と否定性の契機であり、 縮少 の れでもなく、 此岸的 て記號 に於ける如く外的偶然的でもなく又表現の如く內的必然的でもない。 によつて直接的 類緣 (Verwandtschaft) É んとする。 に接し、 現實的經驗 の意識となつて現はれる。 記號 は彼岸的 10 他方志向作用として事實との一 併しこの間隔 に終るならば象徴に生命がなく、 類縁に於いてはその關係は直接的、 のみ知られるのである。 の世界との 象徴は單に思惟經濟に基く偶然的恣意的代理關係である記號とは異り、 宗教的 無限 とは類似と異り、 併し類縁は同一ではなく、 間 それは第一に「あれ」による「これ」の代理の作用であり、 的で が零に 表象はこの二つの契機 K は連續しな あり「あれ」 象徴は必ず類縁と不相應の意識を含むのであ なる時 象徴はこの二つの間に介在するものとして表象と内 ĸ 類似に於いては二つのものゝ共通性が分析に は い 致 象徴 間隙 は 此岸的 生きた表現となるならば象徴の域 即ち體驗の完全な表現たることを目指す。 は最早 があ を缺い 直觀的にして分析可能でない。 象徴は二つの間 かくて表象と内容との質的差異は不相應 る。 有限的で 象徴で てゐな 而も象徴 はな ある。 V それは内的類緣 V は 17 例 ح 內的 志向作用としてこの へば、 ح \$L ō 意味的 0 様 直接的 á 神 K を超 關係 Ø 象徴は 人格 それはより 類緣と不 胂 Ø 關 える。 祕 を立て より齎 係と云ふと 一方で 記號 性 第二に 的 質的 の 體 二容との 4: H 表 相 る。 K 驗 (Un-象に され きた は代 --1/C 於 應 n 距 Ø は یخ 雕 世

宗教的表象の意味

てみるに、

ح

の

神

Ø

人格性とは人間の人格性との類縁に於いて措定せ

られたもの

に外ならな

S

け

れども我

ス

は

神を人格性として表象する場合に於いてもそれを無限的、

超越的、

絕對的人格性等として考へるが、

\_\_ = C

限、 とは質的 超越、 に異つた全く他なるものが指示されてゐるのであり、 絶對などの言葉自身一の否定的意味を表はし、 人格性といふも此岸的な表象によつて表はされるもの 表象自身不相應であることを物語つてゐるのであ

それ かくて宗教の表象は象徴として宗教的内容に對して本質的、 るのである。その時には「象徴は與へられたもの」、たとへ適合してゐないにしても最も完全なる表現である。」 み知られ、この生きたものを生きて表はさんが爲に表象は他の具體的、形像的なものを以て代理(represent)す 表現であり、而して表現出來ない原本的體驗、直覺のみが『本來的』である。」 本來的なものは體驗によつての であるならば、 に志向せられたものを概念に於いて純粹に把捉出來ると信ずるならば彼は正しくない。概念も象徴も非本來的 のは正しい。 以 Ŀ は象徴と解せられてよいであらう。 我 々は宗教の表象を象徴として見て來たのであるが、 表象の中に含まれてゐるものとは違つたものが志向せられてゐるからである。 宗教の持つ表象形態はこの無限な、 「ヘーゲル が宗教表象は不適合であり、 言表不可能な事實の有限的 必須な形式と云はれよう。 宗教的内容が言慮を絕した直接的神秘 なものによる言表であり、 單 に形像的、 併しこの表象の 表象的で 的體驗 カュ の事柄 くて 中

來 な 的 內容 もの」言葉、 つには麦象と内容とを偶然的關係に於いてでなく內的關係に於いて規定したことによつて一層正しき見 は 我 々の普通の意識、 即ち象徴的表現であると考へることは、 經驗の事實とは質的に相違した特殊な直接體驗の事柄にして表象はこの言表出 一つに神的内容の超越性、 彼岸性を認め たことに於

との無

ることは必要でなく、 方と云へよう。 に意味 一本來的なものに導くことをその目的としてゐるからである。 はないが、 表象は象徴として此岸的であり乍ら彼岸的なものを指示する。 併じ、 時に應じて可變的、 表象から神的 なものを讀みえなかつたならばそれは象徴の役目を果さな 動搖的でありうるだらう。 この目的 然るに宗教的表象の の上からは麦象が規 本來的 なものは體驗にして表象自 特徴はそれが 定的 形態を固執 槪 およそ象 ね 規定 す

的

承的できることでないだらうか。

それは可變的動搖的と考へられては

なら

な

て卽 嚴密 る。 仰に於いては宗教麦象は單に體驗の言表といふ如き意味に止まらないで信仰は寧ろ表象的なものによつて導 形式であると云はれうるならば、 仰 は は V によつて神 τ にた於い 表 加 我 治白的 象的 論 K × 一象が られることが少け 人間的 は は 兩者 襲に K に與へ ては神と人間 が與 無で 神的意味を持つて我に迫つて來るのである。 なもの は區 神と人間 ぁ 6 られ、 る空虚 別 れた如きものには全く意味はなく、 は否定せられるが、 せらるべ とは對立的であり、 との結合の仕方として體驗と信仰との二つを擧げた。 との れば少い な形式で ζ 與へられたものを全領する。 だけ、 體驗 あ それは信仰に於いて甫めて充分な意味に安當することでなければならない。 る。 は本來神祕主義的 それ故 それが自體に於いて空虚であればあるだけ、 超越も本來内在にして超越者として立てるべきものもなく、 神 は表象的、 にその事實 高々體驗の象徴的表現と看做されるに過ぎない。 對象的 信仰とは にして神と人間との直接的 によつてのみ表現しうるも 「信仰は神 に私に與へられてゐる。 かくる神の全的承認である。 の領解であ 信仰も體驗的要素を含んで る 合 ので 純粹でうる。 との内容 を成ず されば表象が宗教 あ る。 自己 rc á 信 對する容 信 體驗 仰 の全面 仰は は 對 然る ゎ それ 象的 K 純粹即 器とし の本 るが、 的 於 否定 に信 カュ K 信 て n 質

宗

公教的

表象の

事性である。」

信仰は與へられたものゝ領受であり、

啓示されたもの」信仰である。

それは偶然的、 示された神に迷妄への道を見るならば、 ものではなからうか。 超越的なものが此岸的なものに於いて自己を露はにした姿、 的姿に於いて自己を示すのである。 示する神は人間に對して自己を顯はすのであり、 でなくして神が自己自身について語つてゐるのであり、 仰に於いては自己を語ることは信仰の不純化である。 恣意的なものでなくしてそれこそ眞の神への必然的媒介でないかと考へたいのである。 體驗が尙表象に人間的な意味を歸するならば信仰はそこに神的なものを見る。 神の表象とは人間が恣意的に構想した自己の姿に似せて作つた神の像でなく 我々は反對に、 神の啓示とは神の人間化といふことであつた。 胂 啓示に於いて示された神、 この神の自己表出を通 について語られてゐるならばそれは自己より語られ 無限なもの」有限化の活動、 してのみ神の認識 與へられた神によつて導かれ、 神の下化の意味を持つ 無限 に到 カン な神が り得る。 ۲ 有限 が た 啓 啓 の

- ĵ Ħ Brumer, Das Symbolische in der religiösen Erkenntnis, S. 131.
- 3 1 ibid, S. 131.

 $\widehat{\mathbb{Z}}$ 

*\* 

ibid., SS.

56-65 usw.

- $\widehat{\underline{4}}$ 1 ibid, S. 61.
- 5 1 Erlebnis, Erkemtuis und Glaube, S. 91.

體驗は私について語るが信

仰とは 樣相 單な 規定 あるし 間 で は 的 L が n が 於いて神は對象的である。 띮 て による神 ども宗教 崩 あるといふことより なほ對立的であつて と云ふことが 信 '彼岸的 一來る。 仰 をとり る象徴で ያ <u>ہ</u> とす は \$L た形 規 普通 る神 定され Ċ. 偂 神 の 的 કે ぁ 態 の 言それ 表 あると云 的 表 內容 象 ることを超えて自身 は 出來る。 現でなくし 10 Ø の 意 於け この 影 が た 識 は超 眞に宗教的 像をそこに見能 は る神 以上 神 ひろ 事 神 經驗とは質的 神 併し 資を物 が 越 Ö 人の結合、 こて神 ことの 啓 表象的 る カュ 的 K 神と人間との 1るもの 示 陽係で に把捉 信 ح ĸ 語 カュ 無 よる神 限 るもので Ò 仰 形 Ø 獲 態は 救濟もと 此 的 は 17 K に異つてゐるが 岸 12 されるならば、 なか 神 あ ŝ 於 1自己現 彼岸的 Ď, 机 ح Ø 0 ķ 的 直接的 表現であると看做されていゝだらう。 意 あ た認識 て な つたならば、 Ø 45分。 味 はこ દુ 胂 の對立を根本的 表 /を背負 象的 ŏ 象して であつて私の の對象性 K (D 冥合である神 Ø 神 形 形 形 す 而も否定すべからざる意識 へふので 態とは ゎ ح な 態 態 Ø に於け 意 る の は 表象形態を固報す に於い を指示する。 形 ち 味 Ō ある。 で 到 像的 この 信 が に止揚は 讀 あ 達 仰 祕 る 規 主義 ま ると見なくて なものに於いて神 は の限界を超 定 が 表 人間 机 加 され 私 的體驗 自體 ح 象を此岸的 L 彼岸的 な 17 n K た神 製 對 ることは妄想以外 との は V えるが、 U. Ĺ 神 と異り、 直 神 はなら と人間 經驗 の 'nν T な 接關 それ 合理 形 は 現 ઢ 7 態 る は 私 の姿が見ら の事實である限 の そ 的 係 ころの 信仰に於いて はまた神 神 \$L が な K に對してあり、 外 ō で る 朓 V K O 表 ならず、 は 現 の 間 8 ሽ ኣ 0 なく 象 ~ 5 5 Ó み 實 の ň 何物で 理 ぁ 神 \$2 は の言葉と云 性 そ 此 解 Ĺ る。 祕 た 0 て啓示 承認 は神 庤 \$2 岸 表象は單 して信 ኔ 的 ŋ もない。 くて は 的 バ 體 ح 10 にと人間 甫 此 臉 ō ま Ø ル 表象 岸 有 ふこと され 行爲 意 た體驗 め ۲ 0 言 ŀζ Ö が 的 限 味 て À け た 信 抽 的 み 麦 K 10 と

が

知

5

'n

たので

あ

ž

表

象

Ó

盾

璭

性

には人間

的

合理

的

基

準

ĸ

よつて解釋される時基礎付

け

5

ġι

る

の

で

なく、

此岸的

三三

明か なものが彼岸的意味を有することが事實として承認された時、それが神的内容にとつて必然的形式であることが にせられるのである。 されば麦象が神の自己表現であるといふことは別個の論理から云はれるのである。

理 ある。 合理的でなく云はゞ cinfühlen せしめる如きものとも云ふことが出來、寧ろ、 意味に捉へられることが出來るのであるが、 K 理 性 とによつてその狀態に引き入れることの中にのみ存する。 云 一はゞ 舸 性 に還る神の働きに於ける他なる契機であると考へられないか。 はあらざる」 ると考へるに は或程度論理付けられた。 で の彼岸に於いて認めんとするならば、 ū 併しこのことは思辨的理性の限界内で云はれたのであつた。 ゲルに於いては表象は絕對理念の必然的契機であると考へることに於いて宗敎に於ける表象の形式の必然 との明 な V ح が されば の論理の唯一の手段であるが、 一證なる事實の論證、 而 しても、 の明 も疑ふべ 證性に基くのである。 Warum それはヘーゲ からざる明證な事實に基い 表象に於いて絕對者は對自になり、 が問はれないで その眞理性、 ル に於ける如く合理的必然性に於いて基礎付けられることは出 同じ樣に表象に於いて絕對者が他なるものに自己顯現し、 それが尚有限的な面を含んでゐるといふのはこの明證より オッ 表象はその論理的過程に於ける一契機である。 daß 必然性は唯この明證なるものへ anregen し ۲ 1 としてのみ示され、 た必然性でなければ 0 所謂 表象はこの明證性に達することによつて甫めて眞實の lchrbar 明證性より出でゝ明證性へ引き上げ、 この他者を通じて絕對者は眞に絕對に還るので 今我々が絕對者を全くの超越性としてこの合 に非ずして anrogbar, erweckbar 論證 なら 感情の論理と云はれるものに近く され γģ ないで それ は 指示 論 塑的 その論理 orweeken すると されうるのみの、 ĸ 「沙汰すべき 一來な 有限化して 覺醒 Ĥ 的過程は なもの でム せし 崩 合

を蔽 と知的 K 知識の低い段階と看做されるが單にかくのみ斷定することは出來ない。 た於い 「情の論理といふと一般に Intelligence Confuse (知性の溷濁) に等しく思はれ、 ひ塞し、 て證明せられず、 論理を同一線上に並べて一が純化せられて次第に他に移ると考へることは合理的論理が認識行爲の 人間 詭辯や背理と同一視されるのは合理的論理の立場に立つて判斷せられるからであつて、 が純粹 二つの論理は各々固 に知的存在になるとい 有 ふ假定の下に於いてのみ正しいけれども、 の地盤と領域とを有するといはれ リボーによれば、 なければなら 未だ理性に迄到達しな 感情の論理が誤謬 このことは決 なる 感情の で事實 の論 域

理的 すならば感情 の中に感情的根柢より生じた觀念聯合と、これを生ぜしめるが尙これを超え、意識狀態の恣意的偶然的聯關を許 るもの、 IJ 推論 ボ 感情が論理を持つといふのはこの最後の形態に於いてゞある。 1 「選擇を行ひ意識的若くは無意識的目標を目指してそれを妨げるものを無視し排斥する」如きものとか含 第二に意志的なもの、 とりもなほさずそれが固有の推論形式を持つといふことである。 は との 感情生活は三つの様態に於いて現はれると考へる。 の 差異に於いて要約して示すならば、 論理 は實踐的目的 第三に表象を生ぜしめそれを聯闢せしめる如き知的様相をとるもの。 に對する滿足成功の手段をのみ追求する。  $\bigcirc$ 知的推論が客觀的眞理 第一は生理學的なもの、 感情が論理を持つといふことは、 今感情的推論  $\stackrel{\frown}{=}$ 石の認識、 合理的推論 事實に對する相應 の特性をばそれと知 即ち肉體の變化に對應す 0 原 理 が リボ 同 心を目指 ì 律、 合 K

三 五 それは矛盾に無關心でありその道が合理

矛盾律であるなら

ば感情的

推論

の原理は目的性

(linalité)

である。

宗教的表象の意

味

讷

より ならば感情的 け感情的推論に於いては結論が前提を條件付ける。合理的推論が前提から結論への直線的進行であると云ひろる で實踐的結果を目指し常にこの方向に秩序付けられる。」(三)されば合理的推論に於いては前提で實踐的結果を目指し常にこの方向に秩序付けられる。」(三)されば合理的推論に於いては前提 であるか否かを問題としない。 幺 實踐的 推 論 Ø 目的 過程は圓環的であると云へるだらう。 の下に、 「合理的推論は結論に向ひ感情的推論は目的に向ふ。それは眞實を目標としな その狀態に導き、 それを創り出して再びもとへ還る過程であるからで 何となれば感情の論理 は確信、 信仰 ö 如 が結論を條件付 き明 になもの さ

れば

璭

的で

あるよりも實踐的で

)ある。

目的 る。 が婢である」如きものであり、 な表出である」といふ。 に宗教に於いて重要な要素である儀禮 に論證せられないものに迄導かんが爲に立てられてゐる合理的樣相である。 IJ 性 は信者にとつては確實な、 ボ 、儀禮的實行は多くの人々が考へるが如き純粹外的にして人爲的派生的偶然的なものでなく、 れるのである。 の原理の下に、 1 の )考へ それは外觀上理論的であるけれども本質的には「理性の論理が主婦である如く見えるが實際はそれ る感情の論理は大體 說得、 この場合には合理的推論の唯一の手段たる言葉も單に手段の一つにしか 彼は特に、 馴致、 それは合理的樣態をとるも實は非合理な根柢に立つてゐるのである。それ 併し不信者にとつては不確實なものを論理の形式を以て辯證せんとする推論 引入などの仕方に於いて論證せられざる原理の直接的明證に迄高めん 二般的 信仰に基く感情的推論の形態を raisonnement de justification と名付ける。 の如きも、 K かくの如く規定せられ而して「宗教的活動は感情の論理 の實踐的手段として、 この點より意義付け 感情の論理に於いては諸の前 Ď 過ぎないで、 れることが それは事物の の最も完全 は が 實際 合理 出 爲 提 Ø 來 は νĊ

的

は、 觀 であると考へられないだらうか。 Ļ の は 而 としてはそれは人間的、 に相當し、 V も比することの出來ない全く特殊な事實であり、 てする時そとに ル 知ら 的 n して絶對者が 7 胂 神 ッ 超 な ح な Ď 的内容より出でゝ再びそこに還る過程が感情論理的であるといふのである。 越者を感情的存在にしかくて超越者を超越ならざるものにするとい 内容の非合理が持つ合理、 V の 方が カュ 相 ŏ 1 對的 それは有限と無限に連り、 が K と思ふ 2感情的 ~宗教 基く感情でないが故に 知ら な 'nз もの ムろ の の で であることを示すに外ならないであらう。 ñ 根據を感情 ある。 有限 た を媒介として絕對に還らんとする神的働 ものは單に 偶然的、 的 相對 表象形態 に置 的 尤もそのことが宗教の本質を感情の中に見出さんとすることゝ同一で 信仰の明證が基く論理は、 恣意的であるが神的表象として 表象をとるといふことは絕對者が絕對的 感情に還元出來るものであらうか。 主觀主義的と看做し得るが、 いた時その感情を絶對的として相對的 心はカ 有限的に見られるば有限、 ン ۲ 0 云 そこでは感情の主性は全く奪はれて信仰に使役される ふ如 く人間 直ちにさう云へないにしても、 きに 今、 自然の弱 オッ は絕對的內容の表現として神的、 無限的に見られるば無限、 感情的 してこの活動 ۲ 内容は全く他 點 1 なもの K ふ非難に價するであらう。 に達せられたとしても内容は が 基 内容から出 依存感情 ð, の様 カュ 絕對 ら區 表象はこの感情論 態が に換 なるもので でム 的 別したけれどもそれ 感情論 内 ふ る 少くとも感情論理 相 容の すなはち單なる に被 對 爲 あるけ 理 的 必 造 0 的 なものを措定 促進手段 で 一然的で 理 畅 シュ に過 ある ある 何 r 0 感 )中間 ライ もの 情 どもそ と云 ある。 表 ぎ を以 なら は な 客 項 K 的

に於ける必然的手段である。

神が

ح

B

あらう。

併しそ

n

は

感情論

理

的

に神が論證せられ若くは明證となる過程

宗

教的

表象の

ば神 は の媒介を通じて人間を自己に引上げ、 表象を媒介として推論するのであり、 對自になりこゝに積極的なものが齎される。 の働きとも云へよう。 この過程が唯感情論理的であるといふのである。 神のアガペ、 こゝに自己に還るのである。 即ち自己の卽自態より出でゝ降下し表象形態に於いて自己を現象化し、 佛の願力といふのはこの働きの宗教的表現であらう。 この積極的なものに於いて神は人間に對して對象的 知的に云へば神 ヘーゲル的表現を借るならば表象に於い の推論であり、 意志的 神 韵 表象が 方 に自己を 山 Źλ ら見 神 措定 Ø 自 ح 神

己表現として内容と必然的關

係に立つとい

ふの

はか」る觀點からである。

感情 物學的 客觀性 てゐるのである。 變態及び擬裝にも拘はらずそれは本能の論理であり、 生命の世界に於いて打建てられねばならないのである。 に必然的であるといふこと以外でなく、その時にはリボー自身の主張に拘はらず、 の 併し乍ら、 Ø 論理とは直 が認められなくては 理とも名付けてゐるが、 心理 それに克服さるべき値打しか 今我 壆 了的事實 もしかくの如きものとせられるならば感情の論理が必然的であるといはれることは本能 ちにリボ × が : 宗教的 に還元せ 論理とい 1 Ó 表象の必然的 Ġ この生命とは結局生物學的意味のものであり、 意味するそれと同じであるのではない。 れるであらう。 は れることは出來ない。 ないであらう。 意味を感情の てのことは生物學的生命の世界に於いてでなく專**ら形**而 たとへ すなはちそれを合理化する爲の努力たるに止まる」と述べ 論 理 若しリ 生物學的下部構造を持つと雖らそれを超 の立場 ボー から基礎付けることが出來ると考へてもこの 0 何となればリボー 如く考へるならば神 かくて「感情の論 感情の論理は は感情の論 なる存在 理 理 性 はその合理 えた精 理 Ø 諭 をまた B 上學的 が人間 理 Ø 以下 神

的

生 的

過ぎな 單 な神話 同 L して表象を考へることは神を實體化してゐると論難されるかもしれぬが、それは此岸的表象自體を捉へて內容と その必然性は合理的にでなく感情論理的に基礎付けられるものでないかと思ふのである。 ī .視することから起る非難にして若し麦象をして内容自體を語らしめるならばシュライ て象徴の意味に止まらず、 如上の所論より我々は宗教的表象の宗教的内容に對する關係は主觀的妄想的でも、 神 **炒的**、 に堕するだらう。 が 絶對的な形式と云へるであらう。 信仰に於い て明 表象をそれ自身として見ればそれは假なる暫定的形式であり、 ź, 神の自己表現と見るべきであり、 になる彼岸的意味との關係に於いて見ればそれは自ら神 かゝるものとして内容と本質必然的關係に立つが 偶然的恣意的でもなく、 的 高 ェ なもの てのやうに ル 尽 象徴 マッ を擔つたもの Ø ハ 契機を含む 1 0 神の表現 所 謂空 又 ع 虚

も云ふべく、 ことは恣意的であり偶然的であらうがそのことは人間的批判の對象でなく、 象が宗教的であるのはそこに何が考へられ何が感ぜられるか何が意味せられるかによる。 が問題の根本である。 けれども如何にして發生したかはその意味内容を決定しないでそこに何が體驗せられ、 にも拘はらず、 我 々 に許されうるのはそこに意味せられた生命に参與することのみである。 或人の體驗であり構想であるが故に恣意的であるのでも偶然的であるのでもない。 宗教的麦象が或る個人若くは集團の偶然的恣意的構想に端を發したといふことはありうる。 云はゞそれは神 そこに何を感得すべき ある表象が神的 的恣意、 神的 ある表 である

- (1) K. Barth, Credo, S. 1.
- (21) R. Otto, Das Heilige, 13 Aubl. S. 7.

宗教的表象の意味

- (π) Th. Ribot, La logi μe des Sentiments, Préface IX.
- (+) / , ibid., p. 21 et suiv.
- (10) / , ibid., p. 50.
- (σ) ν, ibid, p. 45.
- (t-) / , ibid., p. 114.
- $(\infty)$  / , I.a Logique des Sentiments, p. 190.

 $(\infty)$  – Th. Ribot, La psychologie des Sentiments. p. 323.

(\(\hat{\pi}\)) Vgl. Schleicrmacher, Über die Religion, S. 36.

# りる修行過程と美的特神

松

潜

### 修行と美的精神

占めて居るのである。この點を能樂論によつて二三の問題をとりあげて考察したいのである。 世界に入ることでもある。さうして文學が道となり道德宗教となる過程に於ては修行といふことが大きな役割を やがて道といふ境地に至ることはあらゆる方面に見られる所であるが、これは文學もしくは藝術が道德や宗敎の 能樂論に於ける修行の過程と美的精神との關係を考察したい。日本の文學評論や藝術論が美を追求しながら、

六部集以後の最も著しきものであらう。 五晉出曲條 能樂論の資料としては、 また十六部集に覺習條々として收められたのが、 との中、 々の異本である五音の知られ 十六部集の中の花傳書に就いては花修が發見されて閼けてゐた花傳書第六を補 先年吉田東伍博士によつて紹介刊行された世阿彌十六部集と禪竹集とが殆ど唯 こゝにも是等の資料にもとづいて考察したいのである。 たのをはじめ新資料も現れようとして居るが、 花鏡の發見によつてその完本が知られたのである。 花修と花鏡とが世阿彌 ふことが出 その の資 他 來

四四

|樂論に於ける修行過程と美的精神

悑

にものべた如く日本の文學評論や藝術論に於ては修行論と美的構造や精神とが一體になつて居る場合が多く、

尠くとも相互の深い關聯を有して居るのである。さうして修行を深めるに從つて美的精神も深められるのである。

客觀的に外にあるのではなくして内なるものとして存するのである。

カゝ

、 う い

.કે.

點か ら美的精神を考へるにしても修行過程を離れては理解されないのである。 藝術が藝道になるといふのはこの

かくして美の基準といふものが、

歌論 修行 に於ても歌道となる過程にそれが見られるのであるが、 が藝術的構造や精神に滲透する所に道となると思はれる。 能樂論に於てもこの點は著しいのである。 かういふ點は中世に於て一層著しくなつて居る、 な點が大きな制約を與へ 特 řĊ 能

層との修行論 に於ては演能といふ事が伴ふのであり、 が 精細 になつて居るのであり、 能役者が演ずる場合に年齢的肉體的 またこの精細な修行論 に伴なつて、 美的精神 の上にも精細 る っために、 な意

たとへば花傳書を見ても第一の年來稽古條々は純然たる修行論であるが、その他の部分にしても美的構造や精神 生見られるのである。 十六部集や禪竹集を見ても修行論と美的構造や精神論とが互に融合して居るのであつて、

をとく根柢に於て修行論的性格が著しく見られるのである。殊に花鏡(覺習條々)や至花道書の如きは修行論 [1]

なすものは修行論的性質が多いのであつて、 性質が著しいのである。さうして九位次第の如き美的理念の段階を示して居るやうであるが、その理念の 位といふのは美的段階であるとともに修行の段階でもあるのである。 基 一礎を

ふ點は禪竹に於ても同樣であつて、 六輪一露の如きは修行論的段階と美的精神とが一體になつて居る立場

とも見られるのである。

さうして修行論的方面から少しく考察すると花傳書第一の年來稽古條々はその修行の年齡的相違といふ點を精

細にといて肉體的生理的方面の上から少年、壯年、老年として

七歲—十一二歲 (二) 十二三歲より (三) 十七八歲より

(四) 二十四五歳より

(五) 三十四五

歲より (六)四十四五歳より (七)五十有餘

克服する精神的な充實もしくは緊張を一方にとくのである。これによつて生理的衰へをも十分に克服し得るのみ 顧慮するとともに、 の七期に分けてこれに應ずる稽古をといて居るのであるが、 ら見られるのであるが、その一として世阿彌に於ける初心といふ事と闌位(たけたる位)といふ事とを考へて見 ならず、 のである。 生理 |的衰へを通して却て衰へざる美を創造せしめようとして居るのである。からいふ點は種 一方に年齢をこえて變らない修行の精神をといて居るのである。 世阿彌の修行論はかういふ年齢的段階を一方に於て 即ち年齢や生理的衰へをも 々の方面

## 修行としての初心

たい

れは一生を通じての修行の態度となつて來るのである。花鏡卽ち覺習條々三ケ條口傳 が客観的なものとして存するのみならず、主體的に未熟を自覺する心として稽古修行の態度に向けられる時、 初心といふ事は文學的に言へは藝のはじめに於ける未熟なる心といふことである。しかし同時に未熟といふ事 の中、

るはじめの心であつて、それは藝そのものの客觀的現れとしては未熟であるけれども同時に態度としては經驗の とあるのは初心を以て生涯に於ける稽古の態度として居るのである。 初心といふ事は前に言つた如く藝を修行す

初心忘るべからず

時々の初心忘るべからず

老後の初心忘るべからず

此三句能

々口傳と爲すべし

맫

能樂論に於ける修行過程と美的精神

ない所からくる、つつしんだ緊張した精神であるのである。このつつしんだ緊張した精神こそ體驗の尠さや技術

匹匹

の拙 張 もなほ初心を忘れてはならないといふ所に、 狀態から次第に上達してゆく事が理想であるのである。 童心の美を有するのである。 した態度、 ださを補つて餘りあるのである。そこに藝そのものとしても稚拙なものの有する誠實や純樸さがあり、 上達してもなぼ未熟を自覺する心を忘れ しかしかういふ稚拙な藝が藝そのものとして窮極のものではないのであり、 世阿彌 の學習態度の根本があると思はれる。 ない所に藝能 しかし藝が上達し所謂しろうとからくろうとに の上達もあるとするのである。 卽ち眞意のこもつた緊 世 阳 なり 彌 稚 S が 곚 は 拁 " な

若年の初心を忘れずして身に持ちてあれば老後に様々の德あり

と n 完成して生命の を上達せしめるのである。 是れは初心より年盛りの頃、 る時には却て藝がさがるのである。 ふのはこれである。 ないものとなるのである。 藝の技術が上達してもかうい さうして「初心をわするれば初心へかへる」といつて居るやうにこの眞實や緊張を忘 老後に至るまで、 また「時々の初心忘るべからず」といふ點については、 初心を忘れない所にのみ、 その時分々々の藝曲の似合たる 風體を嗜みしは ふ初心を忘れる時にはそれは單なる技巧となり、 技術の上達が眞に生きた力となつて藝全體 世阿 時 唨 々の 形式のみ 初 心な

と言つて居る知く、その初 h 時 えの初心と言つて居るのである。 心の時代から盛りの時代、 その時 々に似合つた風體といふ事は若い時代には若 老年の時代に至るまでその時代々々に似合つた風體 び時 代に を嗜む \$-さは

しい風體があるのである。

世阿彌は藝道の美を花といふ言葉で表して居るが、

花をも少年の花、

盛りの花、

老年

の時 のである。 あつたり、盛りの時代に於て餘りに稚拙な藝であることは時分の花を體現して居るとは言はれないのである。 の美であるが、その時々にふさはしい花であつて眞に美と感ずるのである。少年時代に於て餘りに老熟した藝で の花と分けて居る。少年の花は稚拙な童心の美であり、盛りの花は成熟した美であり、老年の花は老熟した枯淡 よるべきことは勿論であるが、 ?々にふさはしい花を現すのが藝道に於ける新しい創造であるのである。從つてそれはこれまで修得した藝に この場合に新たなるものを創造する心構や態度の中につゝましい中に緊張した心を有することが初心 たゞそれだけでは不十分であつて、 常に新しい境地を創造する心構が必要である そ

その時々にありし風體は時々の初心なり

を

一忘れない事であるとするのである。

世阿彌のいふ

といふ態度がこゝに生れるのである。かういふ態度を常に持續することが修行の根本態度であるととくのである。 次に「老後の初心を忘るべからず」といふ事については世阿 がは

老後の初心を忘るべからずとは命には終あり、 又老後の風體に似合ふ事を習ふは老後の初心なり 能には果あるべからず。その時分々々の一體一體を習ひわたり

るといふ事實は藝道の眞の本質にふれんとする場合常に感ずる所であり、 と言つて居る。 「命には終あり能には果あるべからず」とは注目すべき言であつて、 徒然草にも 人生は短く藝術は永遠であ

老來て始て道を行せんと待事なか 'n ふるき塚おほくは是れ少年の人なり

と言つて居るのも同様な態度である。

能樂論に於ける修行過程と美的精神

四 五 然しこの場合に老の來るのを單になげくのは真に道の人となる所以ではな

能

く老後の初心ではないのである。

四六

老の境地を一の境地として藝道を確立することが必要であるのであつて、

るとするのである。 には老年の花があるのであり、 少年の花は少年のすぐるとともに失せるのであるが、老年にしてなほ失せない花には永遠の しほれた花の美があるのである。このしほれた花の中にある美こそ永遠の美であ

老人の物まねこの道の大事なり

花があるとするのである。そのために世阿彌も

ŋ と言つて居るのである。 そとに老年の花があるのであるが、 老にあつて肉體 修行の態度から言へば老後の初心を忘れざる所に老年の花を得られると の衰へた中に、 なほ花を認められる時に、 永遠なるものを感ずるのであ

するのである。

得るのである。 日頭明 を通しての初心は一方に於て位特に至花道書に見える闌位と結びついて來ると思はれる。 ら長い修行の道程をへて老後に至るまで、つゝましく緊張した心を以て持續する限りに於て藝道は創造をつゞけ 心不可忘とは世阿彌に於ては能樂そのものとともに生きる覺悟を示したものであつて、能樂にたづさはる初めか の |境地であるとするのである。この境地への不退轉の修行が老後初心不可忘の境地であると言へるのである。 世 阿 彌は の境地であると言つて居る。夜半には太陽はないのであるが、而も夜半に太陽の輝くのを見ることこそ妙 九位 かうい |次第の中に能に九の段階をおいて妙花風といふのを最高の位において居るが、 ふ生涯稽古といふべき修行態度を初心不可忘として居るのである。 さうしてこの修行態度 妙といふのは夜半 初

Ξ

修行の位としての闌位

闌位は修行によつて至り得た最高の段階であり、 つて、 幽玄との關係が論ぜられて居るのである。野上博士は闌位をば能の表現の究竟至極の精神として認め、美として 昭和十一年四月)等發表されて居る。さうして是等の論については闌位を能樂に於ける最高の位とする所から、 野上博士の「表現の日本的なるもの」(昭和四年六月、後に「能の位、殊に闌位について」として「能 神としては幽玄を最高の段階において居ると見たいのである。その關係は幽玄と道との關係もしくは定家 は に所收)、土田杏村氏の「幽玄と闕曲」(昭和六年一月、觀世)、西尾實氏の「世阿彌の闌位とその成立」(文學、 に於ける有心體と秀逸體との關係にも近いものがあると考へられるのである。 幽玄の境涯を通りこした平淡もしくは枯淡の美であるとするに對して、 ふ美的精神を得るに至る修行の最高の境地と見て、 幽玄と別のものではないとするのである。 西尾氏は世阿彌の闌位を幽玄の如く美的精神といふ 幽玄はさういふ段階に於て見られる美的精神であつて、 そこに幽玄との關係を說明して居られるやうである。 土田氏は幽玄の中の極位とすべきであ さういふ點を少しく世阿彌の言葉 研究と發見」 よりはさう 美的 の歌論 私も 精

闌位

の意義については從來能の美的精神として幽玄が主として扱はれたのに對して、近時注目されて來て居る。

闌位については至花道書に闌位事といふ條があるのであるがその中に

によつて理解して見たいのである。

たけたる位のわさとは、 この風道を若年より老にいたるまでの年來稽古をことく~く、つくして是をあつめ非

◦のけて以上して、時々上手のみするてたての心力也

と高るのであるが、 能樂論に於ける修行過程と美的精神 この場合の 「たけたる位」といふのは闕位の事と見られる。 かうい ふ闌位 끽 七 のわざは生涯

能樂論に於ける修行過程と美的精神

古をつくして最後に至つて現れる心力できるとする所に修行の窮極をさした事は明らかである。 從つて闌位は初

心とは修行のはじめと窮極との相違があるのであつて、

功をもつまずして初心にては、 なにとてたくると云位にいたるべき

わざを直接さしたといふよりは修行からくる品位といふべき性質を主とするのであつて

といふ言となるのである。もとよりわざといふ點から見れば初心と闌位とは天地の相違があるが、

しかし闌位は

たくると云事を態よと心えて、上手の心位とはしらざるか

がるものがあるのであつて、闌位に於ても老後の初心といふ心構は存するのであり、 相違するのである。從つてわざとしての初心とは兩極をなして居るけれども、心構としての初心と闌位とはつな といふのである。上手の心位といふのは高い藝を修得したものの心の位であつて、さういふ位は單なるわざとは むしろ老後の初心といふ心

構によつて闌位にも達することが出來るのである。

却ともいへるのである。 この却については花鏡の中の「却に入る用心」といふ條にといて居るが

くの如く見ると闌位とは修行の窮極によつて得られる藝位でもあるのであつて、

これを修行の上からいへば

整態を習學して、 上手の名をとりて毎年ををくりて、 位のあがるをよき却と申也

とあるごとく修行の段階を却によつて表されて居り、さういふ却をつむことが闌位になるのである。この事は花

傳書の第三にも

たけたる位は却入たる所か

點から修行の段階よりはさういふ段階に於て得られる藝の内容をさしたとも言へるのである。闌曲は五音曲條々 くる」といふはたらきを表して居るのである。もとより、闌位に對して闌曲といふのは曲そのものをさして居る はないのであり、從つてこの場合の「たけ」は和歌の十體にある長高い美といふものとは相違するのであり、「た かういふやうに闌位は修行の窮極に於て得られる藝位であつて、それ自身美的範疇や精神をあらはして居るので

松木 祝言姿 に見えるが、

櫻木 团和 一曲姿

紅葉 戀慕姿

冬木 哀傷姿

杉木 闌曲姿

いつしかと神さひにける香山のむ杉が本に苔のむす迄。

とあつて、むしろ長高體と同樣な美をあらはして居るとも見られる。闌曲姿の說明として

て得られる闌位の藝態として見る時、陨位に於ける美的精神は闌曲であり、神さびた枯淡の美であるとも一應考 をあげて杉木を神木としてそのよそをひの闌けた姿をあらはして居るのである。この闌曲を修行の窮極段階とし

しかし闌位に於ては價値的に見て最高段階をあらはして居るけれども、闌曲が美の範疇もしくは類型

能樂論に於ける修行過程と美的精神

五〇

つて、闌位の必然的な現れとしての美的精神とは考へてゐないと思はれる。 を表して居ると相違して美の價値的段階を示しては居ないのである。從つて闌曲は長高體曲といふほどの意であ

さうして十六部集の中から美の最高の價値的段階を求めて見ると、

花鏡の中にある妙體、もしくは、九位次第にある妙花風

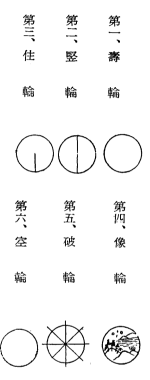
はこれに近いもののやうに思はれる。「此の妙所のあらんしては無上の其物なるべし」とも言つて居るのである。

さうしてその妙を説明して

たへなると云はかたちなき姿也、かたちなき所妙體也

ものがあるやうに見られるのである。六輪一露は前に申した如く能の修行段階と美的精神とが一體となつた上に 秀逸體にも匹敵すべきやうに見られるのである。またかういふ境地は禪竹に於ける六輪一露の中の空輪にも近い とも言つて居るのである。所謂言語に絕した體であり、 無心の感、 無位の位風ともなるのである。 てれは定家の

見られる段階であつて



に於ける段階を修行の上からいへば闌位ともいふ事が出來るのである。 であり、 **室輪は無色の位であるが、** からいふ藝境こそ妙花風であるとも言へるのである。さうしてかうい この點は西尾氏は闌位のわざとしての成 ふ空輪

立は六輪の中破輪に相當するとして居られるが私はむしろ空輪に相當するものと見たいのである。

闌位とともに閑位をたてて居ることである。歌舞髓腦記の中に、

さうして禪竹も世阿彌の修行の位としての闌位をうけつたへて居るけれども、

同時に一歩を進めて居ることは

どのたけゆく心かれてあれたる位也 功なり名とげて無上の位にあり。 閉是は闌たる位に付て、みやびしづかにて妙なるかた、 闌是は又月日としな

竹の一 對して閑闌は美的精神を主とするにも至ると思はれるのである。 になると、 方を主とするやろになり、芭蕉の閑寂ともなつてくるのである。 はし得ないのみならず、 質となつたのであつて、 といつて居るのである。 歩を進めた所であると思はれるが、 修行の位、 もしくは心力よりも美的精神がより多く加はつてくるのを感じられるのであつて、六輪に 次第に闌よりも閑の方が中心となつてくるのであつて、 むしろ「あれたる位」となるのである。 この闌と閉とを區別して閉といふ境地をたてたのは世阿彌 しかし閉をたてたことによつて闌の意味は世阿彌よりも一 それだけに闌のみにて最高の修行の段階をあら 同時に禪竹によつて闌と閉とに分けられるやう 連歌俳諧の方に於てはこの閑 には見られ ない所であ 面 的 つつて禪 なる 性

ともあ れ闌位がかろいふ點にも修行の段階として、美的精神の段階とつながつてゆく過程を見られるのである。

## 79 玄と闌位との 關 係

能樂論に於ける修行過程と美的精神

能

.樂論に於ける修行過程と美的精神

なるもの、 るやうになり、 意味することは一貫して居るが、 命的なものであり、 幽玄の意味については必ずしも同一ではない唐の駱賓王の螢大賦や臨濟錄に見える幽玄の如きは物理に對する生 きたい。 のであつて、 以上闌位について考察したが、かういふ闌位と幽玄との關係はどうであるかといふ點について少しく考へてお 幽玄が中世に於ける美的精神として最高のものとして考へられたのは俊成以來の傾向であるが、 崇高なるもの、 俊成の そこに、 推移るものに對する不易なるものをさして居るのである。かういふ本質的な不易なるものを 如きは靜寂美を意味したと見られるが、 餘情的、 **優艶なるものを表すやうになる所に、その何れに中心をおくか** 日本に入つて文學や藝術の本質を表すに至ると幽玄を形象や表現 情調象徴的なる性質を意識するやうになつた。かつその美的内容に於ても靜寂 しかし崇高なるもの、 優艶なるものもその中に含ん に種々の見解も生じた に即して考 しか

る幽曲の説明を見ても 世 阿彌の幽玄は花傳書や五音曲條條や花鏡その他にも繰返し見られるのであるが、たとへば五音曲條々に於け

表現をさすやろになるのである。

で居つたのである。

さうして正徹や世阿彌等に至ると、

次第に優艶なる美を主として表し、

それ

の情調

象徵的

な

とあるのであり、 聲位を靡やかにやりて、 かくの如き姿を櫻木にたとへて居るのである。また花鏡の幽玄之入堺事を見ると精細に幽玄を 曲を埋みて上を美くして、而も正しき曲流なり、 花月の夕曙を同時一見の眺 なり

唯美しく柔和なる體幽玄の本體なり

説明して居るが

をさしたものである。 優しいのは言葉の幽玄であり、 ての場合の美しく柔和といふ事は單に素材的な意味ではないのであつて、 をは幽玄といつたのである。かういふ美しく柔和といふ事は櫻木にたとへられて居る點と一致して居るが、然し また人體のかゝり美しいのは舞の幽玄であるとする。かういふやうに能樂の全體の上に現れる美しく柔和なる美 して人體が美しければ鬼の幽玄であると言つて居るのは如何なる素材に於ても見られる藝の美そのものをさした これを能の具體的表現に卽してといて居るのである。 世阿彌が怒れる粧、 音曲の節かゝりの美しくなびく~と聞えるのは音曲の幽玄であるとするのである。 鬼人などになつて、 人體のどかなる粧は人體ないの幽玄であり、 身なりをば强く表しても、 如何なる素材の中にもある藝の美しさ 美しきかゝりを忘れず

られる如く、つよきものにも幽玄は見られるのである、この事は花傳書第六の花修を見ても ልኔ くの如き美しき柔和を主とする幽玄は「つよき」美とは對立するやうであるが、 然し鬼の幽玄によつても知

と見られる。老人や鬼を演じてなほ表し得る藝の美しさが幽玄であるのである。

幽玄とつよきとべちにあるものと心うる故にまよふ也

として、幽玄とつよきとは體であつて、若き女性等は體の幽玄であり、 幽玄の體を演する時 には幽玄になり、 つよき物を演ずる場合にはつよくなるのが自然であるとして居る。 荒ゑびすや鬼等其は體 のつよき物である

丽

~もつよき物を演じてつよい美となるが、

その中に、

ある藝の美しさが幽玄でもあるとするのである。

要するに世阿彌に於ては幽玄はどのやうな場合にも自ら現れる藝の美しさであるとするのである。 

くの如く見ると幽玄は世阿彌に於ては藝そのものの美でもある所に窮極があるのであるが、 樂論に於ける修行過程と美的精神 H = かうい

が表れるのは修行の最高位としての闌位に於て最もよく現れるのであつて、そこに幽玄が嫯の最高の美を現すに

對してさういふ美の具現されるための修行の最高の段階に現れる藝の位が闌位であるから兩者は矛盾するもので

はなく能に於ける修行と藝の美の最高段階がこれによつて表されて居ると見られるのである。 たゞ闌位の現れと

精神や内容として幽玄を次第に、 して闌曲と幽玄の曲との如きに於ては並立的にもなつて居るのであり、 も美的内容を現し、闌と閑との如き意味を有するに至ると幽玄と相違が生ずるやうであるが、禪竹に於ては美的 内面的に見るやうになり、そこに闌位とも近いものとなるのである。たとへば また禪竹の如く、 闌位が修行の段階より

禪竹は拾玉得花の中に幽玄曲をのべて

かすかに、ふかく

といふ點を主として居るのである。五音三曲集の中にも幽玄第一として心詞幽玄曲をあげ、

此曲味花紅葉の色めかしき風色にはあらず、心ほそくかすかに興に乘じて來、 覺つきて歸る。 幽情の曲 一感なる

べし

玄第五は有心體曲味であるが、 とあるのである。 幽玄第二は行雲廻雪體であり、 何れも深くかすかなる味を基本にして居るのである。遠白體では 幽玄第三は見様曲味であり、 幽玄第四は遠白體曲味であり、 젦

ゆうにたけありて、ほのかなる體曲

であるとし、有心體では

心ふかく、まことしく而もにほひあるやうにうたふべき曲聲なり、

五四

して居るのである。 とあるのである。 これ等は三五記にある歌論の幽玄によつて居るが、 美しく柔和なるものから次第に深くかすかな美に移つて居るのである。かくして美的内容と 禪竹の立場としてもかくの如き見解に到 達

しても幽玄と闌位とは極めて近い關係となるのである。

位をつつんで居るといへるのである。 同じ段階に於ける上下の相違ではないのである、 以上考へて來た所でも、 世阿彌に於ては幽玄と闌位とは美的精神とそれを得る修行の段階との關係に於て 即ち幽玄の中にある美として考へられるのであると思ふ。 禪竹に於ても兩者が美的內容として考へられても幽玄の中 に闌

藝を幽玄といつたのである。さういふ點では花やめづらしきものも幽玄によつて統一されるのである。さろして 年齡 修行に於ける最高段階としての闌位の美的顯現も幽玄の中につゝまれるのである。 花や珍らしきは移りゆく藝の美を表して居るのである。 あるが、 な に應じてのそれく一の藝の美しさが花であるのであり、 世阿彌は藝の美を現すに際して花や珍しきといふ事をといて居るが、 花は藝そのものをさしたともいへる。しかし、花に少年の花や盛りの花、 珍らしきは藝の鑑賞者にあたへる感の上から 年齢を超えた花、萎むことによつて永久に枯れない 幽玄が不易の藝の美を表すに對 老年の花があるのを見ても、 つたので して、

## 五 有主風と無主風

阿彌 次 は能 に能樂に於ける有主風と無主風とい に於ける無主風と有主風とを區別して居るのである。 ふ事を考へて見たい。 至花道書に見える無主風事といふ項を見ると、世 無主風については

先づ舞歌に於て習ひ似するまでは未だ無主風なり

能樂論に於ける修行過程と美的精神

一 五五

能がまだ我が物にならないで風力不足な場合をさして居るのであるが、いはゞ自己の獨自の藝を確

樂論に於ける修行過程と美的精神

らす、 連歌に於ける有心と無心とにも似て居るが、それよりも態度を表して居る所により本質的な性質を有して居る。 我が物になして身心に體得して達人になるのは主であり、生きた能であるとし、かくの如きは有主風の爲手であ 立出來ないで、 時に世阿彌は無主風から有主風になるとともに更に有主風をも超えた意味に於ける無主風を求めてゐたことが知 ことが知られるのであり、 るとするのである。卽ち自己獨自の藝風を確立するのが有主風であるとするのである。この有主風と無主風とは |阿彌がその藝に於て父祖 れるのである。さうして有主風をこえた無主風に至るところに修行の最高位としての闌位を見出して居つたの あらゆる物眞似異相の風をのみなす時に限るとするのであるが、これに對して、師から習ひ得たものを、 他の藝を模倣するに止まつて居る狀態をさすのである。さうしてかくの如き無主風は本道より入 その點で有主風は型から入つて型から出るといふべき態度を示して居るのである。 からの藝の傳統をうけるとともに、それを彼自らの上に獨自な藝を創造せしめて居る 同

有文無文の心根盡きて闌けたる位に上るべし

である。それは中樂談義にある有文無文の場合に於ても見られるのである。卽ち

6

といふ言によつても知られるのである。 ての有文を超えた無文については風曲集をひいて

無文音感は有文ともに籠るが故に之を第一とす

有文音感は無得までには究めぬ所の殘るが故に第二とす

といふ言によつても有文をもつゝむ所の無文に最高のものを見出して居るのである。卽ち一切のものを究めつく

點では餘ともいひ得るのである。表現に於ける餘情、餘白とも通ずるものである。卽ち內に深く有して、外に尠 して、すべての性根がこもつて、 に至つてはわざを出來るだけ少くすべきをとくのもかういふ心構のあらはれと見られるのである。 く麦すといふ所に藝の極位を見出したのである。かういふ點が妙であり妙花風でもあるのである。 は中世に於ける藝道論の根柢にあるものであり、 有文無文となると同様に、 有主風を超えた無主風に最高のものを見出したと思はれる。この有と無との關係 而もきく所は無曲音感のみであるのが無上であるとするのである。 有を超えた無は單なる無ではなくして、有をはらんで居りての 遊樂習道見風 世阿彌が老年 かくして

水晶は淸淨體にて、色文無緣の空體なれども、火生水生を爲せり

書にも

とあるのもこれを示して居るのである。 といつたり、 「一心を天下の器になして、 廣大無風の空道に安位して是得遊樂の妙花に到るべき事を思ふべし」

## 修行に伴ふ心の沈潜の過程

本 英 夫

岸

緖

んと試みたものである。 の中に記されてゐる心の沈潜の過程の內容を、 本稿は、パタンヂャリ(Patafjali)のヨーガスートラ(Yega Sūtra)に基づく研究である。 キリスト教神祕家テレサの手記との比較對照に於いて、明かにせ 3 ーガス ートラ

1 るか。 持つものであるか。 3 ラの記述の内容について檢討し、 1 その境地をヨーガスートラは如何に說明してゐるか、又、それは、一般的な體驗としては如何なる意味を ガの修行が進むと、 ここでの観察の中心をなすものは、 心は次第に深い體驗の境地に導かれてゆく。その心の進展の樣相は如何なるものであ 次節に於いて、それを更に一般的な立場から觀察して見ることにする。 それ等の諸點である。 本節に於いては、 專 5 3 1 ガス

ない。こゝで用ゐられてゐるのは、その廣義の場合であつて、深い體驗の境地一般を指す。狹義には、その體驗 (samāpatti) と三昧(samādhi)とである。 但し、この中、三昧には廣狹二義のあることに注意しなくてはなら ーガスートラに於いて、 深い體驗の境地を綜合的に指し示す爲には、 二つの言葉が用ゐられてゐる。

の中の、ある特定の狀態を指して用ゐられる。

の言葉が用ゐられてゐるのは、聊か不思議なことにも思はれる。 差別よりは、 大して長くもないヨーガスートラの中で、同じ一つの、然も重要なる事實を指す爲に、等至と三昧と云ふ二つ 寧ろョーガスートラ成立以前に於ける原資料の歴史的相違に、求めらるべきものである。 併し、その理由は、二つの言葉の意味の上での 3 ー ガ

1 ŀ ラ内に於いては、 兩者は實質的には同意語と考へて差支へない。

第二の記述は、三昧品第四一――-五一節、第三の記述は、ヨーガの八支則の一部として、實踐品第五四節から自 ガスートラ中、 直接この問題に觸れてゐるのは、三箇處である。第一の記述は、三昧品第一七、一八兩節、

第一の記述なる三昧品第一七、一八の兩節は、この境地を、 五種の心作用が實修(abhyāsa) と離然(vairāgya) 在品第八節に至る。

とによつて制御された結果あらはれるものとして取扱つてゐる。

(samprajūāta) Bo |尋 (vitarka) 伺 (vicāra) 歡喜 (ānanda) 自存 (asmitā) の形 他のもの(無想三眛)は、(心の作用の) 斷滅を生ぜんとする實修(virāma-pratyaya-(rūpa) に從ひて (anugama)、有想 (三昧)

abhyāw)の結果として、潜行力 修行に伴ふ心の沈潜の過程 (samskāra) のみ残れるもの (sesa)。」(三昧品第一七、

## 修行に伴ふ心の沈潜の過程

somādhi)と云ふ。此れは、「意識の對象を伴へる(sālambana)三昧」であつて、心は、純一明澄化しつゝも、 ョーガバーシュヤの説明も参照すると、蕁、伺、歡喜、自存の四つは、これを併せて、有想三昧(samprajunta-

猶、どれ程か、意識作用の存在してゐる狀態である。蕁、伺、歡喜、自存の四つの區分は、進展しつゝある心の 階梯的に整へたものである。 それより更に進むと、 「潜行力のみの殘れる」他の狀態なる、無想三昧

(asamprajūāta-samādhi) に入る。

有想三昧 (samprajūāta-samādhi) 無想三昧 (asamprajūāta-samādhi)

第二の記述は、三昧品第四一節から第五一節に至る。こゝでは、その境地の綜合的名稱として、等至と三昧と、、、、

を並用してゐる。

るものが、 把握の主體(grahitt)とその作用(grahapa)とその對象(grāhya)とに於いて、 それ等に住し 「等至(samāpatti)は、心の作用(vritti)消滅(kṣīṇa)して、美しき(abhijāta)實玉(maṇi)の如くなれ

(tat-stha) それ等に色づけられし狀態 (tad-añjanatā)。

別 (vikalpa) によりて、攙入 (sankirṇā) あるもの。 「その中、 有蕁等至(savitarkā samāpattiḥ)は、 言葉(śabda)と對象(artha)と概念(jñāna)との分

(等至)(nirvitarkā)は、記憶(smṛti)が淨め去られたる(parisuddhi)時に、自己自身(svarūpa)

な對境(visaya)に於けるものが、有伺(等至)(savicārā)と無伺(等至)(nirricārā)と說明さる(vyākyābā)。 は空虚(śūnya)の如く、對象のみ(artha-mātra)光り輝く(nirbhāsā)もの。同樣にして、微妙(sūksma)

而して、微妙な對境とは、無相に終るもの(alinga-paryavasāna)。

ĸ 「此等以上のものが、具種三昧 (sabīja-smādhi)。 内心は明澄 (adhyātma-prasāda)。 無伺(等至)(nirvicārā) の確立(vaisāradya)せる時

故に、 じたる潜行力 (suniskāra) は、他の潜行力を抑制 (pratibandhin)。これも遂に制御 (nircdha) されたる時、 「その場合に、 傳承せる(śruba)、或は比量(anumāna)による叡智(prajūā)とは異れる對境 (viśaya)。それより生 叡智(prajūā)は眞理を保持(rtani-bharā)。特殊なものを對象とする(visosa-arthatva)が

純一なる心は、明澄なるが故に、意識集中の對象の性質をその儘に映し出す。かゝる狀態にまで磨き上げられた して透明なる寶石の如くである。寶石は自らが曇りなきが故に、その傍らにあるものゝ色その儘に染つて見える。

寶石の譬へを引いて、等至の狀態を說明してゐる。日常の心的作用が滅却して純一明澄になつた心は、無色に

切が制御されたるが故に、三昧(samādhi)は無種(nirbīja)。」(三昧品第四1-五一節

三昧 (nirbīja-samādhi) となる。 この等至は、二つに分たれ、宿習としての潜行力を後に遺すか否かによつて、具種三昧(sabīja-smādhi) 無種 具種三昧は、更に、 蕁(vitarka)伺(vicāra)の有無によつて、 有蕁竺至

心を、等至と云ふのである。

修行に伴ふ心の沈潜の過程

rvicara samapattib) の四種となる。

一六二

(savitarkā samāpattih) 無轉等至 (nirvitarkā samāpattih) 有伺等至(savicāra samapatih)

(saaja-samadhi) 具種三眛 無有無有同一,無有無有 (savitarka samâpattih) (nirvitarka samâpattih)

無種三眛 無種三眛 (savicāra samāpattiķ) (nirvicāra samāpattiķ)

こ」では、三昧が狹義に用ゐられてゐる。 第三の記述は、 ョーガの八支則の一部として、別の機會に詳述した。 その四段階は、次の如くである。但し、

制、感、 (pratyahāra)

二、執持 (dhāraṇa)

三、靜慮 (dhyīna)

四、三昧 (samādhi)

以上の如き三つの記述の、 夫々の元來の意圖は、必ずしも有機的な一體をなすものではなかつた。互に他 のも

併し、 もの のを豫想し相補ふ意味で記されたのではなかつたに違ひない。 が これ等を比較照合すると、三者の關係は、少くとも心理的には、 3 1 ガ ス 1 ラの編纂にあたつて、 一つの體系の中に包含されたと見るのが、最も眞相に近いであらう。 極めて近接してゐながらも、 一定の横斷的聯關を持つことが知られる。 別個の存在で言つた

無伺等至 (n:-

|     | ∫ 實踐品<br>│ 自在品 | 54—55<br>J— 8 | 三味品41—5] |   | 三昧品1 | 7—18 |   |
|-----|----------------|---------------|----------|---|------|------|---|
| 第一段 | 制              | 感             |          |   |      |      |   |
| 第二段 | 執              | 持             | 有琴等至     | 具 | 奪    |      | 有 |
|     | 靜              | 慮             | 有何等至     | 種 |      |      | 想 |
| 第三段 | Ξ              | 眛             | 無幕等至     | 眛 | 歡    | 喜    | Ξ |
|     |                |               | 無何等至     |   | 自    | 存    | 味 |
| 第四段 | 無              | 種             | 三 珠      |   | 無き   | 1    |   |

一六三

第一段は、 感覺作用の沈靜してゆく段階である。これに屬するのは、第三の記述に於ける制感のみである。五

感を通した外的刺戟によつて生ずる心の動搖が、次第に微少となり、遂に消滅に到る狀態である。

して抑制され、更に、 第二段は、知的作用の活動が、沈靜し、滅却する段階である。情意的作用は、旣に、心作用とは別個 前段に於いて、感覺作用が制せられた。こゝに思惟や記憶の制御が修行の中心となるので 四に煩悩と

第一の記述に於ける尋、伺、第二の記述の有尋等至、有伺等至、第三の記述の執持靜慮が、

てれ

に屬する。 一味と、

同じである。 心は純一 明澄の度を高めつゝも、 未だ對象と一如になり切るまでには到らない。 意識 は對象に向つ

心中に未だ蕁、伺を殘す三昧と云ふ意味であつて、第二の記述に於ける有蕁三昧、有伺三

伺とは、

て充分に集中されてゐながら、 思惟の斷片や記憶の殘影が、 心中に去來する狀態である。第三の記述、卽ち、八

支則に於ける執持や靜慮も、旣述の如く、この境地である。

とに基く」作用、 と說明してゐる。分別は、旣述の五種の心作用の一つであつて、「事物が存在せず(vastu-sūnya)、言葉と概念 この段階に於いて、心に存する夾雜的雜念を前搗のスートラは、「言葉と對象と概念との分別の攙入あるもの」 即ち、 思惟の作用である。

更に、 3 1 ガ バ 1 シュ ヤは、 次の如く云ふ。

合には(vibhajyamāna)言葉と云ふ性質(dharma)は一つに、對象と云ふ性質は一つに、概念と云ふ性質は 「たとへば、牛 本來は異る (vibhakta) (go) と云ふ言葉 (sabda) と、 に拘らず、無差別 (avibhaga) の把握 牛と云ふ對象(arthu)と、 (grahapa) が見られる。 牛と云ふ概念 (jāāna) との如く 區別されたる場

mapattih) は、有尋(savitarka)と稱せらる。」 葉と對象と概念との分別に浸潤(anuviddha)されてあらはれる場合に、 この混同のある等至(saṅkīruā sanasya yoginah)、たかめられて(samārūdha)三昧智(samādhi-prajūa)にある牛等の對象が、未だ猶、言 一つに、これ等には夫々別個の分野(panthā)がある。さて、等至に達したるョーガ行者にとりて(sannāpan-

於いては、未だ、 對象に備つたものではなく、 る過去の經驗による知識等は心から去り、 對象に心が集中し盡くして、他の一切の心的作用が減却すれば、その對象に與へられてゐる名稱や、 それを脱するに至らず、 心の中で、對象と結びつけられたものであるからである。然るに、尋、 思惟の紫縛の中にあるのである。 對象そのものゝ姿のみが心裏に映ずる筈である。 名稱や知識 伺の狀態に 對象に對す 本來

人が、 石であると云ふ觀念が曇りとなつて翳をさすからである。卽ち、それが一つの分別として心中に動き、心中に尋 その石を射て見ても、遂に矢を石に立てることは出來なかつた。これは、澄み切つた達人の心中にも、 を伴ひ、無垢純一の境地に入る妨げとなるのである。 ウッ **が教授が好んで用ゐた次の様な譬話は、その狀態を、** 草陰の巨石を虎と思つて矢を放つた處、矢は石中深く射込まれてゐた。併し、その後、如何に心を籠めて 他の側面から明かにするに役立つであらう。 的 弓の達 は實は

を轉と云ひ、後者を伺と云ふ。粗大と微妙とは形而上學的意味を多分に含んだ言葉であつて、哲學的には之を嚴 ものものム性質の相違である。 、蕁と何との差別について一言しておくならば、それは心的狀態の相違よりは、寧ろ、その對象とする處の 對象の性質が、粗大(sdhūla)であるか微妙(sūkṣma)であるかによつて、 前者

一六五

修行に伴ふ心の沈潜の過程

密に規定する必要があるが、修行を實際に行ふ極めて實踐的な立場から槪括的に見れば、 粗大は、 物的現象を主

とした具象可見のものを指し、微妙は、心的現象を主とした抽象不可見のものを指すとして大過は

記述の歡喜、自存、第二の記述の無蕁等至、無伺等至、第三の記述の三昧が、之に屬する。

對象に意識が集中し盡くした狀態である。

對象と我とは、こゝで、遂に、一如に成り切る。

第一の

て残 **蕁等至無伺等至の境地に入る。** を帶び、 しての自我意識は消滅 即ち、 修行が更に一段と進むと、一切の雑念は滅却し、心は思惟分別の繋縛から脱却する。 心に絶妙の印象を残すのである。 心の妨げになるものを、 Ļ 對象 は、 かくて、 ョーガスートラは、記憶であるとしてゐる。 即ち我となる。 全意識は對象そのものによつて、占有され盡くず。 「自己自身は空虚の如く」なり、 「記臆が淨め去られたる時に」無 對象は特殊な「光り輝 當事者の自證内容と 最後まで雑念とし

自己のその體驗を自證し得る最後のものゝみ殘された境地である。 をよぶとすれば、 tmaka samvid) のみである。 何の消え去つた純一なる心に、この佳美感のみ遍滿してゐる狀態が、第一の記述に於ける歡喜の境地である。 が沈靜し、 更に進むと、この佳美感すらも消滅して、自存の境地に入る。後に残るのは、「純粋なる内證意識」(ckā の神秘家の等しく說く處である。 體驗が次第に深きに進むと、 純粹意識とでも云ふより、名づけ樣がない。 これは、心中に於いて、最も深められ、最も淨められたる意識である。 キリスト教神祕家は、之を甘美感(sweetness)と云ふ言葉で表現する。 心の奥底から云ひ知れぬ歡喜の情、佳美感があらはれて來る。これ 事後にこの境地を顧みた場合に、 これあるが故に 强ひて之

無尋等至と、第三の記述に於ける狹義の三昧とが、同じ心的狀態を指すものであることは、 兩者に關する

記述を比較して見ると明かである。卽ち、ヨーガス1トラによると、

「無尋(等至)は、記憶が淨め去られたる時に、自己自身は空虚の如く、 對象のみ光り輝くもの。」 (三昧品第

smṛti-parisuddhau svarūpa-sūnya iva arthamātra-nirbhāsa nirvitarkā

自己自身は空虚の如くなるもの。」(自在品第三節)

「三昧は、その同じ狀態にて、對象のみ光り輝き、

tad eva artha-matra-nirbhāsam svarūpa sūnyam iva samādhih

兩節全く同じである。ともに「自己自身は空虚の

如く」 言葉の順序には出入りがめるが、 の一つの手懸りともなり得るであらうが、これは暫く措いて、 なり、 「對象のみ光り輝く」狀態と、 その實質的內容に於いては、 その境地を描き出してゐる。 今は單に心理的な觀點から見て、尋、伺を超えた ての兩節の符合は、 原典の構成的 判

等至と狹義の三昧とは、同一の心的狀態と理解される。

る一切の意識の消滅した狀態である。 第四段は、無想三昧(asamprajnata-samādhi)と、無種三昧(nirbīja-samādhi)とである。 自證の內容とな

- 第一の記述に於いては、無想三昧を以つて蕁、伺、歡喜、自存等の有想三昧に對するものとし、 次の如

く説明してゐる。

「他のもの 修行に伴ふ心の沈潜の過程 (無想三昧) は、(心の作用の)斷滅を生ぜんとする實修(virāma-pratyaya-abhyāsa)の結果とし 一六七

て、潜行力(samskāra)のみ殘れるもの。」(三昧品第一八節)

たる潜行力は、他の潜行力を抑制」する働きがあるが、更に、 第二の記述は、諸等至を具種三昧とし、それと並べて無種三昧を擧げる。無伺等至に於いて、「それより生じ

「これも遂に制御 (niredha) されたる時、一切が制御されたるが故に、三昧 (samādhi) は無種 (nirbīja)。」

(三昧品第五一節

として、無種三昧に到ることを說いてゐる。

anga)」に過ぎないとて、此等の奥に、更に、無種三昧のあることを示してゐる。(who 内支則(untar-anga)」ではあるけれども、「然し、それも、 第三の記述に於いては、執持、靜慮、三昧を指して、「三者は、これに先立つものに較ぶれば、、、 無種 (三昧)(nirbīja) に對しては、外支則(baliir-(pūrvebhyas),

却(pratyasta)し、潜行力のみ殘れる心の制御(nirodha)」であつて、潜行力は殘つてゐる。下意識又は潜在意 これである場合が多い。無想三昧は、之を指すものと推察される。 識とも云ふべき意識下の心の活動は、未だ停止してゐない。表面的な無意識狀態である。一般の神祕體驗に於い が如くになる(abhava-pratam iva)」故に、自證內容としての意識は全く消滅するけれども、「一切の作用が滅(filo) きの相違がある。無想三昧は、註釋にも云ふが如く、「心は意識の對象を伴はず (niralambana)、無に歸したる 無想三昧と無種三昧とは、ともに意識を超えた境涯を指してゐる。併し、その內容については、兩者、多少趣、、、、、、、 融合の狀態が過度に進むと、半ば失神的な恍惚狀態に入ることが珍しくない。所謂、定に入ると云ふ狀態も

考へられる。プルシャの獨存が實現した狀態である。併し、 活動までも停止すると云ふことは、 然るに、 一方、無種三昧は、潜行力をも滅却した狀態である。意識下の心の活動すら停止する。 ョーガ體系の形而上學に從へば、一切の現象のプラクリティの無への還滅と 現象的世界に於ける實質的生命活動は、これで終り 意識下の心の

を告げることになると解さねばならない。

斯様に無想三昧と無種三昧とは、その内容を異にしてゐる。

何等か特殊な心理的境地が豫想されてゐたのではないかと云ふてとが考へられる。 無種三昧とよんで、三昧の一形態とする必要はなかつた筈である。 に足る記述はヨーガスートラに缺けてゐる。 併し、更に飜つて考へるならば、 若し、之が實質的に、 生命の終りを意味するものであるとすれば、 特に無種三昧と云ふ言葉が用ひられる以上、 併し、それを適確に究明する 强ひて、

深い體驗の境地に於ける心の進展の樣相を、 3 ] ガスートラの描き出してゐる處に從つて、通觀すれば、大體

以上の如くである。

ずして ることは云ふまでもない。 ガが、 は到達され得 主として印度に行はれる行法である限り、そこに展開する深い體験の境地が印度の人々のものであ ない特異な心的狀態ではなく、印度の人々のみに限られた特殊な境地でもない。 併し、 この體驗を更に廣い立場から見ると、 それは必ずしもヨーガと云ふ方法 東西古今を によら

一六九

修行に伴ふ心の沈潜の過程

通じて、同じ種類のものは、廣く行はれて來てゐる。前節に觀察した如きョーガ體系に於ける深い體驗の境地は、

他の同様なものに對して如何なる關係にあるか。これを、こゝで一つの比較對照を試みるならば、その體驗の意

味を一層明かにすることが出來るかと思ふ。

た處と比較して見ることにする。こゝで取上げようとするのは、スペインの神祕家テレサ(St. Teresa 1515-1582) 時代も、場處も、傳統も全く異なつた一神祕家の手記の中に材料を求めて、これをヨーガ體系にあらはれ

な點に於いて、 の手記である。テレサは、キリスト教神祕家として最も勝れた一人であつて、殊にその手記は心理的描寫の緻密 前後にその比を見ないと云はれてゐる。 彼女が神秘體驗に對して試みた分析と組織とは、 それ以

代表的なものゝ一つと云つてよい。

後のキリスト教神祕主義に、

殆んど決定的な影響を與へた。それは、

キリスト教神祕主義の歴史を通じて、最も

サは、その「自叙傳」の中で、深い體驗の境地の進展してゆく過程を、四段に分けてゐる。それは、次の

如くである。

、默想 meditation

二、寂心の祈り the orison cf quiet

一、心の眠り the sleep of powers

四、融合 union

その段階を、 一段又一段と進んで境地が深きに就くにつれて、 日常の心的諸作用は次第に活動を停め、 心には

のは、 外的刺戟が加はつても、 それに對する工夫の一つである。 戟によつて動搖騒亂してゐる。 は、 沈靜と純一の度が加はる。心は、神との接觸の濃度を增し、淸純な輝かしい佳美感に滿ち溢れて來るのである。 第 1 彼女がキリス 一の默想は、 五. 體系に於いては、意識集中の對象は特殊な場合を除いては人格的な神靈ではないけれども、 感 の制御である。 心を神に集中してゆく最初の營みである。最も努力を要するものとされてゐる。 ト教中の人物である故に、常に神が中心になつてゐることは、先づ斷つておく必要がある。 それによつて動かされない様な心をつくり出さなければならな 外界と内心とを繋ぐ五感の作用が充分に制御されるならば、 まづ、それを鎭めねばならない。 併し、 外的條件の整備は、 その一半の役目を果すに過ぎない。もつと直 修行の場處として閑寂な環境の選ばれる 心は外界に煩はされるこ V 卽ち、 それ テレサの場合 心は、 łζ 外的刺 必要 ō 一佞には、 な

亂. 「それは極めて骨の折れる仕事である。五感を集中された狀態に保つてゆく爲に、心は疲れる。 の狀態にあるものであるから、誠にそれは大いなる努力である。」(サイリラ) 五感は平生散 とがなくなるのである。

を統一し、心の沈靜を圖るのである。 ટ્ テレサは云ふ。修行者は、 キリストの受難の光景を想ひ浮べたり、祈つたり、 かくて、五感の作用が沈靜するに到るのが、 默想である。 神に話しかけたりして、意識

に關係のない多くの動揺や騒亂がある。 Ŧ. 感 の作用が制御せられても、 それは、決して直ちに心の全面的沈靜を意味しない。 外界からの刺戟に亂されることのない心の狀態が導き出されて來ると、 心の中には、 外界と直接

問題の焦點は、おのづから内心に移る。

修行に伴ふ心の沈潜の過程

を、意慾(will)と思惟(understanding)と記憶(memory)とに分けてゐる。先づ、制せられるのは、 第二の寂心の祈りは、内心の沈靜に赴く第一の段階である。テレサは、その當時の心理觀に從つて、心の作用

作用である。

である。併し、心の諸機能は未だ失はれてゐるわけではない。眠つてゐるわけでもない。只、意慾のみが占有 されてゐるのである。」 「これは、心の機能の、心の中に於ける集一である。その成果なる滿足を、更に深き甘美に於いて味ははん爲

が少しづゝ芽生えて來る。 つて來て、惱亂の因となる意慾の活動が、沈靜に歸する。 修行者の努力は稍々輕減し、特異なる甘美感 (sweetness) 意慾が占有されるとは、それが神によつて占有される機能を停止してゐると云ふ意味である。 心の底から燃え上

心がその中に浸る最も甘美なる歡喜をも伴ふ。」 「心の統一と寂心とは、大いなる滿足と平和とを齎らす。そして、すべての機能の深き喜びと憩ひとを。又、

みならず、心が沈靜するにつれて、それ等の活動は却つて著しく目立ち、心の耐え難い煩ひとなる。 この狀態に於いて制せられてゐるのは、感覺と意慾とのみであつて、猶、思惟と記憶とは活動を續けてゐる。 ·の

決して珍らしくない。」 しいものである。 「思惟の作用は心の前面に躍り出し、 ……意慾は神と結びついて寂靜の狀態にあるのに、思惟は極めて亂れてゐると云ふことは、 記憶は焦立つ。 それ等の力は、 少くとも私自身にとつては、 煩はしく苦

併し、寂心の祈りの狀態を續けてゐると、やがて思惟の作用活動も衰へて、境地は更に進む。

第三の心の眠りに入ると、

「心の諸機能は、今は唯、神に沒入する爲の力を保持するのみである。どの機能も積極的に動かうとはしない。

……殊に思惟の作用は全く無力となる。」

もはや思惟は制せられ、 「快感と甘美感と歡喜とは、その直前の狀態とは比較にならぬ程勝れて」來る。 斷

片的な記憶や幻想のみが、獨、次から次へと去來する。

記憶は未だ自由の儘である。 それは幻想をも伴つてゐる。 それが獨り立ちをしてゐる時、 如何に心に對して

に殆んど沈靜に歸してゐる心の中で、それは、「夏の夜半の蛾の羽ばたき」の樣に狂ひまはる。 戦を挑みかけ、 一切を混亂の中に投げ入れようとするかは、驚異に値する觀物である。」(第1人)

併し、遂には、その最後まで殘つて抵抗してゐた記憶も、全く働きを止める境地に到る。

旣

「焦立たしかつた記憶の蝴蝶も、今や羽を燒き盡くされて、もはや飛ぶことは出來ない。」(※三)

かくして、第四の融合に入る。融合に於いては、日常普通の狀態に於ける一切の心的作用は消滅する。只、 神

に接する歡喜が心に滿ちわたるのみである。

享受の中に沒入し、 「と」に於いては、 心身の內外に作用し得る樣な自由の狀態にあるものは、一つもない。」(ホサニ゙) もはや如何なる外的な意識もない。只、享受あるのみである。……意識のすべては、その

神秘體驗の、 修行に伴ふ心の沈潜の過 最も深く且純粹な狀態である。 程 意識集中の對象であり、 同時に、 信仰の中心である神と我とが一如 七三

になる。

今假りに、心理學的に嚴密な意味ではなく、 や甘美感が増進する一面、日常の心的諸作用が順次に沈靜消滅してゆく様子が、その中に、はつきり窺はれる。 テレサは、その自叙傳の中で、以上の如き四つの段階に分つて、深い體驗の境地の進展を記述してゐる。 右の叙述に從つて、心の作用の沈靜の經過を辿つて見ると、感覺、 歡喜

意慾、思惟、記憶と云ふ順を追つてゐる。

|       | 感 | 意 | 思 | 記 |
|-------|---|---|---|---|
|       | 覺 | 慾 | 惟 | 憶 |
| 日常の狀態 |   |   |   |   |
| 默 想   |   |   |   |   |
| 寂心の祈り |   |   |   |   |
| 心の眠り  |   |   |   |   |
| 融 合   |   |   |   |   |

ることに氣付くであらう。 一段には出て來ないが、そこでは、テレサの思惟に於けるが如く、 飜つて、これをヨーガ體系に於ける心の進展の經過と比較して見る。さうすると、その間に著しい類似の存す ヨーガに於いても、 第一段に於いて、感覺作用が制せられる。次に、 知的作用が次第に沈靜する。そして、第三段 意慾の制御は第

如き關係になる。 融合と同じく、意識は集中し盡くし、

に於いては、

對象と我とは一如になる。

若し兩者を圖示するならば、

次の

ガ 體 系 テ # 狸 感 想 制 寂心の祈り 有轉等至 奪 執持 心の眠り 有伺等至 侚 歡喜 無轉等至 融 合 無何等至 白存

テ V サは、 感覺の制御に瘦いて、 意、 即ち情意的作用の制御の段階を設けてゐるが、 切の情意的作用は煩惱であり、 ョーガ體系にはそれが

ない。

それは、

旣に述べた如く、

3

1

ガ體系の建前としては、一

憶との 有蕁等至より無蕁等至に入ると云つてゐる處を見れば、 的作用とは獨立の障碍として、 作用 を テ レ サ に於ける如 既にそれ以前の段階で抑制されてゐるからである。 く判別 して はゐない が、 最後まで殘るものは、 旣 に指摘し たる如く、 同じく記憶であるとしてゐること 「記憶が淨め去られたる時 叉 3 1 ガ體系は、 煩悩は一般 思惟と記 に の心

t Ħ.

修行に伴ふ心の沈潜の過程

が明かである。

よつて知られる。 系にあらはれた深い體験の境地が進展する過程は、單にヨーガのみに限られた特異な現象でないことは、 雨者の間には、 これを、 更に、 多少の異同はあつても、大體に於いて、並行し、著しい類似を示してゐる。 諸多の資料に亙つて檢討するならば、多くの類型的なものをもとめ、 3 ] 基本的な とれ ガ體 K

型態を見出すことも不可能ではないであらう。 豞 テレサは、 上述の四段階の外に、 恍**、**惚、 (brance 或は ccstasy) の狀態と、 靈の婚姻 (spiritual marriage)

これは、

將來に殘された問題の一つである。

の境地とについて述べてゐる。

すべ ない場合もある。 典型的なものには、 験と云ふ様な誤解をも生じてゐる。用語としても、融合と恍惚とは、 のものと見るべきであるが、それが外見上特異な徴候を現はす爲に、一般の耳目を牽いて、恍惚狀態卽ち神祕體 異常を呈することがある。 舳 からざる事實である。 秘 體驗に於ける心的狀態は、 併し、一般に健全な神秘家が、 はつきりした相違がありながら、 テ カン V 1るものを指して、恍惚と云ふ。これは、 サ は、 時によると融合の限度を超えて、 その相違を、 その兩者を明 次の様 その間に厳密な境界線を引かうとすると、必ずしも容易で に述べてゐる。 かに區別さるべきものと見做してゐることは 殆んど失神に近い狀態に入り、 屡、混同して使用されてゐる。又、 神祕體驗の中樞からは稍、逸脱した異常 種々な生理的 兩者の 動 ቷኔ

は次第に微弱になり、 融合と恍惚との相違は、 その結果、 次の 如くである。 ものを云ふことも、 後者の方が持續時間が長く、 眼を見開くことも出來なくなる。心が融合の狀態にある 外見上により多くあらはれる。 呼吸

恍惚の狀態が起れば、體はその姿勢をとつた儘になる。」 體溫は冷却する。……手足は冷くなり、ある場合には木片の樣に硬直する。坐つたり、跪いたりしてゐて これに似たことは起り得るけれども、恍惚の場合の方が遙かに强烈である。恍惚の狀態が深くなる

ある。 恍惚の最も著しい特徴は、その狀態を回想して見ようとしても、 は深い體驗の境地の進展の結果としての望ましき歸結であるが、 その體驗 從つて、その人の平生の生活に對して、その體驗は、直接には何等資する處がない。 の深い印象は心に焼きつけられて殘り、 その後の心的狀態乃至生活態に顯著な影響を與へる。 殆んど何等の自覺的意識が残つてゐないことで 恍惚は寧ろ稍、異常な、 副次的産物となすべき 融合は、 それ に反し

3 ì ガ |體系に於ける第四段中の、無想三昧が恍惚の狀態を指すものかと考へられることは、旣に觸れた處であ

る。

である。

還へると、心の狀態は著しく後退するのを常とした。 斷つて、はじめて、 入る爲には、 あらはれて來る境地である。 テ V サは、更に、靈の婚姻とよぶ境地について述べてゐる。これは、 特殊な環境を必要とした。 その境地を享受し得たのである。 深い體驗の境地と日常生活との、一致相卽である。 **閑寂の場處を求め、外界よりの刺戟を避けて孤坐し、** 然るに、 されば、 心が、 庻 それより更に一段の展開 修行の場處より立つて、 神祕主義の路を辿るもの1生活の全面 それまでは、 日常 深い體験 を經ると、 切 の の 思 生活環境 惟 の 獨 剃 境 坐修 斷 地 10

七七

行の間

に到達

せられ

た至妙の境地 Ø 過程

が、

その儘、

心の恒久的性質と化するに至る。

日常の

生活を營む間も、

それは

修行に伴

ふ ì の池潜

境地が現實に如現し、行住坐臥の生活が、その儘で、 擧手一投足のすべてが、神祕體驗の輝きに滿ちて感ぜられる。歌ふも舞ふも法の聲と云ふ 永劫の光りと平和とに溢れた深い境地の中に存するものと

なる。これを、神秘家は、恒一(unitive life)ともよぶ。

入り得るのである。 修行者は、 ことを了知す。」 すものと考へられよう。又、白隱が、青年時代から大小の悟りを繰返へして經過した後、三十二歲の折、一夜大 なる心の展開あり、 ぉ ロが、「もはやわれ生くるに非す、キリスト我にありて生くるなり。」と云つたのは、この境地の片鱗を示 もはや、 と云つてゐるのも、 自らの心の観れを惧れる必要がなく、 「これより萬物を見ること自己の面を見るが如し。 遂にこの境地に入つたことを語るものかと思はれる。 進んで隱棲孤獨の境を出て、 初めて如來は、 巷の喧騒の生活の 目に佛性を見ると云ふ との境 地 を到 中 たも

城」の中に、はじめてそれが記されてゐる。「心の城」は、(#118) 未だその境地 この恒一の境地 に到達せず、彼女自身かゝる境地の存在を知らなかつたからである。その後、十五年を經た「心の に關するテレサの記述は、 「自叙傳」の中には見えない。テレサが「自叙傳」を書いた時には 水晶で出來た七つの城の鬢を主題として書かれて居

テ レサは、 恒一と融合との相違を説明する爲に、次の様な譬へを引いてゐる。 ŋ

その中の最奥の段階なる「第七の城」がそれにあたる。

「融合は、 二本の蠟燭によつて象徴される。 一本の蠟燭は他の蠟燭から引き離され得る。 その二本の先端が相接した場合には、 さうすると、二つの焰は、 叉 焰は唯一つのみとなる。 別々の存在となる然る

た 靈の婚姻は、 雨が河の流れの上り降り注ぐ様なものである。 一つの同じ液體になり切つて仕舞つて、 再び

雨水と河水とに分れることはない。」

此 深い體驗の境地と日常の生活とは、 る從來の傾向は、 の世に於いて積極的活動を營まうとする力が、鬱然として蘇つて來る。 轉して、 此の世を肯定する氣持に變る。次の一節は、テレサのかくの如き心境を示した記述 もはや分たれることがないのである。 ともすれば、この世から隱れようとす かく 神と永遠に一體となつた心には、

一端である。

その時の來るの遲いことを、歎き悲しんでゐた。然るに、それは全く變つて仕舞つた。今や、心は、 神の榮光を増し、 「最も驚く可きことは、今までは、心は、はやく死に就き、 たのみならず、 又、力を盡くして他の人々を助けようとする希ひに滿ち溢れる。 長命と最も重き十字架とを歡び庶ふ。」 神の御許に赴かんことを冀ひとしてゐた。そして、 啻に死に對する憧れ 神に仕へ、 を捨離

るに違ひない。併し、 な事實である。 神秘體驗の至高の境地に於いて、 ーガの修行に從ふ場合にも、修行者が登る體驗の頂きには、實質上、斯樣な境地があらはれて來る場合があ 「眞空」を經て後、 ョーガスートラの中では、それらしい記述には、全く觸れることが出來ない。 此の世の生を肯定する熊度が體驗の事實として現れて來ることは極めて重要 「妙有」に到ると云ふ考へ方の、實踐的な意味がそこに現はれて來る。 それ は、 3

體系の ーガ體系が背負つてゐる形而上學の重壓が、かゝる境地を認める餘裕を奪つて仕舞つてゐるからである。 理論によれば、 旣に述べた如く、 修行が進んで心的作用が制御されるに從つて、 現象的世界の 一切はプラ Ħ ٦

一七九

修行に伴ふ心の沈潜の過

程

象的世界は全く消滅してゐる。 クリティの無に還滅する。 究竟の理想なるプル その修行者の此の世に於ける生活は、 シャの獨存が實現せられた時は、 消えて仕舞つてゐるのである。 そのプルシャ に關 する限 b 現

S のである。 行者が、

修行を成就した姿で、もう一度この世の中に還つて來ると云ふことは、

3

1

ガ體系としては考へられな

從つて、

修

特徴の一つである。 Z) く、恒一の境地が缺除してゐると云ふことは、 そして、 叉、 その弱點でもある。 宗教神祕主義的體系として見た場合に、 3 1 ガ體系が、 否定的神祕主義であると云はれる根本的 ョーガ體系の著しい

理

由 ઇ 質に玆にある。

註 3 ーカが スー ١ ₹, 三昧品第十七節、 3 1 ガ バ ı **≥**⁄ ャ 註

註二 宗教研究、 新第十二卷第一號、 拙稿 神 祕 総階梯と 3 1 ゕ゙゚ 經 参照。

註四四 3 ı ・ガス 1 トラ 三昧品第九節。

註三

宗教研究、

新第十二卷第三號、

捌稿

修行の素材としての心!

ノペ

タンジヤ

りの 3

1

ガ

スト

トラに於ける」

캂 五. 3 l ゕ゙ ス トラ、 三昧品第四二節、 Ŧ ı ゕ゙゚ バ 1 シ <u>.</u> ヤ註

註 六 James Haugten Woods. 3 1 ゕ゙゚ ź ì 1 ・ラ及び 諸 註 释 Ø 英譯者。

註八 註 七 奪、 3 1 -六三頁、 何は、佛敎の四禪に於いても、 ゕ゚ ス 1 トラ 参照。 在品、 第七 颌 常に問題とされる。 念 思とも漢譯せられる。 長井眞琴、「南方所傳佛典の

(H

註 九 3 1 ガ ス ì ŀ ₹, 自在品 自 第八節。

註一二 Teresa, The Life of St. Teresa of Jesus, tr. by David Lewis

The Life. p. 82.

註 四四

The Life. p. 108.

註一五 一六 The Life. pp. 118—119. The Life. p. 115.

註

註一七 The Life, p. 128.

註一八

The Life. p. 136.

註一九 The Life. p. 137.

The Life. p. 147

註二一 The Life. p. 139-140.

註二二 The Life

白隠、遠羅天釜「法華宗の老尼の間に答ふる書」

Teresa, The Interior Castle, tr. by a Benedictine of Stonhreok.

The Interior Caatle, p. 238.

註二四

The Interior Certle. p. 246.

修行に伴ふ心の沈潜の過程

# ラネジアの文化と宗教

特にニュー ・ギニアを中心として!

明

中 野 朝

ス・モ 現と考へられて、當時の學界に主流をなしてゐたアニミズム說に對して提起されたプレ・アニミズム說の論據と 本的な觀念、 に想起せられるところであらう。更にこの觀念はマレットによつて、 ントンによつて報告せられ、宗教學の祖として知られたマックス・ミュラーによつて、その所說である宗教の基 メラネジアなる名は宗教學に携はる人々にとつては決して耳新しい響を傳へる地方ではない。旣に古くコドリ スに至るまで多くの人々によつて宗教起源論に於ける呪力説の賑はしい展開を示したことも更めて此處に 更にこれらの太平洋諸島の事例のみならず、各地の未開民族から報告せられた類似の觀念はその後 卽ち「無限」の原初的な形式を示すものとして採用せられた「マナ」の觀念がこの名とともに直ち ポリネジアのタブーと表裏の關係にある表 ルセ

述

べるに及ばないところである。

この古くから知られたメラネジア地方はその後今日に至るまで民族學者にとつては絶えず注目の的となり續け

182

學問的に見ても最も質が良いため」に他ならない。換言すれば、この地方は特にその中でもその西北 態を示してゐると云ふ意味では決してなく、この地方より提供される資料報告が現在では最も豐富であり、 者ぶ決して尠くなかつた。このやうにこの地方の調査報告が學界に重要視され續けてゐる理由は、 報告も旣に尨大なる量に達してゐる。 て居り、同じ太平洋諸島の中にあつても他の地方に比して調査に赴いた者の敷も遙かに多く、またその齎らした ギ・プルュル氏がその近著「原始神話」の序文に述べた言葉を藉りて述べれば、「その文化が最も原始的 しかも、 その中には學界に斬新なる方法を提起し新鮮なる資料を供給した 最近物故した 即ちニ また な形

干の宣教師達が常に駐在して調査の便宜が比較的よく得られるために、多くの人々の競つて調査に赴く恰好の地 域となり、その齎らした資料も次第に精練されて學問的に信賴し得る度の高いものが多く蓄へられた結果に他な なく彼等自身の生活を純粋に保ち續けて居るために、また他の地域に比して海洋に惠まれて交通に便であり、若 域とともに見棄てられ、 ギニア及びその周邊の隣接諸島は現代の文化の影響を蒙ること至つて稀であり、 最も顧みられなかつたところであつて、從つてこの地に住む未開人は比較的 阿弗利加奥地 でその他の に變ること 0

地

# Lévy-Bruhl, Lucien, 1935, La Mythologie Primitive. p.

らない。

メラネジアと呼ばれる地方は太平洋の西南部を占め、<br /> 西はインドネジアの東端モ 東は略、東經百八十度の線をもつてポリネジアに、 カ群島に、 また北は赤道を境と 南は

メラネジアの文化と宗教

濠洲大陸、

タスマ

ア及びニュ

1 沙

**ーランドに、** 

ルッ

ス してミクロネジアに圍まれ、その西北端に位するニュー・ギニアを最大の島として、その東北海岸に近接するビ ル 更に東にフィジー群島、 ソロ Ŧ ンの諸群島から大洋中を東南方に進んでサンタ・クルツ、バンクス、ニュー・ヘブライヅの諸 南にニュー・カレドニアに至るまで、太平洋中にあつては比較的に大きな島 こべが

れる場合もあるが、

此處では一般に用ひられてゐるやうに、これをも含めて廣い意味に用ひる。

1・ギニアは後に述べられるやうな意味から除外さ

點々として散布してゐる地域を指すのである。この中でニュ

ンドネジアの文化の順に漸次出現したと見られてゐる。 文化の中、より古い三層は主として濠洲に入り、太平洋中の諸島に進んだ諸文化はこれに遅れて來つたものであ 筆の運びのためその結論を要約して述べるに止める。卽ち、彼によれば東南亞細亞から大洋洲に移動擴布した諸 改變された說あるを聽かない。彼の所說は旣に本誌上にも幾度か紹介されたところであるから、(3) は云へ、その最原始文化層を除いては現在に至るまでほゞ承認されて居り、 設定した五箇の文化層が、 して新進學徒として一躍その名を認められた、 廣く大洋洲の文化層に就いては、 その中で最も古い層をメラネジアの文化が代表して居り、次いでポリネジア、更に數箇の層をなしてゐるイ その後シュ 今は既に亡き數に入つたグレプナーが未だ若冠氣銳の頃、 ミッ ト及びコッパ 主として博物館所藏の資料によつて試みた物質文化財 ース の協同研究によつて多少の補正改修を加へられたと 未だに定説に近いものとして著しく 伯林の學會に發表 此處には敍 の 研 究から 述

浴びて變貌を來したことはないが、 當面の問題となるメラネジアの文化はインドネジア文化のやうに歴史に現はれる高度文化の波を幾度か より後期のポリネジア文化が比較的單一な要素からなるに反して、 至つて錯

1 ラネジア人とに分類してゐるが、 られるのである。 それであり、この兩者の間には共通した樣式(特に東南部)とともにかなりな文化的差異 1 動傳播の波が幾重にもその痕跡をこの地方に止めてゐることの證據を示すものである。 綜した諸要素を混在せしめ、文化樣相も複雑多彩を呈してゐる。 概括すれば、グレプナーの業績によつても明瞭である通り、二つの文化相に大別せられる。卽ちその一はニュ との兩型に分つて別箇の人種層を表はしてゐるものと見てゐる。 ギニアの本島に見られる文化相であり、その二はニュー・ギニアの東北から東南方に點々と連なる諸群島 この事實は自然人類學上よりもほど同樣に認められるのであつて、 アイクシュテットは多少異なつた觀點からこれを新メラネジードと古メラネ それは明かに太平洋諸島に於ける早期の文化移 通常はこれをパプア族とメ しかしメラネジアの文化 (特に東北部)も認め

究によつて試みられたものであり、 イ及びこれを敷衍したシュミットの言語學的な業績である。 以上の事よりニュー・ギニアをメラネジアと離して取扱ふ人々がある。その著しいものは、 メラネジア語に比較してパプア語が至く異質的な言語であることを證明した 主として言語の研

最近人類學上よりも指摘されてゐるところのシャ 10 た濠洲的要素も介在して居り、響きにも述べたやろに至つて錯綜複雜な形を示して居る。更にその上に未だ學的 明 メラネジア文化相はこのやうに要約して二大別されるが、共他にポリネジア的要素、インドネジア的要素、 にされてゐない要素も見出されてゐる。 これは即ちメラネジアに於ける所謂非メラネジア的要素であつて、 ቋ

一八五

ア要素がこれである。

との未だ解決し得ない不詳の分子が究明し盡されたならば、

ピロの非メラネジア要素、

長谷部博士の唱へられるパラミク

ラネジアの文化と宗教

この地方の文化の全貌を

介されてゐるメラネジア人に就いてよりも、むしろ餘り知られなかつたバプア族、卽ちニュー・ギニアを中心と 然し、何れにもせよ、メラネジアは一應はニュー・ギニアと其他の諸島とに槪別せられるから、從來比較的 明かにする上に於いても重要な示唆を與へるであらうが、今はなほ將來の問題として殘されてゐるところである。

- Î Graebner, Fr., 1905, Kulturkreise und Kulturschichten in Ozemien. Zschr. Ethnol. Vol. 37, p. 29-53.
- (21) Schnidt, W. & Koppers, W., Völker und Kulturen.

した地域に就いて主として述べることとする。

- (3) 小山榮三、民族學の方法論と文化圏の構造、 新第七卷第五號、 杉浦健一、宗教發展の問題と文化園說、 新第九卷
- (4) Graebner, Fr., Ibid. & Ethnologie in Hinneberg; Die Kultur der Gegenwart. Teil. III. Abt. 5
- (Φ) Eickstedt, E. v., 1935, Rassenkunde und Rassengeschichte der Menschheit. p. 652-669
- 6 Ray, S. H., A Study of the Languages of Torres Straits, etc
- 7 Schmidt, W., 1926, Sprachkreise und Sprachschichten in der Erde. p. 147-154
- 8 長谷部言人博士、パラミクロネージア諸島に就いて「太平洋協會編南洋諸島一―三一頁、昭和十六年。
- り、これを大別すれば三者に分たれる。その中の二者は旣に觸れたやうに、パプア族とメラネジア人であり、そ ー・ギニア及びその近隣の住民は何れも過去に於いて高度の文化と接觸したことのない至つて未開人であ

である。ハッドンはこれをマライ半島のセマン族、アングマン島人、 報告もかなり發表されたが、その多くは瞥見的な觀察に止つてゐて、 だに眞正のネグリト トーと同じ分布と見て、 てゐる所謂侏儒族がこれである。 の他のものはこの島を東西に趨る中央山脈の奥地からソロ 1 で 體質は云ふに及ばず、 あるか否かに就いては疑問 然し、この侏儒族に就いては一時論議の中心となり、 その文化的特徴に於いても類似してゐる諸點を擧げて の點を殘してゐるやろである。 æ ン群島の山間部にかけて點々として隨處に發見され 詳細な調査は未だ殆んど行はれてゐない 比律賓のアエタ族の如き東南亞細亞ネグ 從つて本稿ではこの族 そのためこの族 あるが、**、** に就 する 未 IJ の

ては何ら述べない。

域 帶を除いたこの島の内地は從來殆んど調査されなかつたところであるが、 海岸及び蘭領の西南海岸では他族の要素を混へず、その文化は最も純粹な形を保持してゐると云はれる。 西北端の所謂 概して前者はこの島の殆んど全域に渉つて擴布し、 ジア人とが擧げられる。 やまた極く最近の研究者の努力によつて明か 山間殘存の侏儒族を除けば、 「鳥頭」部にはインドネジア的な文化要素の濃い地方も見られるが、殊にパプア灣を中心とした南 この兩者の分布は體質上の分類と言語による分類とによつて多少の異同は認められるが、 ニュー・ギニアに於ける主要なる住民として前述の如く、 にされた若干の聚落は何れもパプア族であつた。 東北海岸及び東南海岸ではメラネジア人と接觸また混 比較的によく知られてゐるセピク河 パプア族とメラネ このパ プ 海岸 血し、 ア 族 は 流 地

八七

見出されるのに反して、

メラネジア人はその東部の島々を占據して、

l

ギニアの本島では僅

に東北

ラネジアの文化と宗教

=

1

ギ

ニアを中心として住み、

この島以外には僅

かれて

東

にソロモ

ン群

島

西に

モルッ

カ群

島

優かに 着手

Ó

島

唤

してゐる。從つてニュー・ギニアを中心として考察する場合には、パプア族が最も主要なる住民を構成するので 帶及び東南端の海岸地帶に主に分布して居り、後の地域ではパプア族との接觸混血のため、雨者の混淆型を示

あつて、メラネジア人はむしろ移住者と認められて良いのである。

- Î (a) Haddon, A. C., 1912, The Pygmy Question in Wollastin's Pygmies & Paprans Pygniien in Melanesien. Zschr. Ethnol. Vol. 42, p. 939-45. Wollastin, A. F. R., 1912, Pygniies & Papuans Neuhauß, Richard, 1914, Die Pygmaenfrage in Neu-Guinea. Zschr. Ethnol. Vol. 46, p. 753-4. Lendon Broeck, A. Weule, Karl, 1902, Zwergyölker in Neu-Guinca? Globus, Vol. 82, p. 247-253. Luschan, F. v., 1910, Ueber J. P. v. d., 1913, Pygmäen in Niederl.-Neu-Guinea. Zschr. Ethnol. Vol. 45, p. 23-44
- て殘された記錄は決してないことはなかつたが、それは先驅的な意味を持つに過ぎなかつた。 成果によつて居る。それ以前にもこの地に赴いた自然科學者、またはこの地に滯在布敎に從事した宣敎師によつ 述して置く必要がある。この島に關する吾々の學的な知識はほゞ二十世紀とともに始まつた近々僅か四 本論に入るに先立つて、この島を中心として行はれた主要なる民族學的調査の中、 本稿に關係のあるものを概 十年 蕳 の

となり、 などの自然科壆に關心を持ち、その研究のためにニュー・ギニアと濠洲との中間にあるトレス海峽諸島に赴いた 民族學者としてこの地を訪れた者の中では先づハッドンの名が擧げられる。彼は修學時代には解剖學、 其後十年卽ち一八九八年には、 滯在中に、 島の未開人の生活、 <u> </u> = 文化にいたく興味を惹かれて、 ! • ギニアに派せられた最初の大規模な人類學的調査團を自ら組織 人類學 (民族學)に志を變へる機緣 動物學

げられる。 ころである。 の宗教に關しても熱心な探究者であり、 を輩出せしめたことは云ふを俟たない。 して再びこの曾遊の島を訪れた。 其他英領に關してはランド この 團員の中から、 ÷ それによつて未開生活の理解に努めやうとした點は顯著に認められると ハッ ンのキワイ族、最近のウイリアムス(2) ۴ ンはその教養は自然科學の方面に深かつたにも拘 リヴァ 1 ス セ リグマンを始め、 のフライ河西岸のパプア諸族が 後のメラネジアの諸權威 はらず、 未開

研 料は最近では餘り見受けられない。 文化財の蒐集にあつたため、 止まるが、 る<sub>5</sub> 『究地域も多くメラネジア族の住む海岸地帶、 博 曾つて獨逸領であつた東北海岸地方では當時この地方を調査旅行した人類學者ノイハウスの著書及びハンブル(+) 物館 になつて以來、 ィ ハウ の 派 彼に隨行した數名の宣教師はその缺を補つてゐる。 ス自身はパプア族の宗教調査 遺 した南洋學術調査團 頓に民族學的調査は盛となつたが、 宗教に關して の一員オッ も形に表は の困難を告白して僅 ۲ 周邊の諸島をとつてゐるため、 1 • n レ ッ その調査者は殆んど社會學を專攻する者に限られ、 たものを主 への報告書の中に宗教に關して多數の頁が割かれて 7)2 V ッ ĸ 種 に取扱つてゐる。 ^ は博物館員であり、 × の呪術の事例を個別的 パプア族の宗教に闘す 後にこの地 從つてその興味も物質 に列擧してゐ 方は る好 濠洲 個 委任統 の資 また るに る

て著名であるマリンド を残してゐる。 彼は更にニュ 7 = 遣された數囘に涉る綜合的調査團の中からは民族學者ヴィルツが拔んでゝ優れた業績 ム 1 族 ギ (Marindanim) の間に長期滯在して、 ニアに於いても調査未踏の地であつた西南海岸にも足を印して、 宗教的觀念及び神話に關して詳細 首狩 をもつ を極

ラネジアの文化と宗教

西

半部を占める蘭領に派

八八九

## メラネジアの文化と字数

## めた調査をなした。

- (→) Haddon, A. C., 1907, The religion of the Torres Straits Islanders. An thropological Essays presented to thropology University press. Liverpool. 詳細とはReports of the Anthropological Expedition to Turnes Straits. Cambridge. Vol. I. p. 354-410 Vol. V. p. 192-316 Edward Burnett Tylor. Oxford. 1929, The religion of a primitive people. The Frazers Lecture in Secial An-
- (a) Landtman, Gunner, 1927, The Kiwai Papuans of British New-Guin a London
- (x) Williams, F. E, 1986, Papuans of the Transfly. Oxford.
- (4) Neuhauß, Richard, 1911, Deutsch-Neugvinea. Vol. I, p. 397-414, 及め Vol. III
- (ω) Reche, Otto, 1913, Der Kaiserin Augusta-Fluß. Ergebnisse der Südsee Expedition 1908-10. II. A. Vol. 1.
- (φ) Wirz, Faul, 1922, Die Marind-anim von Holländisch-Süd-Neu-Guinca. Bd. I. Teil. 2. Vorstellungen und die Mythen der Marind-anim, sowie die Heransbildung der totemistisch-sozialen (irupp-Die religiösen

あると云つて良く、隣族との間には言語による意志の疎通は圖られないのである。從つて通常數千內至數百、甚 通性が認められ、 する陰鬱なる孤獨者である。その言語に例をとつて見ても、メラネジア語にあつてはその方言の中にも多くの共 パプア族はメラネジア人が航海に長じ、交易に巧みである未開人の社交家であるのに反して、常に隣人を警戒 原形に還元するに容易であるが、これに反してパプア語はその聚落の數と殆んど同數の言語が

建造物 全部落民を收容する共同住屋 ŋ な圓 作は殆んど知られて 石器 なされる。 が主となる。 て簡易であ L. は きに至つては僅 れてゐるが、 が かれるか、 |錐型の屋根をもつた平床の小屋式から樹上家屋も見られ、 就中宗教の調査研究も個々の部族又は聚落群に就いて試みられねばならないのであつて、 な空像に墮するおそれ は た大型の建築物としては男子集會所を始めてれに類するのもの、 使用され な ď 5 部族を超 家屋は全く木造草葺であるが、 と報告されてゐ 僅 或ひはまた友好的に盟約を結んでゐるかに過ぎない。 てゐたと報 狩獵は時 一かに數十の人口を有する聚落が社會生活の最大の單位をなして居り、 カュ る に植 えた組織は全く缺けてゐるのは云ふまでもなく、 ない 物 が多い が、 性 に豚を追ひ鳥を射る許りであつて、 ぜられ、 るが、 など種 繊維を編織 甘薯、 點は常に戒めなければならないところである。 現 北海岸では Þ の諸型式がある。 Ŋ に奥地で Ħ L 芋を始めとして各種 た種 その地形、 神 々の は未だに使用してゐるこの熱帶の住民は服 一祠また 粗野な装身具で身體 は靈 氣候また聚落生活の様式に應じて、 南部海岸で 顓 一般には栈で高めた床の高い方形の木造家屋であ 從つて食物は主としてサゴ椰子の澱粉、 の球根 も明 は聖場 **⊅**≥ かに存在し、 僅か 類 とのやうな狀態であるから、 またゴ の の各部を飾つてゐるに過ぎな は單に中央に石を置い 栽培は行はれて居り、 に周圍の隣族に對して敵對關係 ゴダラ族 多くの報告者によつて最近 ミク Ħ これをもつて一部族と見 ネ に典型 ジア殊 飾 處によつては原始 0 性急なる概括 點 的 漁撈 て な例 10 K パプア族の文 ぷ あ 就 の見ら Ď ラ は海岸で V 芋類、 て オ は至 の 17 何 稻 狀態 まで 見 6 ñ は Ø は 抽 る 魚 耕 5 Ø 的 0

れる如

もの

も著しく大きく、

そ

0

內部

10 は祭壇

は

な V

が

假 面

や太鼓を置き列

ベ そ

外

は

彫

Ø

像

儀

禮

浦

の槍、

楯 より

が立

てか

けられてある。

5

デグレ

プナーに從つて、

メラネジア

の中で特

10 Ō

=

ュ 側

1 10

ギ 木

ア

の 人

特徴

ラ

ネジ

アの文化と宗教

として擧げられる物質文化を述べれば、

第一には弓矢であり、

こ れ

は現在ではこの地方が最も發達して居

粉製造、 ζ れてゐるのは一種の呪符と解せられる。 る る 品とがある。 ĸ ンドネジア文化ともこの點では明かに識別されるところである。 も説 が著しく發達して居り、その中には祖鹽像を始め、楯、槍に至るまで呪術宗教的な儀禮に用ひられるもの かして保存されるものである。 彼等の宗教的觀念と結び付いてゐるものが多い。 靈洞 ζ), 'n 竹製櫛はインドネジアとも類似の點がある。 の中の柱 る 如く、 前者は杵型をなし、 に吊して、 頭 蓋 O 表 儀禮 面 を塗料で固め、 その他に頭蓋は防禦用の武器である楯や、 中空を刳り拔いた木製の太鼓であり、 の際に用 グレプナーの擧げたこの六箇の特徴の他に、 ひら れる。 とれ に曲 後者は、 更にこの文化圏の特徴的な文化財としては太鼓と頭 出線模樣 未だに首狩をもつて名が の彩色を施すか 次に擧げられる諧特徴、 その一 その他の装飾品に 側面に蜥蜴の皮を張つたも 或ひは この地方には 頭 あるこの族 即ち枝上家屋、 濫 K にも嵌入せい 直接 木彫 12 10 加工 あつては後 5 0 ナ 造型藝 、蓋加工 を n Ø で が 飾 ゴ 加 躞

方に 結婚は往々にして購賣婚と記されてあるが、 特に氏族の二分制組織はこの地方の特徴とも云はれるが、 祉 現 一會生活は概説すれば、 はれる漠然たる意味の とに分たれるが、 **父權外婚的トーテミズム** この兩制度は部族毎に至つて著しく混淆して居り、 ۲ 1 テミズムとは如何 それはむしろ一定の贈物によつて嫁を娶る意味であることが多い。 なる關係 (殊にトレ 決して共通したものではなく、 次に置 ス海峽に面する地方)と母權的二分組織 έĊζ 机 てゐるか は充分には その様式は錯綜を極 崩 またこの が にされ 制 てな 度が めて 制 なら この地 (特に

y

ィ

- 1 of the Eastern and South-Eastern Division of Papua. LXVIII. p. 153-208. Papua LIII. p. 332-360, 1929, The languages of the Central Division of Papua LIX. p. 65-96, 1938, The languages 例へば S. H. Ray が Journ. Anthrop. Inst. London. 誌上に發表したニュー・ギニア各地方の言語に關する諧論文 1919, The languages of Northern Papua. XLIX. p. 317-341. 1923, The languages of the Western Division of 等の語彙表によつても明かである。
- (מ) Wirz, P., Die Gemeinde der Gogodara. Nova Guirna. XVI
- 3 Sande, G. A. J. 1907, Ethningraphy and Anthripology. Nova Guinea. III.
- 4 Graebner, 1909, Die melanesische Bogenkultur und ihre Verwandten. Anthropos. IV
- (Φ) Koch, K., 1939, Totemismus und Zweiklassen in Neuguinea Zschr. Ethnol. LXI. p. 318-85

られなくなつてゐる。その良き例はパプア諸族の隣人、メラネジア人の宗教に就いての研究方法の進展に就いて 褪色した生氣に缺ける研究となり易く、今日では特に著しく注目すべき現象でない限り、かゝる方法は餘り用ひ 面に渉つて浸透して居り、從つてこれらの呪術・宗教的な諸要素は常に日常の實生活との關聯に於いて把握 ヴァースやセリグマンによつてメラネジア人は民族學的に取扱はれ、その精神生活として呪術と宗教とは考察さ を求めて呪力觀「マナ」を獲た時には、當時は珍奇に感ぜられたこの觀念の說明に意を注いだ。然し、その後 云ひ得るところである。卽ち古くコドリントンがバンクス諸島のモツ (Mctu) 族其他に於いて、その宗教的觀念 なければならないものであつて、 未開 人にあつては呪術をも含めての廣い意味の宗教的な感情、 特にその生活の中よりこれらの諸要素をのみ摘出して考察の對象とすることは 觀念、 儀禮及び生活は全て現實の日常生活の全

九三

メラネジアの文化と宗教

傾向に從つて、メラネジアの呪術宗教的生活を對象として更に現地調査のメスを入れた者にフォ

果してゐる役割を著しく明かにした。以上の如く民族學に於ける宗敎研究の態度、 究にいたく意を注いだけれども、 Fortune) とホグビン (H. I. Hugbin) とがある。特に後者の「ナナマ」(nanama, Guadaleanal族) 及び「マ 來あまり紹介されなかつたパプア族の呪術・宗教的な諸粟素に就いて一應の文獻調査的な資料を提供して見たい。 述べた人々の業績に基いて、從つてメラネジア人の宗敎に就いて語る時ほどの特徴ある記述は望まれないが、從 また英國政府人類學者のウイリアムスも未知の諸部族を友として、呪術や諸習俗の調査に努力してゐる。以上に「?」 また英領のゴゴグラ族等に就いて、その宗教的觀念を詳細に觀察し、 ル ると警めてゐる。 たノイハウス んど試みられなかつた。この族に就いての初期の研究者であつたハッドンはトレ よつて著しい發展を遂げてゐるが、パプア族に就いてはこの民族のもつ性格のためにもかゝる生氣ある研 マナー」(mamanau, Malaita 族) の兩觀念の解明は「マナ」の觀念が彼等の宗教的な生活、 ツは主に蘭領諸地域の諸部族を歴訪して、 は短期の調査旅行を通してこの族の宗教的生活に就いて調査をなさうとすることはむしろ無理であ 多くの宣教師がこのために一命を抛つたことは枚擧に遑のないところである。然し共後、 尙彼等の宗教的生活に就いては皮相な面 殊に北海岸のセンタニ湖畔の土着民、南海岸のマリンド・アニム族、 また神話傳承の忠實な採集記錄に努めた。 【のみしか調査し得なかつたと歎じ、ま ス海峽諸島人の宗教的觀念の研 方法はメラネジア人の研究に 儀禮の中に於いて 究は殆 ヴィ

# -) Codrington, R. H., 1891, The Melanesians. Oxford

Malinowski, B., 1922, Argonants of the Western Pacific

ーテュ

ン(R. 19

- (x) Hogbin, H. I., 1936, Mana Occania VI. p. 241-24.
- (4) Haddon, A. C., Rep. Anthrop. Exp. Torres Straits. VI. p. 241.
- godara. Nova Guinea. XVI. 1928, Beitrag zur Ethnologie der Seatanier. Nova Guinea. XVI. Wirz, Paul, 1922, Die Marind-anim von Hollandisch-Sud-Neu-Guinca, I. 2., 1924, Die Gemeinde der Go-
- (φ) Williams, F. E., 1936, Ibid. p. 292-380.

殊に豐穣呪術に用ひられる。「デマ」の第二の意味は祖先(Amoi)であり、 「デマ」であるのではなく、その中で鬉的な力が顯著に强く現はれてゐるもののみが「デマ」となる。例へば異樣 かくの如く類似した形のものはその原形のものに作用すると考へられる。從つて石の「デマ」は各種の呪術 ると解され、その形が椰子の實か魚に似てゐた場合には、發見者は椰子の實、又は魚と關聯して考へるのである。 な形をした石を見出したとする。その場合、たゞ單に怪奇な石があつたと見做されるのではなく、「デマ」であ 「マナ」と同様であつて、 は稀にあるもの、 マリンド・アニム族の基本的な宗教的觀念として「デマ」(dema) なる觀念に就いて述べてゐる。この「デマ」 められてゐる。然し、メラネジア族の「マナ」に類比する觀念も必ずしも認められない譯ではない。 ナの類比觀念 異常なるもの、 パプア族の宗教的觀念の基調は鹽魂觀念、 者にも物にも形あるものには必ず靈的な力が賦與されてゐるが、必ずしもその全てが 說明し難いものであつて、 これには二つの意味がある。 殊に死靈または祖靈の觀念であると一般に 人間か動物かに似たものであつて異 卽ち、 その一は全く ヴィ n ツは は認 儀禮

一九五

ラネジアの文化と宗教

な特性や力を具備して居り、

九六

して人間も動物もまた植物も存在しない前から「デマ」は旣にあつたと云はれる。

第一の意味の「デマ」と類似した觀念をヴィルツは他の諸部族でも見出してゐる。卽ち、センタニ湖畔の waropo'

始め諸類似觀念もその發現の樣式に就いて更に詳しく吟味されたならば、恐らくは「マナ」の類比觀念と認めら 精靈と切り離して別箇に考へる要はないのである。從つて、第一の「デマ」は云ふまでもなく、 味は全く含まれてゐない。而して人間から waropo に轉移することはない。然し、彼はこれらの槪念は「マナ」 fakmik の概念と多くの點で對比されてゐる。 然し、これらの概念には「デマ」の第二の意味、卽ち、祖先の意 の調査によつても明かなる如く、この島人のマナ卽ちナナマ(nanama)は精靈の屬性であつて、 る見解が動搖してゐること示してゐる。然し、 ての氏の見解の矛盾は、 つの範疇、 ではなく、 ナフリ (Nafri) の uarfo、タバディ (Tabadi) の urefo、またヌフォール族 (Nufcresen) やビァク (Biak) の 精虁であると述べてゐる。即ち Uaropo は超自然的なものではあるが、非人格的なものではなく、三 卽ち地 の靈、 水中に住む靈、 「デマ」をアニミスティクな觀念の基調としてゐる點と照合して、氏の「マナ」に對す 空中の虁に分たれて、人格的なものであると說いてゐる。 ホグビンのソロモ ン群島のメラネジア人、グァダル 其他の 決してマナは キャナル島人 との點に就

(¬) Wirz, Paul, 1922, Ibid. p. 6-24.

れてよいものと思はれる。

2 Wirz, Paul, 1928, Beitrag zur Ethnologie der Sentamier. Nova Juinea. XVI. p. 300-304

Hogbin, I. H. Ibid

191

は、 ることは調査が更に精密の度を加へるにつれて益、明かとなるであらうが、 この族の主要な宗教的觀念としては靈魂觀念が多く、その中でも死靈または亡靈の觀念が著しく注目されて 漢然と用ひられる精靈の觀念との關聯に於いて、 「マナ」的な觀念がパプア族にあつても見られ 現在までに報告されてゐるところで

わ る。

後 肉體の死と共に消える虁質觀念とが存在することを述べてゐる。 最 であるならば、 同 痕を示してゐる部族であつて、 ス もまたフュ つて複雜性を示してゐると云はれるが、 近ウ が .じ部族の中にあつても身性の變化は顯著に認められてゐる。從つてまたその文化も多くの文化層から承けて至 ク 云ふ如く 其他の地域の純粹のパプア族からもこの種の靈質と死靈との觀念は屢〝報告されてゐるが、 п ィ IJ 1 ŕ は 才 ィ 厶 「その名に價する如き非人格的な靈質の觀念はメラネジアでは見受けられない。」と云ふ言が スが、 これらの觀念はパプア族の固有の宗教的要素と認められてよいのである。 灣 ンドネジアの諸民族の事例に就いて、 內地 のカ 南部海岸のケラキ 1 (Kai) 一體質的にも侏儒族とメラネジア人とを含めた全ての要素が混淆して現はれて居り、 族に於いて、 インドネジア文化層の影響は直接には受けてゐない點は明かである。 (Keraki) これと同様に二種の靈魂觀念、 族に就いて說明してゐる。 その特徴として複靈觀を說いてゐるが、カイ カイ族はパプア族の中にあつては著しく混 即ち、 即ち死後にも存續する顫魂と との この雨 族 には 觀念に就 若しもリヴァ セル (Keysser) burumbur -J いては Œ 加 共 1

一九七

そして生きた人間は複數の靈魂を

winyi と呼ばれる二つ

の觀念がある。

この

兩觀念は土着民の日常の用語では屢~

混同

されてゐるが、

これ

すれば、

前者は善でも悪でもない中性で、

後者は惡の性質を持つものである。

ラネジアの文化と宗教

持つてゐるとの觀念はないのであるから、

なつた二つの顯

現であると考へられる。

即ち、

この兩觀念は人間の靈的な部分が生死を境として死後に遺るものの異

らぬところではあつた。 殘存する靈、 て採集し、 殊にその加工が著しい發達を遂げてゐるのは偶ゞ彼が調査したセピク河の流域であつた。)や祖靈像などを主とし ち宗教的 \$ 觀 例 で呼ばれてゐる。 近 またこれ なるのであつて、 念は髑 る略さ 邊の藪とも云はれ、 る。 の場 レッ が 同 |髏崇拜と並んでこの地方には著しく發達して居り、これをもつてこの族の基本的觀念と見做してゐる者 な部門に於いても頭蓋加工品(この島には頭蓋の保存に關して種々の方法が廣く各地域に見られるが、 とれ 卽ちこの靈の憑り に屡る 時 腹または心臓に宿つてゐる生命原理である。 に解せられる。 肉體 0 を通してその宗教的觀念の解明に努めたため、 如きはその著しいものであつて、彼は特に有形の文化財の採集と研究とに專心したために、 このウイリア 特にその中でも惡意の から遊離した場合には即ち病氣となることは云ふまでもない。 ninyi 古い 然し、 傳承に從へ と混同され こゝで問題となるのは生靈の觀念よりも死靈或ひは亡靈の觀念である。 所として軟部を脱落させた自己の頭 カュ ムの説明は最も妥當であるか否かはさて措き、 かる死靈または亡靈の觀念はこの島に限らず、 ば海へ行くとも云は . る。 あるものを指す。 具體的にこれを説明すれば、burumbur は「風」の如く實體 の行方は或ひは空と云はれ、 n 人が最後の息を引取ると共に肉體から消え去つて行き、 從つて る。 基本的 そ burumbur 蓋が必要である。 の 中で 觀念を死靈 地上に止 の中で 其他のパプア また死者の土地と云は 首狩の行はれる地方ではよく見 まつた 死後肉體を去つた burumbur 1. も呪師 死後肉體 もの 10 妰 族 Ø な遊 そ めたことは カュ が ら報告 n むしろ れがり と は屢さ して 殊 'n せ 17 地 られ との名 或 死 璭 Ĕ, 靈 V. 卽 カュ

0

受けられるところであつて、この地方の頭蓋が他の諸地方に比して著しく加工、装飾の點で精彩を極めてゐる點 を除いては異なるところなく、決してこの點のみをもつて基本的な觀念と認めることは早斷の嫌ひを発れないと

近親の亡虁を自己の身に保藏してゐるとの最近の報告が顯著に特異性を示してゐる一例でゐる。 に近いウォ ゲオ島の住民 (但しこの部族の言語はメラネジア語系である。)に於いては人は自己の虁魂の外に必ず

檢討が重要であるが、これに就いては彼は充分なる說明を加へてゐない。たゞレッへが調査したセピク河の河

П

ころである。むしろ死靈やこれに類する觀念がこの島に於いて如何なる特徴ある顯現を示してゐるかに就いての

- 1 Keysser, C., 1911, Aus dem Leben der Kaileute. p. 111. f.
- Exp. Torres Straits. f. p. 370-374

Chinnery, E. W. P., 1919, The belief in soul and soul-substance. Man. XIX, No. 72. Haddon, Rep. Anthrop

- 3 Rivers, W., 1920, The concept of soul-substance in New Guinea and Melanesia. Folk-lore XXXL
- £ Williams, F. E., 1936, Ibid. p. 361-365 Reche, O., 1913, Ibid

<u>5</u>

6 Hogbin, II. I., 1935, Native culture of Wogeo. Oceania. V. p. 308-337.

死虁の觀念と關聯して祖靈の觀念は廣く分布してゐるが、

ク河流域

の報告によれば髑髏には二種があり、

第一は首狩によつて獲られた異部族の首であり、彩色裝飾

Ø

199

祖先崇拜は一般には明かに認められてゐない。

セピ 加

が施されるのはこの種の首である。 第二は同族の死者の首であり、これには何らの装飾が施されない。第一の首

ラネジアの文化と宗教

味として祖先なる觀念を含んでゐるが、 の祖靈像が現はれる。 首はこの河の上流に見られ、下流から海岸にかけては卽ち文化の新らしくなるにつれてこれに代つて各種の木彫 る。 狩 は 'n に就いては論を省くが、第二種の首は死者の靈魂の安息所のためであつてこれには宥和のために供犧がなされ ح の種の首は死靈の憑り所であると同時にその特定の個人は明瞭であるため祖靈の觀念ともなる。 また隨處に古い層のインドネジア的特徴のものも見られる。 この島に見られる祖鎭像はパプア族の固有のものから、 これはむしろ部族全體の祖、 南部海岸では前述の「デマ」は第二次的 更に適切には創造者の觀念と見た方が良 メラネジア的特徴の形態が廣 との 種の な意 く現

死者に對する追憶として喪の觀念も見られ、 特殊の服飾、 または身體の加工等各種の表現が見受けられる。

海峽では英雄儀禮となつて現はれる。

場合もある。

またこれがト

・レス

- (-) Reche. O., 1913, Ibid.
- $\frac{2}{2}$ との點に就いては宇野圓空博士 人身供犧と首狩の發生、 宗教學論集所載

参照。

(∞) Haddon Rep. I. p. 374f.

特異なる例として擧げるべきものは尠い。從つてその多くに就いて語るを避けて、 に闘する記録は報告者の數とともに多く、 以上に述べた諸種の基本的觀念から、 更に一般に見られる呪術の諸形態に就いて述べ その整理分析は容易ではなく、 またその性質上特にこの島 たゞ石を用ふるそれに就いて なければならないが、 に於ける ح

のみ述べる。

する儀禮と共に、 0 異性を示す事例ではないが、 ル K た證據の一にも擧げられてゐる。 岸でもセンタニ湖の「ウァロポ」を始め、 はしたもの、人面を彫つた石などの種類が見られる。 乞や病氣治療を始め人事に關する呪術に闘して用ひられる。 ス ツは、 呪力をもつた石の他に、 は が 前 ヤ 行き渡つて居り、 述した如く、 またこれを濠洲 ム石として報じた如く、 成年儀禮、 7 ŋ ンド・アニ のチ またミクロ 袓 ュ またトーテム儀禮 靈を象る記念石も、 この島にあつては呪物の中で果してゐる役割は決して小さいものではない。 1 殊に IJ との種の呪力をもつた自然石または人工石はこの島に限らず、 4 ネジアに於いても少くともパラオ諸島では筆者の目撃したところである。 ン ガ Ø 栽培物の成育、 と類比してゐる。 「デマ」 類似の觀念の存在とともに知られ、 が 木彫の祖虁像の發達してゐない地域では認められる。 石 または豐穣を祈る呪術に用ひられ、 特にその神話傳承との關聯に於いて に現はれた場合には各種の呪術儀禮の對象となり、 この種の觀念は南海岸に於いても報告されてゐるが、 從つてとの事例 その呪力の用途に從つて、 は オ セア むしろ北から南への傳播が行は ニア にあつて決してとの 自然石、 狩獵漁撈の收 の各種の儀禮等に就 廣くメラネジア 動物の形狀 獲やまた雨 呪術に關 ŋ ヴァ ح 地 ヴィ ñ 北 を表 Ø 特 1 6

本 て ٧, た 應發表することとした。 ¥ は ō 华 から取敢へず成稿したも 前ある必要か てらこの 地 Ø 方 である。 0 民族及び宗教に就いて準備的に若干の文獻的資料を渉獵し、 從つて未だ充分に纏つた形をとつてゐるものではないが、 ノ リ 文獻的調査報告とし ١ し たまる 臧 つて置

いて考察しなければならないところであるが、

本稿では主として宗教的諸觀念を中心として述べるに止めた。

メラネジアの文化と宗教

## 青牛白馬祭儀者

神 尾 弌 春

紀 謂澶淵の和を結び翌年更に青牛白馬を以て天地を祭つたものの如きはその著しい例である。 石の治下にも二囘の事例が有り、 牛白馬を以て天地を祭り、 鑿滅し諸將に論功行賞をなした後に靑牛白馬を以て天地を祭つたもの、同二十二年再び親征宋を伐つに當つて靑 中にも聖宗の統和四年燕雲の野を席捲して大舉燕京包圍の攻勢に在つた宋太宗の遠征軍を親征一擧岐溝關の戰に 天地を祭り大赦改元を行つてゐる。 點なる永州に於て木葉山を祀り次いで青牛白馬を以て天地を祭つて居り、 太祖紀には三例有り、 心には此 契丹人は征戰に當つて先づ青牛白馬を以て天地を祭るのを常としたのであつて、 の祭事の記錄を見ない 太祖は天贊四年閏十二月渤海親征に當り、 宋神宗亦氣銳親ら陣頭に立つに及んで意氣大に擧つた宋軍と澶州の野に對峙した後所 が、 殊に耶律大石が康國元年七萬の大軍を率ゐて親征金に復讎せんとした時出陣 契丹の宗室の出で其の滅後中央亞細亞に西遼卽ち黑契丹を建てた德宗耶律大 此の祭事は穆宗朝に一 囘 景宗朝に六囘、 今の滿洲國興安西省シラムレ 翌年凱旋に當つても亦青牛白馬を以て 聖宗朝に至つては十二囘を數へ、 遼史の記載に其の例な取 興宗道宗天祚帝の三 ン 老哈兩河の合流 れば、 0

門出に青牛白馬を以て天地を祭つてゐることはこの祭事が如何に契丹民族に深き信仰を紫いでゐたかを示すもの

碗に 種の祭儀乃至誓約の形式の存するを見る。滿洲實錄に、「天に白き馬、 青牛白馬を捧げて天地を祭る風習は單に契丹民族獨特のものではなく滿蒙の民族乃至廣くは北方民族に通じた Ų 一碗に白き骨、 時代的には契丹より遙に後くれるも地域的には契丹の占據した地方に隣つた滿洲族にも此 一碗に土置きて天地に固めて誓ひける」「宰白馬烏牛。 地に黑き牛殺し、 設酒肉血骨土各一碗。 一碗に酒一碗 に肉、 對天地誓 0

を見ることである。 に 納得できるとして、ここに奇とすべきは、 初まり、元明以來通俗小說中に王座を占めて所謂四大奇濬の一として有名な「三國志演義」中に此の種の記事 滿蒙の民族乃至塞外民族中に青牛白馬を以て天地を祭り或は白馬鳥牛を宰して天地に誓ふ祭儀の存することは 至治新刊全相平話三國志には、 宋代に初まつた諢詞小説の白眉とも云ふべき「全相平話」 中の三國志

曰」と見ゆるもの其の好箇の例である。

宰白馬祭天、殺烏牛祭地、不求同日生、只願同日死、 三人同行同坐同眠、 **誓爲兄弟**。

と云ふ劇的シインな畫いて卷頭旣に四大奇譽の隨一者の名にふさはしい充分な效果を擧げてゐる。 と見え、三國志演義では、 に天下の豪俊三人が會し純白の馬と眞黑な牛とを天地に捧げて義兄弟の血盟を結び、 「第一囘、宴桃園豪傑之結義」の見出しの下に、 艶陽の下桃花爛漫と咲き戯れる園中 白馬黑牛で屠つて宴飲する かくて青牛白

青牛白馬祭儀者

馬祭儀

の源

流が問題となつて來る。

說之れである。

青牛白馬祭儀の起原に就き遼史は一の説明を與へてゐる、卽ち卷三十七地理志上京道永州の部に見ゆる左の傳

其後族屬漸盛分爲八部。 有神人乘白馬。自馬孟山浮土河而東。有天女駕青牛車。由平地松林泛黃河而下。至木葉山二水合流。 每行軍及春秋時祭必用白馬青牛。示不忘本。 相遇爲配偶生

べきであらう。 が有り、矢張り靑牛白馬なり木薬山なりの信仰が本説話發生期の契丹民族の間に牢固として存在した證據と見る(3) る此の傳說を以て契丹民族の開國說話と看做さんとするものであるが、田村實造氏の批評の如く困果の倒 祭儀と木葉山崇拜にからみつつ契丹八部の起源を說かんとしてゐるとも見られ得る。後の見方は靑牛白馬に關す 意味で祭事に青牛白馬を用ゐるとの傳說は青牛白馬祭儀の起原を說くやに見えるが、又逆に契丹民族の青牛白馬 白馬に乗つて土河卽ち今の老哈河を下つた神人と青牛車に駕して黄河卽ち今のシラムレンを下つた天女とが二河 の合流點永州木葉山に相會して夫婦となり八子を生んだ。是れ契丹八部の起原である。それで其の本原を忘れぬ 成の嫌

て天を祭る例が少くない。白馬のみを以て天を祭つた例は、滿洲から移つた夫餘族が朝鮮半島で開國した百濟に き牛」の例の如く青牛白馬を以て天地を祭つた例の外に、「天に白き馬殺して誓ひたりき」 青牛白馬祭儀の特徴は白馬を以て天を祭る點に在りはすまいか、 舊唐書卷百九十九上百濟傳に 滿洲實錄には前掲の如く「天に白き馬地 の如 く白馬のみを以 ĸ 黑

遺還本國共新羅和親以招輯其餘衆。麟從二年八月隆到熊津城。與新羅王法敏刑白馬而盟。

先祀神祇

### 及川谷之神而後歃血)

と在り、契丹と隣接して交渉の密であつた突厥族も白馬を刑して盟つたらしく唐書二百十五上突厥傳に左の一條

是日頡利果請和許之,翌日刑白馬與頡利盟便橋上。突歐引還

を見る。

久元史卷六十三地理志、 西北地附錄吉利吉思撼合納謙州盆蘭州等處の註 には

其俗每歲六月上旬刑白馬牛羊。 麗馬湩。 **成就烏斯木漣以祭河神。** 謂其始祖所從故也。

とあり白馬牛羊を以て河神を祭る風があつたことが分る。 又遼史には青牛白馬に代ふるに黑白の羊を以てした例

詔以先平祭割日用白黑羊玄酒祭天。

が少くない、

遼史穆宗紀、

應歴二年九月戊午の條に、

根據を見出し得るものではあるまいか。 馬に代へて白羊を以てする祭儀が契丹族並に古代北方民族に盛に行はれたことは北方民族特有の尙白思想に其の とあるものとの一例で、との外太祖紀に一、 聖宗紀に三、道宗紀に一、 都合六例も見つかる。 かくて白馬乃至白

しめた所、巫の言に、太祖の靈西樓より來つて言ふるの、中國今や天王を立てんとして汝の助を求む、 十二を隨へ太宗に告げて曰く石郎人をして汝を喚ばしむ汝須らく行くべしと、同じ夢再度にして母后胡巫に占は 契丹族の尙白思想を語る一揷話が有る。契丹の太宗或時畫變して夢に神人を見た、白衣を着け金帶を佩び異獸 汝須らく

行くべしとあつた。間も無く河東の節度便石敬塘後唐に叛いて援を太宗に求めたので太宗卽ち我れ石郞の爲に師

青牛白馬祭儀考

二〇五

再思の洛中紀異に見え、木葉山の興王寺に白衣觀音像を奉安した由來となつてゐる。夫餘族に就いても册府元龜(6) 冕迄同じでただ服色を異にするのみと云ひ、之を木葉山に移し堂を建てて奉安した。遼史拾遺卷二に引、宋の栞 旋の途幽州に入り大悲閣に幸した際太宗は其の本尊を指して、此れ卽ち先きに我が夢に現はれた神人でふる。 を興すに非ず天帝の勅使を奉ずるなりと宣し兵を率めて直に太原に入り石敬瑭を立てて晋室を開いた。かくて凱 「在國衣尙白」と見え、女眞族亦金史卷四三興服志に、其衣色多白とあり、 更に半島民族の古來今日に至る迄白衣の愛着を斷ち切れないことは餘りにも有 長白山の信仰は女眞滿洲を通 でする

倘

白思想の發露とも見られやう。

名な事實である。

に

祭天殺牛觀蹄以占吉凶といふことが夫餘族の風習として傳へられて居る。牛は普通黑みがかつた牛が多い といふ點に在つたとせねばなるまい。而かも白馬を供へる祭儀の特質を裏付けるものは北方民族特有の尚白思想 觀點に立つ時契丹族の青牛白馬祭儀を支那人が見て特に珍らしく感じた點が有つたとしたら白馬を以て天を祭る 馬を以て天を祭り青牛を以て地た祭るといふ形式になると支那式構想が大に働いてゐるやうに思はれる。 きことは殷以來支那民族にも例が少くなく、牛を祭壇に供へることに至つては何等珍らしいことで無い。 靑牛白馬祭儀の中白馬に就いての考察は一應以上の通りとして、靑牛を供へる點は如何であらうか。 灰牛、 鳥牛などと呼ばれる牛が供へられたものであらう。 而かも牛を殺してその骨を以て吉凶を占ふごと 有軍 **4**4 殊に白 かる 事亦

寄牛白馬傳說を傳へた最初の漢籍は北宋の人范鎭の東齋記事であつて、嘗て契丹に仕へて史官の地位に在つた

なのである。

冠

趙志忠から聞いて載せたのであるが、 其の頃は未だ支那本土では奇異に感ぜられて居つたと見え范鎭 んは次 0 如く

記してゐる。

居り、 祭る風習に親みを持つてゐた蒙古民族統治の下に、益此の風習が支那本土に知らるるに至り、 乘つた一男子が有つて青牛車に駕した一女と相遇うて夫婦となり八子を生んだ、 收 儀 り入れられ 葉隆禮の契丹國志、 馬を捧げて天を祭るといふ祭儀の形式が彼等に取つて餘りにも奇異であつたとせねばなるまい。 云 7 禹玉が其の實に非ざることを恐れたのは、契丹開國說話としての灰牛白馬傳說であつたらうか、それともその祭 居り、 **ふ傳說を神怪奇異として實に非ずとすることは不可能と思はれる。** められ、 の形式の異様な點に在つたのであらうか。 契丹之先。有一男子乘白馬。 此の種傳說風習が漸く漢民族間に知れ初めて來たことが分る。元代に入つては、青牛白馬を用ひて天地を 史記秦本記亦秦室祖先に就いて類似の說話を傳へて居つて別に異として怪しまれて居ない以上、 前史雖載八男子。而不及灰牛白馬事。契丹祀天至今用灰牛白馬。予嘗書其事於實錄契丹傳。禹玉於其非實删去之。 たものと思はれる。 更に三國志魏志に引かれて居り、 王偁の東都事略等皆灰牛白馬に因む始祖傳說並に灰牛白馬を用ひた祭天儀禮に就いて記して 一女駕灰牛相遇遼上。遂爲夫婦生八子。 至正三年脱々等の撰した遼史に青牛白馬傳說並に祭天の事例が詳に載せられてわ 支那本土に於ても、 夫餘族乃至高句麗族の朱蒙傳説の如き感生説が早くも王充の 詩經商頌の玄鳥篇には殷室の卵生說話 (中略) やはり北方民族特有の尚白思想 此事得於趙志忠。志忠嘗爲契丹史宁。 此れが契丹八部の始祖で 終に元代文學に取 南宋になつてけ、 に基 が 白馬に 論 ぁ 醧 V た白 ると は Ìί

ることは旣述の

通

りである。

青牛白馬祭儀者

仁井田博士は其の雄篇「支那近世の戯曲小説に見えたる私法」中に於て、

素としてゐることは說文にも見え、 を献り、酒を地に灑ぎ、矢を把り、、 宣誓には種々の儀式的行爲が伴つた。 古文(金文)によつて明らかである。 これは諸民族に於いても同様であつて、 又は矢を折り髪を剪り、香を焚くの類が行はれ、盟の字も、 支那では天を指し、 血(皿)の字を構成要 犠牲を供し、 犠牲 0)

的傾向が更に一大飛躍を遂げて小説俗曲雜劇全盛の元代文學を生じたことを思ふとき、その代表的作品たる三國 **慣等が漢人に影響を及ぼした如き他の諸朝とは著しく狀態を異にして居つた新事態の下に、** 化の浸潤作用が他の民族の場合に比して少かつたのみならず、逆に蒙古民族乃至北方或は西域民族 志演義に北方民族固有の風習たる青牛白馬を用ひて天地を祭る祭儀が取入れられて、その劈頭の豪華版とも云ふ たものとすべきではあるまいか。 つた傾向に徴しても、 東齋記事に記 三人が白馬を殺して天を祀り烏牛を殺して地を祀り兄弟の義約をする條を擧げて居らるるやうであるが、 と述べ、支那に於ける宣誓の儀式の一例として、至治新刊全相平話三國志乃至三國志演義に見ゆる劉備關羽張飛 .園結義の場面に錦上更に花を添へるに至つたと推測することは强ち無理ではあるまい。 して居る如く、 寧ろ契丹民族其他北方民族に固有の風習が漢民族の契丹女眞蒙古等との接觸の間 契丹民族の青牛白馬祭儀が漢人間にもの珍らしく傳へられ、或は否定せられ 殊に元朝が支那統治に當つて取つた獨特の政策の結果、 蒙古人に對する支那文 宋代に始まつた の言語風俗習 に傳は 范鎮 勝であ つ が

白馬を捧げて天を祭る祭儀に關心を置くを妥當とすべく、その白馬祭儀はやがて北方民族に特有なる尚白思想と

之を要するに、

青牛白馬傳說は契丹開國說話として見るよりも、

契丹民族のみならず廣く北方民族に固

有なる

坬

漢民族との接觸を契機として、漢文化の中に巧に取り入れられてゐる點に於て、所謂「華化」の傾向に交叉する 密接な關聯を有するものと云ふべきであらう。尙この青牛白馬傳說乃至祭儀が、契丹金蒙古等の中原侵略に伴ふ

胡風の支那民俗への浸潤の一例を興味深く見出すのである。

- 1 今西春秋氏譯滿洲實錄卷六 (二三三頁)
- 2 仁井田陞氏支那近世の戲曲小説に見えたる私法、 中田先生還曆祝賀法制史論集(三二六頁)
- 3 田村賞造氏唐代に於ける契丹族の研究、 滿蒙史論叢(六頁)
- 4 今西春秋氏滿洲實錄卷四 (一四一頁)
- <u>5</u> 册府元龜外臣部二風習第一東夷夫餘國
- 6
- 册府元龜前招。 鳥山喜一氏朝鮮白衣考、 市村博士還曆紀念東洋史論叢。

7

# 我國に於ける佛教受容に就ての一考察

關口亮

の條に 佛教が我國に行はれはじめた华代に就て、日本書紀は敏達天皇十三年を以てこれに當ててゐる。 「佛法之初、 自兹而作」と明記して居る。これに依れば、 それ以前 ―――百濟王より貢佛のあつた欽明朝乃 即ち、 その年

至その前後の歸化人等に依る佛像祭祀の時代は佛法の行はれて居た時代とは云ひ得ぬ譯である。

う。今、書紀のこの年の條の記事を見るに、 警紀が特にこの年を以て佛法の行はれ始めた年とするに就ては、そこに何等かの理由があらねばならぬであら

名曰『禪藏尼。其二錦織壺之女石女。名曰『惠善尼。壺。此云』馬子獨依『佛法。崇『敬三尼。乃以』三尼。付』 氷田直與』達 俗者名高麗惠便。大臣乃以爲之師。今ゝ度,司馬達等女嶋。曰,善信尼。一歲。 又度,善信尼弟子二人。其一漢人夜菩之女豐女。 馬達等。深信,佛法,修行不,解。馬子宿禰亦於,石川宅,脩,治佛殿。佛法之初。自,兹而作。 等,今、供、衣食゚,經ー、營佛殿於宅東方゚,安ー置彌勒石像゚, 尾ー請三尾゚, 大會設齋。 蘇我馬子宿禰請,其佛像二軀。乃遣,鞍部村主司馬逵等。池邊直氷田。使,於四方。訪;竟修行者。於是唯於,播磨闋。得,僧 (中略) 由、是。馬子宿禰。池邊氷田。司

ところの僧侶を缺いて居つたのである。 つた。これより以前は、佛像や若干の經典は傳つて居つたが、これを祭祀し、 卽ち、この時、 善信尼等三人の出家が行はれたのである。との三人の比丘尼こそ、質に我國最初の出家者であ 即ち、とゝに於て初めて佛法僧の三寳が完備したのであつた。 **讀誦し、而してその敎を宣布する** 

ではあるが後者に從ふ方が穩當の樣に思はれる。 信尼の年齢を十一として居るが、 は恐らく縁起 いではな との善信尼等の出 書紀の編者が特にこの年を佛法の行はれ始めた年と誌した意は、 即ち、 の方が誤りであるらしい。 縁起の方ではこのことのあつた年を癸卯年 家のことに就て、 元興寺緣起には「年十七二ヶ在」りと記されてゐる。 彼の元興寺緣起の所傳は書紀のそれとほゞ同樣であるが、 そのことはその文の前後の關係から察せられる。 尙、 同緣起には高麗の還俗僧惠便の他に書紀に見えぬ還俗尼法 (敏達天皇十二年)と誌して居る。 とゝに存するのであらう。 これは常識的 叉、 書紀はこの 叉小異の もつともこれ な推 點 察 時

か

0

もな

等の他に僧侶と云ふものはなく、男子の出家が行はれなかつたことが知れるのである。 それは兎に角として、元興寺縁起にはこの後、 無.|法師寺及僧・」 と述べたと記して居るが、これに依つて、善信尼等三尼の出家以後しばらくの間はこの尼 崇峻天皇丁未年に來朝した百濟の使臣が 「然此國者、 但有1尼

明の名を傳へ、善信尼等は彼女を師として出家せし如く記して居る。

K 百濟留學に派遣されるに際し「弟子信善、 女子の方の出家者は三尼の出家後、 善妙合五尼等遣」と元興寺緣起に見えて居るから、 他にも幾名かは出來たこと」思はれる。 それは善信尼等三尼が後

我國に於ける佛教受容に就ての一考察

は居つたことは確實である。尙、これ等五尼の留學中、 我國に殘つて、彼女等に代つて佛に仕へた女性の幾名か

男子の出家者が我國に於て初めて出來たのは善信尼等の歸朝後の崇峻天皇三年のことである。そして、

ゞ居つたのではなからうかと想像される。

實際の樣子を見て歸つて來た善信尼等の「法師寺速作具賜」と云ふ言に依つて、開始されたのである。 の始めて建立せらる」ことになつたのも、 「尼等若爲」如」法者、設 法師寺」」と云ふ百濟の使臣の言や、彼地 0

崇峻天皇三年に至る迄は我國に於ては男子の出家人も法師寺もなく、但、尼寺と幾人かの女性の出家

人のみがあつた譯である。

我國の佛教は女性を以て始り、 注目に値することであらう。 筆者はこれを單なる偶然として見ず、此處にも由るべき事情の存する 然も、 この比丘尼あつて比丘なき時代が多少なりとも存續したと云ふ

のを看過し得ぬと思ふのである。

\_

る? 結成を認許したとは云へ、それに至る迄には長い拒否と躊躇の時代があつたことは多くの經典の說くところであ 卽 佛陀在世時代に於ては、 佛陀は姨母矍覺彌の懇請に依り、その女性としての出家を許し、比丘尼僧伽の

佛教に於ける女性の地位に就て少しく考ふるに、元來、それは餘り好ましいものではなかつた。

斯樣に佛陀及びその敎團が女性の出家を警戒したのは、 それに依つて正法が壊亂されることを慮つたからであ

比丘に比して遙かに多數設けられて居ることも、 比丘尼には種々なる制戒を設けてその過非を誠められたのである。 そのためである。 彼の具定戒の如き、 その戒條の

者の出現が男子のそれに比して如何に遲れたかを見るならば容易に理解出來よう。 支那佛教に於ても當然、この思想が受け繼がれたと考へられるのである。このことは支那に於ける女性の出家

相繼 同様に、 もとより、 いで現はれる様になつた。 佛教 極めて困難なるものがある。 なは 漸時支那人士の間 支那人中よりの最初の出家者の出現せる年代を知ることは、 に擴 まりしものの如く、 併し、 後漢の末、 これ 安息國僧安世高等の洛陽に來りて、 より經典飜譯・ この國に於ける佛敎傳來年時の決定と 寺塔の建立等に關する記事も兇乘 譯經 布敎 いに從事す

會は未だ一人の女性の出家者をも出すには至らなかつた。 出家後自ら梵本を求めて西域へ赴く者すら出す程になつて居つたのである。 せしことは容易に想定し得らる」ところであらう。 されば、 然もそれは西晋末、 その 頃 (後漢末) 東晉初の交に於てゞあつた。 既に西域僧の說くところの佛法の教に歸依し、 次の魏の時代に至れば、 彼等の中より比丘尼を出すに至つたのは、更に次の晉 然るに、是頃に於てすら、 彼等に從つて出家せし支那人の 支那人士の間からは、 朱子行の 支那人社 如 存

在

この支那の初期の女性出家者に就ては梁の寶唱の「比丘尼傳」が稍々明確な記事を傳へて居るが、 淨檢尼と云ふ者がその魁と云ふことになる。 とれ に依る

彼女は、 我國に於ける佛教受容に就ての一考察 西晉建興年中、 建康禪林 の僧 に就 て佛法の敎を學んだが、 たまくくその經中に「比丘比丘尼」 の語ある

<u> 71</u>

並戒本を齎し來つた。仍つて升平元年二月蠻陸羯多、比丘尼戒壇を立つるや、同志三人と共にこれに從つて具足 官城の西門に竹林寺と云ふを營み、自ら師となつてこれに住した。咸康年中に至り、僧建月支國より僧祇尼羯磨 を知り、遂に西域僧に従つて出家剃髪し十戒を受けたのである。其後、彼女は志を同じくする者二十四人と共に

戒を受けたのである。こゝに於て比丘尼傳は「晉土有"比丘尼。檢爲ゝ始也」と誌して居る。 これ實に安世高の漢土に來りてより二百餘年後のことである。されば、支那に於て比丘尼の出現せるは比丘の

それに比して少くとも百數十年遅れたものと見ることが出來よう。

はこの國に初めて佛教が傳來したのは枕流王元年のこと」なし、その翌年には「創」寺於漢山。 と記して居る。もとより、是等の記事をその儘に信ずることは出來ぬにしても、男子の出家者が早くからあつた これを知るべくもない。併し、 ととを物語るものであらう。 に朝鮮に目を轉ずるに、 此處に於ても史の缺除のため、 今は唯、 吾國に直接佛教を傳えた百濟一國に就てのみこれを見るに、 我々はその佛教受容時代の詳細なる事情に就ては、 度。僧十人こした 三國史記に

尙 百濟のことに關しては、 日本側の史料として、かの元興寺緣起の百濟客の言を舉げることが出來る。即ち、

我等國者、 **法師寺尼寺之間、** 鐘壁互開、 其間無·難事、半月半月日之前往還處作也

それに

る様に建てられる制が行はれて居つたと考へることが出來よう。 とあるから、 我國に佛教を傳へる頃には法師寺も尼寺も共にあり、 且つ兩者は互に一定の距離を保つて一對にな

然し乍ら、同じ元興寺縁起にある百濟客の言に、

尼等受戒法者、尼寺之內先請,十尼師、受,本戒,己、 卽詣,法師寺、請,十法師、先尼師十、合二十師所受,本戒,也。

とあるから、これに依れば比丘尼は本戒を受くるには尼師の他に、 法師寺に詣で1十人の法師に就て受戒せねば

ならぬことに定まつて居つたのである。

に對して從の關係に置かれて居つたのである。これは百濟が支那文化の忠實なる直輸入、直模倣の文化的位置に 卽ち、 百濟に於ても、 尼は法師なくしてはあり得ないのである。言ひ換へれば、 此處に於ても、 比丘尼は法師

**ふつたから、** 扨て、 我國に於ては、 江南の佛教に就ても、 獨り是等諸國に於ける場合とはその狀況を異にし、 これを正確に採り入れた故であると思はれる。 最初は女性の出家者のみにて、

男性

の出家者、卽ち法師を持たなかつたのである。

### Ξ

一の如く獨り我國にのみ見る特異なる現象は如何なる事由に基くものであらうか。

これを解明するには先づ佛教受容時代に於ける我上代人の佛教に對する態度を一應知る必要があらう。

そこに多少なりともその教義に就ての知識があらねばならない。それには又、若干の時の經過を必要としたであ 先づ、我上代人が當時佛を如何に觀じて、これを迎へたであらうか。佛を眞に佛として解し得る樣になるには、

らう。

我上代人が 我國に於ける佛教受容に就ての一考祭 「西番諸國皆一に禮ふ」 この佛を迎へた頃は、 彼等は未だ己が周圍の自然の物象に精璽を認むる多

ーナ

靈觀 Ļ 神々として拜する多神觀の段階に發展しつゝあつた時代であることはこゝにことあたらしく述ぶる迄もある (東北亞 細亞のシャ 7 = ズム民族に通有的な神巓觀である)乃至それから稍々進步してこれ等精顗を人格化

まい。

されば、 上代人は新に迎へた佛像に對しても、その見慣れぬ形に奇異と神祕の感を抱いたであらうが、 結局、

佛も亦一種の神として從來の神々の中に加へたと思惟せざるを得ないのである。

は初め佛を蕃神(5) これは吾人等の單なる想像たるに止まらない。 他神・佛神・父神(6) (7) (2) (蘇我馬子の父の稻目が祠つた神と云ふ意)等と呼んで居り、 卽ち、 日本書紀・元興寺緣起等の古文獻に就て見るに、 元興寺縁起に 書紀に

或は單に神とも見えて居り、又日本虁異記には客神等とも記されて居る。

は他國

神

佛神、

蕃神

他國神

が行は に依るものであらうと思はれる。 χī たか、 どうか甚だ疑はしく、 恐らくはそれは國家意識の高潮した時代に編纂され た書紀の編者等 の )創意

他神・客神等はいづれも國神に對して記されて居るのであつて、

當時、

斯樣

な

區別

とするのが最も當を得た考察と云ふべきであらう。 それ故、 當時の人々には在來の神々と殆んど區別なく單に「神」とか或は 「佛神」 位の觀念に止まつて居つた

面 の理 斯樣 一解は勿論のこと、 ・に佛が在來の神々との間に殆んど區別されることなく觀られて居た程であるから、 その儀禮等に對する知識も恐らくは當時の人々には缺けて居つたのであらう。 佛教の哲學的 思辨の方

彼等がこの新來の神に欲求するところは「乞延壽命」と云ふ類の極めて現世利益的なものであつて、それの等がこの新來の神に欲求するところは「乞延壽命」と云ふ類の極めて現世利益的なものであつて、それ

唯

### Z.

然るに、このシャーマンの色彩を帶びた宗教の行はれるところでは、いづれも女性が非常に尊ばれて居るのであ 我上代人の宗教が多分にシャーマニスチックな性質を有するものなることは旣に一般の認むるところである。

る。これに就て鳥居博士は

鋭敏にして、神秘的である。さりいふ關係から、神戀りは最も女性に適するものと考へられて居る。原始シャーマンの方 り、神秘的の性質を有し、又常に神憑りをするが故に益々神秘的となるのである。シャーマンの行はれる土地の女性は勇 では、處女を最も神聖なものとして之れに關與することになつて居る。さういふ風な關係で婦人は一方で Hysteric であ を有つて居る。どうして女性の方が威力が多いかといふと女性は多く Arcic Hysteria の性質を帶び、興奮し易く神經 神に近づき、神を降し、神と人との中間に立つ處の巫と稱する職に於ては、シャーマンの國では、女性の方が多くの威力 更に女性が理性に富んで居ることも一の理由となり得るのである。神々に對し、又神と人との中間に立ち、殊に太占の判 氣に富んで居る。之れは祈禱及び神憑りの場合に、男子も及ばぬ程の勇氣を振ひ起すことが其一原因であると見てよい。

と述べて、シャーマニズムと女性との關係を說かれて居る。

斷をなす處の理性をも女性が有つて居る。

此處に述ぶる迄もなく周知の事實であらう。 我上代社會に於ても、 神々に奉仕し、神と人との仲立ちをするのは本來女性 ---巫女であつたことは、

斯く見來るならば佛を迎へるにあたつて、 我國に於ける佛教受容に就ての一考祭 その教義・儀禮にも暗く、これをも同じく神と見、 「佛神」とさへ

呼んだ我上代人がこの「ホトケガミ」に奉仕せしむるに在來の神々に對すると同樣、 女性を以てしたことに何の

不思議もなからうではないか

なる模倣を行つて居つた土地であるから、 否を決するに困難である。 佛教受容の場合、 シ ャ 1 = ズ 4 我國に於けると同樣のことがあつたらうと云ふ推測も出來ぬ譯でもないが、史の缺除はその可 は朝鮮 にも行はれたのであつて巫堂等と呼ばれて居るのがそれである。それ故、 但、 先にも述べた如く、百濟の文化的地位より見て、 斯様なことも先づなかつたと見る方がより妥當性がある様に考へられ 支那の忠實にして且つ相當確實 百濟に於ける

これ に比して、 我國は地理的にも稍々隔離された位置に在つたので、 當代人が佛教に接しても、 直ちにその教

これを取得するには至らなかつたのである。

る。

や儀禮方面に就ての知識迄も、

ある。 とであるとは云へ、我上代人の佛教受容の態度を理解し、 年若き女性を以てしたと思惟するのである。 され 即ち、 斯様な狀況に於て、 佛を迎へるに當つて同じくこれを神と觀た上代人は更にこれに奉仕せしむるに在來の巫女と同 なされたところの善信尼等の出家も矢張、 されば吾人は、 始源期の佛教信仰形態を解明する上に最も閉却し能は この他に類を見ぬ現象は、 在來の習俗に從つたものと見得るので 假令、 それが一時的 なこ

**註**(-)·(2) 日本書紀卷二十。

ざる問題であると信ずるものである。

本論中に於て元興寺緣起と云ふは、 すべて元興寺伽藍緣起幷流記資財帳 (大日本佛教全書寺誌叢書第二所收)

の略稱

£ が、 日本書紀卷廿一、崇峻天皇三年條、 多須奈の出家は彼一人に止まるもので、 鞍部多須奈の出家が即ちそれである。 男子の出家が一般的に行はれる様になつたのは、 との時は多くの漢韓婦人の出家が行はれた 更に推古朝に入つて、

 $\widehat{\underline{5}}$ 6 元興寺緣起。

法師寺、

即ち法與寺が出來てからであらら。

- <u>7</u> 中阿含第二十七、嬰彙彌經、 大愛道比丘尼經、 五分律第二十九等參照。
- 8 諸律に依つて說くところの<br />
  戒數が同じでないが、 いづれも比丘尼の方が戒数が多い。

戒 二百五十戒 四 分 律 二百五十七戒 + 誦 律 Ŧī. 分 律 二百十八水 摩訶僧祇律 二百二十五戒 善見律昆波沙 二百五十七戏 西藏戒本

二百五十一戒

倘 との問題に就ては古代印度社會の男尊女卑の風智も見逃すべきで ū ないが今は省略する。 これに就て 詳 쒜 は本田

義英氏の「印度の吐會」(岩波講座、東洋思潮)を参照せられたい。

比 比

丘 Ŀ 尼 戒

三百四十八戒

三百

五十

五.

戒

Ξ

百

八

+

戏

二百七十七戒

三百十一 戒

三百

七十

戒

- 9 高僧傳第一譯經。
- 10 比丘尼傳第一。 高僧傳第二義解。
- $\widehat{\mathbb{I}}$
- $\widehat{21}$ 三國史記卷第二十四、 百濟本紀第二枕流王元年九月條、 胡僧摩羅難陀自巫至。 王迎之致宮內禮敬焉。 佛法始於 此
- $\widehat{13}$ 同上二年春二月條。
- 15 14 同上 日本書紀卷十九、 (物部大連尾興・中臣連鎌子奏言) 欽明天皇十三年冬十月條 (蘇我大臣稻目宿禰奏言)

我國に於ける佛教受容に就ての一考察

- (16) 同書卷廿一、用明天皇二年夏四月乙巳朔丙子條。
- (17)、(18) 同書卷二十、敏達天皇十四年春二月戊子朔壬寅條。
- (1)) 日本國現報善惡鎭異配上卷,信敬三寶得現報綠第五。

 $\widehat{21}$   $\widehat{20}$ 

Oxford, 1914 ch XII Shamanism and sex, p. 243-255. に詳記されて居るから参照せられたい。 尚、シャーマニズムと女性との關係に就ては、 Czaplicka, Aboriginal Siberia, a study in Social Anthropology

龍谷大學研究生陸軍士官學校教授

大正大學史學研究室副手

東京帝國大學理學部副手東京帝國大學文學部講師

建國大學教授