## 宗教に於ける平等と差別

姊 崎 正 治

特に我國では此傾向が强いのであるから、 形 共に他方獨特の差別性と、 化 系統の中での分派. 屢々支梧衝突することのあるは、 性質をもつてゐる。 又つかまふとするにあるが、 5 が今の目的でなく、 には、 而上的)であると共に、 のである。それといふのは、 抽 體 象の概念と具體の知覺とが、 此關係が現れてゐる。 宗教信仰には、 こゝには所謂る宇內的宗教と民族的宗教との對照に關して、平等と差別との關係を概見した 此が宗教の、 乃至教會の宗義と個人信仰との逕庭など、 二つの兩極を包含してゐて、其究竟の目途は三世十方宇宙を一括しての生命理想に觸れ、 その宇宙的信念が具體的に人格の光となりいのちとなるを要する。佛教でいふ法と人 此の二つを兼ね具へてゐる、 而かも又その信念の結着安住としては、 此點に關しての諸種の觀察は、前にも時々之を公にし、又こゝで一々論述するの 現在世界各國共に種々の民族主義が强まり、而して民族的宗教の主張が力を得、 否人生全體の兩極性 Polarity であつて、云ひかゆれば、 顯著な事實である。 日常生活に於ても、 平等と差別との關係は特に注意を要するものがあると考へられる。 此の消息は、 又思想の生活に於ても、 若くは具へん事を要求する。 皆この消息の一面を表し、古來宗教史上の動搖變 宗教に於て特に著しく、 各自の信念、 互に相助け相補ひつ」も、 之を人に傳へることもし難い 一方極めて宇宙的 一方超越的平等性と 宗教系統の對立 (若くは 而か 同 Ĕ

宗教に於ける平等と差別

に狂熱又は獨善に終る、 に、いくら個人的確信が熱烈で鞏固であつても、その特殊信仰の差別性が、一向平等性を帶びないものでは、 只「ごもつとも」といふだけで、 胞愛とかいふ様に、 との一致結合を要求する。其故に、 概括的に何物をも包容し得る様な敎を立てゝ、 此も亦一々說明を要しない位である。(日本には、種々の「行者」と稱する者の信仰に多 一向力にならないといふことは、 或種類の宗教運動で、 道理至極な一般信僚を整へ、 幾多の實例が之を示すに餘りある。 平等理想を旗じるしにしても、 例へば轉迷開 それが多 悟とかい その くは 反 單 同

く此が現れてゐる)。

個 法界が宇宙的 社會であつて、それら〜程度又事情に應じて、家族、 又いのちを托する社會(法界)は、必しも超越的理想家や形而上學者の見る宇宙でなく、 ዼ の社會法界が最も有力な生活要素をなしてゐるのであるから、實際問題として見れば、 のは、 の社會生活 平等と差別との聯絡に關する此問題は、 極めて少數の特別な場合を除いて、全然個人として生活してゐる(有形にも無形にも)者でなく、 個人と法界 に如何なる位置を占め、 (佛教でいふ依報の法界) と個人との關係にも、 (種々の内容で) との關係といふことになり、 意義を有するかといふ點に歸着する。 單に宇宙と個人といる様態で現れるだけでなく、 部落、 種族、民族、若くは講社、教會等になる。 同じ消息が現れる。 而して宗教信念の内容としては、 即ち、 個人と宇宙との關係とい もつと直接に具體的の 多くの個人が生活 人間生活に必然な種 その所屬 且つ又、 此等 O

元來の民族的宗教で、自族の守護神を中心にし、他族の者はその崇敬に参與し得ずとして、排他的主張を生命に ほ法界の構成についても論ずべき點はあるが、 總て之を略して、 信念の規模の變遷について觀察して見る。

て居られなくなり、 宇内的宗教が現れて、 してね た間 は、 民族の別を顧みない宇内的福音との別は明白であつた。然るに、 多少とも宇宙的意義を發揮する様になつて來た。ヘベルシャ教、 民族別を超越した信念をひろめるに及んで、 民族的宗教も、 今から二千年ほど前 ユダヤ教、 單に排他の自己本位に安 囘敎、 儒教、 に相 續 印度 へんじ いて

敎、

**神道等實例についての觀察は、** 

之を略する)。

間に生存しても、 性を減ずると云ふ結果を呈してゐる。 Ø 占めるに至るのは當然の事である。勿論、個人と民族性と時勢とを全然分離して考へることは出來ないが、 而して夫が特に傑出した偉人に於て著しく、其が又多くの人を感化すれば、夫々の特色に應じた差別性が勢力を なのは、 民族を感化すると共に、 然るに、 個人の特色が重要の一要素たることは、例へば、日本佛教史の中で鎌倉時代、 特別 その反對に、佛教とキリスト教と、二つ最も宇宙的信念を明にして興つた宇内的宗教でも、 な人格の力であつて、 時代の變遷、 又各々の民族生活と密着するに及んでは、それだけ差別性が多くなり、 時勢環境の需要などに應じても、 同じ宗教系に屬しても、又同じ時勢に屬しても、 此は異民族の間に於ける差別特色と結びつく結果である外に、 同様差別性を加へる。 又西洋で宗教改革時代の場合 個人的特色が各人にあり、 民族性 や時勢と共に有 それだけ平等 同一 それが諸 國 兎に 民 Ø

宙 根柢と併せて見ると、 あい 平等性と差別性との消息をかく觀察して見、而して宗教の感化力が宇宙と個人とに徹底するを要するといふ大 ゚のちが個人のいのちに體現せられる所に最もその力を顯はすが、多くの個人は自家獨特の力よりも、 その 間 から、 宗教の消長に闘する大切な解釋を多く發見し得る。 即ち、 宗教 の生命は、 團體 字

た著しく現れて**ゐる**。

宗教に於ける平等と差別

ДŲ

社會の一員として生活するから、 理 化 等の事を歴史的に觀察して、 その兆を示し、 も近年に起つた事でなく、 如 りも多くなつてゐる。 於ては、 神道も佛教も、 佛教とキリスト教とが、 想抱負、 の危機に際して、 きものがある。 民族團結、 時々の必要等を含めて〉 亦キリスト教すら、 夫から後段々之を增長して來た。其外、 此に於て顯著なことは、今まで字內的宗教として知られ、平等性に於て秀でたはずの宗教 民族的主張が種々の形で興つてゐる中に、宗敎心も同じ活動をなしてゐる事、特に我國では、 國家の生命が、 かゝる狀態の來歷や將來、 キリスト教では十六世紀の所謂る改革がそれであり、 諸方面に於て民族運動の趣を呈しつへある事實である。 その意義を探るのは別の問題として、もつと直接の事態を見やう。卽ち現時世界文 宗教の實際の依據は、 に頼る點が多い。 直接現前の勢力であり、 民族的主張と結ぶ點が、 又は利害得失は、暫く之を別問題として、 而して、 民族なり教會なりの生命へその成立の要素、 印度教の復興や囘敎の勃興など、 宗教の生命も、 顯著に、 問題を直接具體的につゞめて見れば、 又意識的になりつゝあるといふ一點、 此の勢力の影響を受けること前代よ 日本の佛教は、 勿論、 亦その例に漏れぬ。 かろいふ傾向 眼前の情勢には此 奈良朝にも旣 現代文化 傳統來歷、 は 必し 此 此 特

同 云 對する强い掣肘 一はど、 一時に警戒を要するのは、 天からふり降つた様な理想に對して、 になるもので、 此の如くにして差別性、 空漠な宇宙觀や獨善の個人主義に對する有力の治療たるべき性質を具へてゐる。 土につき、 現實性が强くなるに從つて、平等性の減退する危險といふこ 地から涌き出る實質ある信念と云ふべきである。然し、

今の問題である。

此の

傾向趨勢は、

宗教運動が場合によつては、

平等性に偏し、

超越的理想に馳せて、

終に遊離又抽象に終るに

明白である。 命 觀察するのは、之を別の機會に讓り、 特に著しくこの消息が示される。神道にしても、 養源として發動する信念は、 命を發揮せしめるにあり、 等性の向上力を發揮し得るかといふ點が、此動向の宗教に對する試金石となるといふに歸する。 生活に根柢を据えようとするのは至當であるが、根柢だけ具はつても、枝葉華實の成長力がなければ枯死するは 元來の民族的宗教の規模以上に展望のない様な差別性に墮しては、 の信念とその感化力との關係とも同じであつて、宗教元來の性質又使命は、現實差別相を引上げて理想向上 の事實と同様、 **譬へて云はゞ、根は張つても花も實も貧弱な草木に似る危險である。** 延びなければ縮むといふことは宗教のみに限らぬが、平等包容の感化を歸趨とする宗教に於て、 此向上力の缺乏は、その活力の減退萎縮に終らしめる。 其から出發して世界的理想を具へて始めて宗教的生命を發揮し得るのである 一般的観察として云はゞ、根强い差別性の特色を通じて、如何に包容的 叉日本佛教、 日本キリスト教などいふ主張は、 極めて限られただけのいのちに終る。 此點を、 卽ち、 我國現存の諸宗教について 民族的生命を基本とし 此の關 面直接の民族 係は、 他 な平 一の生 の生 5 個 X

示す。 原則を明にし、 られた所、 此點も、 丽 して個人たる衆生は各々その善惡根性の感應に結合せられて國を建てる。 その大意を云はゞ下の如くなる。 今こゝには概說に止めるが、 此の三つが互に依存し照明して、 右の所論は、 體三寶の大法は、 國としても個人としても、 既に聖徳太子が一體三寶と菩薩淨土との聯絡として道 法 (眞理) 又世界としても生命の と人と法界とが不離の 此國土を淨土とするのが即ち 活 體 躍すべ たる根本 きを

れだけ宇宙的意義と平等理想とを具へてゐるや、

此に於て、問題は、

我が民族生活に具體的の差別特色があると共に、

その特色ある生命の中に、

ع

又如何にして之を發揮し得るやといふ問題に歸着する。

宗教に於ける平等と差別

菩薩の事業であつて(太子自ら此に當らうと期せられた)、衆生の眞心が、此の理想に感じて生命を營む様になれ その有相(現實具體)の眞心が自ら此土に淨土を建設する。要するに此の如き淨土建設の理想を缺いた民族

主義は「人皆黨あり、達者なし」の偏狹に隨して萎縮する。

分離して考へてゐる樣な「日本的」宗敎は到底宗敎の使命を負擔するに足りない。 實と共に理想、差別と共に平等を具備し得るのでないか。「日本的」を「宇宙的」又は「世界的」に對抗し、又は 體現する日本國、正法をいのちとする日本國、卽ち菩薩淨土の日本國であつた。「世界とは日本國なり」との一言 張で愈よ發揮せられた。「我れ日本の柱とならん」との日本は單に地理的現實の日本ではなかつた。字宙的生命を 此の如く現實の國土生活に基いて,而かも之を超越する淨土建設の理想は、傳教大師を通じて, 民族生活を離れず、而かも單に民族生活に局限せられない日本國であつた。此の如きは日本國で始めて、現 日蓮上人の主

## 日 本人の宗 教 心

鵿 依 則 行

紀 平 正 美

に存在する。 病人の夢ほどの價値こそないものである。眞の日本精神は寧ろ日常のもの、 日本精神といふことが流行して居ることに當篏め得られる。 康體といふ意識はないのであつて、僅かに自分を病人と比較した時にのみ、 健康體を描くであらうが、其れは病人の考へ出した健康體であつて、健康體それ自らではない、 猶ほ比喩を取つて見る、病人が始めて自分の病氣であることが自覺せしめられる樣になつたとき、 人の集合は依然として個人主義的のものであり、相對に對せしむる絕對は依然として相對に止まるからである。 つてあげつらふ限りは、全體乃至國家の眞意義には達し得ぬ、其は部分を如何程集めても、 個 |人主義乃至自由主義が行き詰つて、直ちに全體主義乃至國家主義が提唱せられる。然し個人といふ立場にあ 個人主義的の理論でそれが取扱はれる限り、 平々凡々にして、 其の意識がある。 全態とはならず、個 此の 無自覺的なるもの 健康體は寧ろ健 事 理想としての は今日俄に それは

|の比喩は,其の儘に又宗教といふことを論する場合に當篏る。佛教や基督教や囘々教等が宗教の代表的なる 七

此

日本人の宗教心

Л

するのが宗教である。 してそれは印度から支那へ渡り、更に日本へ來て始めて完成せられたる所のものである。 に其の趣が異つて來る。卽ち此が「方便の眞門」となつて、最早宗敎自體の止揚(aufheben)となつて居る。 に過ぎない。 ものとしての宗教は、 即ち此の世をば憂しと見て、 只佛教に於ては、其の方便が更に理論的に深められた、 身に病あるものが醫師へ、病院へ行くが如くに、 彼岸を欣求する、 煩惱具足と信知して、 心に病あるもの」安心立命を得べき方便 それが爲に大乘佛教となつては旣 如來の囘向に攝取せられると 丽

ある。 あり、 机 義と聯闢した自然科學に眩惑せられた人々は、 力であることを忘れた時に常に我等は警告せられつゝ來て居る。卽ち茲に天譴といふ意識が成立つ。 役を爲し得なかつたといふことは、 深刻なる宗教心なしとも言ひ得られるであらう。然しさう云ふのが旣 の大暴風雨に當つて、 が近く經驗した如くに、關東の大地震には地震計が、 上の空論者の爲す抽象論に外ならない。 `ない。否な『日本精神』にも書いて置いた通り、日本は地震の國であり、 日本人に宗教的意識ありや否やといふことはしば~~論ぜられる所のことである。如何にも山紫水明の土地 若しさう云ふ土地に住居して居る人々は何にも特に山紫水明でもなければ、風雨和順でもなくうらやすで 氣候和 順であつて、うら安の國なりと日本を考へる以上は,他の特に宗敎的民族と稱せらるゝものほどに 直接に經驗した、自然はあの如き暴威を逞くした後に、仲秋前夜の名月は靜かに天空に懸 何たる皮肉なことであらう。 自然現象と調和しての生活とそ、 天譴思想をば、 又今次の關西の大風水害には風速計が破壞せられて、 迷信なりと云ふが、それは實際の生活を知ら 一切の人爲工作は、 に一部日本に就ての理想を表明したもので 實に實生活なのである。 又颱風の襲來する國でもある。 大自然の威力に向うて 我等は 西洋 個 我等 共 な は 人主 無 Ø で

啾 此 て聖德太子の歸依則行善といふことが理論でなしに、實感、實經驗の上に成立つ。憑天判下非人謀とは、陽明の つて明皎々たりであつた。我等日本人は斯くて大自然に對して絕對に歸依することを、昔より知つて居る。斯く の意義を知つて居る、單なる理論からではない。斯る國民性に對して、 々吟に於ける名句であるが、 個人の立場に於けるよしあしの原理を捨てゝ、憑天判下する、 誰れか宗教心なし、 日本人は奥底か 或は弱しと云ひ得

よう。

も實践して居る所のものに外ならない。故に其の道、其の仁、其の慈悲、それは實行せられないが故に說かるゝ 的内容に外ならないのである。故に太子は其の事を會讀せられた以上、日域大乘相應地といふ意識によつて、 れは實に大乗に菩薩道として說く所の「よく自利するが故に利他す」に外ならない。卽ちそれが又「和」の論 は は なつて居る所のものでそれが實に我が神道の眞髓を爲す所のものである。それで又聖德太子は內外困難なる場合 は、「上」卽ち「神」とも調和しなくてはならず、同時に人と人とが調和しなくてはならぬ、而して此の方法は祭と 定せられたる憲法の最初に「以」和爲」費」とせられた「和」も、 憲法を作られたのである。 身分柄變慮の生活に於て、よく大乘教理を學習せられたのである。それで學者としての太子からすれば、 其の位置乃至社會、狀勢に由つて種々の相違があるが、歸する所は、人の人たる道を說いたことであり、 中庸や論語にある「和」を取り入れられたものとすべきであらう。然し大凡世界の聖人哲人の說く所のもの |に自然に隨順することを知つた以上、其の自然と調和しなくてはならぬ。それに實生活の内容が加へられて 故に其の「和」は、最早單なる理論としてのものでなくして、 釋迦の慈悲、孔子の仁の思想であり、文字として 日本人が始より又今 此 rc

日本人の宗教心

生活は「上和下陸」「事と理と自ら通じ」(事々無礙法界)るのである。斯る國が、印度に支那に、 合ふ所の「和」こそ實に日本の國體である。 願轉入」といふ大論理を成就し得た,而して眞實の信樂を以て欲生の體となすと云うたが、互に信じ合ひ,樂み 國に、其の類例が求め得られようか。太子を以て和國の敎主と尊崇した親鸞、又其の「和」によつて又よく「三 られて居る所の其の實體である。 が が如き、 理 や理想ではなく、 我等日本人に於ける具體的の行碆である、即ち我等自ら又「みこともち」である。 實踐である。 而して天皇は「みこともち」であり、其の天皇に隨順し、 即ち空理でなくして、日本では天皇といふ現神人に調和綜合せしめ 歸依し、 其他 斯くて我等の 奉仕すると 一切の異

利の爲のものしりである。加ふるに、天災地殃は相續で起つて來た。卽ち斯る際に於て、深信を其の最尖端とす してしまつたのである。而して其の「和」の力の表現が元寇を打破り得たこと、今日日本が滿洲帝國を出 想不安の時 る遠離穢 のではない。此を時代の上から云へば、 日蓮といふ如き偉人が出たのは、 一日の榮と消えて、世は源平の爭となる、 土 欣求西方の思想が起つた、即ち其處に他力宗、 宗教的 活に就て考へて見よう。 なものが雨後の筍子の如くに出て來るのも亦當然である)。然し其の極限に於て、 日本人本來のものへの復歸であつたに外ならない。 宗教的なる時代と云へば藤原氏末期から鎌倉期である。 日本人だとて、 南都北嶺には大學匠輩出しても、それは、丁度今の學者の如く、名 身に病を起さないものはない、 淨土教の榮えたのも又當然である。<br />
(而して今日又思 卽ち佛敎をば、 心が不安に捕 道長の豪奢は槿 全く日本化 られ 道元親鸞 現 ぜし

めたのと同様である。此の三宗派は、各其の人の立場を相違したので、所謂宗派としては五に爭ふたが、日本へ

は の復歸といふことに於ては皆な同一である。それで日蓮が念佛無間、 レニ ン が「宗教は阿片なり」と云うた思想の先驅であつて、 個人に基く空なる理論によるものゝ、 禪天魔、 眞言亡國、律國賊といへるも、 換言すれば

定散の二(自)心に迷へるもの」の打破であつて、逆には國體としての「和」

の建立である。

見よ、今日所謂宗教の盛んなる地に於て、何の國家的組織力あるかを。

「唯心の自性に沈み、

恐らく何のくつたくもなく、 ち御佛に據らんとする心は强く起るであらう。 の大衆と共に、 にすることの内に、解消せられるのである。 之を更に個人生活に於て考へて見る。生活の苦に疲れ、よる年波に病と死とを考へたならば、所謂宗敎心、 約束せられたる彌陀の誓願に就ての御說教を聽聞するならば、 ほがらかな心(晴明心) 然し斯る人でも、 になるであらう。 孫の手を引きて御寺の御祭に參詣し、老若男女 即ち煩惱具足としての「我」は、 **説教者の人格など問題とならず、** 衆と共 卽

其の主とする所のものは日本民族が始めより行ひ得たるものが本となつて居ることは明白なことである。 崇拜といふ様なことも、 族 事を爲すと。 ものである。(此を又單なる祖先崇拜といふが故に謬る、 教にしても佛教にしても、 のものが取り入れられて居ることは勿論であり、 余は敢て此處に御寺の御祭といふ。無思慮な佛敎者は時に云ふ、 然るに此の言は、全く顚倒である。例へば眞言の行事、其の内には印度のものや又其れ以西の諸民 其の内に無い筈である。 大涅槃の境地は平等である、 而して祖先崇拜といふことは、 又其が神道の儀式にも取り入れられたことは勿論であるが 其の内には一切の俗緣關係は無い筈である。從つて祖 祖先崇拜は同時に子孫擁護の爲である。 神道が佛教の方の儀式を取り入れ、 我が民族の始めより有する所の 我今此處に「承 宗教的行 先

日本人の宗教心

前起後」の機として働くといふのが、 純化せられる。 又其の祭事に於て個人我が消失して、所謂宗敎的なるものは、其處に失はれて、(三願轉入)して只つとめのみに ものに過ぎない。而して此の祭とは歸依心の表出であり、同時に衆と共にする和の成立する唯一の方法であり、 の古俗を取り入れたに外ならない。一般に云うて佛事は本來神道の有する祭事の取り入れで、外國にて補はれた となかりしならば、日本に於て如是佛敎が榮え得たと、誰れが考へ得よう。花を佛に獻ずるといふも、 日本の根本義である)。故に若し佛壇の内に祖先の位牌を安置するといふこ もと日本

「日本の神は全知全能にあらず」と云ふのである。言擧げせぬ、卽ち抽象知を否定する日本人は、始めより自然と L 不必要となるのである。 人と、人と人と等,其他一切の區別をは「一」有機的統一態として融合せしむる、それが日本の神である。 とてそれは知的組織としても無力無意義の神學たるに過ぎない。それで余は斯る立場のものを否定する意義にて たものではない、云はゞ自分に都合よい様に表象したるものに過ぎない。故に又それを如何に論理 る意識を云ふのである。 て、(故に宗教に於ては一切の知を否定する)、自己を無力無知、 切を其の内にありて存立せしめる。其故に此處には第十八願に於ける唯除五逆、誹謗正法と云ふが如き、但書は 然らざるものは之を排除しなくてはならぬ、 般に云はるゝ所の宗教的とは、 抽象的知識によりて、 即ちそれの爲に救濟者をば全知全能となす。然も其の全知全能たるや、 抽象せられたる個人の上に立脚し、他との比較による抽象知の爲に迷はされ 一定の原理を立つるものから、 即ち善悪定散の自仁二心に迷うて眞證を害さなくてはならなく 所謂煩惱具足とする所から所謂救濟を求めんとす 共の原理に適應するものは之を許 決して純化され 的 に組織した 故に 叉

るべきである。 て成立するが故に、 純粹行的組織に於ては老若男女貴賤翆凡等,一切の對立はなくなる。然も一中心としてのものは嚴然とし 故に其の中心者絕對存在者が全知であらうが、 歸依則行善となる。 而してそれの最もよく發現して居る行事は、 全能であるまいが、 そんな理論には何等の傾 上述の如く祭事であると知 着

ないといふのが、

日本の(神)道の眞髓である。

神の 般に我以上の「或者」の存在を意識してのみ、始めて自己意識的なのである。發菩提心とは卽ちそれに外ならな 直ちに信樂内容に到達し得たのである。 處に聖德太子乃至親鸞は、 教特有のものとする。 たのである。 のものである。 れを描き出しても、 なされる、 S ーゲルが『精神現象論』に於ても亦明白にした所のものであつて、彼此全く同様であることに興味がある 又所謂宗教家は、 其處には先づ第一に信仰がある。而して其の自己內分裂を、融合統一せんとして、其處に種々の努力精進 「みこともち」としての天皇に歸依し隨順する處の我等國民一般が又神たり得て居る。 之を信向といふ。此の場合に上記の如く、 我國の神話に於て八百萬神が其儘自個の存在を保有しながら、 即ち國家(日本の國家である、 それは主觀的のものであり、 個人に立脚するが故に、「信ずる」といふ主觀內の、意識內の、一の働きを取り出し、 如何にも發菩提心とは、宗教の第一步であるが、單にそれは宗教のみのことではない。 日本の「和」を實體としたが故に、特に後者に於ては所謂 即ち信樂の世界は最早對立的なる彼岸に於てのものにあらずして、 他國は當らず)がそれである。即ち其處には最早宗教は止揚せら 抽象の無限性に捕へられて、 其の或者をば知的に捕へんとする限りは、 皇祖天照大神に統一せられ、 永劫出離の緣なきこと」なる。 「三願轉入」 即ち斯くして一切の 如何 K 而して此 巧妙 其れを宗 其の大 此岸 んにそ 此 は

日本人の宗教心

恐らく日本に於ては消え去らなくてはならぬであらう。信する働きの以上の三段を顧ずして、只信仰のみを談す 盛なる民族が國家的統一を爲し得さるのと逆現象となつて居る。基督教が若し今の態度を共の儘にするならば、 宗教は我が日本に於ては其儘存在せしめられて、然もそれは國家統一の內面的の力となり得て居る。所謂宗教の るが故に、宗教家は主観に墮在して、造地獄の行を營む。

其の始めが爲されて居ることを知らなくてはならぬ。(九、一〇、八) 佛教への囘顧に外ならない、宗教としての佛教ではないからである。宗教の止揚は、旣に道元親鸞日蓮によつて 教の復興と考へたならば、それ亦大なる認識不足に陷るであらう。何となれば、そは我國を養へるものとしての 其處に自ら信者をして「和」を樂しましめ得、而して其は國家的統一の內面的の力たらしめることになり得るで ある。又現今國家意識の高揚につれ、自己への反省の爲に、佛教が多少の注意を得たるを以て、宗教としての佛 の墮落である。何となれば其は「大義」を私し、信仰といふ名によりて、他に己をおしつけることになるからで あらう。然るに若し宗教家が,世俗に交り,社會事業などに手を出すやうなことがあれば,それは宗教家として 斯くて若し宗教家なるものが、所謂宗教として止まらんと欲するならば、只すら自己の本尊に歸依すればよい。

標題の歸依則行薯の則は卽にても可、否な卽と則とを卽せしむるが純粹行の立場である。

930

---カール・バルトを中心として---

佐野勝

也

際し、 改革を齎らした。此の宗教的變革の跡をたどることも興味あることではあるが、それはすでに私が別な機會にお であらう。昨年の初めに行はれた所謂ナチス的國家革命は、政治機構の一大變革であつたと同時に、一種 イツの宗教界の著しい傾向をとらへることゝなるであらう。而して此のことは、直接我日本の現狀への考察に役 おそらく現代世界の宗教界で、彼ほど人々から注目されてゐる人物は無く、彼の神學ほど世界的勢力を有するも 立たないまでも、その考察への有力な暗示を與へるであらう。 ッを支配しつつあるところの二つの相反した思想の一つをとらへることであり、從つて、それに依つて、現代ド のは無いであらう。單にそればかりで無く、彼を中心として現下のドイツの宗教界を考察することは、現代ドイ いて試みたところであるから、今は玆に繰返すことをしない。私は今此の國家的革命に伴ふところの宗教革命に **おそらく現代世界において、ドイツ國ほど我々宗教の研究者にとつて興味ある問題を提供して居る國は少ない** カール・バルトが如何なる役割を演じつゝあるかを述べ、彼の國家及び教會觀を考察して見度いと思ふ。 一の宗教

二五

家と

從 ドイツ人キリスト 得なければならない。ドイッチエ・クリステンにとつては、ナチス國家が最高のものであることを認識すること る際には、 つてイエス ۴ 只に國民としての義務の問題であり、且つ又政治的確信の問題であるばかりで無く、 ギスムス イツ教會は、 非アリヤン系キリスト教徒の選擧權を排除し、 の福晉は、「第三國家における福晉」として宣傳されなければならない。卽ちマン 非キリスト教的平和主義に對して防禦することを目的としなければならない。 イエ 教徒の教會、 ス・キリストの福音が教會へ委託したところの率仕をドイツ國民へ爲し得るような形態を 即ちアリヤン人種の教會でなければならない。 ドイッチエ•クリステンの動議に依つて、 而してドイツ國教會監督を選擧す 信仰の問題でもある。 更にドイツ教會は モニス ドイッ チ ボ ル

6 クリステン中から選出されなければならない。更にビショ 此 の綱領に依つて明らかなように、 ドイッ チェ ・クリステンは、 フは、 總理大臣から特別に信任された人でなければな 現代ドイツを支配するところの 心强烈な

る國家主義的思想の上に立ち、且つ又その支配者との密接なる聯絡の下に立つところの團體である。

無 ż 結するより きことは、 かる敎團 的 此 法皇政治の下における敎會に外ならない。 のドイッ かくの如き主張のみが教會を支配するようになつたとしたら、 に加入する者は、 その精神上からも文句の上からも、 チェ・クリステンの主義綱領に對して、 むしろこれと争つて教會は最小なるものに縮小され、 誘惑者か、 でなければ自ら誘惑された者である。 プロテスタント教會内にあつて何等の市民權なも有するものでは カール・バルトは、斷乎として反對して云ふに、 地下の穴にもぐり込んだがましである。 教會は最後である。 か」る信仰運動を爲す教會は かゝる團體と平和 かくの如 を締 p j, 1

観と、ドイッ 聖書に依つて聽く。従つて、 枾 Ø 教團體では無く、 るのは、 言葉に依つて成立する。 が啓示し給ふところにも基づくとの主張は、 國家の爲でも國民の爲でも、或は又或一定の人種へ奉仕する爲でも無い。それは人間が造つた一個の宗 チェ・クリステンの教會觀とが、根本的に相容れないからである。彼に依れば、教會が存在してゐ トは如何なる理由でドイッチェ・クリステンにかくも猛烈に反對するであらうか。それは彼の敎會 神の啓示、 從つて教會は、三位にして一なる神の啓示以外に、 舊約聖書は、 即ち永遠なる父が、 新約聖書と等しく、 否定されなければならない。 永遠なる子イエス・キリストを通して只一度語つたところの神 神の言葉を語る。 教會は、 自然と歴史を通して罪ある人間 決して新約聖書のみ 神の言葉を舊約、 が 新約 我 ķ の信 の胸

七

豳

家

ૃ

八

仰の基準なのでは無い。

ころの證明(Zeugnis)を確認し、信仰するだけである。バルトは、此の啓示、證明、信仰の三個の概念、 一戰場の譬喩を用ひて明快に說明して居る。 示の實在性と眞理性に關して本年四月彼がバリにおいて試みた講演 Offenbarung, Kirche, Theologie において 礎づけし得るところの實在でも無ければ、眞理でも無い。我々は只これを受取り、敎會がこれに就いて與へると こゝで少しく啓示と敎會とに闘する彼の主張を述べて置かう。彼に依れば、啓示は我々自らこれを發見し、基 特に啓

場で最初に敵の襲撃を受けたところの前衛部隊がある。これが預言者及び使徒である。彼等は後方の本隊へ、敵 して、神の爲に我々を召集して居る。その彼等の召集を聞いて出發する者が敎會である。 使徒が立つてゐるところへ急ぐように召集されて居る。彼等は神と面接して居る。彼等は、彼等自身の爲で無く 命令(Befehl)、服從(Gehorsam) こそは我々の信仰告白(Bekenntnis)の瞬間である。即ち我々は、預言者と 統合するであらう。これが教會である。此の瞬間、卽ち召集(Ruf)、決斷(Entscheidung)、決意(Entschluss)、 の襲撃を受けたことを報告する。此の報告が聖書である。報告に接した本隊は、武器を執つて前進する爲に兵を 今こゝに一つの戰場において,敵の襲擊を受けたとする。此の敵の襲擊は, 神の啓示である。而して、 此の戦

驗、 いで、人間に對する神の撰擇、決斷、 教會は、 刺激などを涵養する爲の團體でも無い。教會は、 神の啓示が制度化したものでも無ければ、神の啓示から人間が受けるかも知れないところの印象、經 態度に依つて、 神が人間に所有せしめる啓示の中に成立する。同樣な感情 啓示に對する人間の撰擇、決斷、態度に依つで、成立しな

確信、 意志が人間を教會に導くのでは無くして、同一な神、 キリスト、 렆、 洗禮、信仰が人を敎會に導く。

Ь 神が人に語るところ、そこに教會が存在する。それはよしや只二三人に過ぎず、然もその二三人が撰まれた者で 教會を確立させる唯一のものは、 普通人でも無く、 むしろ無賴漢だつたところで、神の言葉の在るところには敎會が在る。 人間が神に聽くと云ふことである。 何となれば、 神は人に語るからである。

る。 我 即ち全心、 神の言葉無くしては、此の世に何物も存在しない。人間にとつて永遠に善なるものは、只一個しか存在しない。 々にとつて神の言葉の名稱及び内容は、 以上の如くであるから、バルトに依れば、教會が依つて立つ唯一の根據は、神の言葉 (Gottes Wort) である。 以 Ĺ の點においては教會内に在る者すべてが一致して居る。然らざれば彼は教會內に在る者では無い。 全靈、全感情、 全力を以て神の言葉に固着することこれである。而して神は實に彼の言葉の中に存し イエス・キリストであり、 イエス・キリスト は、 新約聖書中に發見され

そはバ 我を束縛することである。 者ほど憎々しい者は無い。 るものは無く、 てのものが立つかたほれるかを決するものである。如何なる心配も如何なる希望も此の奉仕に對するほど切實な |職分を果すか否かは、單に彼等が立つかたほれるかを決するばかりで無く、此の世において最も重要なるすべ 教會の說教者にして教師たる者は、その說教及ひ教授に依つて、 ル ŀ が 「神學的存在」(theologische Existenz) と名づけるものである。 如何なる友人も、此の奉仕を助けるものほど親しき者は無く、 これこそ唯一絶對のものであり、これ以上のものは何物も存在しない。 神の言葉に奉仕すべき職分を負うてゐる。 換言すれば、 如何なる敵も、 それは、神の言葉に我 此の奉仕を妨げる 而してこれと 此

國家と教命

民との關係は偶然的關係に過ぎない。ドイツ國民無くとも敎會はあり得る。よしやユダヤ人のみであつても、 的自覺と一致する限りにおいて價値がある。 ないところには、 の言葉の存在するところには敎會がある。たとひ如何に大なるドイツ國民的敎會であつても, 無價値であり、ユダヤ人は、ドイツ的教會から排除されなければならない。バルトにとつては、 の價値は「ドイツ國民」である。 以上述べたような教會觀が、 **教會はあり得ない。從つて神の言葉の存在しないナチス的ドイツ教會は,眞の教會では無くし** ナチス的教會觀と一致し得ないことはあまりに明白である。 あらゆるものは此の最高價値へ奉仕しなければならない。 從つて、ユダヤ的色彩濃厚な舊約翌書は、ドイツ的教會にとつては 聖書もドイツの國 ナチスにとつて最高 神の言葉の存在し 教會とドイツ國 民

教會の形骸

に過ぎない。

選出されたのが牧師ミュラー(Ludwig Müller)である。これもナチス的世界観「全體國家としてのドイツ國民」 思想と、これを聲援する政治的權力との爲に、異常な勢力を以て發展し、遂にはバルトが敎へた學生のうちにも ツ全國を統一するところの國教會を建設し、その最高指導者としての監督を推戴することを決議した。 たゴガルテンさへこれに加入してしまつた(後に彼は脱退したが)。かくの如くして、ドイッチェ・クリステン の團體に加入する者が現はれ、一九二二年秋以來、バルトと共に Zwischen den Zeiten 然し乍ら、バルトの反對にも拘らず、ドイッチエ・クリステンは、鬱勃として起り來つたドイツの國家主義的 ツ・プロテスタント教會内における勢力は、昨年九月までに絕對多數となつて來た。そこで彼等は、 なる雑誌を發行して かくして

(das deutsche Volk als totaler Staat)なる理念から生じた當然の結果である。何となれば統一國家の理念からす

れば、 現在のドイツの如く、 教會が種々なる教派に分裂してゐることは、許し難いことだからである。

IH: ĸ 目には見えないが然も心服させるに足る光は、敎會の眞に精神的な決意から全然消え去ることは無い。それは實 教會の活動は人間の弱さ愚さに對し、常に何等かの喜ばしさ平和さ祝祭日らしさを有してゐなければならない。 葉への服從から生れなければならない。 の春以來のドイツの教會革新運動のうちに發見することができない。 一個の良心の光であり、肉の弱さに對して罪の赦しを約束するところの光である。然るに、 此 の問 題に對してバルトは次の如く主張する。敎會革新は、敎會生活の內的必然性から、換言すれば、 でなければ、 それは教會革新では無い。 現實教會は、 かくの如き光は、 聖靈の教會であり 神の言

である。 存在があるところに、教會革新は、教會の生命の中から生れ出る。 てゐない。 れてゐるのでは無く,政治上の變動の聲を聞いて行はれてゐる。從つて,此の運動においては,聖書が主となつ できないならば、教會革新運動の既往の成果に對し不滿があることは、何等怪しむに足りない。 それとも又、 たとしても、 (々は、此の第一の問ひを明白に良心を以て肯定することはできない。教會革新運動は、神の言葉を聞いて行は 我 々は問ふ。 換言すれば、 教會の内的必然性からで無く、 全然非教會的な決心に過ぎないのかと。 教會革新の決心は、教會自身から、 神の言葉が主となつてゐない。 政治的動機から現はれたもので、從つて、 換言すれば、教會が神の言葉を聞くことから發生したものか 聖書が主であるところには、 もし此の第一の問を明白に、良心を以て肯定することが **神學的存在の無いところには、** 神學的存在があり、 たとひそれを教會がとら 然るに悲しい哉 死産あるのみ 神學的

なる牧師が選出されたことは、 會統 一の問 題と同時に、 國教會監督の問題がある。 私が旣に述べたとほりである。ところが彼が選出されるまでには、 監督としては、 ドイッ チエ・クリステン側 ŀ **ታ**ኔ らミュ ィ ラ ļ

然るにミュ 教會内部にあつて指導的地位を有してゐたわけでは無かつた。何人を國教會監督の地位に選むべきか これに儲しては、 得すると間も無くその教會問題顧問としてベルリンへ招聘した人である。從つて、それまでのミュ に非常な争闘があつた。元來ミュラーはケェニヒスベルクの軍隊附說教師だつたのを、 ラト 教會の多數は、 は、 ドイ 政府當局者の力を借りて彼を壓迫し、策略と權力とに依つて監督の地位を獲得してしまつた。 ツ教會内に非常な紛擾が起つた。 彼を選まないで牧師フォン・ボーデルシュヰンク(von Bodelschwingh)を推した。 バ ル トは、 此の問題に就いて次の如く云つた。 昨年ヒットラー ラ í が ジ 問題に 政權を獲 ツ教會内 何等

即ち今問題となつてゐる監督は、 る制度では無かつた。 ての監督なる觀念は早くから存在して居つた。然し乍ら、それはカトリック的な精神上の全權者としての監督な 九三三年の初頭において、 からこそミュ 彼等は云ふ、 ドイツ全國の教會を一人の國教會監督の手に委ね、 ラーか、 然るに、今や間題となつてゐる監督は、此の種の名目だけの事務的な監督では無 それともボーデルシュウインクか 誰がか」る制度の必要を夢みてゐただらうか。勿論、 プ п テ スタント的教理の上に立つところの監督では無くして、 の問題が、 彼を精神的指導者として仰ぐべきであると。 かくも激烈なる論爭を惹起し 事務的な國教會最高委員とし カト たのである。 リッ い。それ ク的監

かくる地位の存在 938

ル

ッ ター

やカルヴィンは、

指者導なる地位があつて、

而して後とれを獲得したのでは無い。

である。

らうと、名も知れぬ田舎牧師であらうと、 位に就かしめることは無意味である。 する以前、 彼等は事實上の指導者だつた。敎會指導者なる制度を設定し、而して後或特定の人を信頼して此の地 神學的存在さへあれば, 否聖書と信仰個條とを知つてゐるに過ぎない俗人であらうと、 あらゆる卑下に拘らず――卽ち彼は小神學者であ 聖書に

云ふところの正しい監督である。

るに危機神學そのものゝ根本問題に關することである。更にたとひその根本の立場たる啓示の絕對性を認めると ŀ かどうか。それ等の問題は興味ある問題であるに相違ないが、今はそれを論じてゐる餘裕は無い。 の啓示をも認むべきか否か。 しても、啓示をバルトの如く神の言葉にのみ限定すべきか、それともブルンナーの如く、自然と歴史における神 し又ブル の場合に對して次の如く云ふことはできるであらう。 以上述べ來つたバルトの主張の中には、 ンナーの立場を是認するとしたら、 假に認めるとしたら、 多くの問題が含まれてゐることは云ふまでも無い。然し、それは要す 危機神學の根本の立場なる神の言葉の絕對性が、 それと聖書、 即ち神の言葉との關係を如何に考ふべ 果して維持される 只我 々はバル きかっ 若

族 るを得ない。 等のキリスト教的精神は存在しない、從つて又、ナチス治下に行はれてゐるような敎會統一は、 Ø 根本精 バ ルトが云ふやうに、 神か 國民に奉仕するようになつた時、教會はその存在理由を失つた時である。教會は、 即ちそれは或民族、 らの歸結では無い。 ナチスが主張するような教會は、云はゞ國家の奴隸としての教會であつて、そこには何 或市民、 教會が地上の一個の制度として存在するからには、 或國民の教會でなければならない。然し乍ら、 或民族、 教會がもしそれ等の民 或國家と交渉せざ それ等に奉仕する 何等キリスト教

\_

Ł

pu

勇者である。 與へた批判は正しいと云はなければならない。真理を語るには勇氣を必要とする。パルトは、その意味において ければならない。バルトの神學的立場はよしや多くの問題を含むとしても、彼が現代ドイツの宗教狀態に對 ので無くして、 **壓迫の多いドイツ國内においては、彼に從ふ者は多數とは云へない。然し乍ら彼はドイツ以外の世** それ等が教會に牽仕しなければならない。卽ち敎會は、常にその指導者としての地位を固持しな して

界各國において、多くの共鳴者と渴仰者とを得つゝある。

教狀態を理解すること無くしては、充分理解し難いものである。それほど、それは時事問題と直接の交渉を有 **ሙを除けば全部バルトの執筆したものである。何れも神學上の問題を論じたものではあるが、ドイツ現下の宗** heute なるパンフレットを發行して居る。私の手もとには第十冊まで到着して居る。そのうち第六、第八の二 理 彼等の共通の主張である所謂る危機神學を主張して來た。然るにそれを昨年限り廢刊にしてしまつた。廢刊の 無くバルトは、 して居る。 共に Evangelische Theologie なる月刊雑誌を發行しつ、ある。バルトは、なほその外に Theologische Existenz ク 、リステンに對する兩者の意見の相違である。Zwischen den Zeiten の機續としてバルトは、 由 ルトは旣に述べたようにゴガルテンやツルナイゼンと共に Zwischen den Zeiten なる雑誌を發行して、 はゴガルテンとの意見の相違に在る。それは神學上の意見の相違でもあるが、直接の動機は、ドイッチェ・ 近着の英字雜誌に依れば、當局者は、此のパンフレットの發行を禁止したさうである。それのみで その居住地ボン市に抑留されてゐるとのことである。然し一說には、その生國のスヰスに滯在 ツルナイゼンと

**して居ると傳へて居る。バルトに關する私の本論文の所說は、此のパンフレットに依つたことを附記して置く。** 

# 宗教的倫理

――最近辨證法神學の主問題―

丸 川 仁 夫

於ても未ださほど多くの研究的乃至批評的な文獻は現れてゐないが、併し思想界・敎界一般に呼び起された關心 (1933)に於て、英米に於けるバルト神學の影響を叙述した後、歐洲大陸に於ける反響、 ス は相當に甚大なるものがある。 てさへ、汎ゆる文獻が現れ、それは、 の書物を必要とすると言ひ、「ドイツ、オランダ、デンマーク、 響とをひき起してゐる。ジョン Ø ŀ ・ヰスに於てのみならず、英米その他の諸國に亘つて、思想界に廣く瀰漫し深く浸透し、そこに大なる共鳴と反 狀勢も全面的には述べ得ないが、 リック教會も引括めて、 ル トのロマ書が世に現れて以來こゝ十數年、その間に辨證法神學は廣く世界に普及した。それは單にドイツ 刺戟的效果を及ぼしつゝあることを示してゐる〔三二三頁〕と述べてゐる。 とゝに今との辨證法神學の全般に亘つて語ることは到底不可能であり、 マコナッキイはその近著 The Barthian Theology and The Man of To-day との派の最近の注目すべき傾向として、その倫理問題の一端に觸れ、 カール バルトの教書が大陸教會の生活の上に、 スウェーデン、 スヰスその他 プロテスタント教會もカ 批判に關しては更に一冊 の諸國、 п その最近 我が國に シアに於 その動

五

宗

数

的

理

二六

きを窺つてみたいと思ふ。

は 對象とし神に向つて語り行動することは出來ないのである。 道であり、 が人間に語り行動する。そこに死すべき罪を赦す赦しがあり、從つて和解がある。これは飽くまで神から來る生の はなくて神から來たる道である。卽ち神の啓示、キリストの十字架がある。そこに神の言がある。そこに神自ら 追求し得ず神に近づき得ず、 なるものではない。 ととも、又人間の歴史の發展向上を認めることも、 はせまき門でなくて鎖された門である。人間の理性を尊重することも、 てゐる。 K その救 死なゝければならぬのである。 ある。 辨證法神學の根本はその極端な、 Ű それは決して人間に生の翼を與へる所以ではない。人間が人間的に進み得る道は天へは通じない。それ 人間 たゞ信仰によつてのみ人はこの眞理に觸れ得る。 の光はキリ 人間に於ては死の道である。 は罪の暗雲に獲はれ死の翼の下にある。 人間的な神肯定の道も、 ストの十字架に於てこの地上の罪と死との上に照るのである。 たゞ罪の呪ひの許にあるものとすれば、 ――けれどもこゝに唯一つ生きる道がある。それは決して人間から通ずる道で 突きつめた神中心主義にある。「神は天に人は地に」あり、 常に神が主體であつて人間はその對象たるに過ぎず、 亦自己否定の道も、 眞の活ける神の追求には無駄である。 との地上に於て、 その汎ゆる道は鎖されてゐる。 眞の神認識 人は罪の値、 如何に人間的に偉大であらうと高貴であ 深い神秘的な融合一致の體驗を主張する には用をなさない。 それは人間の理解や體驗 死を受けるより外はない。人 神は人間 たゞ神 この兩者は隔絶し 人間 斯く人間 Ø 追求の對 Ø 側 側 p, p, が神を 6 象と の外 神を

햬 뱹 神 言すれば、創造者であり救拯者である神の顯現なるキリストを看點として見直された歴史を必要とするのである。 伏せさるを得ぬ人間を注視し、その點を特に高調するところ、恐怖と戰慄の神學とも考へられる。ひいては、 の意味に於て逃避的な神學とも云はれ、又神の峻嚴な偉力の前に、自己の亡びの運命の前に、只管慴伏する、 して考へられてゐるが爲に、 るとするところに辨證法神學の立場がある。 との關係に於て見られた歴史、 の言に就て完全に語り得るものではないが、併し少なくとも從來の何れの方法よりも最もよくそこを指示し得 の歴史も、 は神に就て語らんとして遂に語り得ないのであり、辨證法神學のとる辨證法と雖も、 それ自らが内在的に有する意義とか使命とかは認められないのであり、 人間のこの世に於ける存在、 即ち原歴史的なもの、 神は常にそれ程に中心的、 終末史的なものでなければ意味をなさないのである。 行爲の意義なり價値なりは無視される傾向が强く、 主體的に考へられ、 創造者なる神、 この眞理, 人間は虚しきものと 神の啓示 救拯者なる 人 换 慴 そ

る。 二一三)。良心の倫理、 飽くまで罪の赦しの上に立つものでなければならない とによる原歴史の囘復、それは又終末史を語るものであり、 ての意味をもつものとすれば、 罪による神からの分離、神の創造的統一からの離反、こゝにキリストがあり、そこに示された罪の赦しと和解 人間 の歴史全體 がさうであるとすれば、 理想主義的倫理に對して、 人間の歴史は正しい意味に於て救拯史であり、又その反面に於て罪人の歴史であ 倫理もまた人間の理想や徳の上に立つものではあり得 辨證法神學が說くものは恩寵の倫理、 へこれは旣にバ かく原―終末―歴史的に見て初めて歴史が歴史とし ル ŀ Ö п ~ 書中に 强調され 稲晉の倫理である てねる。 特に それは 例

從つて又倫理も、

當然その立場から見直されなければならない。

宗敎

的

理

ば ら見返さんとする辨證法神學は、人間の倫理をも、人間の何らかの能力の上に立つものとして認めないのである。 人間の存在を强めるに過ぎないのである。それは必ず放棄されなければならぬものである。A間を根本的に神 かく直接に永遠に觸れ神に通ずる道をとつて人間の行為を規定し指導しやうとすることは、却つて罪人としての 人の倫理である。 部分として人間を救ふ力を持つのでもなく、又人間のもつ理想が人を罪から引出す指導力を有するのでもない。 人間 Gogarten, "Ethik des Gewissens oder Ethik der Gnade" in Illusionen の如き)。換言すればそれはまた罪 の罪を赦す神の恩寵に基いて初めて倫理が成立する。それ以外の倫理は眞劍な眞實な倫理たり得ないので 全體的に、根本的に人間のこの存在を貫いてゐるのであるが故に、良心だけが特に取殘された潔 要するに、 人類には「義人なし、 一人だになし」であり、原罪に起因する罪の力が、 決して部分

ある。 爲行動が有意義となる。卽ち罪を赦されるととにより更に義とされ、聖とされ、こゝに、亂されたる根源的創 たゞ信仰によつてキリストの贖罪に應答する時、死すべき人間に新しい生活面が開かれ、こゝに初めて人間 れるのであるが、併し「たゞ信仰によりて」であり、それ以外の如何なる行爲も不必要である、寧ろ有害である。 人間の危機を除去し得ない。この恩寵によつて人間には新しき生活が始まる。そこに人間の信仰的應答が要求さ つである。一は死の相の許にある生活であり。他は真に生きる生活である。而もこの生活は、 の秩序回復の道が開 罪はキリストの十字架によつてのみ贖はれるのであり、この恩寵がなければ如何なる人間 かれるのである。 との生活面はか の生活面に相連なるものではない。それは斷ち切られ 人間 の生活も行爲も の力によつて 造

自己を虚しくして唯信仰によつて受けるところにこの

開拓されたものではなくて神の恩寵に基いたものである。

そこにはアガペーの生活、獻身犧牲的な愛の生活が營まれる。 生活が開かれる。從つてと、に於ける人間の行爲は、 神の意志への絕對的な從順でなければならない。 自己を主張するのでなくて己れを虚しうした生活、 從つて又

凡ての行爲は「たゞ神の榮光の爲に」あるやうな生活が始められるのである。

信仰である。 從つてその生活行爲に猶罪の汚染の残ることは止むを得ないのであり、 り得るのではない。罪を赦されるといふことは人間が完全に罪の影響から離脫して了ふといふ事を意味しな され聖とされるのであつて決して我らが義となり聖となるのではない。罪を赦されたからといつて人間が斯くな ども亦それが、キリストを信する者の生活行爲として義とされ聖とされるのである。こゝに於ても飽くまで義と 固着する悲劇的性質に就ての深い反省がある。 されるのである。 し我らが地上の人間である限り、我らの生活行爲は矢張り罪に汚染してをり、 從つて、罪人の倫理は中間時倫理 この意味に於て辨證法神學のいふ倫理はあくまで罪人の倫理である。 Interimsethik とも言はれる。 --併し希望はある。 救拯は完成する。 たゞそれが神によつて義と認められ聖と 惡の重荷を負ふてゐる。けれ それを語るものが終末の そとには、 地 Ŀ Ø 人間 K

倫理的な問ひに對して明確な一の倫理的答を與へてをり、 根本的要件を敎へたとしても、 し人間 そこに處するべき態度を明示する必要がありはしないか。 」る倫理思想は大體バルト、ブルンナー、ゴーガルテン等を通じて見られるところであり、それはたしかに のもつと具體的な實際的 との地上の實際の國家生活、 な錯雜した社會生活を導くものとしては、餘りにも原理的であり過ぎはしない 人間の倫理生活の根本を基定するものではあるが、 社會生活に關してもつと直接的に具體的 最近に於て、 この要求に答へんとする試みが に指針 を與 併

二九

的

倫

理

なされてゐる。

## =

如く倫理の基礎づけを試みたものではあるが、しかし人間の現實生活に對するより具體的な關心が示されてゐる Gebot und Die Ordnungen, 1932" は人間生活の各部門に亘つて綿密なる實踐的指針を與へてゐる。今まづ前者 に就てその主張するところを見やう。 その一はゴーガルデンの "Politische Ethik, Versuch einer Grundlegung, 1932" であり、これは副題の示す これの豫備的なものとして"Wider die aechtung der Autorität"がある)。更にブルンナーの大著"Das

る。 られるところであるが、更にこの倫理學の基礎づけに於てもかゝる態度は、はつきりして來てゐるやうに思はれ 如く强く主張されないのである。これは旣に彼の主著"Ich glanbe an den Dreieinigen Gott, 1926"に於ても見 な傾向の强い一人であり、神學の構成に人間學的な說明を取入れんとする。神の言と人の言との隔離がバルトの て來た。バルトはこの點最も强力な主張を繰返してゐる。そしてゴーガルテンはこの派の中で、最も實存哲學的 は示してゐた。併し、その中心はキリストに於ける神の啓示にあり、あくまで神の言の神學たらんことを努力し 辨證法神學は最初より人間の實存的思惟を說き、その他種々の用語の概念に於ても實存哲學と或る程度の接近

ろにある。そしてこの事が、 彼によれば、 倫理問題の根柢は、 人間は互に相從屬してゐるといふ人間の密接な聯關に關して理解される時、 人間が飽くまで惡であるに拘らず、而も彼がそこに止まり得ないといふとこ 初めて

倫理問題の正體がわかるのである(一六頁)。惡とは善に反すること(七一頁)であるが故に、先づ善とは何である

間 者、 る。(一)神は我にわが實存を與へる、 るのは、 り、その善に人間は闘與する、といふことを敎へるのである。併しこの善とは何であるか。それは要するに神が人 惡いといふことを知つてゐる、と同時に叉、 二つはどこ迄も相互的であり、 神は我を彼の爲に求めることによつて我に我を與へ、又我に我を與へることによつて我を彼の爲に求める。 依屬しなければならぬ。この二つ、 mich-mir-geben と mich-vom-mir-fordern この、唯信仰からのみ來たる義認の敎へは、神が惡人にとつて善であるといふ處に起るこの善こそ唯一の善であ かを知らなければならぬ。そしてこれはこの場合當然基督教の立場から解かれねばならぬ。 つて神であるといふ處に起る善、 信仰であるからである。 にとつて神であるといふ事である。そこで彼は、人間が「心から信頼し信仰し得る」ものである。 基督教的信仰に就て語る者は善及び惡に就て語らざるを得ない。 我がそれに屬してのみわが實存をもち得る者として立證するといふ事である。 神が創造者であるからである。 換言すれば、それは罪人の、 これは依屬的存在 Hörigsein といふ表現で示される。斯くて、 信仰の中に起る善とは、換言すれば、我は神に依屬してゐるといふ事になるの 極端に言へば、 そこで、信仰にあつて人間に起る神の善とは、 神は、彼、 我に我を與へる。(二)神は我を我から要求する、我は彼に 悪人の信仰である。 惡人に對して善であるといふことを知つてゐる。そして 何者、 基督教的意味に於て信ずる者は、 基督教的信仰はとりもなほさず義認の とは同一行爲である。 これは二つに分けて考へられ 神が自らを、 善 神 我 が我にと が属する 卽ち、 かくあ この 彼が

宗教的倫理

である(六九頁以下)。

ならない。 dern-her-sein, 表現によれば、 わが存在を單に孤獨的なものとして離しては置かない。 人間は神の創造に基いてかく在るのである。從つて善くあるとは當然 Dem-andern-hörig-gut-sein でなければ 我は我を欲する神の意志の中にわが實存を有するといふ事、卽ち神の創造に基いて我がこゝに在るといふ事は、 Für-den-Andern-da-sein, Mit-einander-sein, Dem-Andern-hörig-sein に於てあるのである。 人間は Für-sich-sein, Aus-sich-sein, An-und-für-sich-sein に於てあるのではなく、Vom-An-人間は相互に依屬した存在である。即ちゴーガルテンの

とは、 間 Gut-sein, Böse-sein に就て問ふより外、その政治的存在に就て問ひ得ないのである。人間の政治的存在の外に人 間に起る善といふ意味で善の概念を規定する時、 て、行爲に就て語るのである。社會は人間の行爲の産物であり形式である。本來の意味での人間行爲の凡て、 社會的存在といふやうなものと同一視してはならぬ。そこには次の如き區別がある。 のに關連した人間の存在を言つてゐるのである。正確に言へば、 の存在の仕方はない。人間の存在が旣に政治的なのである。そこでこれを、人間の存在の一つの樣相、 ゴ Gut-sein, Böse-sein に就て問ふのは、即ち人間の政治的存在に就て問ふてゐるのである。そして又、人の ーガル 人間の間に或る集團、 テンは人間のか」る存在を政治的存在 社會といふものが必要とする對象、 我らは旣に人間の政治的存在に就て語つてゐるのである。 Das polilische Sein その場合は人間の存在に就て云々するのでなく 例へば藝術、 と言ふ。即ち我らが、 科學、 技術、 即ち、社會的存在といふこ 經濟といふやうなも 常に二人の人間の 例へば 人間

その意味に於

ち人間の文明的及び文化的行爲の凡ては、唯社會に於てのみ、他の人間と共に行はれるのであり、

爲によつても人間たることを止め得ないのと同じことである。更に,人間の政治的存在がその汎ゆる行爲に先ん することは出來る、併し彼はそれを如何なる行爲によつても廢てることは出來ない。これは、 社 て社會は人間 一方に於て、 ||會は人間行爲の産物である。 人間の如何なる行爲も人間の政治的存在を變ずることは出來ぬ。 行爲の形式である。 又社會の種類様式、 これに對して、 人間の政治的存在は人間の汎ゆる行爲に先んじてゐる。 社會の存在するといふ事實が人間の行爲に依存する限 ある人間はその政治的存在に違背 人間 が如何なる行 即ち

ずるといふ時、それは他の一面に於て、

人間の汎ゆる行爲は政治的であるといふことを示してゐる。

れば、 根 明かとなる。從つてそこでは、自分が善く或は惡く振舞ふといふことではなく、 化 人間 言 あらう。 されるのである。そして叉、かくては倫理問題は文化問題になつて了ふ。併し、倫理は文化の問題ではなく、文 本的に重要となる。 が倫理の問題である。これは、 ふのではない。 がその目的の手段となる。人間の意味も價値もそこに依存することになる。 それ 併しかく人間 人間の政治的存在が把握されなければ、 は肆意的になる。 常に存在は行爲を、 卽ち、 の存在と行爲とを分けてみることは、 善惡は飽くまで、それが人間の存在と聯闘する處からその本源的な、 その結果としては、 倫理の問題を行爲の問題としてゞなく、 行爲は存在を伴ふてゐる。そして人間の行爲がその存在から把握 社會がその科學、 人間の行爲を人間の行爲として把握することは全く不 決して人間が存在と行爲とに分割されるといふ事を 藝術、 人間存在の問題として解する時初めて 技術、 善く在る、 これでは人間の實存が非人間 經濟と共に絕對的 惡く在るといふ事が 無條件的な意 目的となり、 されなけ

宗教的倫理

味を得なければ

ならぬ

のである。

**する彼の神學的政治的立場がある。** 彼 「政治的」存在の意味はこゝにある。こゝには地上的權威とそれへの服從が要求される可能性が多い。 ĸ 現 人間のかゝる相互依屬的な存在は、この地上に於て、少なくとも外部的に保證されなければならぬ。換言すれば、 ガルデンは、かく人間が善の決定の中に生きるべき手段として、國家、政治を根本的に重要視してゐる。卽ち、 それは換言すれば信仰に於て起る善であり、 る。 生活の秩序の、最も包括的な最も根本的なものであるからである(五八、一〇八、一一二頁)。 から人間を守らなければならない。そこに國家の使命がある。 rc いの神學のバルトのそれとの對比があり、 しなけれはならぬ。 に罪にあり惡である人間のもつ憎惡や對立に傠限を設け、それが極端になつて人間が破滅することのないやう 人間の相互依屬的な存在、卽ちこゝに言ふ政治的存在は神の創造に基くものであり、そこに善惡の決定が生す そして善く在ることは神が我らの神であるといふ事に背かない事、創造者なる神の善に反しない事である。 政 治の中に建てられる。 との世に於ける人間の實存は, それは地上に於ける神の最大の賜物である。何者、それは、この地上に於ける人間 バルトがその「今日の神學的實存」叢書に於て戰ひつゝあるものに應 キリストを信ずる信仰がその契機として存するのではあるが、ゴー 攪亂的な威力によつて脅かされてゐる。 即ち人間の破滅を制する制限は何よりも國家の中 その力、 彼のいふ人間の その混沌 となに

## 四

よりも、 ブ ル ン ナー それに基く宗教哲學、 Ø 思想は、 ıĵ 1 ガ その立場から見られた文化問題の方面により多くの重點をもつてゐる。 ルテンに比して、バルトにより密接してゐる。 併し彼の業績は、 神學自體 殊に先に 四の領域

「神の召命」に基く隣人への奉仕であるべきであり、又この奉仕によつて神が讚えられその榮が示されるのである。 序との關連に於ける倫理的動向を教へてゐる。 掲げた近著「命令と諸秩序」は、從來辨證神學が取扱はなかつた實際問題に積極的に全面的に觸れ、 Sein in 即ち神の呼びかけに答へるところに初めて人間の存在があるといふ立場は(Das Mystik und Das Wort, 2aufl. 個人と社會、 てゐる。「働かざる者は食ふべからず」といふ事は、 人は經濟するやうに命ぜられてゐる。 てゐることを意味する。 事の兩面であり、 してかゝる存在に於ては個人と社會とは密接に結はれてゐる。Selbstsein と Mitsein in-Gemeinschaft この全體に可 97) 本書に於ても力强く主張されてゐる。 彼 さて經濟生活もこの一環の中にある。ブルンナーは人間の經濟生活の必然性とその重要性とを充分に認めてゐ 収の社 即ち神が人間に肉體を與へたといふことは、 Verantwortlichkeit 一會倫理の根柢は、矢張り神あつての我とそれに基づく愛に結ばれた隣人としての存在といふことである。 婚姻と家庭、 り得ないから、その一つ、經濟生活に於ける倫理問題を述べて彼の問題 そしてとれは又 從つて經濟は神の根源的 經濟、 であり、 國家、 Mitsein-in-Verantwortlichkeit 單に經濟財の消費面に關與するのでなく、 とれは汎ゆる倫理的意識、 文化、 我は汝によらなければ在り得ない。卽ち人間の存在は應答的な存 教會等の部門に分けてその社會倫理が論ぜられてゐる。 本書の前半は既に從來も述べられた原理論であり、 人間が經濟を必要とするもの、 な一創造秩序である。 要するにこの創造秩序を語るものである。 行動に先んずるものを意味する(二七九頁)。 である(二八六頁)。從つて廣く社會生活は 故に又それは同時に神的法則でもある。 積極的な經濟的勞働を命ぜられ 經濟能力あるものとして造られ の取扱ひ方の一班を見やう。 即ちこの言葉は經 後半に於て、 具體的な秩 とは同 こゝには m 在

宗

敎

的

倫

理

濟社 會を前提 してのみ意味を有つ。 我らはそれに關與する、 が單に寄食者としていなく、 積極的な同勞者たると

との命ぜられてゐるのを示してゐる。

でなくて素材に於ける行動に關はるものである。 經 濟はそれ自體としては倫理的 倫理的たることを要求さるに至るのである。 に中性である。 併しこの技術的な中性的な行動がその目的 即ちそれは、 目的はこのそれ自體としては中性な手段を神聖にする。 その技術的側面から見れば、 人格闘係に闘 の爲に倫理 的 はるの に資格

爲に經濟は倫理

的に重大となる。

本來正しい經濟は神への奉仕なのである。

爲の呪 惡な世界」に於ては、 Ø ではなくて、 誤まつた自己目的 經濟に於ける程 U がか 經濟が全體としてさうなのであり、 は勿論事實の一面、 ムつてゐる。 性 「原罪論の眞理と自由な個人主義の虚僞とが明瞭に示されるところはない。 により、 完全な神への奉仕、隣人への奉仕としての經濟行爲は不可能となつてゐる。 經濟に於ける罪とは、 他面各自による利己的な請求によつて腐敗してゐる。單に各自の經濟がさうあるの 光明の側面であり、 從つて何人も罪なくして經濟することは不可能なのである。こ 經濟が神的の經濟目的から離れてゐることである。 現實の經濟には他の暗黑の側面が必ず附着してゐる。 事實との現實の「好 それは一面 罪

ては特に超個 惡が單に各人の意志に應じてあるといふのではない。 つの形がある。「經濟的時代精神」としての超個人的經濟意向及び經濟機構の二つの形がある(三九四頁)。 一湾に於ける凡ての惡はその源を自然の中に有せず人間の中に有する。併し「原罪」が意味するのは、 人的 な關係が著しく强く現れてゐる。 惡は先づ集合的 既に述べた如くこれは全體 な形に於て見られねばならない。 の問題であり、 今日の經 それ そして 海に於

<sub>መ</sub>

しる

る。 (三)は、 及び勞働慾。(三)經濟的利己主義。勞働の喜びが消失したといふ點に於て(一)も無意味ではないが、 その性質から云へは經濟に於ける惡は三つの形に歸せられる(三九四頁)。即ち、(一)經濟的勢力の缺乏、 は(二)及び(三)が最も重要である。(二)が極端になれば、 に言へば經濟的衰弱、 經濟組織が無制限な個人主義に傾き、 道徳的には怠墮。(二)經濟的興味の過剰、 爲に限りなき搾取の行はれるところに見られる。 經濟目的の 生物學的には經濟的肥大、 無制限な絕對化、 それ自身の爲 道德的 今日 今やか」る には獲 の經 紅濟とな ĸ 生物學 がて 得慾

經濟目的、經濟財の絕對化、

獨專的搾取の利己主義が横行してゐる。これに對して如何に爲すべきであるか。

織は、 様である。 は そのものが政治的經濟的綱領を有してゐるから。併し福音教會はそのものとしては何の綱 ۲, 家に不幸を齎らすに過ぎない。基督教的政黨はロマ 神の國に に反するものであり、 資本主義に對立するものに共産主義がある。併しこれはこの經濟惡を救ふものではない。ロシアの例に見る如 暴力によつて生れた共産主義は又暴力によつて維持されねばならぬ。これも亦その敵對者と同樣に創造秩序 綱領をもつ爲には、 實は眞 は魘してゐない。 社 會主義は經濟的政治的事件であつても、 (の意味に於て「基督教的」ではないのである(四一八、六四二頁)。また所謂宗教社會主義とても 反對の徴候をもつた同 旣に內的にロマ的になつてゐなければならないであらう。「基督教的」な社會的 主 イエ ス キリス ŀ 一機構に過ぎない。然らば基督教的政黨は? への信仰は黨派の爭ひを越えて立つてゐる。それは何の綱領 カトリックの地盤に於ては正當である。 決して「宗教的」事件ではない。 それは世界に屬 領も有しない。 何者、 否、 それは教會や國 こゝでは敎會 するので 1) 闘爭組 そ も與 n

教的倫理

ないし、

從つて鬪爭團體をも與へない。

策が考へられねばならない。 を指示するものとして常に不易であるが)。そんな事は無意味である。この世界、この現實の經濟組織はもつと異 こゝに「山上の垂訓」をもち來たつて直にそれを指針として經濟行動をせよといふのではない つた地盤に立つてゐる。そして各人はその上に直接立つてゐる。こゝにはもつと精密な現實分柝とそれへの對應 々は中立的に無關心であるべきであらうか。否、とくに眞劍なる倫理的努力が要求される。 (勿論、 神の命令

經濟から離れることは不可能でも、利子獲得の自己滿足を出來る限り斷念する義務がある。卽ち、働かずして獲 b 束する。 然的なものであるに拘らず、 るものを、出來る限り自ら社會に返すべき義務がある。 に立つ今日の經濟から離れることは出來ぬ。今日の經濟は利子なくしては考へられぬものである。併しそれ程必 今日經濟に於て特に注目すべき三つの問題がある。利子と富と奢侈である。 それはかゝる缺點をもつものである。そこで、働かさる者は食ふべからずといふことを認める者には、 利子制度の爲に完全な浪費的存在、寄生的生存が可能となる。それが今日の經濟に不可避であるにして 利子は倫理的には怪しからぬものと言へる。 何者、 如何なる基督者も、 それは勞働なくしての收入を約 資本利子の上

どの點までそれが奉仕的であり得るか。その可能な限度は一般的には定められない。その限度は、 合に於てもその管理人たるに過ぎない。 が如何に富を所有するかである。 これは旣に第二の問題に觸れてゐる。要するに最後的問題としては、人が富の所有者であるか否かではなく、 富はある特別な召命の許にある。 富は決して享樂手段ではなく、 何人もその富の主人ではなく、 たい奉仕手段であり得るのである、 各人神の前で 如何なる場

## の責任的應答に於て決しなければならぬ。 即ち神自らの命令を聴かねばならぬ。

が必需のものを得ない限り何人もそれ以上を有すべきでないとする嚴肅なピュー

ı)

夕二

ズ

ムは

直に實

他の者

高くするのでなく出來るだけ深くすることを基準としなければならぬ。 用 しては充分有意義であり、 になることも忘れてはならぬ。それは建設的原理としては成立たないものである。併し、調節的・批判的思想と 活必需品の供給、 地 から浪費を、 には應用されない。 區分することを我らに教へるのである。正しい基督者は、 それから初めて文明、 それはそのまる内容的に決定さるべき法則ではなくて、 又必要でもある。これは、有意義な文化的需要から無意味な奢侈を、 文化の選練された財貨をといふ要求を言葉通り解する時、 常に自己の必需的限度を、 熟慮の規準である。 生活に必要な使 それが また、 出來るだけ 先づ生 無意味

福音を宣べ傳へ、「社會的良心」を喚起し、 永遠の救拯の力たるのみならず、又地上的正義と人間性への力たる」(四二四頁)ことを示さねばならぬ。併しか の日への期待がはつきりともたれてゐる。 →る率仕としての經濟が完全に成就することはこの地上に於て難事であり、そこには矢張り來たるべき時、 現在 の經濟惡の中にある基督者に要求される倫理的行動は大體上述の如くである。要之、 又自ら世の範たるべき奉仕愛による生活をなし、 信徒、 もつて『福音が單に 教會は、 甦り 先づ

態度の一 への指標を與へんと努力してゐる。 の書の諸秩序に闘するその他の部分には觸れ得なかつたが、 斑 は知られる。 福育主義の立場をはつきりと維持しつゝ、 云はゞ餘りにも高踏的であつた辨證法神學に、 右に於て、 諸秩序の綿密な分析とそこにあつての倫理 ブルンナーの實際的諸秩序に對する つの新分野を開拓してゐ 行

三九

的

理

ると認められる。 然し福音主義の立場にあつては、 勿論これとても、 一部から見れば、 恐らくより以上の、或は以下の道は取り得ないであらうし、 依然餘りに高踏的であり又逃避的であると言ひ得るであら 且又これが現

### 五

實に於ても一の力たり得ることも遂に否定し難いであらう。

ずるに至つたものと思はれる。 してカトリック的•トマス的でも、亦新プラトン的•啓蒙思想的でもない事を論じ、正しい意味の自然神學が倫 神學の問題として(七頁以下)、自己の自然神學が聖書や改革者、特にカルヴィンの主張に反するものでなく、 Grade, Zun Gespräch mit K. Barth (1934) に於てこれに答へてゐる。卽ち彼は、バルトの呈出する論難を自然 學の重要課題として取扱ふに慊らず、 て神の言の神學の立場を離れてはゐないのであるが、 ブル ンナーも最近に於てバルトとの間に或る程度の疎隔を來たしてゐる。尤もブルンナーによれば、 卽ちバルトは、 その書に於て論議を向けて來たのであり、 理性と啓示、 兩者その力を注ぐ方面の差異によつて自らかゝる間 自然と恩寵、信仰と文化等の問題をブル 近くブルンナーも、 ンナーが神 彼は決し 題を生 决

の人間中心的思想に對立する神中心主義を鋭く宣布した後、 として、 とムー二年の間 これらは種々の興味ある問題を與へるものである。 に辨證法神學は確かに分裂期に遭遇してゐるが、 より大なる建設に入らんとする發展過程にあるもの 併しまたもと~~その成立の使命とした近代

Œ

學にも教義學にも重要な意味をもつことを辯じてゐる。

(1)作年バルトとゴーガルテンとの分裂が表面化し、 雜誌「時の間」が廢され、一方パルトとトウルナイゼン等によつて「今

H の神學的實存」叢書が出され初めてから旣に十册出てゐる。

4. Lutherfeier; Barth-1. Theologische Existenz heute; 5. Die Kirche Jesu Christi; Wolf-6. Martin Luther, Das Evangelium und die Religion; Thurneysen-2. Für die Freiheit des Evangeliums; 3. Reformation als Entscheidung;

オーガルテンも現在ドイツの國家をそのまゝ神的權威の實現として肯定するものではないが、パルトに比してより接近し

gute Hirte.

Gottes Wille und unsere Wünsche,

8. Die Kraft der Geringen. 9. Offenbarung, Kirche, Theologie;

10. Der

ことも考へられる。猶これに就いては、ゴーガルテンは先に "Einheit von Evangelium und Volkstum?" に於て論 た立場に立つてゐる事は認めなければならない。そしてこれには、カルヴィンとルッターとから來る系統的な疎隔といふ

Ľ 更に近く "Ist Volksgesetz Gottesgesetz?, Eine Auseinandersetzung mit meinen Kritikern" 1934 に於てその批判

者に答へてゐる。

(2)バルトのロマ書の英譯序文"彼の『敎會的神學』のプロレゴメナ中に、又「時の間」一九三三(三一一頁以下)の "Das erste Gebot als theologisches Axiom"なる論文、その最終號にある、現在前楊寰書の第七卷として出てゐるもの等に於

7

宗 敎 ĸj 倫 理

# 民族的宗教の性質と機能

野圓空

字

びそれとの結合が企圖されるのは當然である。 ばれた民族であり、 者の運動にすら、 を支持する傾向は、 議は今の問題ではない。 る思想と運動とに、意識的にも何らかの宗教的意義が付與され、特に歴史的存在としての民族的宗敎の復興、及 民族主義の高調が、 大小とも各國に見られる現下の狀勢である。 特殊な宗教的調子の現はれたことは疑はれない。 宗教社會學的な原理でもあり事實でもあるだらう。近くは觀念的に宗教を否定する共產 何らかの政治的統一形態をそなへた國民である以上、それを生活原理の主位たらしめんとす 政策的に國際主義の轉換から來たか、 ただ何れにしてもこれが民族的傳統の聖化を伴ひ、 すべて集團意識の强化が宗教性を帶び、 自發的な民族意識の恢興を意味するか、それらの詮 まして今の問題である集團が、 國民的運動の宗教的昻奮を産んでゐ それが集團運動 血 緣 に結 主義

は 族主義の排他的傾向は、 宗教の民族運動に對する關係は極めて間接的である。 もつとも一方で近代の個人主義に立脚する宗教觀は、 その民族的統制といふことは到底許されない。 宗教と本質的に矛盾するのであつて、 また人道主義的な宗教理想に親 宗教を根本的に宗派的な存在と考へる自由主義の立場 依然宗教を單なる『私事』と見なすので、 この一兩年のナチス政權下のドイツに於ける宗教 しみをもつ人々に取 この意味では つて、 ታነ 民 6

闘争は、 民族的宗教の優勢であつたことは、宗教史の明かに示す事實である。 民族と呼ばれる集團的生活が强化された時に、 との見解の相違に根ざしてゐる。 しかし現在各國の宗教的狀勢が何うあらうとも、宗教の諸形態の中に だから宗教の民族主義的傾向 Ø 可否は別 ٤

體 に、そこに何らかの差別は想起されるけれども、その意味はなほ時によつて區々になつてゐる。そして宗教 ることは困難であるが、 拒むことの出來ない自然の現象でもある。 的單位の概念、 それにしても民族的宗教とは何か。これを言葉の上で個人的宗教とか世界的宗教といふものに對立せしめた時 またその歴史的系統の分界が明確に限定されない以上、具體的に民族的宗教なるものを規定す これを宗教史的事實についてその一般的内容と性質を顧みることは、常識的な漠然たる 宗教がまたこれに適合する形態を取つて現はれることは

豫想や用語

の修正に役立たないではない。

から、 未開社會に於ける部族的集團と同一視しようとする。また歷史的な國家が多くは民族を單位として發生したこと た事實に於て大小區々であつて、 定まらない の外に文化的共同の範圍を見ても、 に決定するために、その人種的種族的關係を顧みるにしても、未だその斷定的な區分や單位は與へられず、體質 かしこの場合にも第一の困難は、民族といふ言葉自體の意味の不確實さである人によつてはこれを主として 國民 nation といふ語がとれと置き換えられてゐるのは、現在歐洲諸國での常識である。これをやや學的 Ö が多い。 そして現在民族の區劃指標として最も多く用ひられるのは言語 必ずしも絕對的な據ろとはならない。 第一にその住地の領域と政治的統合の狀態とが、 かくて結局民族とはこれらの諸要素に亘 未開民族に於ては動搖して の關係であるが とれ ま

民族的宗教の性質と機能

しかもその具體的な分合は時によつて區々だることを発れないのである。 比較的共通近似の關係をもつ人類の集團といる外なく、事實上小は數百の人口から大は數千萬に及んで、

民族の傳統と共に自然に發生して、 傳播假借した外來の宗教に對して、 扎 に持つてゐた獨自の宗教、 ふのは、それが發生的に一つの民族の歴史と結合してゐることを意味する。すなはち或る民族がその發生と同時 族的といふ言葉で限定するについても、 は又屢々個 從つてこれらの民族的集團に屬する宗教も、事實上その內容と組織に於て、大小高下區々であるが、それを民 人的創唱的宗教に對する集團的發生の宗教として理解される。 またその集團内部で發生せしめたものが民族的宗教であつて、 その創始を歸すべき特定の個人や教祖を持たないのが多數である點から、 多くはこれに先行する固有土着の宗教をいふのである。 時によつてその意味の重點が甚しく異つてゐる。第一に民族的宗教とい これは後に他民族 しかもかかる宗教 から そ 75

が の宗教に於ける慣習と儀禮との關係は、 宗教的道德としても外者歡待の義務、屍體取扱の方式等は、單なる民族の風習に由來するものが多い れらは發生的に民族的慣習の轉用であるか、若くはその慣習自體の宗教的意味づけに基くのである。故にひろく してゐる。例へば沿海民族の潮水鹽花による淨化儀禮、 |形態的にも他民族の宗教との區別分界の有力な要素となるのであるが、 これと關聯して第二に民族的宗教は、 外來の宗教でも長い年代を經る間には、 一層廣汎かつ深刻であつて、殆んど運命的に不可分である。そしてこれ その内容特に儀禮の形式が、 次第にこんな禮儀的適應を進めて民族化するけれども、 また特殊な入團儀禮としての割禮缺齒などのやうに、 各民族に特有な生活の諸様式と密接に結 特に民族的宗教として儀禮の様式の共 民族的發生 ので あつ ح 合

通的 特徴ばかりでなく、 民族の全員が直接間接に参與する集團的な儀禮を要求する場合には、 私的な儀禮は往々

とれ ら除外して考へられる。

團 求や理想の特色ある傾向であつて、例へば民族の運命を賭しての戰爭、 ならないのである。 と民族的生活の異同によつて夫々の特異性を示すばかりでなく、 要な地位を占めて來る。そしてこれらは屢々過去現在の祖先や英雄の神化と相まつて、 をもつことは勿論であるが、 てまた民族的宗教がその神靈 る存在と認られると同時に、 の中心的對象となる存在の觀念にも見られる。 の災害としての疫癘等に向つて動き、 儀 往々他民族への害を願ふことはあつても、 の民族的 特徴は、 特にこの場合集團全體の保護、 當然その觀念的背景の民族的傾向と終始する。 性質上他民族のそれらと相容れない排他的な觀會的基礎をもたらすのである。 その職能として特定の民族を保護監視する神々、 一や儀禮に期待する慾求の目的や理想は、 その個人的私的な慾求や動機から出たものは、眞に民族的な宗教と考へ 異邦人にまで及ぼす利益、 神靈等の觀念の內容が民族の傳承と結合して、 民族を一體としての繁榮に重きを置くのは、 各自の民族内部に限定された特別 山地民と島嶼住民と、牧畜民族と農耕民族 豐作にしても全國的な豐年, かくて民族的宗教の第三の特質は、 萬民の救ひはこの種の宗教 すなはち集團 民族全體の利害を支配す 的守 特殊 民族 護 神 な形態 の恩恵で 以的宗教 病氣も全集 Ø 0 理 觀 念が や性 想 從つ の慾 儀禮 あ K 重 は

民族全體 ñ 民族的宗教の性質と機能 らの基本 間の連絡 や統 的 特質 が から延 ない から、 でいて, 宗教的にも共同の意識が稀薄であり、 第五に民族的宗教の教團形に於ける特徴が現はれる。 文明國民に於ては多少の宗教 もつとも未開社 的機關 會で

られないことがある。

は

體 宗教的集團 な創意や修 し得る任意的教團ができ、 ら稀れであつて、主として血緣による氏族と地緣による部落とがこれに當り、 あつても、 が、 最も多く教團としての機能を果すのが、この種の宗教の集團的特徴である。若しそとに各人の自由に出入 Ē 印度教に見るやうな宗派的分裂を經るか、 の組織をもつことは少い。すなはち未開民族に於ける現實の宗教的共働體としては、 が加 へられ、 實質的に創唱的宗教に近いものとなつて相對立する時のことである。 多少組織のある宗派的教團の形態を取るとすれば、それは民族的傳統に可なり個 或は我國の神道のやうに他教との對立がある外は、 文明社會では村落都市等の地方團 全部族 0 特殊な 人的

活を發生し、 闘しての特別 K K ととに近代的 要するに躊躇しないのである。民族的敎團のかゝる强制的性質は、 る場合には民族でも地方團體でも、 する强制 る特殊的教團をもたず、 全員に共通な宗教團生活の集合的共働といふだけではなく、 この 必然な一要素である限り、 意味 的集團 で民族的宗教は個人主義自由主義の宗教と異り、 例へば部族が主體となつての祈願、 な信教自由主義の立場からは、 Ø 組織を持たないのは、 の形を取る。 血緣や地緣による民族的集團そのまゝが敎團として働き、 それは集團的要求として餘儀ないものである。 部落にしても國家にしても、 各人の意志やその宗教的傾向の如何に拘らず、 むしろ各員の必然的 きはめて不自然な因習的制度としか見へないが、 國家の名に於ての祭祀のやうに、敎團獨自の宗敎的活動として それが平常故らに諸民 な加入を豫想してゐるからであつて、 特に宗教のみについての共通や類似を團 、そこから集團自體の營む一つの統合的な宗教的 宗教のみを他の生活と切離して考へる場合、 故に民族的教團 の宗教的結成を試みず、 その信仰と儀禮との簻萃を强 從つてその全員の参加 の集團的 宗教が民族 その代り必要 結原 機能は、 以的生活 宗教 を要求 理 とす 單 あ K

Ø 民族的宗教が現れる。こんな現象は他の種類の宗教的集圍には餘り見られないので、 特に民族的教團のもつ集

團的宗教であり、民族的宗教そのもの」大きな特徴でもある。

民族 民族的統合の 範 的 相 0 をなすのみであつて,そこに全民族を包括する國家的組織やその宗教的統合がないまでゞある。 なはち一部族一民族となつてゐるむしろ除外例的な場合を除いては、 敎 なに對い 圍 量的限界もしくは傳播の範圍は、大體に於て一民族の全部を含むのであつて、それだけ他民族の宗敎との限界 互 類似や共通性が存在し、 一の間 や地 に

慰し、 か して、 し民族的宗教の内部的關係のかやうな緊密さは、 方團體 に排他 な 部族的宗教の特異性が説かれるけれども、 屢々その間の融合も行はれて、 い社會の宗教をいふに過きないので、實質的には國民的宗教と同じく民族的宗教なの 的 が な闘争すら現はれるが、 民族中にその部分的教團として對立する場合にも、 それがまた何程が互に意識されてもゐるから、 これらの部分的教團の間にはなほ民族的親緣關係があり、 民族的宗教として一體になつてゐる。この意味で從來多く國民的宗 他面その外部に對する越え難い限界を作ることに これは部族が集團の基本單位となつてゐて、 部族の宗教は民族全體の宗教の部分的 その内部の結束の强さに比例 少くとも客觀的には全體が同 故に民族的 それらの全 幾多 である。 して、 の宗教 往 敎 す

は 對 比を示す p, 民族的宗教 て民族 か で 的宗教 にはその あ つて、 はその教團形態もしくは傳播範圍の特徴から、 本來 後者のやうに幾多の の特質を維持する限り不可能である。 民旌に耳 つて傳播し、 それらを包括する特殊的教團を構成すること 特に世界的宗教と呼ばれるものとの顯著な

が

强

固

なのであ

四七

ĸ

D:

的宗教の性質と機能

けだし世界的宗教はその理想 Ż, はその本來の民族的理想は解消されて、 それと實質的に背反するからである。故に例へばインド教がその國境を越えて東南アジアに傳播した場合の如 し難いものを多數に持つばかりでなく、その主なる理想が統合的な民族獨自の利害にあり、 から参加することを許容するのに對して、 ı 同 ジ プトの 化して、 | 國民的宗教が一時西南アジア一帶に强制されたのは、 事實上同一の民族生活に歸せしめた後のことであつた。 の内容に於て個人的慾求を主とし、 たゞ個人的な動機のみを主とする宗教に變化してからである。また古代 民族的宗教はその儀禮の様式や觀念的傳統に、 民族の異同を問はず人として誰 その國家の帝國的擴大が、 他民族にそのま 新領土の民族を何程 往々にして他 にも共通 民族 な動機 適 ŧ 用 Ø

相 , Da 宗教には見られない傾向や効果がある。 にしていへ ያ るやうな變化は屢々あるので、 0 は、 ら見た民族的宗教の何たるやは、 が改革や修正によつて創唱的宗教となり、 的傳統との結合の如きは全く程度の問題である。 對的な區別 民族 時によつて必ずしも一様ではない。 的宗教といふ名に對して、 ば しか示さず、實際には兩者の間の過渡的狀態にある事實が少くないので、 それは民族の生活文化と有機的に結合した宗教に外ならないのであるが、 各々の宗教系統を固定的に見てこんな區分をすることは許れない。 以上擧げたその形式や內容の諸特徴の中で、 上記の諸特徴が相互に關聯して全體としてこれを決定するのであつて,一言 しかもそれらの一つ々々は、 民族的教團が世界的に發展したり、 ことに外來の宗教が長い間に民族化し. 多くの場合に民族的宗教でないも 何れが主として想起せしめられる 世界的宗教が實質的 儀禮形式や神 そとには又他の種類 傳統的に發生したも しかし性質上 に國民化す 震觀念の民 0 との

Ø

聖化するからである。そして集團特に宗教的集團のもつ排他的性質が、民族的集團のそれに加はることによつて 面的性質として、 民族相互の間に越えがたい境界を築くことは、 とに民族意識の喚起高調が宗教に負ふ所の多いのは、これが前者の焦點として、その民族に屬する全てのものを ことは、その存在が民族によつて保證されると同時に、それが民族の統一を支持する力ともなる所以である。 すなはち民族的宗教が實は民族的生活の宗教的な一面に過ぎず、屢々民族といふ集團自體の宗教的機能である 血緣地緣の故に全員が同一の信仰や儀禮を强要される傾向は、 人道的にはそれの悲しむべき効果である。 近代的な宗教意識 同様にかかる教團の内 からは不當の

甚しいものであるが、

すべき事實であつて、ここにも自由主義と民族主義との相克の問題が潜んでゐる。

しかも民族的宗教に特有なこんな力が、

現在の我國にも旣に何程か動いてゐることは注意

四九

### 滿 洲 傳 道

### に就て

ある。 向つて驀進してゐる事である。從つて活氣はあるので かつた事に遭遇した。その第一はあらゆる事が建設に が、此夏滿洲國となつてから初めて滿洲に旅した。 あるが、 私は滿洲にあつて日本内地にては考へる事の出來な 去る夏私は以前に數度滿洲の土を踏んで は 居 つ 何處となく落付かない半面が覗はれることで た

姿である。 居るが、 語と滿洲語との事である。 その第二は日本人と所謂滿人との間柄である、 しかし事實は二つの國語を併用してゐる樣な 而も日本人で滿洲語を研究する者よりも、 官衙は滿洲語を主としては 日本

滿人で日本語を究めんとする者が多い事である。

區別なく殆んど總ての人からは、日滿兩國の提携を完 第三には,お目にかゝつた人々は日本人、滿洲· 中 山 正 善

諸事新國の體面を調へたとは云へ、人民の範圍さへ判 た宗教々團なく、又今日の日滿關係を全からしむる教 動揺してか、業も手につかず、兹に最も慰安をもとめ るものはない。しかも今や建國當初なんだから、人心 むるは爲政者として當然であると云へやう。 覺を涵養する上から云つても、 きは勿論であるとも云へやうし、此滿洲人としての自 然として居らない今日の有様としては,人々に自覺な 期待するの聲をよく聞いたものである。建國旣になり 化團體もないからとて、 るに足る宗教の必要なる事と、在來の滿人間には整つ からしめんがためには、 宗教信念による結合より大な 日本の宗教々團の滿洲傳道を 何らかの教化運動を求

るやにお答へする以 であるが、 私 滿洲の現況とにふれておきたい。 はかくる教化運動の問題を天理教に期待され 新隣邦滿洲に如何なる傳道方策を以て對す 前に先づ、 天理教 の満 洲 傳 道 たの 史

を獲得して北滿への傳道線 遣された傳道者は北滿の門戸長春(今の新京)に傳道地 緑江の對岸安東縣にその傳道地を定めたものである。 るが、 道の積極的氣勢を示し、 次で大正二年には、 は日露戰役後の明治四十四年であつて、 の景氣にあふられて幾多日本人が滿洲へ渡つたのであ 天理 一天理教も亦大分縣より發した傳道者によつて鴨 敎 が満洲に傳道して、 奉天に布教管理所を設けて滿洲傳 同年早くも長崎縣より別に派 の糸口を見出した。 第一の教會を結成した 其當時戰役後 越えて 0

> 餘儀なくされ、今日では北滿洲の傳道はハルピンを越 けたとは云へるが、 發展のあとを追つて地理的には露領シベリアへ道をつ えて居ないのである。 傳道根據地も、 えてゐなかつたと云へるもので、 しかし乍ら、かく安東、 シベリア撤兵と共に大正十一年撤退を 人種的には一步も日本人の域を越 新京、 このシベリヤ方面 遼陽、ハル ピン等に

に表示して見ると下の如くである。 者は百四十名に達せんとしてゐる。 居住せざるはなく、 は全滿の重要都市には殆んど教會の設置或は傳道者の 進出地方には東西南北にその支線を延長し、 根據づけられた傳道線は、 その教會數は五十五を數へ、傳道 逐年鐵道に沿ひて日本人の 今この數を地方別 現在にて

大 旅 順

連

に有力なる滿洲傳道の根據が築かれるに至つた。

降つて大正六年には北滿洲

ヘ

ル ピン ĸ

大正八年に

備洲傳道に就いて

翌三年には京城より仲びた傳道線が遼陽を対し、

ح د

伞

方

(教會數)

傳道者數

ДŲ

四九

Эĩ.

遂に露領シペ

リヤ

まで道を拓いたのではあるが、以上は何れも日本人の

はウラヂヲストック及びチタ等、

| らず、異民族間に     | ある日本人に對する傳道のみならず、 | 日本人    | 内にある  | _           |        |         | 州  | 金        |
|--------------|-------------------|--------|-------|-------------|--------|---------|----|----------|
| 反映し、外國領土     | 運動は、北滿洲にも         | 道の     | した海外傳 | =           |        |         | 房店 | 瓦        |
| に盛に唱導され出     | 四年以來、天理教內に盛       | 大正十二   | 即ち、   | =           |        |         | 林  | 吉        |
|              | 事である。             | ねる     | 果を納めて | <i>T</i> i. | =      | ٠       | ピン | ハル       |
| の活動は相當な結     | 乍らもをり、且つその        | 者も僅か   | る傳道者・ | <u></u>     | Ξ      |         | 東  | 安        |
| みを對象としてゐ     | が、しかし滿洲人のみ        | であるが、  | てゐるの  | -           |        |         | 頭  | 橋        |
| 滿の日本人に置い     | 傳道者の大部分はその傳道對象を在滿 | 大部分    | 傳道者の・ |             |        |         | 溪湖 | 本        |
| の如くこれ等教會及    | して置きたい事は、前述の      | して置    | 但し附言  | 一六          | 四      |         | 京  | 新        |
| 一三六          | 五五五               | 計      | 合     |             |        |         | 主嶺 | 公        |
|              |                   | 化      | 敦     | Ξ           | =      |         | 平街 | <u>.</u> |
|              |                   | 票      | 北     |             |        |         | 原  | 開        |
| <del>-</del> |                   | ハル     | チ、    | Ξ           | =      |         | 嶺  | 鉞        |
|              |                   | 州      | 錦     |             | -      |         | П  | 營        |
| Ξ            |                   | 屯      | 蘇家    |             |        |         | 栖  | 大石       |
|              |                   | 川.     | 雞冠    |             | _      |         | Щ  | 鞍        |
| <b>-</b>     |                   | 臺      | 烟     | _           |        | •       | 陽  | 遼        |
|              |                   | -<br>樹 | 松     | [75]        | Ξ      |         | 順  | 撫        |
|              |                   | 窩      | 貌子    | =           | 六<br>· |         | 天  | 奉        |
| 五二           | £.                |        |       |             |        | 5傳道に就いて | 滿洲 |          |

慨を示したものである。 も天理教を傳 へねば、 真に海外傳道と云ひ難しとの氣 年と共に滿洲に入り來るも 殊に天理外國語學校によつて Ď

多く、 養成されたる傳道者も、 在滿の天理外國語學校の卒業者は五十名に達せんとし 1傾きにあり、 滿洲人に對する傳道も漸次加速の度が加へらる 現に直接傳道に從事すると否とに不拘

てゐるのである。

道に當つてこれ等を全然無視することは出來ないので する人々を相手にしてゐる事になるのである。卽ち傳 から、五族はおろか六族も七族ものちがつた文化を有 は漢族、滿洲族に次で相當多數を占めてゐるのである 道であると言葉では簡單に片づけて仕舞へるが、實際 シァ人も哈爾賓附近には集團的に相當ゐるし、蒙古人 はさうはゆかない。日本人も朝鮮人も相當ゐるし、 そこで滿洲傳道とは所謂三千萬滿洲國人に對する傳 п

ける事とする。

全然その生活様式が異つてゐる。 とれ 等の各人種は風俗、 習慣、 思想、 彼等に對する傳道方 言語、 宗教等

滿洲傳道に就いて

ある。

色ある複雑性があるのだ。

法は一様に限定すべきではない。

Ξ

て此複雜な傳道網の出現に一貫して統制ある拍力をか のは、その統制と對象と方法とであらう。次に列擧し 團の傳道によらず、 有する天理教は、 るかは、 j, 1る情勢にある滿洲に於て、 一言にして論ずる事は出來ない。 如何なる態度を以てその教化を進め かゝる場合に必要なりと思はれる 前述のやうな歴史を が何 'n の数

を必要とするものである。 雑な關係と要求とを持つてゐるのであるか 洲は今や新裝によつて一國の獨立を宣しては居るが、 は、その傳道の任に當る者の間に一絲亂れぬ統制 安心をあたへて喜々として生活に勤めるまでにするに その内容に於ては日滿一色の民族ではく、且相互に復 第一に要求される所は、 統制である。 前述の如く滿 Š, 彼等に 連

五三

玆に滿洲傳道には特

۲, 自派 丽 も現 他面一教團として對國家、 の傳道者を統制連絡するばかりの上からで 在 の如 き特殊事情にある滿洲に於ては、 對他敎團等、 對社會的 は 單 な ĸ

る傳道中樞機關を必要とするものである。

な行動の上から論じても、

統制ある傳道を指導統括す

ζ, る事になつた。 る關係上、滿洲に於ても兎角、 理教の傳道が、個人傳道にその主要點を置いて來てゐ 及んで、 と共にあらゆる滿洲の中樞機關が新京に集中されるに 和二年)、漸次統制の實をあげて來たのだが、今や建國 ゐた滿洲布教管理所が、<br /> おける統制機關要求强くなり、 て來たのではあつたが、 此點については、 各種の方面より傳道者が分派されて居り、且、 天理教滿洲傳道廳も亦奉天より新京に移轉す 天理教はその滿洲傳道史に見る如 滿洲傳道廳と改組されて 近來各傳道者問 此統制問 そのために設けられて 題が論ぜられ にも此滿洲に の昭 天

自の持場を定めて傳道すべき民衆を決定 する 事で あ 第二に注意を要する事は、 分擔傳道である。 即ち各

るが、

る所である。

る。 らば滿洲人と持場をきめる事である。 具體的に云へば、 日本人ならば日本人、 滿洲 人な

无四

洲民衆の數より論ずれば少しとは云へ、 滿洲國の進展につれて是等の日本人の數は增加 である。 從來滿洲に居つた人と共に、 にあるは明白な事である。されば假令今日に於ては滿 近來滿洲に入る日本人が急激に増加したが、 而して單に上層社會に居を占むるのみならず 滿洲社會 の上層に居る様 滿洲傳道上最 彼等は の形

る。 の總てゞあるとさへ云へる經驗を持つてゐ る事が、 に不拘、 天理教は過去に於ては此日本人傳道が、 が今日に於て以下述べんとする異民族傳道 從來の日本人傳道に前記の如き統制味を 滿洲傳道の第一要點たるは依然ぬくべからさ るの 滿洲傳道史 の高 で 加 あ

も注目すべき民衆と云はねばならない。

に於て主體をなす所謂滿人たる滿洲族漢族の傳道 次に異民族傳道として、滿洲傳道上考慮すべきは數 同時に蒙古族、 朝鮮同胞の教化をゆるがせにす であ

點から此處には論じない事にする)。(尙此他、北滿にはロシヤ系白人も居るが、數其他の

傳道は凡そ今後の活動に論ずるのが至當である。

衆は、文化の程度が、在滿日本人よりも低く、且、ま部分とに分れて來るのであるが、總括して此滿人の大通話の出來る部分と,全然本來の滿洲語で通話出來る故に對滿洲人傳道も自と二つに分れ,支那語を以て

満洲傳道に就いて

こ事宜 らなどのから吊りこから。産業指導其他の方法によつて教化啓發して、おもむろとまつた宗教信念もない大衆であるから教育、醫療、とまつた宗教信念もない大衆であるから教育、醫療、

験期におけるものと見るべきであつて、天理教の滿人來その熱が漸次强くなりつゝあるが、云はゞ一つの試面の傳道に志し、成績をあげて居る者があり、且、近るに足るものではない、唯前述の如く一二例外に此方を理教の滿人傳道については過去に於ては何等論ずに傳道する必要のある部分なのである。

は考へるが、私は一度もその土地に踏み入れた事がな 滿洲國の主要部分となつてゐる點、 れる事は控へておく。 てゐる點から推して特殊な傳道策を講すべきであると 人傳道を論ずる以上にその資格を持たない。蒙古族が 人傳道同樣の興味と熱度を持つて、 知識以上何等の概念をも持たないのだから、 次に蒙古族傳道であるが、 其民族に直接接した事もなく、 唯天理教滿洲傳道廳に於て、 此點については、 二三の文獻による 其調査方法を講じ 言語風俗を異にし 此點にふ 私は滿 滿

五.

てゐる事、 二三の傳道者が蒙古に派遣されてゐる事、

天理外國語學校に蒙古語科を設けて傳道者養成に當つ てゐる事を記しておく。

るもので、 滿洲開發の肉彈を半島より此曠野に惜しまず放つて居 滿人からも虐待されて實にみじめな狀態に居り乍らも 常に等閑視されてゐる同胞である。 く日滿人と稱する日本人のうちには入つて居り乍ら、 加の趨勢を示してゐるのである。 最後に残された問題は朝鮮同胞の傳道であるが、 今やその數百餘萬に及び、 しかも彼等同胞は しかも尚年々増 廣

江 て開發された滿洲の土地は、 混つて居るのである。彼等は單に放浪性のまゝに鴨綠 持つて居る。 律的手續を經ずして滿洲に侵入してゐる者もある。 最も緊要なる事と考へるのである。 見して滿人と看做されぬ容貌を有し、 私は滿洲傳道上、此朝鮮同胞を重要な對象とするを 豆滿江を渡つた者も多い。 しかも彼等の中には日本語を解する者も 單に間島地方にのみなら しかし彼等の手によつ 彼等の中には、 特別な言語を が 法

> ず 遠く北上して松花江に於てすら、 朝鮮部落を設け

てゐるのである。

人と呼んで居つたのを、近頃は共匪(共産黨匪賊の略 てゐます。」と話してゐた程である。 以上のもの」如く、 又保護らすき實狀に潜入して、 あるのです。此地方の部落は、 と呼んでゐます。 而も一面、故地をはなれた彼等の心情を利用して且 而して共匪とは鮮人匪賊の別名でも 先年間島地方にては「從來不逞鮮 殆んどその色彩を持つ 思想傾向の惡化は想像

<u>ا</u> るが、 **督府としても、單に警備上の都合ばかりではなく、** 事と思ふのである。 漸次増加するものと思ふのであり、 ではないかと思はれる節もあり、 胞の保護、 かゝる狀態にある在滿朝鮮同胞に對 滿洲傳道として朝鮮同胞を對象とするは緊急な 同時に滿洲としても朝鮮同胞の入國を求むるの 指導にも考慮を拂はれてゐるとは聞いてゐ 私は在滿朝鮮同胞は 假令増加を待たず しては、 朝鮮 同 總

扨天理教の在滿傳道については、 何等特筆する程の

廳 胞傳道に從事する者が增加してゐると共に、 有して居る外、 事 はないが、 は朝鮮布教管理所と協力してその方法を調査してゐ 間 朝鮮人傳道者で近來滿洲各地 島地方にあつていくら かの傳道根據を 滿洲傳道 の朝鮮同

### 四

る

から、

近く此方面の傳道が表面化する事と思ふ。

n た 以 その一つとして、 點 上滿洲傳道の對象と組織にふれたが、 は、 如何なる方法を取るか 傳道者の養成が數へられやう。 である。 第三に残さ

道對象に接して理解を以て彼等を敎化啓蒙するに足る 人材の養成である。 傳

内にも同 けて、 の養成につとめてゐるの外、 學校を設けてその中に滿洲人、 新設する運びになつてゐるのである。 天理教にあつては旣に云つた如く大和に天理外國語 朝鮮同胞の傳道者を養成し、又近く滿洲傳道廳 に滿 蒙古人の傳道者を養成する機關 京城に、 朝鮮人に接し得る人材 教義講習所を設

> 肝要であるからであつて、 て日本語を學ばしめ、 究めて進んで彼等にふれるばかりではなく、 即ち、 傳道問題として單に自ら彼等の言語、 求めて我に近からしむる事も亦 大和 の學校に於ても 彼等をし 風俗を 本

> > 973

Ħ

の日本語習得熱の旺盛と共に、 語と共に日本風俗を教へる課程を設けたのである。 L かも亦滿洲傳道廳內の企圖する日語學校は、 相當の 期待を各方面よ 滿 人

けるばかりではなく、 次は啓蒙傳道であるが、 繪畵を多く用ふる必要である。 文書を以て廣 く教化をたす

元來同文の間柄にある日滿人ではあるが、

その發音

り寄せられてゐるとの事である。

る時は、 するものではなからうか。特に婦人童子を考慮に入れ 文字を敎へて之を用ふる以上に繪畵による啓發を良と ぬ者が多いのである 上の差違より思はぬ失敗を來すものであり、 人は少數の識者を除いては大多數は、 之は獨り 滿洲 から、 の問 題 此等大衆を啓蒙するには、 K jŁ らず、 一介の字も解さ 繪 畵による補 且叉、

五. t 助

《傳道を私達は尙研究すべきであらう。

洲傳道に就いて

天理教として今日の所何等計畫されて居らないから之 學校、病院、其他の方法による傳道も考慮されるが、

にはふれずにおく。

種 教としては最初の試みであり、且、 この農事に從事し乍ら、 は他教團に於ては、色々例のある所ではあるが、 の開拓が最初の事であらうと思ふ。 最後に新に試みた事として、開拓傳道である。 とれは、 或地域に定數の篤信者を移住せしめて、 一團となつて信仰生活を暮ら **滿洲においても此** 天理 とれ

> 月を期して約五十家族を滿洲に送る事になつてゐるの のではあるが、此處に信仰による新天地を建設して、 であるが、その結果については何等の豫斷も許さぬも

五八

五

滿洲に臨むの意氣を示したものである。

がなかつたゝめ特に後半に於て粗略になつた事を遺憾 ふれた。 以上、 簡單乍ら滿洲傳道の組織、對象、及び方法に が割當の紙敷もきれ、其他筆者に充分な時間

とす。

させるもので、教會學校其他の設備も旣になり、十一

夫の教團が持續されつ」あることは、 定の傳統を有し其傳統を維持することに依て、 夫

力を失はしめ、

枯化を招きつゝある所以でもある。

面其教團の活

時 國情等が變逐して居ない筈はないから、 既に其教團を生んだ其時代の背景たる思潮が變化し、 教祖派祖 旣に數百年の年代を經て居るものであるならば、 それがまだ生ま生ましい新興教團である場合を除 の信仰體驗に依て、教理が組織されてある 教祖派祖がた

な事である。

ものが出て來るのは、 るに從つて多少色彩を異にした信仰、 んで居るものが、 寧ろ、教團内に異安心を出すことは、其教團内に住 生きて居る證據であると共に、 止むを得ないであらう。 即ち異安心なる 何 か

つてしまふであらう。

とへ一世を風靡した程のものであらうとも、時代を經

の形に於て行詰つた教團を生かさんとする努力の現は

教側内に於ける信仰運動に就て

れであると、云へない事もない。

中

村

辨

康

ある限り、 れるならば、 云ふ事實が、 また假りに教團は行詰つて居ないとしても、 完全な同一信仰たる事の出來ないのも當然 その教養なり思想なりが人に依て差別の 個人の體驗に待つ可きとする假定が許さ 信仰と

益萎縮して活氣を失ひ終に概念維持に終始する事にな く異安心なりとして拒否し排撃するならば、 が、 教團としては其統制上同一な安心が必要ではあらう それ等個人の互に異つて居る末節を捕へつゝ、悉 教團は盆

つて居ると同様に當然である。 及び其求道心の强弱に相違がある事は、 人々の境遇や事情が異つて居り、其の求むる方向 隨て求道の心的狀態の 人の 面 貌の異

五九

りのあることは止むを得ないことである。 差異を許す時、 それ に依て贏ち得た信仰の成果にも異

るかどうかは分つたものでない。 ない。然し、それで果して生活迄信仰的に純化され得 が正しいならば、 てよい筈である。唯だ教團人として或る共通な傾向を つた教理教權に從ふ概念所有者のみを、尊重すること 云ふ迄に過ぎないのではないか。夫れが若し型にはま の異安心たるをまぬかれないし、 然らば厳密の意味に於て、 共通な特色を有し、同じ範疇に入れられ得ると 何も敢へて人々の體驗を必要とはし 個人的信仰は、 且つそれが許るされ 夫々多少

來の見通しもつかず、 典講義聽取者の數や、夫れに伴ふ出版物の實行きなど 云はれて居るが、其最も主たるものとしては、政治機 目覺ましいものがある。 近頃宗教復興の聲が頻りである。確かにラヂオの聖 經濟機構等のあらゆる社會機構の行詰りから、將 一種云ふべからざる不安と恐怖 その原因として色々なことが

> þ, 義の强化から、色々な分野に於てブロツク的傾向とな 教の中に見出さんとしたこと、及び、 認識せんとする氣運を生んだ事などである。 から、日本の文化を育成して來た宗教、 ざるを得なくなつたが、 とを持ち初めたインテリ級が、 夫々自國及び他民族特有の文化發達の跡を研 我國に於ても日本精神の强調 其の不安除 國家主義民族 特に佛教を再 去の途を宗 究 主

くとも宗教の話が聽かれ、或は寢ながらでも色々な講 かくの如きは明かに教團教化方策の上にも大きな暗示 **輚が讀まれ得ると云ふことは、全く文化の恩澤である。** などの人氣は、からした氣運に乘じたもので、それ が示唆されて居ると云はなければならぬ の一部中堅が持ち初めたことを否定することは出來な るとしても、宗教に對する興味と關心とを、我が國民 一般大衆でなく一部のインテリゲンチャに限られて居 ラヂオ放送に於ける聖典講義や、夫れに伴ふ出版物 文明の利器に依りわざ~~寺院教會に足を運ばな

また一方には、所謂類似宗敎なるものが、近來頃り 976

に一個の割合だと云ふことだから、非常な勢ひで新ら に輩出して、 文部省宗教局に屆出づる數丈でも、 一週

る。 しい もの が出來、 一般大衆の心を摑かんで行く譯であ

衆を引きづつて居ることなどを特色として居る。 識的教理に粉飾された神秘主義が、 ジュされた獨裁的資本主義形態を取つて居ること、 する國家主義に適合して居ることや、 說く處が非常に常識的であり、且つ皇祖皇室を中心と て居る丈に、經濟逼迫の折柄喰ひ付き易いことゝ、 是等の多くは、病氣や經濟に闘することを中心とし 精神的に無知な大 或はカモフラー 常 其

今ま將に宗教混亂時代と云へないこともない。 しい健全な宗教と云はれないものであるから、 る氣持の現はれに過ぎないが、その多くはいづれも正 」る現象も社會不安經濟不安からのがれやうとす 我國は

である。

インテリ級の興味と關心とを得て居る理智的 誠に妙なコントラストを作つで居るが、さて之 な教理佛

うか。

数関内に於ける信仰運動に就て

大衆を動かして居る現實主義の淺薄な類似宗敎と、

豛

な問題がある。 ものは何であらうか、其處に我々の研究を要する重要 がいつまで繼續し得るであらうか、そして其後に來る

理智的な佛教々理に對する興味は、 結局概念に終始

度、 に人々の不安を滿たしめることは出來ない。それは丁 は、それが深刻な人生問題に觸れて居ない丈に、 又は家庭經濟の强化を計らんとする功利的な類似宗教 的不安を救ふことが出來なかつたのと同樣である。 人心動搖に對して、 い。それは丁度、 して居る丈に、本當の社會不安を解決する事は出來な また祈禱や御振替等に依つて、病氣の平癒を求め、 平安朝の祈禱佛教が、源平爭亂や飢饉疫癘に依る 藤原末期の教理佛教が、 何の役にも立たなかつたのと同様 當時の國家 本當

功利的欲求から目覺めて人格的要求に替り得るであら らうか。 さりした見極めがついた時、 概念を捨てゝ宗敎の實踐に移るであらうか 人心がどう轉ずるであ

六一

教園内に於ける信仰運動に就て

應じ、 Ø した轉換期に宗教的大偉人が出て、 「國内に滿てる不安動搖を鎭定し得たと同樣に、 鎌倉初期に於て法然上人の淨土敎が現はれて、 大衆を引づつて吳れるなら格別、 社會全體 然もない時 の要求に かう

j, 教團として其の敎化機能をどう働かしたらよいだらう

るが、 團 對する新興佛教の如き其の一例である。 如來講、 は、 い運動として起つたものが、 の外に出ようとしたやうである。例へば佛教關係で 日蓮宗系の佛立講、眞宗系の不言講、淨土宗系の つて從來の敎團內部の信仰運動を見るに、新らし 其の多くは別立の形態を取り、 真宗淨土宗の中間を縫つた信行社、 かなり澤山あつた筈であ 寧ろ母體たる教 舊佛教 ĸ

Ļ

暫く別として、 數を獲得しつゝあるものは、 土宗系の共生會光明會等を其最大なるものとする。 また敎團内に於て敎團人と連絡を取り、敎團人の多 佛教關係では、 宗派神道に於けるもの 日蓮宗系の國柱會、 淨 は

之れ等は何れも其の動機に於ては敎團革命の意圖を

る。 含んで居た。少くともそれに近い氣持があつた筈であ

北二

當時

自分は國柱會の事は知らない。だから共生會光明會

の事を少し眺めて見る。

共生會は椎尾博士の提唱するもので、其名乗りを擧

考へ居らず、人間生活の指導原理として、 云ふ二種の機關誌を刊行し、 げたのは、大正十一年六月、 のとして居る。 も産業も教育も宗教も皆な此共生主義に依つて、 が、主唱者たる椎尾博士は、 で開いた時からである。もう旣に十年以上の歷史を有 てよいと思ふ。殊に宗教が社會諸機構の指導原理と考 て己が生活原理とする時、 て正態なるものになり得るとして、之を宗敎以上のも 數萬の會員會友があり、「共生」及び「ともいき」と 然し教團人が此主義に共唱し、 一つの信仰運動として考へ 第一囘の共生結衆を鎌倉 之を單なる信仰運動とは 財團組織に迄進んで居る 政治も經 之を以 始め 濟

へられつゝある限りに於て、之を宗敎運動と見て差支

へないことである。

また敎團人に依て營まれる限り、たとへ云ふが如き

ととを否定出來ないであらう。越して居るものであらうとも、純然たる信仰運動たる宗教以上のものであらうとも、そしてそれが宗派を超

限り、傳統宗乘に取つて異安心呼ばりされても止むを既に別個の信仰團體として特別な主義主張を强調する宗乘から批判出來ない筈はない。此見地から云ふ時、で教團人がそれを實踐して居る限り、之を教團の傳統既に信仰運動と見做され得るものである限り、そし

得まい。

宗派存績上、最も重大なる要件として、其数團の教線感しないものにならうとも、傳統を尊重することが、者は、よしそれが時代の變遷に依て、どれ程時代に相ある筈である。然るに其傳統を維持せんとする宗乘粵ある筈である。然るに其傳統を維持せんとする宗乘粵を礼出たもので、其後冏師などに依て多少の彩色が加生れ出たもので、其後冏師などに依て多少の彩色が加生れ出たもので、其後冏師などに依て多少の彩色が加生れ出たもので、其後冏師などに依て多少の彩色が加生れ出た。

共生會に對しても當然異安心扱ひを爲す譯である。なさんとするものを異安心と排擊するのであ「から、活力の有無を問題とせず、唯だ教理に對して新解釋を

阿彌陀佛する」と云ふ言葉で云ひ現はすのである。
「身體で南無阿彌陀佛する」と云ふことは頗る妙な云ひは、必ずしも口稱にのみ限つて居ないのである。即ちは、必ずしも口稱にのみ限つて居ないのである。即ちは、必ずしも口稱にのみ限つて居ないのである。即ちらであるが、共生主義では大公に大生主義では、必ずしもは、必ずしも可称にある。とを許るして居る。即ちであるが、共生主義では大公に、傳統宗楽では口稱名號を以て念

諸行即身業念佛として往生の正因にするのである。ついま活が生きることを、「阿彌陀佛の本願に隨順するを此生活が生きることを、「阿彌陀佛の本願に隨順する常業務の心得を述べられた法語の精神に適ふものとし常業務の心得を述べられた法語の精神に適ふものとしまた此身體が生き此心が生き此仕事が生き此物が生また此身體が生き此心が生き此仕事が生き此物が生

六三

教例内に於ける信仰運動に就て

を佛とは遙かに異つたものである。 ながら傳統教義に云ふ稱名正行の為を云ふのである。だから傳統教義に云ふ稱名正行のるとと 依て、健全なる社會を完成せんとする生活行るとと 依て、健全なる社會を完成せんとする生活行るとと 依て、健全なる社會を完成せんとすると所であつまり口にも云ひ身體にも云ふことの出來る念佛であつまり口にも云ひ身體にも云ふことの出來る念佛であつまり口にも云ひ身體にも云ふことの出來る念佛であつまり口にも云ひ身體にも云ふことの出來る念佛であつまり口にも云ひり

である。

乗に云ふ處とは確かに距離がある様である。 ば現代的な理念に依て訂正せられては居るが、傳統宗 在く覺醒生活以外は非往生とするのである。して見れ ち淨土と云ふ場處の問題でなく、見覺めの世界に生き ち浮土と云ふ場處の問題でなく、見覺めの世界に生き 大生きすること」がそれであつて、必ずしも此身體の 共生きすること」がそれであつて、必ずしも此身體の

機するのでなく、浄土門的に自然に實践せしめんと企
然起無我の理に從つた生活をなすことを意味して居る
から取つたものだと云つては居るが、其説明では寧ろ
から取つたものだと云つては居るが、其説明では寧ろ
一體、共生と云ふ言葉は「願真諸衆生往生安樂國」

は如來を欣慕するとか云ふ如き宗敎感情を說かないの定を尊重して、如來の大慈悲に感泣するとか、若しくてゝ居ることが違つて居るのである。從つて意志の決

とを排除し、宗教感情を養ふことに注意を求めない。がせ、且つそれを賞讃する餘り、感恩の感激に浸るこで働く」と云ふ説明を付して、實践作務への步みを急も見えるが、之に「喜んで働く」「有難く働く」「拜ん恩生活を强調するから、感恩の感情を要求するやうに恩生活を强調するから、感恩の感情を要求するやうに

るものを尊重せず、むしろさうした宗教經驗は人々をるが、努めて感情の平靜を奬勵して、所謂宗教經驗あは宗教經驗である。無論實践に依て經驗があり、經驗は宗教經驗である。無論實践に依て經驗があり、經驗する。宗教を味ふことは理智でもなく意志でもなく感する。宗教を味ふことは理智でもなく意志でもなく感

然し宗教信仰の事實は、仰いで信ずる感情を必要と

して陶酔せしめ、味着せしむるものとして排除せんと

する傾向さへある。

りも行へ「悲しむよりも現在を充實せよ」と强調する のだから。 云ふが如く信仰以上のものなのかも知れない。「悔むよ きものゝ中には入れる事が出來ないの 此 の點から考へると、 共生主義は、 信仰と云はるべ かも知れない。

のである。

時迄、 替はる講義を主體とし、 く外は、 體五日間滿四日の間、 隨て共修養法も業務作務に中心が置かれて居る。大 日常の業務生活の規範として食事と休憩とを除 朝晩のおつとめ、御掃除、 一箇所に集り、 それに唱歌體操を織り文ぜて 入浴、業務時間に 朝五時から夜九

社會改善運動だと評して居る位である。 だから或る人の如きは此共生運動を目して、 種の

修養に努めしめるのである。

である。 光明會は山崎辨榮上人の主唱に係るもので、 方 光明會は、 之に比較すると純然たる信仰運動 原青民

**黎園内に於ける信仰運動に就て** 

宗教感情を養ふことを奬めて居る。

氏などが光明會獨特な行儀を制定し、

光明中の幸福生活なりとするところから名付けられ 光明主義と稱するのは、念佛に依る信仰生活

が如來 た

だが、 教を、 て居た丈であつた。 明治十五年筑波山に籠つて、 山を出でゝ貧苦と戰ひ其主義の弘布につとめたの 時至らず、 念佛三昧に依て、悉く我が血となし肉となしつ 唯だ少數有緣の道俗に感化を及ぼし 從來學んだところの佛

年六月京都知恩院に於ける教學講習會に「宗祖の皮膸」 なるものを作つて、 ひかり」なる機關雜誌を發刊し、 を出し、 なる講義を試みたことから、俄然として多數の共鳴者 然るに原青民氏の入信に依て稍や組織化し、 尾三地方に多少の信者を得て居たが、 終に全國的に廣まつて、大正七年「みおやの 緇素數萬の信徒を統一結成したも 自ら「光明會趣意書」 偶々 大正五 關東地

六五

のである。

信仰體驗を重視

六六

宗教的戀愛觀に迄高調して居る。ものである)を信仰心理として、阿彌陀佛への感情をる信樂欲(第十八本願の至心信樂欲生我國より取つた、非形式は稍々基督教的色彩があり、信愛望と同形な

是は宗教經驗を尊重して居る。道に重きを置き、彼の覺醒生活を要求するのに對して共生會の生活體現を主とするに對して、之は入信修

ある。

せられるのである。

せられるのである。
との異様を多分に持つて居たので
をと當初に於ては、その氣持を多分に持つて居たので
ある。その反映とも見るべきは、其の流れを汲む者の
をが、まゝ傳統宗義に對して一種の反逆的言葉を弄
し、或は法然上人を語るよりも派祖たる辨榮上人を釋
し、或は法然上人を語るよりも派祖たる辨榮上人を釋
し、或は法然上人を語るよりも派祖たる辨榮上人を釋
せられるのである。

どいものがあつた。
を凡べて半具教と云つて居る丈でも、其蔵氣に於てすを凡べて半具教と云つて居る丈でも、其蔵氣に於てす

頃から夜の九時頃迄念佛する。飢各自皆な木魚を打ち聲を揃へて、

即ち三度の食事と、三

一生懸命に朝の五時

つまり此主義では見佛を以て念佛の終局とするからでとは身業に重きを置き、光明主義は意業に重きを置く。して、「見佛爲先」を說くもので、散心念佛よりも定心して、「見佛爲先」を說くもので、散心念佛よりも定心は身業に重きを置き、光明主義は意業に重きを置く。は身業に重きを置き、光明主義は意業に重きを置く。は身業に重きを置き、光明主義は意業に重きを置く。

場退場共に規律を嚴にし、 様式は、先づ道場を眞暗にして、 つて燭臺一對生花一對香爐一個のみとする。 とし、 を行ふのも目的は見佛にある。 かれた雲中彌陀の畵像を懸け、 此主義の唯一なる修養法として、一 信仰增進のバロメーターとする。一週間 **照光は佛前の蠟燭のみで、** 凡ての莊嚴具を取り去 見佛を以て入信の確 正面に辨榮上人の 一週間 の別 脅衆は入 の別 時別 書 時

ŋ, く更生した氣持になるから、 起るが、 たやうに一變して仕舞ふ。 念佛に沒頭せしめる。 終に何かの宗教體驗を得るに至る。 周 園の熱心さに引きづられて、 初めの一月二日は雑念も頻りに 此處に此結社の力强く根强 生活も手のひらをかへし さうなると全 自然に熱が加

ものがあるのである。

が、

それは單に言譯に過ぎない。

組

織は大體阿彌陀佛の別名たる十二

Ь られ、 5 て、 々熱中するが、之に反するものは一種の淋しさと焦燥 に一種の弊害である。つまり定心になり得るものは益 然し乍らそれは成るべく環境のよろしき處を選ぶか 各地のさうした集りに出掛けたくなる。之は明か 其處に集まるものは生活上多少餘裕のある者に限 遍此の氣分に浸ると、 其日々々を働く一般大衆には向かない。 次ぎから次ぎへと跡を引い 誰 n で

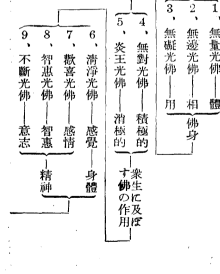
ては 主義では、 傳統宗乘では日常念佛散心念佛を尊ぶ。それでなく 切の 8 宗教經驗の深いも のが救はれないからである。 の程尊ばれるから特殊な 然るに光明

教園内に於ける信仰運動に就て

大七

「西宗要」と云ふものゝ中から、 普盆 取り出して、 仕方のないものがある。 ŏ の儀に反した意味に於て、 」み救はれることしなり、 決して異安心ではないと强辯しては居る 勿論、 異安心呼ばりされても 其處にどうしても萬機 それに適合するもの 宗祖の歌とか、二祖 Ø

光佛に依て居る。 光明主義教義の 2 1 無量光佛 體



とを感じ、此次ぎは此次ぎはと空しき期待を抱いて、

種の邪道に入る傾向になるからである。

Ь

六八八

11  $\overrightarrow{10}$ 無稱光佛 難思光佛 修道 入信 ľ 信仰過程

 $\overline{12}$ 

超日月光佛一

體現

門的實践とを合せ、信仰心理の説明を加べて居る處に 右に關する說明は省略するが、 聖道門的理論と淨土

傳統宗乘の組織を根柢からくつがへしつゝ、近代的な

味ひを見せて居る。

世を通じての成佛を目標として居る。 て、之は其增進歴程を明確に説明して居る。そして彼 に就て詳說するのに對して、之は頭 はずもがな、 の後世往生を目的として居るのに反して、之は現世後 に其過半を費やし、彼の信仰過程を說かないのに對し 傳統宗乘が信仰の本尊を說かず、入信後の安心起行 かうした大さつばな見方丈でも、 から、 細かい諸點は云 本尊の説明 明か E

> 派は妥協的であり非現實的である。 ある。現實派は理智的であり社會主義的である。穩健 ひ方ではあるが、 派とでも區別されてよい。そして其特徴は抽象的な云 を會通せんとするもので、之は神秘派・現實派、 常生活の信仰的改善を主張するもの、其三は傳統宗乘 其一は純粹に見佛實證を中心とするもの、 神秘派は感情的であり資本主義的で 共二は日 穩健

**著し間違つて居たら直ちに訂正しよう。** にそして率直に異安心たることを說明した迄である。 を此處に批判しようとは思つてゐない。 ば紹介の意味で概觀したのに過ぎないが、其是非善惡 以上は淨土宗內に於ける共生會光明會の二つを、 唯だ大ざつぱ 华

階級に餘り交渉を持つて居ない。其處に其將來に就て 階級に限られて居て全般的でなく、且ついづれも勤勞 **阿派に對する態度を更へて、もつこ公平に言えている。** の反省が必要されると共に、傳統宗乘學者に於ても此 然し乍ら此兩主義共に其共鳴者なり信者なりは、或

傳統宗乘への反逆であることは明瞭なことである。

然し辨榮上人歿後に於ては少し異つたものがある。

即ち凡そ三派に分裂したからである。

信者を有して居る點に於て、そして其團結が到底拔く ある活動團體である。 とにも角にも同じ教團内に住む人に依て爲されつゝ いづれも數萬からの鞏固な會友

る努力をしなかつた。

つて居ることを否定することは出來ない。 **溗に依る人々のそれよりも、** 活及び家庭が清められつゝある點に於て、 可らざるものがある點に於て、そして其の信者達の生 學ぶべき多くのものを持 單に傳統宗

くカ て、 を持つて居ることなど考へて見る必要があらう。 應現代人の常識で納得の出來ること、 ビ臭ひ感じがせず、 結びつけられて居ること、及び、 生き生きした生氣と近代味と 其教義の説明が そして何とな

(かも之等はいづれも其、主唱者の人格を中心とし

とだ。

紹介することに充分努力が注がれて居るものに限られ て所有されて居るやうである。神道に於て然り、佛教 して充分なる尊敬を有し、 教團内に於ける活潑なる生氣は、 いづれも教祖に對 當に其教祖の人格を社會に

に於て然りである。

教園内に於ける信仰運動に就て

者を宗祖に頂き乍ら、 然るに淨土宗の如き、 今日迄餘りに之を社會に紹介す 法然上人と云ふ立派な大人格

985

責任をも忘れ勝にする。大に反省しなければならぬ る反省が足りない。 仲々とねるが、實行が之に伴つて居ない。 も忘れ勝になる。 とする宗旨であり乍ら、概念遊戯を好んで生活に對 由來淨土宗の人々は餘りにインテリである。 教團をも忘れ勝になる。そして共同 だから宗祖を忘れ勝になる。 實践を中心 理 信仰 屈

ない。 を要求するなら、 今の處、宗教復興も唯だ教理に對する興味丈に過ぎ 此の興味が湿きた時、 宗教的偉人に目が注がれて來る筈で もしもつと真面 目 に宗教

ある。

中心に行はるべきであらう。 の教團に於ける今後の信仰運動としては、是非共教祖 宗教的實践者であつたに相違ない。 宗教的大人格者は、 それがどんな教派であらうとも 此意味に於て夫々

六九

教團内に於ける信仰運動に就て

宗の如きは、他の教團よりも其點に於て一步遲くれて 少くとも今迄、宗祖の社會的紹介を忘れて居た淨土

居る丈に、一層の馬力を必要とするのである。 また一方に於いて、出版に講演に、今一段の工夫を

詩歌に小説に戯曲に音樂に、そして演劇に映畵に歌謡 ぬ。宗教の藝術的表現は、彫刻や繪畵ばかりではない。 要する。少くとももつと文藝的に表現しなくてはなら

に舞曲に漸次其歩武を進めなくてはならぬ。 スは皆な佛教の眞價を寺院の中から求めようとは

して居ない。さればと云つて宗敎以外には理論と實踐

, --

との深いものも見當らないから、今の處講話か圖書に

講義がうれるのも、畢竟は手取早く寺院の外で得られ 依つて求むるより外に方法がない。ラヂオ放送の聖典

るからである。

して、今迄の桎梏から脱却し、其信仰運動に就て更に い。此故に今後の佛教教團は社會の歸趨する所を觀取 宗教多しと雖も、日本の佛教程精練されたものはな

更生一番すべきである。

# 日本的基督教論

森戸辰男氏の「宗教復興私見」であつた。所謂宗教復名をもつて讀んだのは三木淸氏の「宗教復興の檢討」とる。ジャーナリズムは盛に此の問題を取りあげて論じる。ジャーナリズムは盛に此の問題を取りあげて論じ

興の内容を形造つて居るものは種々なる立場より種々

典の意義の再發見を迫つた結果現はれたるものであるあらふ。三木氏は所謂「宗教復興」を構成するものはま教の復興でなくして古典の復興であると主張せられるが其れは鋭い洞察であると思はれる。私は今日の所るが其れは鋭い洞察であると思はれる。私は今日の所言、教復興」なる現象は現代世界の支配的潮流であるファシズム的傾向が民族意識の再認識を强要し、古るファシズム的傾向が民族意識の再認識を强要し、古るファシズム的傾向が民族意識の再認識を强要し、古るファシズム的傾向が民族意識の再認識を強要し、古の意義の再發見を迫つた結果現はれたるものである。

宗教復興の内容を形造るものは兎に角として宗教がとでも言ふべきであらふか。從つて其れは必ずしも佛をであるべきであらふか。從つて所謂宗教復興なる現象はファシズムの世界的流行の一つの表現と見做し其象はファシズムの世界的流行の一つの表現と見做し其象はファシズムの世界的流行の一つの表現と見做し其象はファシズムの世界的流行の一つの表現と見做し其れは寧ろ日本精神の再認識乃至再發見であり、一般的れは寧ろ日本精神の再認識乃至再發見であり、一般的れは寧ろ日本精神の再認識乃至再發見であり、一般的れは寧ろ日本精神の再認識乃至再發見であり、一般的れは寧ろ日本精神の再認識乃至再發見であり、一般的なは古典復興と呼ばれ、のが合理的であると思ふ。には古典復興と呼ばれ、のが合理的であると思ふ。には古典復興と呼ばれ、のが合理的であると思ふ。には古典復興と呼ばれ、のが合理的であると思ふ。

七一

るの愚をやめ、又宗教を『反動』として片附ける事を

つある事は事實であらふ。

一般社會が宗教を阿片視す

大衆に依つて新たに反省せられ眞面目に檢討せられ

本的基督教論

井

 $\equiv$ 

郎

向は喜ぶべき事であらふ。大衆は宗教の本質を把握 ıĿ. |め宗教に對して眞劍な關心を持ちつゝあるといふ傾 4

んとして居る。斯くの如く高まりつつある宗教に對す

當時 出され其れが世界的に流行する様になつた。然し其の の瀬戸際に置かれた。 に悲慘なるものであつた。歐洲の文明は沒落か再建か きものではない。 る關心に現在の基督教は何を寄與すべきであらふか。 がら此の危機と言ふ狀勢は單に我が國に極限せらるべ 日本は現在危機に直面して居ると言はれる。然しな 歐洲大戦直後の歐洲 かくて「危機」なる言葉が語 の社 會狀態

る程度 の日本は歐洲の如く危機なる言葉を敏感に理解す に社會狀態は逼迫して居らなかつた。最近に至 心は實 0

散て異とするに足らぬ。現在の宗教哲學も單に宗教家 氾濫せる唯物思想、 深刻に感ぜられる様になつた。此の時に當つて國內に つて國際聯盟の脱退を契機として日本に於ても危機が 生活を基礎付け、 の危機を超克せんとする思想運動の發生するは 其の精神を健全ならしむる事に依 享樂思想を撲滅して日本民族の內 て居る。換質すれば日本精腫は國家組織の是悪で言る である。 の理想を實現せんとするのが日 として家族國家を建設し、此處に建國の理

ıΉi

・妥當であらふ。 りに於て、此の民族的自覺、 省して眞の自覺の上に立つた現象であると見做すのが 日本民族が自己の獨自性を再認識し自己の特異性を反 がジャーナリズムの波に乘せられて居るといふ 私は今キリスト教の思想 日本精神の勃興とキリス に闘する限 よりも

ト教の關係を考察して見たい。

**ф** るる天皇中心の思想である。天皇を擁立し皇室を中心 邊にこそ死なめ顧りみはせじ」といふ歌 ものは所謂「大和心」である。 の詠つた「海行かば水漬く屍山行かば草むす屍大君の へられるであらふ。然し日本歴史の根柢に流れて居る 此れは相當困難なる問題であり又種 體日本精神の本質を構成するものは何 而して此れは大伴家持 々の解答が與 の中に見出 で ð らふ

理想を現實世界の中に實現せんとする思想とが含まれ 從つて日本精神には天皇中心の思想と建國

本精神

の中核をなすの

想日本民族

と共に國家の目的でもある。かうした二つの思想は相

的なものである。 に密接に聯闢して相互に相被ふものであり不可分離

理想として内包するものである。 して內包し日本建國の理想は、 即ち天皇中心の家族國家は建國理想の實現を目的 天皇中心の家族國家を 斯る精神を歌へるも ٤

O

は君が代である。

關に置かれて居るのであつて一部の法學者の樣に統治 ける皇位といふ理念は天祖に始まり連綿として永久に 立の根本精神である。從つて天皇中心の家族國家に於 として發展し活動して居るのである。此れが日本國存 權 る人格が建國理想の實現を企圖しつつ共同社會的な聯 る。天皇を中心とせる家族國家に於ては個 こけのむすまで」此れは國の彌榮を詠ひ、 永遠性を詠つて居る純粹なる「やまと心」の表現であ 一君が代は千代に八千代にさざれ石のいはほとなりて が天皇にありと言ふ様な空疎な觀念的なるものでは 其れは生彩ある有機的組織であつて皇室を中心 我が民族 々の獨立 世 Ø

壌無窮なるものである。

つなる資祚である。天皇は萬世一系にして資祚は天

此

見ると日本民族の一つの特異性は所謂統一性である。 本精神が實際生活に對して發揮して居る効用乃至能力 發達史参照)然しながら今は此等の方面を觀察せず日 性にあると考へる人もある。(河野省三博士、日本精神 文化を同化融合して行く國際協調の一面を持つもの 獨自性を主張するのみでなく、他民族の中に發達した 化的所産を攝取し同化し吸收して物質的 此れを維持するに止まらず、 に重點を置いて考察して見たいと思ふ。 懐かしい情理、凊々しい氣持、或は神々しい氣分といふ は日本人の持つて居る極めて單純なる心、 ある。勿論他の一つの方面から言へば日本精神の特色 己の生活内容を豐かにするのである。 やうな觀察をしたり、又快活性、明朗性、勤勉性、 の理想の實現に努力するには單に日本文化を尊重し 更に日本建國の理想に於て民族が親和し團結して、 他民族の中に結實した文 自己の特異性 斯る觀點より 或は非常に 精神的に 洒脫

七三

調和 民族 民族が其の數に於て如何に多くあつても統一性と融合 潮の中に流れて居る力に依るものである。 は强固なる國體觀念となつて居る。 日本民族は天皇に依つて統一せられて居るといふ觀念 のために共同一致して事に當るといふ事は民族の血 的結束は日本人の先天的に有する特異性である。 Ø 能 力が 缺如して居つたならば一朝事ある場合に 一つの目的乃至理 民族的團結

誠

に力弱

きものである。

的 L が民族は内部的充實と完成に努力し世界的 様 精 え 理 に積極的貢獻をなし、 更に日本精神の裡には世界的和協を要望する普遍的 なかつた様に見える。 に見えるのである。 神がある。 **企を抱懐するも** 此 の方面は今日迄比較的發展して居らぬ 三千年の歴史の經過中に於て我 Ø である。 世界に平和を招來せしめると が併し日本民族は確かに對外 全人類を共存共榮の 進出を敢て

摘されると思ふ。 に日本民族の特異性として、 日本民族は進取的に發展的に新要素 進步的な抱擁性が指

n

る。

狀態に入らしむる事を目的とするものである。

性、 來思想を同化し吸收する事に依つて自己のものと爲す 更に印度に發達した佛教が傳來するや此れを日本佛教 を攝取し、 と言ふ新たなるものにしたといふ事は我 が全く日本化して日本民族の思想生活を豐富 支那に發達した儒教が日本に齎らされるや、 進步性を裏書きするものである。 抱擁して行かんとする性格を持つて居る。 此の抱擁性は外 いが民族 其の内容 にした。 の抱擁

澄みかへ 末期の歌人八田知紀氏の「いくそたびかきにこすとも る。 其の坩堝の中に各國の文化が融け込んで行 くの 中に融け込んでしまふ。やまと心は 民族の抱擁性融合性を最も鮮明に表現して居ると思は П 本民族の最も誇るべきものであると思はれる。 斯くて新しき日本文化を創造して行くといふ事 る水やみくにの姿なるら んしとい 『坩堝』であつて ふ歌 は で 德川 我 あ は

して居らない。其れは必ず日本民族の有する抱擁性

のであつて、其の國に發達した儘の形式に於ては發達

のではなく其等を、やまと心」の中に融かし込んで新し

他國に發達した思想文化を單に模倣するといふ

なのであつて、 きものを創造するといふ「獨創性」が日本民族の特色 日本民族の特性は 「模倣性」であると

p

斯る觀點より飜へつて基督教を考察してみた

ふのは大なる誤謬である。

徒の數 現といつたやうな思想が全く無視せられて居つた。 個人の獨立した人格を尊敬する思想、 天正十年信長が光秀に弑せられる頃迄約三十年間に信 彼は織田信長の支持を受け天主教は殆ど全國に傳播し 五四九年にザヴィ 侵略的な積極的な態度があつたので徳川家康は慶長十 した事が記錄に殘つて居る。然しながら舊敎は一面 年に禁止の令を下すに至つた。 リスト教が日本に傳來したのは天文十九年西曆 は約三十萬人に達し在留の宣教師は二百 ェルが九州に來たのが端初である。 而して此處には愛、 神の國の理想質 人に K

西洋思想を盲 である。此の七十年間を囘顧すると其の初期に於ては ロテスタントが日本に輸入せられて僅かに七十年 此の時代には 旨的 に無批判的  $\nu$ = ズ ムもヘブライズムも峻別 に取り入れる事に急であ

> 教思想と混同して受け入れるといふ狀態であつた。然 的侵略思想が多分に見られるのであつて、 する所なく、 ント思想と相容れざるものがあつた。 ーマを代表する唯物的思想、享樂的思想、 西洋思想として取り入れた。ギリ 此等をキリ プロテス 軍國主義 ź ヤ Ŋ

深かく根を下し、其處より發生し來たれる基督教 可能性がないであらふ。 まとつた基督教は其の儘の形に於ては日本に發展する の基督教が發生すべきときである。 國民生活の中に同化し融合する事に依つて新しき形 ある。其れは基督教の日本化の時代である。基督教を して今やキリスト教が日本の地盤より成長すべき時で た。此の時代にキリスト教の本質が闡明せられ 形に於て、又歪曲せしめられざる姿に於て把握せられ イズムの分離がなされ、 しながら次に批判の時代が來た。 今や國民生活と民族意識 キリスト教思想が其の純粹な ヘレニズムとヘブ 外國文化の衣服を が 完 ラ 而

t ti.

に發生せる神學や儀式や教義に非ずして、

日本民族

0

Ø

裡

求せられて居る。現代人が希求するものは他民族

В 本 的 **基督教論** 

圸 0 盤の 魂の内奥に觸れ、 上に咲 き出づる日本的基督教である。 又精神生活の深みより説き出され 日本民族

る基督教のみが將來の輝やかしき發展を豫約せられて 居るのである。

る。 特異なるものを基督教に貢獻する事に依つて又其れを 通して基督教を自己の裡に同化し吸收して居るのであ である。 に於て時代と場所との制約を受けて居るのに氣付くの 基 ギリシヤ民族は彼の獨自なる哲學を基督教に貢獻 \_ 督教史を繙く時に基督教は其の歴史的發展の過程 各時代、 各民族は自己の獨自なるもの自己の

生み出 すると共に他面 を基督教 ic 度を基督教に貢獻する事に依つて又基督教を自己の裡 化したのであつた。 との制約を受け種々なる形態を取つて發展して行くも 掃 収 Ü して居る。 に與ふる事に依つて獨自なる形 たのであつた。 此の獨自性を通じて基督教をギリシ 斯くの如く史的基督教は時間 п 1 叉中 ~ は彼の特異性である法律制 世期 は其の 健 獨自なるも の基督教 と場所 を Ď t

る。

のである。

然らば日本的基督教は如何なる形態を取る

きか。 の問題は直ちに日本は基督教を如何 叉日本は何を基督教に貢獻す にして同化 ٠ きであらふか し吸

t ×

此 べ

れは皇室中心主義であり家族制度であつた。 收するかの 日 本民族 の獨自性、 問題と聯關するのであ 特異性は日本精神であつた。

家族制 **港だ高き程度に於て影響を興** 教を日本化し得ると思はれる。 制度の如き地位を占むるものである。 ありギリシャ人に於ける哲學、 中心主義と家族制度とは獨り日 く浸潤して居る。 ら日本思想史を概觀する時に支那大陸と印度の思 あつて、 至生活感情を構成して居る要素は種々雑多なるも 日本民族の意識には神道、 度とを基督教に貢獻する事 各要素を指摘する事は困難である。 儒教、 佛教は我が國固 へて居る事を見 儒教、 現代の日本人の意識乃 本 ローマ人に於ける法律 でに依 のみが有するも 皇室中心主義と 佛 一つて同 有 敎 Ø Ø Ь 崽 る 然しなが 時 此の皇室 に基 Ō 想 Ø で 想 K が Ø Ø 其 非 督 で が

**すと雖も其の傳來は遙かの昔に遡る故に其の民族思** 

に深く强く凌潤して居る事を認めざるを得ない。

來ない 我々の生活を此等三つの思想と無關係に考へる事は 斯る三種の思想が相寄つて獨自なる國民意

基督教は此 との關係を考察することは重要な事であるが、 内容を豐富ならしめ得るであらふ。基督教と此の三者 識と國民生活を可能ならしめて居るのである。 の三つの思想を攝取する事に依つて自己の 今は問 日本的

題をただ基督教と神道との關係に限定しよう。

科學の教授をなして衆望を收め布教の素地

を

0

<

をあげる事が出來る。 される。 る。 響であり、 あつかふのは<br />
徳川期の<br />
日本<br />
思想に及ぼした<br />
基督教の影 らふかは可成重要なる問題である。然し今ここで取 0 n が . ば思ふにまさる深い淵源を持つものではなからうか 平田 派なる景教の影響を受くる事なしに有り得たであ 齓 本思想と基督教との交渉は此れを廣い意味に考 先がイスラエルの岐れであるかどうかは暫く措 安朝 共れを明示する文獻として、 神 殊に平 道 Ø 0 th 日本思想が當時支那に流行した基督教 ·田篤胤 K は 確 上卷は漢文混入の和文であるが p, の神道思想に於ける其れ に基督教思想 本教外篇上下卷 Ō 影響が見出 であ b ዹ

が主なるものである。

其の内容の大部分を明末の耶蘇會土利瑪鏡 Ricci)の漢文の傳道 書より得て居ると言は れて居 (Malteo

つて支那語を習得し、 派遣せられ澳門に上陸した。翌年廣東省肇慶府 に生まれ十九歳で耶蘇會に加 瑪利寶は一五五二年十月六日 地圖を作製したり、 がはり、 イタリ ヤのアンコ 五八二年 其の ナ附近 他一般 に止 支那

歐洲文化の輸入者として支那近 彼は近世支那傳道の宗祖たるの光榮を擔ふのみならず 人物である。著書は天主實義、 0 た。彼は廣く士大天に交はり、 M に通じ、儒教を用ひて天主教義の説明に役立せた。 深く經書を沙讃して其 西琴曲意、 世史に特筆せらるべ 畸人十篇等

き

焉。 (1) 乎。 幻隨處憂(本教外篇) 汝何經而能離」己乎。 牧童有」愛厭,此山,而遠望:彼山,如,美可」雪」愛 近。彼山,則近不」若」遠牧童牧童易」居者寧易」已 憂樂由」心萠心乎隨處樂心

牧童遊山二

本的基督教

微 波. 彼、牧、 遊外無食居內有利矣 ?自得矣缓不治本心而 1.埃入目人速疾之而爾寬於串心之錐乎已外尊己固 何經 ш. 近• 而能 近。 離。 Ш. ₫. 近. ・受樂山 不。 苦。 遠・ mi. 矣。 未安千故山 遠. ※ 牧・戦・ (西琴曲意)(、 1 心萠心乎隨 之如 牧. 也。 童. 虚樂・心 美可 易 部分は同文 古今論皆指 剧· 幻隨處憂 寧易 己乎. 不

占明 (2)一徳を蘊し爲事なく寂然として萬有を主宰し 天地 す始なく終なく天 電動物に 大元高祖 Ĵ. K 神あり御名を天之御中主 坐 まし天地萬物を生ずべ 給 舳

也 (吳主 uii 無」始無」終。 则 Ť 無物。 礼 物由:天至: 而爲 **-萬物始**。 -生。 爲:萬 天主無」所:由生 物根紙湯 本教外篇

に至りたるかは興味ある問題である。 0 以 思想 Ŀ て居る事を Ø 光證 25-K た於て 田九 無篤儿 二二 は 胤 キ 4: ij 訟 H 神七 ź して iidi 道月 ١ 逍 二腑 教思想 餘ある 及官 が がとれれれ + ル代基特 16 が重要なる地位を占む ス Ø ŀ 松野科 で 敎 ある。 툂 ノ刊 彼の個性、 感所 想の影響を深 化載 今 义何 泉源吉/ 故 H 10

て居

る

胖

7

1)

ス

}-

敎

は

樂屋 佛

裏で來るべ

き活

躍

**(**)

胩 现

機 11

あ

0

n 的

つつある時

であ

るっ

殺

が

4

ħ1

に宗教舞

·楽 に

XL を

る 彼

> くないのである。 教を攝取して獨自なる平田 通するものがあつたに他 に最も 生活 たとい 强く觸れる所 環境を考察する時に ふ事は彼の 然しキリス 观 が あつたとい ならな K 神道を樹立するに至 キ ŀ IJ キ 敎 IJ S ス ŀ が ス 斯て彼 彼に依て受け 敎 ふことは想 ۲ 敎 精 思 萷 ځ は 想 丰 が っ 脈 像 ij 彼 た。 ス Ø Ź K 0 共 難 精 ŀ

6

ń

神 驗

ئ]-

亢

して居るクリスト 運が顯著なる時に 出でつゝあるを思ふ。 困 一言せられる時に、 今日宗教復興の叫 難 Ø 外 的 胀 迫 と機 キリ 者は居らぬであらふ。 大和 は 今日ただ漫然と宗教復興 牲 \$L スト教は危機に て居 的 心に即し 生 石る時、 活 K 依 た基督教 て内 殊 直 K 基 佛 面 面 教復 的 督者は經 が して居ると 漸 K んを夢 興 深 文 萠 8 Ø 想 機 濟 6 え

極

待ち 居るものである。 念をもつて想起す る。 今後五十 うつつ 靜 j, 年百 に反 Ź 省し自己を深く内省 4 時 後に此 が來るであらう の基督教育 ことを確信 0 L 狀 て 店 態を感謝 る Ø で

#### 敎 批 判 的 再 興 0 機

#### 梅 原 眞

隆

5

**う**。 た檢討 が が好適である。 れてゐるものは宗教を復興せしむる實際的 宗敎 現 宗教にはたえずこれを心がけて直進すべきである は行は 時 は復興してゐるか、 の如く宗教に何程かの闘 れてゐる、 L 復興してゐないか、 かし、 もつと切實に要求さ 心が深めらるゝ時機 運動であら こうし

頽せしむるものはない。 あ に乗じて展開して行くかのやうでもある。 も迷信は跋扈してゐる。 を排除することである。 は正しい宗教を振興せしむることである、 る 宗教においても、 宗教の復興を企劃するに當つて最も注意すべきこと 信じてならないものを信ずるほど人生々活を荒 かっぐるところの根本信條は正し 漫然たる宗教の普及は危殆 しかるに現前の社會におい かくる迷信が宗教復興の機 さらに正 同時に迷妄 て 運 ښخ

批判が要求せられる、

不

斷の批判

が要

求 小せら

n

ほ人生 宗教の興隆を希念する、 る。 考慮を支拂はなくてはならない。 宗教を制限する必要のあることは云ふまでもない、 れたり正法を假面としてゐるものもない やしい迷信を使駈 である。 ものであるにもかりはらず、この實際においては 正しからざる宗教は人生々活を不幸にみちびくの 々活の保健工作の上にも、 國家の安寧、 してゐるものもある。 社會の秩序を亂さないやうに、 正しい宗教の興隆にも正し と」に 宗教について充分 おいて正し か Æ 法 のやう が 歪 であ 曲 な Ø あ

ĸ とろが、 ところが、 い對立が行はれるところから、 宗派の協調が希求せられる、 D) 1る協調を希求すると1ろが無意識 教界にも宗派的な見苦しい抗争とあさま これはよろし これを脱却するため に批 判

L

七九

宗教の

批判的再興の

八〇

る必要はない、宗教そのものゝ本質的批判を試みてものとゝに正しい批判を欲する、そして、それもたゞ選ばた人々の書齋的興味に終ることなく、一種の威力をは代立つ審議會を提案したいとおもふ、その具體的な機構の雛形のひとつとして、こゝに宗教の批判的再な機構の雛形のひとつとして、こゝに宗教の批判的再な機構の宗教局に設置するが適當であるとおもふ、文部省は宗教に關する法令の取扱ひにその職能を限定する必要はない、宗教そのものゝ本質的批判を試みてもる必要はない、宗教そのものゝ本質的批判を試みてもる必要はない、宗教そのものゝ本質的批判を試みてもる必要はない、宗教そのものゝ本質的批判を試みてもる必要はない、宗教そのものゝ本質的批判を試みてものこゝろをくもらせてゐることも掩はれない。よつてのこゝろをくもらせてゐることも掩はれない。よつて

底なしとげられないのである、 として好適なものは文部省である。文部省はこゝに ゆる宗派とつながるものでなくてならぬ、 判的審議の立場はあらゆる宗派を越えて、 難な立場を占めてゐるわけである。 てゐない、また、 であるから、 ものはその信條を至當のものとしてのみ成立するもの しい職分をみがき出す必要に迫られてゐるかのやうで 宗派が自己の信條を反省する立場を有し 同時に餘他の宗派を批判するにも困 何となれば宗派といふ かゝる公明なる批 かくる立場 しかもあら 新

ある。

おくことは正しいことであり、また利便なことでもあー。尚ほ、宗教のことは各々の宗派に自治的に委任して發見を企劃することが寧ろ忠實な方法であらう。

17

いふところの批判的審議の如きは宗派においては到

ては爲しとげられないこともある、

さしあたり、

ح د るが、しかし、

それだけでは不備である、宗派におい

**鑚と審明が始めてこれに役立つのである。そうすると** は希有でもあらう、しかし、少くともこれに最も近い は希有でもあらう、しかし、少くともこれに最も近い きる學徒であつて欲しい、尤もこうした典型的な學徒 害を度外視して忠篤に正しさをつきとめらることので まのは學徒と稱する人々である。故に、かゝる學徒の研 な學徒でなくてはならない、宗派的な獨斷にとらへら な學徒でなくてはならない、宗派的な獨斷にとらへら な學徒でなくてはならない、宗派的な獨斷にとらへら

に参與し得るやうに仕組めばよいかとおもふ、即ち、 も手近である、 各大學に於ける宗教關係の學徒を中心とすることが最 これを中心にして、 江湖の學徒も自

由

者の鑑賞をも参考することがよいかとおもふ。 教學徒にかぎる必要はない、 批判をもとめたらよい、 審議の經過と成果をば隨時に發表して、 ものとなるであらう。 る社會の批判と協賛を求めることによつて、審議會の つて天下の衆智をあつめ得るであらう、 示す批判も審判はいよいよ純化されて、さらに確實な 佝ほ、 かるる公別性を示すことによ あらゆる學界の協力と信 との批判の批判は敢て宗 そして、 一般の學徒の か

7

効験は顯著である。

を捲き起すことであらう、 議は必ず深刻な反響をよぶ、 もたないところの過去の宗派よりも、 る宗派を取扱つたらよい。いふまでもなく、 つたらよい、 がよい、 の對象は現 そして、最もふかい接觸をたもつ宗教を取扱 どんなに取扱つても現實に多くの影響 。前の社會に活きてゐる宗教をえらぶ しか 直ちにその宗派との論争 Ļ これを避ける必要 切つたら血 か」る審 の滴 を

> 教が發見されることを意味ふかく思ふのである。 は ない、 寧ろ血の滴るやうな論究をとほして正し

Ъ. とが明確に設定されるだけでも、 之にて、かゝることが正信なりや迷信なりやといふこ をかけたら病氣がなほるかどうか、 もつものを取扱ふことが適切である、 かゝる祈願が果して正しい宗教なりや否やを確める、 且つ、その題材としても民衆の實生活に深い交渉を こうした類ひのものを力强く審議する、そして、 國民の生活に與ふる 金が儲 例 へば神 かるかどう 佛 ĸ

Λ, 驗があるのである。 そして、 周到な審議をつゞけなくてはならないわけであらう。 は審議の價値がないと考へる人々も 結果を期待することは困難である。 のであるから、 ところが宗教の定義を設定するだけでも容易でない しかし、 D) 1る審議は結論に到達しなくとも十分の効 結論に到達することの困難な謎はさらに 宗教の審議など」いふことは、 即ち審議の過程そのものが國民の ある か」る困難なこと 力<sup>i</sup> b 细 俄 'n かに な

教の

批判的再興の機構

い宗

宗教心に嚴肅な反省と緊張を與ふるであらう、且つ、

あらう。 時代の宗教復興の方途を正しく示唆する機緣になるで

表的な新聞の協賛を得てその紙面が提供されたら最も おいて社會に公開されなくてはならぬ、乃ち天下の代 從つて、その審議の進行して行くありさまは大體

くととは、正しからざる宗教的信念にもそれぐ~安定 ることも危いことである、 有効である。 單に政治的な手法によつて宗教としての權能を認め また宗派の自治 に委ねてお

> 生活を圓成するために、役立つかぎりを新しく工夫し の興ふることになるであらう。 故に、文部省は國民の

て然るべきことかとおもふ。そして、宗教研究に從ふ

開顯することによつて人生を充足することは宗教學徒 學徒によつて要求さるべきことである、 に課せられた任務でもある、こへに提示したのはひと 正しい宗教を

K

宗教の批判的再興を果遂する有力な機構を形づくるこ つの雛形である、 雛形そのものに意味があるのでない

とを希ふのである。

## 行刑上の新教化法と囚人の感想

正木

亮

・一度も勤めたことがないから、 ろ喰ひ遊ひの生ずることがあれば筆者がさやらな立場に居る點に對しての御諒解さへあれば幸である。 上間接の經驗者ではあり得る。 餘年の間行刑局に居て各所からの報告を總攬し、 この小文は本誌の御希望により主として實際問題に即して作るものである。 さやらな立場に於ての實際問題に觸れたのがとの小文である。 或はその種の經驗家から見れば當らぬところがあるかも知れない。 それを基礎として監獄法規を立案したり、 しかし、 わたくしは刑 研究したり 學問上、 只 實際上いろい わたくしは十 して居る關係 務 所 の役人を

でも免業日になると珠藪をつまぐる囚人が少くない。ても例外なく之を認めることが出來る。何處の刑務所的にも肯定されて居るところであるし、又實際上に於囚はれた者が感傷的であるといふことは、之は學問

法會か閑の多い老人の寺詣り以外には用事のない珠數つたやうである。かやうにわれわれの生活から見ると求め、又買求めるであらうと豫想されたのは珠數であ

が刑務所では老岩男女にもてはやされるのであるが、

所のやうに未決に繋がれても珠敷と經典とは多くの人ふ野心からではないらしい。その證據には市ケ谷刑務假出獄のために良い條件を持ち出して貰はふなどとい之は教誨師の御氣嫌をとつて居房に度度來て貰ふとか

八三

行刑上の新教化法と囚人の感想

作業賞與金で自己の用途のための品物を買はし得るや

うになつたが、その特権によつて囚人が比較的多く**買** 

今年一月一

Ħ

から實施された行刑累進處遇令の適用上

99

人の慰安にされて居るからである。

念が成立することになるのである。 他が重なり會ふと淋しさがこみ上げる。悲しさで胸がいるにまであらはれる心理現象である。この心理現象であればこそ悪人が改善されるのである。この心理現象であればこそ悪人が改善されるのである。この心理現象を囚へ之を善用するととろに所謂行刑教化といふ概念が成立するととになるのである。

へることが出来ないで死か逃走かと窮局の點に達したた囚人が逃走を圖る。之を捕へて刑務官が「兇奴はづた囚人が逃走を圖る。之を捕へて刑務官が「兇奴はづた囚人が逃走を圖る。之を捕へて刑務官が「兇奴はづた囚人が逃走を圖る。

ろに區別し統制することを考へねば時に自殺や逃走にをいろいろに統制することが出來る。又それをいろい人類のかかる感情。――梅根、思慕、寂寞――は之

のである。

迄導くことになるのである。

従來の刑務所に於ては囚人に權利とか感情の自由と が陶冶されると考へて居たのであつた。 が陶冶されると考へて居たのであつた。 が陶冶されると考へて居住の統領は事ら之によつた。 而もその宗教上の 本か、珠數をつまぐつて念佛をこととすれば自ら心情 が陶冶されると考へて居たのであつた。 が陶冶されると考へて居たのであつた。 が陶冶されると考へて居たのであつた。

信仰による我の是正を捨てることはなかつた。否、むれいた。しかし、それがために囚人は宗教上の感情統制、法を試みた當局のその態度に對して囚人たちは感激し法を試みた當局のその態度に對して囚人たちは感激し法を試みた當局のその態度に對して囚人たちは感激した。しかし、それがために囚人は宗教上の感情統制、た。しかし、それがために囚人は宗教上の感情統制、

固くせらるるところが見へた。

しろ、彼等の信仰は「人」による知識向上によつて益々

た。恰度そのとき世の中には皇太子殿下御渡歐 せてそれで感化が出來るであらうか ic 同じ大正十一年に當局内に囚人に活動寫真を見 とい ふ譲 諭 Ó が 映畫 起 0

受けられ 下の赤子であるといふ感激、 結果は彼等に筆紙に盡せぬ感情のあらはれたことが見 小菅刑務所で謹寫して囚人の心情を觀察したが、 で國民が感激して居る最中なので、 た ので ある。 我等は罪人ではあるがやはり陛 罪人であるにも拘らず映 當局は同じ 胦 その 畫を

畫をも見せられるといふ施政に對する感激、

それやこ

る。

ぁ

來 界に導からとしたやうである。 三年には蓄音器も入れられたがその一つ一つがふへる 努力等いろいろと考へるやうになつた。次で、 n に從つて彼等はゆがんだ存在でない自己と 自 己 の やの感激が重なり合つて彼等は報恩、 家族 の將來などと考へ合せて眞劍に自己を善の世 責任、 大正十 謹慎、 將

た新たなる感情の逃げ場が出來上つた結果ではないか る逃走、 最近 の行刑 自殺、 統計に於て殊に所謂 喧嘩、 傷害等が少くなつたのは 刑 務所事故 とい **ታ**› 5 は L n

行刑上の新教化法と囚人の感想

支へるいろいろな精神陶冶方法の必要なることが之に と思ふ。又雜多な感情の持主を改善に導くには信仰を

する場合があるが、 活に卽すべき心の使ひ方が敎へられて居 ない。宗教教誨そのものは役立つて居るのだ される。又實際刑務所 よつてもわかる。 よく、 宗教教誨は囚人の教化改善に役立たぬと非難 それは宗教教誨が役立たぬ の信 仰家 が出るとすぐに ない カュ が らで 現實生 のでは 泥棒を

はない。 に對する感激から發せねばならぬと思ふ。 わたくしは思ふ、 宗教は未來に對する渴仰のみではなくて現 宗教は現實生活を離るべきもの で

れそれによつて囚人は毎日の生活を陶冶してゆ 任等を内容とする行刑累進處遇令といふも を改良するの必要に迫られ 改良の目標があるのである。 せしめるがために從來忘れ 現在 に對する感激を期待するところに行 て玆に喜怒哀樂、 がちであつた囚人の生活 現在 に對する感激を意識 Ō 荊 希望、 が 敎 ź۱ 制定 化 ねば 法 責 z 法 0

## ならぬことになつたのである。

化

成績 容に近似せしめるのがこの處遇令の特徴であるともい 上級に進むに從つてその生活内容を自由社會の生活内 り上級に累進せしめる生活の累進法である。そして、 行刑累進處遇令は懲役囚の生活を四期に分ち作業の 操行、 責任觀念及び意志の强弱によつて級下よ

である。 た所以は人類の本性を教化の上に利用せんとしたから 行刑處遇に於てかくの如く生活累進の方法がとられ

るっ るが、 望の光を求めていつまでも續きそれによつて生活は進 ではない。それを權利として示すとき彼等の行動は希 られるとすれば彼等の勤勉努力は決して永續するもの を充實せんがために勤勉努力の生活を敢てするのであ 物質的欲求に生きようとする人類の本性はその欲求 この勤勉努力の生活こそ希望の原理となるのであ もしもさやうな結實が單なる恩典によつて報ひ

> 活内容を條文によつて明定したのはこの處遇法が希望 の原理の上に立つことを明かにした所以である。 し行くのである。 累進處遇令が各級に屬する者の生

どがそれである。この醜惡なる動物的本能を調整 の種々なる行動があらはれる。 に發揮せしめるときはそこに人類の動物的本能として しかし、 物質的欲求を騙束することなく思ひのまま 同囚 蕳 の軋 礫 鬪 する 手な

精神的文化はひとり宗教の力のみで達せられるもので はない。 しかも従來の刑務所ではそれで充分だと考

がためには精神的文化を得しめる必要があるが、

その

られて居たのであつた。

文化の糧となる音樂や映畫はそれだけについて考へる の如くに考へられて居たのである。 ととかく慰安としてのみに考へられ囚人生活には禁物 つまつて精神的文化を向上して行くのであるが、 **ゐられて居る。宗敎、** 普通社會人の精神的文化獲得はいろいろの手段 教育、音樂、 映畫、 しかし、それらは 講演等 その があ が 用

堅實な精神教化を爲さうとする場合に之を排斥すると

られるやうになつたが、行刑累進處遇令に於ては更に足せしめ、蓄音器、ラヂオ、映畫等による教化を試みうに近時の行刑教化法の中には出來るだけ讀書慾を滿らしめるがためには社會人の必要とする教化の糧を避とは出來ないのである。殊に、社會の善良なる一員たとは出來ないのである。殊に、社會の善良なる一員た

それを生活累進の内容としたのである。

その上に競技、

遊戲、

運動會、

集團散步等まで許して

るが、それによると運動會が真の人間性をあらはす材を感激せしめ且精神生活に入る動機を作るものであるかといふことは彼等の感想録によくあらはれて來る。たある刑務所で運動會(之は第一、二級のみに許されとある刑務所で運動會(之は第一、二級のみに許されとある刑務所で運動會(之は第一、二級のみに許される)をやつた際に一人の囚人は「縄を引張る運動で有る」をやつた際に一人の囚人は「縄を引張る運動で有るが、それによると運動會が真の人間性をあらはす材をが、それによると運動會が真の人間性をあらはす材を感が、それによると運動會が真の人間性をあらはす材を感が、それによると運動會が真の人間性をあらはす材を感が、それによると運動會が真の人間性をあらはす材を感が、それによると運動會が真の人間性をあらはす材を感が、それによると運動會が真の人間性をあらはす材を感が、それによると運動會が真の人間性をあらはす材を感が、それによると運動會が真の人間性をあらはす材を感が、それによると運動會が真の人間性をあらはす材の機のない。

感謝しなくてはならぬ」と書いて居る。 で居ることを示して居る。又ある囚人は之によつて學 で居ることを示して居る。又ある囚人は之によつて學 童時代を追憶し今日を慚ぢ最後に「發憤と努力の心が 勇む徒らに飛んだり跳ねたり譯もなくはしやいで居た のがならに飛んだり跳ねたり譯もなくはしやいで居た がかりでなくかうした尊い感激に浸り得た事を私共となつ がかりでなくからした尊い感激に浸り得た事を私共は がかりでなくなら、と書いて居る。

誘ふことに役立つた方が多いと思ふ。
誘ふことに役立つた方が多いと思ふ。
誘ふことに役立つた方が多いと思ふ。
が勿論多い。しかし、それが彼等にとつていかに感激が勿論多い。しかし、それが彼等にとつていかに感激を置を與へられる當局への感謝とか、何れとして萬感處置を與へられる當局への感謝とか、何れとして萬感處置を與へられる當局への感謝とか、何れとして萬感處置を與へられる當局への感謝とか、何れとして萬感處置を與へられる當局への感謝とか、何れとして萬感處。

八七

行刑上の新教化法と囚入の感想

j,

料であることを示して居る。又或る囚人は「樂し

八八八

#### Ξ

であらねばならぬのである。

るのである。

さのである。

さのである。

さのである。

されば、行刑教化の目標となる社會も亦かくの如き社会やうに行刑教化の目標となる社會も亦かくの如き社会がらに行刑教化の目標となる社會も亦かくの如き社会が言葉に於てかやうな社會が理想の社會とされ

といふものが考へられ出したのは特に最近十年の行刑(行刑教化の基本として責任感 Verantwortungsgefühl

侃

の檢査、

居房の檢査を全然免除して彼等の責任の下

この場合若もその一人がその責任

に置いたのである。

る。 述の處遇の外にその居房に施錠をかけることなく、 等の責任に訴へようといふ見地から第二級に許した上 し得る以上、 體のために犠牲的精神を流露せしめようとする敎化 せて居るが、 第二級以上に屬する囚人に責任的動作を規 範 し て 居 織り込んだのである。 要視して、そしてそれを日日の刑務所内の生活 學上の傾向であるが、 手段である。 さしめ、 自己のための勞作を許し、彼等の責任の下に集會を爲 手に委ね、彼等自ら進んで構內の洒掃整頓を爲さしめ、 いて來るに從つてその責任感を增大せしめようとして 例へば、第二級の者には工場全體の動作を囚人の 競技、 第一級に於てはもつと信任を厚くして彼 だから、 之は結局他人のために利己心を捨て、 遊戲又は運動會に對しても責任をもた 殊に、 その傾向をわが行刑 第二級に於てかやうな責任を果 だんだん社會生活に近付 では の中に 特 K 團 重

に違反すれば總ての人人に迷惑をかけるといふ點から

精神であつた。 彼等の責任觀念を養つて行かふといふのが新教化法

0

情を抑へることも出來る。裏切もしない。之はわ 囚人でも利己心を捨てる場合は屢々起る。 的である。 の主管者である關係上各所を廻つてささやかなわたく て貰はねばならなかつた。 念は囚人生活を固き監視の下に縛りつけたが、 立つかを説いて努力を乞ふた。 しの微意を示し且彼等の仕事が皇軍の爲にどれ丈け役 であつた。そこに送る軍需品をわたくしは徹夜で作つ しが實驗したことであつたが、恰度上海事變の眞最中 從來長く疑はれて居た囚人の心理狀態、 囚人は逃走する。 わたくしは自分が刑務作業 囚人は裏切る。 逃げ度い感 囚人は利己 等 等 しかし たく Ō 疑

見へた。

である彼はその仕事に從事中仕事と自身とを一に歸せを申し渡されたが徹宵働き續けて竟に倒れた。累犯者囚人はその當時猖獗した流感に冒されて醫者から休養しの信賴とに對して淚ぐましくも働いて吳れた。或る後等は自分たちが銃後の人人とされた感激とわたく

行刑上の新教化法と囚人の感想

我皇軍の戰勝の爲にといふ責任心に生きて居たやうに活は正に利已を捨てて只戰爭に間に合さねばならぬ、たほどであつた。この事件を中心として見た囚人の生悛して死んだに違ひないとめたくしは彼の與福を祈つしめたに違ひない。感激の中に働き得た彼こそ眞に改しめたに違ひない。感激の中に働き得た彼こそ眞に改

囚人千人は全く無拘束の狀態にさらされた。 たといつても過言ではない。 なかつた。 るやうに賴んだ。逃走したい本能を持つて居る彼等は 有馬四郎助典獄はみんなの中に立つて逃げないで吳れ る有馬典獄のために各自相制して竟に一人も逃げ出さ この易々として逃亡し得る世界に立つて彼等の尊敬す の際に小菅刑務所は粉徴塵にこわれて刑期十年以 少し古い話だが、 東京の平和 大正十二年九月一日 はそのとき囚人の義心に救はれ のあの大震災 その )時故 Ŀ

の危險を感じたが、彼等は有馬典獄に對すると同じ感居る。その試みの始めに於ては多くの人人はその逃走新累進處遇に於ては第一級の者を郊外散步せしめて

教化法の效用の大いなることを肯定することが出來る等の精神生活を强固にしつつあるかを想像するとき新る。かやうな心情を助長することそれ自體が如何に彼激の下に未だ一人の逃走者を出したことがないのであ

四

のである。

の現實生活を規則する生活法である。しかしながら、わが國の行刑の根幹をなして居る新累進處遇は囚人

糧となつたことが囚人の感想によつてあらはされて居その生活法は今のところ、囚人の精神生活に多大なる

న<sub>°</sub>

惟ふに、

吾人の生活の理想線は現實生活と精神生活

ところを見ると、よく働く者こそ感謝の生活に浸り得らも教育學上からも倫理學上からも强くいはれて居るかざる者は須らく食ふべからずといふ言葉が宗教上かとい一體となづたその點にあるのではあるまいか。働

九〇

とが多くなつたらしい。この狀態が永續することが出うになつたし、又事實いろいろの點に於て感激するこ果進處遇の結果によれば囚人はたしかによく働くやることになるのである。

としても役立つであらうことをわたくしは信じて疑は活の陶冶方法としてばかりでなく、立派な一般敎育法來れば累進處遇法といふ囚人の生活法はひとり囚人生

ない。

# 明治以降の修身教育にあらはれたる宗教政策

#### 海 後 宗 臣

組織 是非とも究明を要することである。我國の學科課程の 教育中に於ける一つの異彩であると共に、 教育にあらはれた宗教政策を考へてみたい。 なければならない性質のものである故に、 教育が歐米の教育を模範として進んで來て居るのに、 特質の一つとして我が學校教育は宗教を學校から完全 我 家の統轄を嚴格に受けて發展して來たといふことは、 然かもそれが、宗教の外に特立して來たといふことは、 に除外して來てゐる。この事實は現代諸文明國の學校 として運営せられて來た。 教育に種 、國の教育に對して種々なる特質を與へてゐる。その 我 より 國 0 見て修身教育は特に宗教と闘聯して考へられ 學校教育は明治以後國家の統轄する教育制度 一々の問題を與へてゐる。明治以後 この學校教育制 され こ」に修身 度が近代國 自分はと の我國 が 我 國 Ø

> 絡を提供してゐる。 立して成立し、然かも國民教化の任務を果さんとしつ を探らうと思ふ。 に於ける國民教化と宗教に關する問題に就いて何 」ある意義をも明かにするものである。 の小論文に於て明治以降の修身教育に於ける宗教政策 との問 題 は我國の教育が宗教 それが又現代 より中 か

教に背を向けたのは明治三十二年の文部省訓令第十二 むるといふ方針は、 號を俟つて初 ノ外ニ特立セシムル てである。 に掲げられるに至つたのは明治五年學制 我 はとらないが、 |國の學校教育に於て修身なる學科が教育規 我國の學校教育が「一般ノ教育ヲシテ宗 のめて現 國民教育をして宗教の外に特立 はれ 明治五年學制發布を行ひ、 ハ學政上最必要トス」として、 た教育政策ではな 發布 の際 訓令 程 せし K Ø 中

ル

明

2治以降の修身教育にあらはれたる宗教政策

形

教科和 して採用された事情を考へたい。 き宗教政策に注目しなければならない。 策を考へる前に、 見ないで現在に至つた。 於ける教科中より除外し終つたことは、 育の内容として修身を採擇し宗教を全然除外したこと を明示してゐる。爾來この方針は何等根本的な變改を の出發點に於ける教育方針が如何なるものであつたか に於ける學校教育を参照しつゝ、然かも宗教を學校に である。 とである。 育制度を運用するに至つた際より明瞭になつてゐたこ 織 當時學校教育制度を樹立するに際し歐米諸國 より除外せられて修身が德育のための教科 との方針を最も明かに示す事例は、 先づ一般教育の中に於ける斯くの 修身教育にあらはれた宗教 次には宗教が 教育制度實施 普通教 ے 如 政

明治 大學を 五分科組織にする 計劃で、 そのうちに大學の分科組織に就ての規程がある。 修身の名稱が教育規程の中に最初に現はれたのは 文科の五に分けた。 三年二月 Ø 「大學規則並 との五分科制は歐羅巴に於け 中小學規則」 教科•法科•理 である 科醫 當時

n

は前述の大學規則中に於ける修身學と同じ方針に

儒教に歸着し

てねる。

ある。 たが、 といふ説明より見て、 る。 學•中庸•詩經•書經•周易•禮記を必讀書として指示 る。 小學論孟循環となつてゐて、 であると考へてよい。然るにこの講釋聽聞 の附屬小學校は、 に何を内容として採擇して來たかを見る こと が出來 てゐる。以て敎科が如何なるものであり、 命・祝詞を必讀書とし、修身學に於ては孝經・論語・大 神教學に於ては、 教科は歐羅巴諸大學に於ける神學部に模したものであ る大學の組織を模したものであるが、 又外國の兵學校に模倣して設立された沼津兵學校 然るにこの教科は神教學・修身學の二つに分れ この講釋聽聞は毎日曜日の朝に行ふも この小學校の敎科のうちに諧釋聽聞なるものが 明治元年より新らしい教育に着手 古事記•日本紀•萬葉集•古語拾遺•宣 聖日 の宗教講座を翻譯 このうち最初 神學に代る の内容は した教科 のである Ø

1008

然かもその内容

する教科を参照して教科組織をなし、

つた内容の取扱ひと見てよい。

歐米に於ける宗教

に開 ቷ

内容を宗教 る修 K 基礎としたことに何等の不思議はない。 は と學校教育とを切離す方針が修身科特設の に學校徳育を取扱はんとした態度が維新直後に於て旣 ス」と規定し、 忠 認められる。 府縣に對する小學校敎育の 儒教に轉化してゐる。 身科 孝ノ道ヲ ゎ 萠 K 知ルへ 求 芽 外國 國體觀念と忠孝の道徳とを以て德育の め が ず 現 キ様教諭シ風俗ヲ敦 ĺτ は の教育制度を参照しつ」も 一時 n 斯くの如くにして我國に於け てゐた故に、 Þ 、講談ヲ 施設方針に於ても德育の 以テ國體 明 宗教 ク 治二年二月 初 ス 8 に據らず 時勢ヲ辨 ル より現 宗教 ヲ 要  $\sigma$ 

されてゐる。 譯をもつてこれにあてた。 Ŏ 於て發展することとなつた 明治五年の學制は外國に於ける教育制度を模倣した 『小學讀· L であるが た材料がその大部 本 例へ は 各科 7 メ ば非常に弘く使用され の教育内容も多くは外國教科 IJ 分を占めてゐるが、 .7 Ó ウィ 從つて神に闘する敎が譯 ル ソ ン • た田 IJ その窓之 1 中義脈 ガ 書の 1 を

敎

削 地

一の教

にて置きかへ

た部分など、

編

纂者の宗

る

#4

翻

Ь

K は

れてゐたのを見る。

修身は斯くて宗教とは別の天地

翻 編

11)4 治

以降の修身教育にあらはれたる宗教政策

得たり、 らは兎し給へ○私の死するときは天道へ導き給 を下し給ふにより、 再 (明治六年版) 拜昨夜も無難に 多謝○私を導き給へ幸を與へ給へもし過ちあ には朝の祈が譯出されてゐる。「天津 過ぎて大幸なり、 父母の息災なる顔を見ることを 今朝夜明 けて光 拜

h 繭

挿入されてゐる。 神を云ふ」との一 創造についての直譯文と共に明治七年八 除された。 叉原本に於ける 句 これ等は卷三の最初 が基督教の祈禱文に割註となつて モ 1 ゼ の十誠の ĸ あ うつた神 月 の所を儒教 0 改 íΕ の天 で

神とは天御中主神、

高皇産

蜒 0

闸

神皇產靈

神

天照·

大

の終りに註を附

して天津

裥

説明を加

へてゐる。「天

と子供の朝の祈りが直譯されてある。

編纂者はこの文

於ける教訓書を翻譯してその は長い間 による人倫 に關する態度を窺ひ得る。 神は 天地 誦讀されてゐた。 の主宰にして人は萬物の靈なり」 修身教科書も多くは歐 内容としてゐ 尤も『小學入門』 に於け Ø 米 何 K

一時多く使用されてゐた修身書の二三をとつてその

當

九三

治

九四

身口授 すべきを述べ、人間の生活總てをとゝに歸着せしめて たものである。 を開くと、 内容を考へたい。 **善人を佑くる事等の項** 世界、真神には見へざるものなし、 てねる。 先づ神より説き起し のであるが、その最後に「兒童神を拜するの禮」なる ゐる。又明治八年文部省より出版した漢加斯底爾譯『修 に於ける神の説明と人としての神に對する態度を說 する務となしてゐる。このうち天に對する務は基督教 に對する務、 れる箕作麟祥譯述 ・ラパル 課を設けて訓話を結んでゐる。更に明治八年刊佛人 禮拜を基礎とし、それより良心、家庭道徳、社 本書の日次を見ると真神、 ム原著和出順吉譯の なる修身教科書は外國の教訓話を翻譯したも 人の務を五つに分ち、 人に對する務、 全智全能なる天を說き、之を尊崇禮拜 先づ當時最も多く使用されたと見ら 『爽勸善訓蒙』(原著者佛人ボンヌ) 目を以て初められてゐる。 總ての教訓を真神に歸着せしめ 族人に對する務、 『訓勸懲雜話』に於ては 天に對する務、自己 寺院、禮拜、真神は 太陽、 植物、 國に對 鳥 jiifi

然るに明治十二年より徳育の振作が問題となつてゐ

その一部分である。大部分の修身教科書が歐米の諸教 分にその意義は理解せられなかつたであらうが、 勿論これ等の教科書は多く讀本として使用せられ、 故に、修身の根本が神に歸着するは當然のことである。 訓書を翻譯したものをその內容としてゐた時代である れてゐた修身書に共通なもので、こゝに例示したのは 會道德に論及してゐる。 てよいっ 上に於て宗教と修身とは可成り近い關係にあつたと見 斯かる教訓內容は當 時 使 內容 用 充 さ

呈してゐるが、 にのみ走せて、 の端を發してゐる。天皇は當時の教育が智識 る。この德育問題は明治十二年の秋明治天皇が御巡幸 1る**教學の危殆を挽回するの道を忠孝に見出された**と ዹ の大義を忘れるが如き者を出し、 の砌各地の學校教育を御叡覽になつた際の御 かも知らないと御叡慮遊ばされてゐる。 斯くの如きであつたならば、 仁義忠孝を後にし洋風これ競ふの觀 我國教學の本意を失 この際にか 將來 感想 才藝の にてそ # を 末

とは、 我 17 明白 × が に見ら ijΠ. ح 宗 Q) 後 の訓典として傳統してゐるものであつて、 れる如くである。 に發展して來てゐる修身敎育革 然かもこの忠孝こそは 新の實際

> ハ =

宗教 當 胩 國 この 一時の元田侍講の意見書に次の 一教なる語をもつて斯 るものであるとの思想がその際に發現してゐる。 K 代 日本教學革新の事業に翼讃した侍講元田永学は つて修身教 育の基礎となり、 かる教學の基本を論じてゐる。 如 き論述がある。「國教 國民的信念を與 當

蘇 ヲ 見 切當 敎 ノ妄鑿信 ナル ヲ以 ス ル テ 人々迷信沈痼動スへ = 足ラ ý ル モ共 死生 カラサ 禍 福 利 ル 害ノ人心 ノ佛 = 至 法那

下 ス ナ

Ź ル ル

=

在

ル

,

ミ其人民ノ

信從

スル

- 否サ 敬

ル シ

唯

陛

閣臣卜

厚

ク信シテ恒久撓

~

サ

ル ŀ ヲ

=

アリ

彼 ŀ 者亦

ŋ

建

ル

=

非

ス

齟

訓

承

テ之ヲ闡明

天皇以 カ 厚 基 = カ  $\nu$ 前 ラ ッ セ ハ 則 カ ス サ 至 國教 1 ₩ ル 丁リ共 ル 雖 ŀ 者 ١ ) = E 立ツ 决 ハ 天祖ヲ 無 其帝王宰相以下人民ニ至 ス ŀ キ ル ナ ノミ..... 立 敬 ŋ Ŋ 本 ·**}**ጉ ス 朝 ル ル ノ誠 ۲ 瓊々杵尊以 ハ 心凝結 歐洲 我 信 ス シ加フ 1) 事臣 ル **冷除欽明** 、皆其宗 之ヲ 厚 キ

明治

 $\mathcal{I}_{L}$ 

|年十二月地方長官會議の際に於て地方長官を通じて

敎 審

吅

治

以降の修身教育にあらはれたる宗教政策

ŀ

古二復 育に於ける宗教政策の根本を決定したも 據せずして祖宗の訓典により信念的基礎を與へるも 殊に修身教育と如 る結果となつた。 であるといる教育方針を從來よりも 歷史上 儒教ヲ かにしたものである。 闘する思想は修身教育に於ける國民的 セン而已」(明治十二年) 以テシ祭政教學一 胚 × 誻. スヘキ この國教に關する思想が 何 に關聯して發展した ・ヲ見 日本の教育は特 致仁 レハ 今日 教育議附議 義忠孝上下ニアラ 更 1 に明 國敎他ナシ Żι 殊の宗敎に 信念の基 Ø 我 確 しこの が ع 國 なら 見 修 Ø られ 身 敎 +)-國 亦 仫 t

明

K

Ø 思 忠 想 孝仁義に基いて修身教育を改善 は特 に重 要視 しされる。 せんとす る 思 想

る。その意味に於て明治十二年より發動したこの

國

『幼學綱要』は教學の本末を明 ては文部省に於ける修身教科書編纂の事業となつた。 十二年 一方に於て 元田 侍講 幼學綱要』 に編 暴の 御 かに Ø 編 下 命 される聖旨によつて 暴となり、 が あつた。 他方に 明 治 於

は、

JL

に就 明示された。 **殺丁寧に此理を説明し童生をして熟々是を會得せしむ** 外國と大に異なる所あるを以てなり、 皇室を尊ぶの念を興さずばあるべからず、 書より嘉言名何を採錄したものである。 科之部•中等科之部) 六年より十七年に亘つて文部省より。小學修身書 (初等 を出版した。との書は和漢洋古今の嘉言名句を輯錄し **づ明治十三年四月に西村茂樹の編輯した『小學修身訓** を掲げ、 御頒賜になり、 んとした。 たもので、 句を引用し、その後に德目に因んだ和漢の實話を載 とは編纂者の學風よりして當然である。この後明治十 た。文部省に於ては從來の修身敎科書を改める爲に先 し、小學修身書初等科之部卷之一)と例言の中に揭 いては 徳目の大意を説き經書より徳目に關係ある數 これ等の諸句が忠孝仁義に歸着してゐると これを幼童に暗誦せしめ徳育の基礎となさ 一我が國 この教訓書は幼童教訓に必要な二十億目 國民德教の基礎がこゝに存することを 」が出版せられたが、 Ø 人々は貴賤の別なく幼き時 教師たるもの反 殊に國體信念 是我國 され も和漢 より 體 Ø 世

> たが、 我國の德育はその信念的基礎となるものを探求してゐ 學綱要頒賜之勅諭)との御方針が徹底せしめられた。 學アリト雖モ之ヲ本朝ニ採用 書はこゝに於て全くその姿を沒した。「彝倫道德 げてゐる。國教の思想より發した修身教育革新 の徳育問題に答へた。 ノ主本我朝支那ノ專ラ崇尙スル所歐米各國モ亦 せられてゐた修身書もその內容を一新した。 は斯くの如く發展した。これに應じて民間に於て出 仁義忠孝にその方途を發見して國民教育として スル未タ其要ヲ得ス」(幼 翻譯修身 修身ノ ハ教育 **(**) 事業 版

立せしめることに徳育の根本を置かなければならないの小冊子は當時の徳育主義を評して文明世界に於けるの小冊子は當時の徳育主義を評して文明世界に於けるで『徳育餘論』 儒教主義の成跡書だ恐るべし』等の諸古流の回復として正面より反駁した。これに引き續い古流の回復として正面より反駁した。これに引き續いし得ないとなし、自主獨立の教を立てて先づ我身を獨し得ないとなし、自主獨立の教を立てて先づ我身を獨し、然るにこの所謂儒教主義の徳育はそのまゝで發展し

尙 とした。 ほ文部省に於ける修身教育指導方針が改められた爲 なる徳育論 德育主義 ح Ō 論 Ø が現はれ、所謂徳育混亂時代を現出した。 問題が更に紛亂した。 に引き續いて明治二十年に至る迄に種 斯くの 如き際 ば K

教育界を賑は ならないとの所 徳育を効果あら 論 た。 しめるためには、 が現 がはれ、 修身教育と宗教の問題 宗教に據らなけれ

が

儒

O

代るに足る教が現はれてゐない。 維新前迄は佛教及び儒教があつてこれが國民の德育を 16 なしてゐた。 育方法案」なる小冊子を出版した。 との德育方法を提唱し、 のは 徳育の 加藤弘之である。 根基は宗教によつて培はれなければならない 然るに維新後に於て儒教は廢 當時の宗教德育論を代表した 加藤弘之は明 その爲 その主張を見るに、 治二十年に に徳育は全く n とれ 德 K

混亂 چی か 0 に陥 手に徳育を委ねるのが最も効果ある實際方法と思 徳育の基礎をなして ゐる如く、 叨 治以 つてゐる。 一路の修身教育にあらはれたる宗教政策 自分の 考へでは諸外國に於て基督 我 國に於ても宗教

家 敎

> 歐米では宗教と言へば基督教に一定されてゐるが 國にては佛教、 いれい。 儒教は宗教ではないやうで 神道、 實際の方法としては、 基督教何れをも學校の徳育に ある これ等佛 全國の が、 用 我

案は歐米に於ける宗教々育の方針と同様なるものに その賛同を得て教育界の輿論となし、 闘する故に、 ふるが 建議してその實現を期する考であつた。 ととが出來る。 徹底せしめることが出來、 法案を實施すれば、 教家を任命す 生徒をして希望する教派の修身を學ば 立中小學校に每校四つの宗教に基く修身科を置き、 あげることが出來る。 ろしい。これ等の各學校の宗敎の敎師 事情よりこれも宗教に入れて考へる。 耶の 四宗教によつて學校德育をなせばその効果を れば、 熱心に教化にあたる。 加藤弘之はこれを實際教育家に示 從來より不振であつた修身教育を 各宗教家は自 又同時に宗教をも改善する らの 斯くの如き德育方 更 K しめ へに文部 敎 この德育方法 は各宗派 派 たならば の盛衰に 大臣 從來 の宗 各 公 K ょ

九七

つて我國

一の徳育の基礎を置か

んと提案したものである

と見てよい。

のは、 二十年に『日本道德論』を發表して德育の基礎を明か され、 常とす。是れ本邦教育の一大缺點にして、 背に及ばす、 共徳育に基礎を失ひたるを以て、人民の道德は大いに に於ける德育思想は「維新以來教育の進歩は著しと雖 議をなして德育問題についての劃策をなした。その際 にし、二十二年には修身教科書勅撰、 德育問題 儒教主義國體主義のものが多く現はれたのみでなく、 のなることを主張した。これ等の徳育論のうちに於て ることを指摘して反駁した。又或る論者は諸雑誌に於 育新論』(明治二十一年)は宗教主義の取り得ざる論な て德育が宗教によりて初めてその効果を現はし得るも - 更迭ある毎に、一般の徳育に多少の變化を生するを 然るにこの加藤博士の徳育論は教育界に於て問題と 賛否兩様の意見が簇出した。 斯る傾向の徳育思想であつた。西村茂樹は明治 の歸趨に就いて重大な方向の指示をなしたも 教育者又一定の見なきを以て、 西村正三郎 明倫院建設の建 決して棄て 文部大臣 Ö 德

> 更に天皇の聖旨を奉じてこの際徳育の根本を確立しな 儒教主義の良書を編纂してこれを生徒に使用せしめん 題となつた。この際榎本文部大臣は徳育の基礎となる 二月の地方長官會議に於て德育の大本樹立のことが問 室は盆々其尊崇を増すべし」(西村茂樹著『往事録』)と 普通教育中に於てその德育に闘することは、皇室自 甚しき者なり。 て、 置くべきことに非ざるなり。 との方針であつたが、これは直ちに内閣の問題となり、 る時は、 ら是を管理し、 の皇室あるに、是を德育の基礎とすることを知らずし いふことに歸着してゐる。斯かる際に、明治二十三年 教育者紛々擾々益其知る所を主張するは誤れるの 徳育の基礎固定して人民の方向亦定まり、 余因て皇室を以て道德の本源となし、 知育體育の二者を以て文部省に委任す 然るに本邦には世界無双 皇 ď,

その根柢が宗教に求められずに、 徳教に關する刺諭の起草に關係した侍講元田永孚 國教を以て答へられ

斯かる徳育の根本を確立しなければならない際に、

ければならない所に迄進んだ。

た。

ある。 ŋ 施 君臣之大義明矣、 するといふことに歸着する。「夫奉 V) ば するのでなかつたならば、 は宗教の外に立つことが緊要であるが、 は て 確乎不拔積以十年、 つても之を拒まないが、 性質の 一政府が主とすべきものは何であるか。 なすべきであらうか。 一國家としては極めて重要な問題である。 J. 1 Ш 天子 尊信之、 る 永学は 131 則在最擇其人、 補益之以歐學之格物、 我邦に於ける國敎は强いて今立てなければなら 澽 為一次 即ち b ح のではなく、 現在宗教 の論文に於て宗教に對立した國教を說 ŧС 國敎 皇族大臣參議實行之, 父子之至親敦矣, 'ni 則 に關する意見書を提出 心將有 に對 主宗教者、 更に何物かを採つて以て主と 现 結局天祖を奉ずるの信を堅く 在政 用之爲國敎、 自 して如何 立して進み得ない。 變風俗矣、 府は如何なる宗教で 不可置諸教官 擴充之以孔子之道 天祖之誠心立矣、 なる方策をとる それ 以率先億 普命文部爲敎 それは國教 政 至敎育之實 してゐる。 には如 一府として rþ 然ら 也 兆 で あ 101 カュ

> 育勅語 思想がと」に再び現はれ 採つてゐる。 してゐる。 とることを戒め、 徳育の根本を樹立する場合に宗教の教義に類する形 叉法制局長官として物諭 せんとしてゐる。 孝之道、 之以天祖之所以當敬 除してゐる。 として、 つを喜ばしめるが如き形をとることなきようにと注 可防之也」として、 「共三四歲乃十四五歲之稚童、 の渙發によつて初めて歸着すべきところを明 **國教を基とする爲に宗教を主とする教師** 以定知覺、 何れにしても宗教に對しては中立 明 この方針に悲き幼童の教育に關しては 治二十年頃より 天又は 明治十二年頃より 以一 國 一教を用ひ宗教の浸潤蔓衍を防 國 思想、 體之所以當尊、 神 の起草に關係した井上毅 たものといふことが 等 が用 の徳育問題 則宗教之浸潤蔓衍 而未入宗教之人、 語を避け、 Ó 人國教 道之以 K Ø 混亂 五の立場 宗旨 就 出來る。 いての 仁義 先敎 を排 は Ø 敎 或 ıĿ.

明治二十三年後に於ける修身敎育は敎育勅語の御

趣

され、

明治初年以來の德育方針であつた宗教との分離

は

ح

の際に更に判然とし

た

カル

DJ)

治

以降の修身教育にあらはれたる宗教政策

は

阴

治

-1.

ئا٠

华

ĸ

國教論」を書き、

更

(に當時宮内卿た

明治以降の修身教育にあらはれたる宗教政策

n 想、 る それ等は何れも勅語の旨趣に基いて編纂せられて 教育のために教育駒語に私解を附し、 謙澄著『勅諭修身經』(明治二十四年刊)の如き、 教科書にはその釋義が揚げられてゐる。 としてゐる。 た。 教育勅語の旨趣に歸着することが意圖されてゐた。 身教育の根本が明確になりその内容も整へられ、 旨を率じて德性の涵養をなすこととなつた。從つて修 念に德育の基礎を置 く こ と が修身教育の要件となつ 徳は忠孝の道に歸着せしめられ、 德育の基礎 叉教育物語 教育勅語は修身教育の經典として奉體せられ、 學思 想 當時多くの修身教科書が出版せられたが の行義 が究明せられてある。 佛教思想等よりこの大典の釋義がなさ 書 が數多く出版せられ、儒教思 特に國體に關する信 以て修身の 例へば、 常に 初步 經 末松 ゐ 典 各 諸

敎 め K. 調 力 5 明 χĺ 査委員會が設けられ、 治三十 捌 スル その際に於て修身教科書の編纂は二修身 四年より文部省内に修身教科書編 勍 語ノ旨趣ニ基キテ兒童ノ徳性ヲ涵養シ 國定修身書編纂の事業が進 纂の ため

> ヲ固 社會 實践ニ Ŕ, 内容はこれを避けてゐる。 修身書を見ると、 ノ志氣ヲ養ハンコトヲ務ムヘシ」との修身敎授 道徳ノ實踐ヲ指導スル に基いてゐる。 於テハ初ハ孝悌、親愛、勤儉、恭敬、信實、 祖先の祭祀を更に深めて神道に據るといふ所に迄 クシ且進取ノ氣象ヲ長シ公德ヲ尚ハシメ忠君 = 適切ナル近易ノ事項ヲ授ケ漸ク進ミテハ國家及 對スル責務ノー 明治三十七年より使用し 宗教に對しては中立を持し、 斑ニ及ホ ヲ以テ要旨 祖先を尊べとの課はあつて シ以テ品位ヲ髙 トス。 尋常小 義勇等ニ就キ た最初 の國定 の要旨 メ志操 學 校

す」とし、後者に於ては「人は知識をみがき道理をきひふらすあやしいことは多くはこのた ぐ ひ で ありましてゐる。その結語として前者に於ては「せけんでいの迷信を退けて斷行し、何の障りもなかつたことを記つた話と、徳川家康、藤井懶齊が毅然として方位家相話として祈禱師が神酒徳利の中に鰌を入れて信者を僞

を尋常高等の兩科は入つてゐない。

科の教科書

の中

に置いてゐる。

その

例

而して他方には迷信を避けよとの課

正がなされてゐるが、

その際、

皇大神宮が加

へられ

等が

ر ص

問題に對して端緒の一つを示してゐる。

な」と述べてある。はめのとれによりて事を行ふべし決して迷信におちいる

解 程度 誤敬 を明 國に なも たが、 帶を必要としてゐる。 教育は歐洲に於ける基督教の宗教々育に代るに足る根 17 翩 .對する文部省よりの答辯書があるがその中敬神の道 ヺ 國定修身書の內容に關しては種 水スナ あつては民族信念の歸向たる敬神の道であつて是 ナ しては 確に授け のである。 3 ス それ等 リ」と答へてゐる。 ル ・考フルモ又宗教上ノ關係ヨリ ノ外別ニ + 「編纂者 なけ カ Ó ij. ヲ との意見書の中の 憂 敬神ノ道ヲ說ク ればならないと獻言してゐる。 東久世 ハヘタル ハ當初愼 斯くの如き役目を果すものは我 伯野 その後修身教科書は度々改 カ爲メ之ヲ說ク 重ナ 村 H ハ兒童精 ル審議ヲ凝シ 中 々の批評が加 部に、 子の意見 ガラル 我國修身の ⇉ 神ノ發達 ١ モ或ハ誤 書は有名 ヲ 祖 され られ 光ラ セ #

る。 現在 を極 靖國 點に於て修身教育に現はれたる宗教政策は一目瞭然と K Ø 育の特質と宗教の 何なるものによつて代られてゐるかは、 ける宗教が擔當してゐる德育の基礎としての意義 は關係を持たないといふことで貫いて來てゐる。 してゐる。 は宗教の外に嚴格なる意味に於て特立し續けてゐる。 のはこれを除外する方針であることは、 到! 現はれた宗教政策、 明治以降に於ける修身敎育の事情を見るに、 宗教と國民教育との接近は斯くの如き點について 解を基礎として初めて説かれると思ふ。 「迄何等の變更を見てゐない。 力避け、 神 温に 國民教育が行はれるに當つて、 ついての一課が加へられてゐる。 その内容にても宗教的な意義に關 位置とを示すもの として 重要であ 我國に於ける特殊な國教の概 依然として修身教育 編纂當初より 日 詡 本の修身教 修身教育 外國に 併し宗教 宗敎と するも その が 如 於

#### 佛 教復與と既成教 專

### 教團復興の事實ありや?

輓近,

佛教復興の第一線に立つもの、

多くは旣成敎

時、

内に、

團 佛教復興の氣運を導出したものと私は見る。 或る方向に擡頭して來た漸的復興の事實が今日 實當今の佛教復興氣運は、 K たものと見るべきかどがあるのであつて、 あるが、 はなく、 何等の係はる所が んにたつたことも、 復興なしと型附けるのは正見でない。 からの出身であること以外に、 併し飜つて考へれば、 その外廓運動であると見るのが至當のやうで ないかのやうに取沙汰せられる。 教團自體の近代的動向がそうさせ 教團内部から起つたもので そうした外廓運動 佛教復興と教團とは その明 一概に教團 治以後 Ø tic( の盛 事 的

> 濱 田 本 悠

9

號令せられると云ふ組織に變更せられたことは、 門にも亦擧宗一致の隊形が生じた。 らなかつた。國家に中央集權の實があつたと共に、宗 や學林中心の宗門分野が、一管長の一宗統制のもとに を發する。國家が統一の權力を以つて、宗門に迫つた 宗門も亦一致の力を以つて之に對陣しなければな 自ら結束して己れを守る態勢を取つたことに端 封建時代永く本

事が大に緩和せられて、 依つて宗門の地方的對立や法緣的內部抗爭や學閥的勢 學林の併合等凡てこの大勢のもとに成就した。 に宗門勢力を集約するに充分であつた。 地 方的にもそれん〜爲宗的 小分派の統 これに 確か Ø

諸檀林が一大學となり、

總本山となり、

叉は管

建前で多本山が一本山となり、

長直轄の別院制度となり、

11)

治の初頭、

わが佛教々圏が殷佛楽釋の疾風怒濤の

至 Ь 祈禱 沚 ح 0) 會的進出 統 法會, (1.1) K 伙 O 行事の萬端に至る迄その治績、その様 諸方面(敎化 つてょ ある。 ・社會事業)に於ても、 **今日宗門** 教育にも Æji 狘 75 IZ

> b Ċ

樣 洰 實して行くか 角近代的大嵐の後仕末丈けはこゝ迄つけたのである。 これより以 の缺乏、人心の離叛と云ふ痛ましい非難の內にも、兎に 之からの問 机 當に見るべきものがある。 後如 Ø 問 関である。 何に敎團的自覺反省が、 題 は、 日本國家の治績に於けると同 内容の空虚は何 内容の不完全、 その内容を充 も宗門に限 人材

ß

ない、文化全般に渡る時代病であり、宗門丈けを文化

0

機構

から切離して責めることには偏見が

ある。

有し、 國 か Ø 待遇を受け、 「政の衝に當るもの」對宗門態度が、 宗門的統 變 國政上完全にその参與 して來たことを認めねばならぬ。 の力は、勢ひ國家的認識の高揚となつた。 僧にして貴族院に衆議院にその議席 穴發言 の權 能を與 明治以後いつし 管長は御親任 へら n を た

以

上の信頼と厚遇を享けて居ることも教廟復興の一面

佛教復興と旣成教團

ことは勿論、

今日

國

民大衆の善導教

化

の上に殆ど實力

H 干

つて営まれて居る事實にも徴すれば、

國家的招魂社

た

腕家を包藏して居るかに依て問題は決するであらう。 であるが、恐らく教團内部にどれ丈けの行政 ある。之に依て敎團が經濟的に更生するか否 あ る。 議會に於ても再び沒收の官有地 文部 ΪÌ 政 上に於ても大い 12 敎 を拂下げる氣配 團 保 進 財政的 かは問 政策 を採 手 題

復興の一情景である。 教團僧職の間 爲めに、 國家の宗教行政 異常の國家的關心が僧徒の間 に國家的見地が高揚して來たことも敎團 々策の恩惠に應酬するもの 殊にそれは國 家 に起つて來た。 Ø 非常時氣配 ) | 如

滿洲問 京市が震災紀念堂で佛教儀式を許して居る今日、 で靖國神社例祭に迄進出 に韜晦して居るわけには行 に國家の 論も 城 の英靈 國策の爲め國運の爲め國士の 題、 なさそうであり、 危急が告げら 聯盟脫退、 Ø みが 統神 道 ń 海軍 現に地 る時 式であらねばならないと云 せんとする運動すらある。 問 かない。 題 宗教 方的 爲 國防問題と立て續け 郁 家 招魂祭が佛僧 めに營まれ、 教や祈 Ø み 111: 願や追 俗の彼 進 K 國 依 東

が、

0

傳教、 を厭 る靖 超 つて、 gion)としていよく〜その社會的、 佛 昭 出來る。 能を發揮すべく、 督教の参拜問 まない」と云ふ菩薩の修行をどと迄體認し得るかゞ問 斾 ふ非難をなすものもあるが、<br /> **蓮華の水にあるが如く」、** 教は 俗的 和の現代に復興して居るものと見ることが出來る。 からすれば、 ラ探り 國神 ふ遁世的 弘法、 「高邁の理想を徹底せしめ得るかにある。 如 盆 唯問題 īi. 何に宗教の立場を高く持して、 Ŀ た佛教者の世俗的な關心は筋違ひであると云 が 積 K 極的に、 宗教は日本佛教の正統ではない。 ح 日蓮の愛國的、 題とは打つて變つた積極的な態度である 大いに積極的であるべきであつて、 ľ は、 Ó その陣容が整備されたと見ることが 6 ことの實現せぬとも限らぬ。 教團 1 所謂實證的宗教(Positve Reli-ラとなつてはならない 人が世俗問題を處理するに當 世間に在 社會的宗教の面目が、 本來日本佛教の大乘的精 つて 實人生的救済の機 そこに充分の 世間 世俗 聖德、 之は基 法に染 Ø で, 今 世 Ø

#### その内面的觀察

派對 其修正 らぬ。 りや、 美はしい情景ではあるが、之では宗派なるもの くである。 教團精神の自壞作用が醞醸して居ることを逸してはな 學の成立等は顯著な敎團近代相ではあるが、 に起る紛爭の多くは、一門下に於る內紛であつて、 はれるが、 大な內面的轉向が兆して居る。 示して來たことも亦、 に統制すべく、 た教團各派が、 國家的 Δſ. 滿洲布教の各派打合せや、 卽ち旣成敎團 の教勢爭ひや教義問答の如きは今は昔の夢の が現實の問題として行進し • 各派の學僧手を携へて教線に立つと云ふ、 社會: そこには然し、 各派互に歩み寄り、 更に進んで、 的 見 地 に於る封建的精 教團復興の一 に立脚して、 教團精神に その社 國民的法要の各宗持廻 果ては三派の聯合大 ついある。 神の解 コ | 會的 その陣容を整備 聯絡提携の 取つて極 スであると思 機能を有機的 消、 今日 そとには 少く共 らめて重 傾 ム獨自 教界 向 各 如 を

性も獨尊性もない。

この場合、

宗門意識なるも

のが解

題である。

消し のと見ねばならぬ て居る 办 哎 は全く 特殊な傳 統心に 化 石して 居

る

1021

叫ばれ K Ø 發見せられ 語ではなかつたと云ふが如きも、 權 時代以後の權・實判別、破邪顯正 る。 0 る宗門史學者 せられるのも 教義上權敎であり、 と包容の融 古典の敎義 基本 血が支那 一威と云 (信仰 曝らされ作 斯くして教派の優越性や絕對性と云ふものは、 B 本佛 が薄ら 的 假 s 原始 選述であると云ふが如き、 定が一 る事柄 敎 通意識のみ存する。 書 いで通 が、 經 のが全く跡を絶つ 近代佛教の動向で Ø iz 祖 のみ存在 典 磐 である。 聖徳太子が通佛教の本尊として禮 の法 日蓮が 小乘經 敎 佛教 にして土崩瓦壌しやうとする危険 團 句 して、 經 の元祖たる釋尊に歸れ は强いて彈壓しやうともせず 「四箇格言」 或 であらうとも、 や阿含經 は た の教 あり、 法華三部 斯やうの時代に 生きた宗門人に とうし かのやうである。 凡そ吾が鎌倉佛 派的 が、 は日蓮自身の 顧みれば 精 經 た時代にの たとへそれが 0 持はやされ 神や教權 の聲 41E は は 鎌倉 今は 量 派 4 教 標 或 拜 義 み 讓 的 が 袓

なし得ない くことがどんなに自然 統に安立して各派共同 鎌倉佛教 の傳統 のではない所か、 るか、 **攝受意識の擡頭である、** 叉その と云ひ、 通する傾向が强い。 る所と思ふが、 とは教権 ある。 办。 かに佛教精神の復興がある。 あつたかを思ふ時に、 敎 それとも佛教復興 力 は (國自 確 攝取不捨と云ひ、本地埀迹と云ひ、 末に走つて闘争することか の分派的假面 主義の退步で を 間に、 رن درلا 體 11.5 にその攝受的 少く共抱攝的 代精神 が 敎團 實は佛敎史の正 或は差別即平等と云 こうし の對礼 あり、 Ø の動きであ が去勢して居る。 の裡にも、 外鄭 こうした昭 6 -此の意識は佛教史上退歩で た時機相 Tolerance 會的 態度 面 が 對立意職 今や日 7 足先きに動 Đ, 國 どんなに 統 ぁ は佛教に縁 家的 應 和 6 はその融 る 急迫 佛教 本 Ö か? Ø 共同 /精神 佛 U, 自然的發展 消 その時代精神 本 に歸 Ø 敎 Ø 内 粍 き出 要 動 談 大乘佛教 諸法實相 戰 は 面 17 通 Ø で 一務であ ) 無疑 線 きに な ぁ そ 的 ぁ 0 論 を布 握 る。 7 O Ø b 手 た を Œ 會 性 あ あ

12

のである。

それが現今の佛教復興運動で

あり

或は

敎

⊖ **£** 

る

確 が

**團改革** 時代精神がこうした行き方を知らず~~認容して居る 復興運動である。 歩埓外に出でゝ攝取不捨行、「今の折伏は未來の攝受」 ものと見ることが出來る。 Ø た運動を培養して來たのである。 宗門自體に於ける認容的大乘的精神の復興が、こうし と云ふ派祖の豫言を實現して居るものが、 の内 それは敎團の果すべき將來形態を豫言して居る 運動である。 一面的動向にその端を發して居る。 急進のやうであるが、 現今の佛教復興の中心は玆にある 教團の云はゞ急進分子が **<b>**柳教復興運動 實は宗門與論 今日の佛教 は教團

#### Ξ 教團將來への期待

が熟し て社 依 が 相 然として封建的、對峙的、優越権を誇張する建前のま あ 應の變革と行動とが **教團自體** 會的 教團 敎 劇 進出を全らすることが出來ぬ が何故に自ら進んで、 精 人も其精神も 神自體 収れ が程よく轉向して居るのにそれ , \$3 か。 變したが、 その攝受形態を取つ それには教義の牽制 か。 其教義 社會的 のみ 機運 が

> **ゝに殘つて居る。敎團陣容も敎** 變して居るのであるが、 教團活動の下部構造としての教學の復興なき 云はゞ教團自體の時代的復興を基礎附けて この國家的社會的活動それを肯定し、 唯其教義のみが復興して居 (團精 神 4 共に共實質を 扂

他山 限り、凡ての街頭進出は根なし草の浮動に過ぎない。こ くてはならず、 は無指導のまゝ時代の要求のまゝに反動して居る。 そうした新義教學體系がどこにも實在せぬ。 それを勸進する新興教義の起り得ないことは教團復興 らない。 れは悪いと云ふので る。然し教團は常に型の如き信條の體系を要求するが、 の夥しい弱みである。 の攝受的態度、 らない。 **醱酵しつゝある教團信念を體系附けるも** iz 求める必要は毫もない程佛教々義は多彩 共確信は一 はないが、 それは起りつゝ、 貫の教義信條から生 反動するにも確 浮動しつゝあ Ó, **教團活動** それ であ 信が る。 そ i) を な

務はその無虚の深淵から絶へず、生ける活動原理を汲

砂展して居るのが佛教の廣さと深さである。

全面的である。拆伏教學、

攝受敎學、

共に行つく所迄

佛

敎

Ø

るか。 啓示をも、 實現としての人間が神の王座につかねばならぬ。 集約し開顯して來ることが如何に新興宗學の骨目であ 土 それを法身的に見ると人格的に見るのとがいつも交錯 を振つて救濟街頭に驀進することが出來る しかもそれは個人的なるものではなく、 して居る。 的常住の現實在 新信念の内容を確定するものはその本佛論である。 そこで始めて人間が大乗的に解放せられ、 それを共に止揚するものとして、本時的此 如來の示現をも「己心の三千具 一の人間 「精神が高揚せられねばならぬ 社會的宇宙的 足」の上 大手 神の K

の社會的實證にある。 宗教は宇宙的靈感 (Cosmic sense, by Prof. Anesaki) 濟道に働かけて來ねばならぬ。それからが宗教でむる。 ではない。そうした人間の宇宙的構造は又形而下の救 は 併し、そうした形而上學のみで教團が救はれるもの その 脏 會信條 (Social Gospel)の確定にある。 そこで現代教團の血路を開くも

信念とを要する。

Ø

佛教復興 と旣成教團

唯個的 を脱きにして、社會的統體を脱きにして個的 ると見るのは迷妄である。社會制度の正しき改廢、そ 人間 の修養訓話に終つてはならぬ。 制度、 人間のあ

れが最も積極的な人間救濟道である。そこに於いて、

確定を待つて、始めて教團活動が、その則を得て來る。 構問題、國際問題、教育制度問 の實踐を强調すべきである。 教團は叉、實人生の階級問題、 之等に關する根本綱領の 題等に向つての發言とそ 經濟機構問題、 政治機

易でない。そこには十二分に教義學者の素質と才幹と 懐であるやう社會機構の立直しを講ずることは全く容 つて、それが佛教の實踐であるやう、それが教祖の本 能を要するのであるが、 社會信條を立てることにはそれぐ~専門 兹には特に佛教家の見地に の技術的才

實際家との絕緣狀態が、凡ゆる宗門活動を無原理 立てると云ふに素要も素質も共に足らぬ。 築いて居るのであつて、之を實踐上の見地に立つて組 今の教義學者は、 社會の實相と離れて沙 教義學者と Ŀ に機 にす 阁

そうした無信條の盲動狀態は社會の制裁に依つて教團 る。 を墓穴へ導く。 實際的 な護 法家は唯宗祖 への盲信で動いて居る。

> 原  $t|_{\bf I}$

ても、 如 的 義による原理的活動 はどこへ行く? 自己欺瞞ならざる教理的 何に係 佛教教團が新たに興るか。 所詮教團の興亡は教團意識の正しき更生と、 決勝 つて居る。 點 ば正し 過去の教團は自壌して、 き信仰の興立と、 の如何に依つて定まる。 體系附けと、 そのいづれの場合に於い 鴻正なる新興教 その社會的實踐 街頭 旣成敎 それの Ø ť ル 團

#### 四 佛教復興より宗門復興へ

たもの 主體は僧侶にあつた。 **擬に迄布衍しなければならぬ。** を示して來たのであるが、 來吾國の佛教々團が寺院中心であり、 最後 'n 教團概念そのもの」修正が必要である。 水 Щ 教團即僧侶團體であつた。之は Ø 總聯合に依 この縦の聯合を更に横 即ちそれ迄は、 つて宗門統一 本山中心であ 敎 一の實 例 の抱 由 0 つ

Ø

する。 門扉を深くとざすことは最早や許されぬ。 門出であり、 攝受が、 組織の上に、叉その機能的活動の上に信者層の權能を ⊅; • 特權思想を打破することがどんなに此際大 切 で 教團が許されたやうに、 の佛教熱とその拍力とを代表するものたらしめる所に び行く教團」 ることを暗示するに止める。「たてこもる教團」から「 充分に發揮せしめ、 せよと云ふやうな折衷主義に唱えるのではなく、 S 始教團たる僧伽の意味から一歩も前進して 居 對立は、 世の僧院の延長に過ぎないので、 併しその原始教團に於いてすら. 然し私は單に敎團が居士敎團のやうなものを獎勵 昨今の佛教熱は民間の事柄である。之に對 今日の佛教々團 いつかは止揚せられて、 宗門之に依つて必ず更生することを保證 への陣容を整へることが、 僧俗一體の實を揚げると云ふ横 との教團に於ける僧侶中心 の危機を救ふ最大の要點で 宗門が直ちに民間 佛教はその點 居士教團や女人 佛教復興への 僧侶對 らな あ 信 ĺ 教團 で る 延 ċ あ Ō Ø

宗門復興の目標はある。(九、一〇、二六)

## 我 |國最近における基督教界の動向

主として所謂「 日本的: 基督教Jに就いて――

比

屋

根

安

定

の編輯者が、 予に課した題目は、 特に所 謂 Ħ 本

本誌

は、 味多いが、 ふ忠言や諷刺が聞える。 にも窺はれ、 に取扱つてくれ、 基督教の歴史、 所謂宗教復興の聲が湧いて、 また頗る困難な課題である。 引いて、 或は基督教 と云ふにあつた。これは、甚だ興 基督教は何らしてゐるか. の日本化の歴史を、 佛教復興の兆あるや 最近わが國で とい 問題

的 的

殊にそれが、 を、 その謂ふところの日本的基督教の正體を摑まへること 先づ、 わが國最近の所謂宗教復興を、如何に見るか。 試みよう。 始めねばならぬ。 基督教と如何に交渉するか。 宗教復興の原因に就いて、予は この提問か

動向

額緣に、

我國最近における基督教の動向を篏め、

就中

そこで予は、

所謂宗敎復興の

的宗教否定論への反動である。 端的に以下の如く考へる。 これは從來のマ 思惟の發展 カ ル 丰 ن ズ 4

意の滿足からも、 に至つた。 るものでない。 日々の生活苦、 また社會の不安は、 人心は、 宗敎の否定に、 生老病死、 益々激痛を極める 愛別離、怨憎會、 久しく堪へ

ヂオ放送や、ジャアナリズムが、 構はない。饑えたる者は食を選ばず、溺るる者は藁で の横行するは、 娑婆苦は、遂に宗教へでも行かなければ、 もつかむ。 へと赴かしめた。 ものでない。 種々の新しき宗教が生じ、 遍滿せる世界苦は、 これが爲である。 その場合、宗教であるなら、 人々を誘うて、 宗教的交響樂を奏し この社會心理 怪しげなる俗信 解決できる 何でも IZ, ラ

〇九

たことは、枯れきつた藁に、火をつけた如くであつた。

然し、

統制 ある。 佛教復興である。 る。 ゲンチヤ階級であり、 常識的僻見のもとに、 の沒落など說か てゐる。 類 でもない。 養よりも、 のと成つた。また日本人の基督信徒は、 本主義或は東洋主義が擡頭して來て、 なつた。また、最近の日本の國際的地位よりして、 ならないか。その理由は、 の深いものは、 一西洋を廻つて來た基督教は、 の宗教たるべく、 時代或はファッ 日本人は、 た我國基督教界の指導者達の多くは、 今度の宗教復興を吟味すると、 何故に、 が道は、 西洋的教養が深いため、 等ろ他宗教に求めて來たし、<br /> ñ 佛教復興になつたが、 古いものを耐道に求めるが、 神道復興でもなければ、 日 ショ時代には、多く沈默がちであ 西洋文化即ち基督教であるとい 日本國家思想の起源であるが、人 一本的な、 日本人は、 隨つて自由主義者であるから、 種々ある。 日本人の歡迎し難きも 餘りに日本的なもの 基督教を信用し難く 今日の如く鎖國排 近來、 東洋に生れ 基督教復興に 寧ろそれは、 多くインテリ 基督教復興 西洋文化 現に求め 東洋的教 廣い なが 日 . .\$. 'n で

> る。 る、 最近わが基督教界に、 外の空氣の多少ある場合には、 は、 多くの不滿を感じ、寧ろ恥辱を忍びつつ、敢て紹介す る點の多きことは、 或は曲解せる新動向すら生じて來た。課題 或は基督教の日本化を企つるものが、 苦慮せし所であつた。 して、生みの苦しみに悩んできた。 末期ごろより、 ちである。基督教界が寂莫たるは、 の答案は、 の直譯的傳道時代を止揚すべきか、 た基督教界も、 十二分の同情を抱きつつ。 所謂日本的基督教を建設せんとする人 新しき動向が現れて來た。そして、 漸く本論に入らうとする。 啓蒙的或は開拓的時代を終へて、大正 漸く建設的或は教學的 直ちに看取されるであらう。 現代日本の情勢に妥當せんとす これが爲、 而もその内容には、 孤立する 所謂日本的基督教、 これは教界識者の 如何にして、 故なきでない。 然し甚だ遺憾 出でた。 時代に入らんと ታ, 、々の動 に對する予 種の習合的 後退しが 殊に、 予は 機 從來 邨

最も高級なる一般宗教雑誌に紹介

Z<sub>r</sub>

感ずるを禁じが

たい。

本誌

『宗教研究』の如き、 蔑と憤慨と憐憫とを折

茒 名牧師 つた。 つた<sup>っ</sup> 座 薫じた民友社 曾て、德富蘇峯を盟主として、 のころ賑へる本郷教會の狀況が、鮮かに描かれてゐる。 は、 引用したところは、 O 名彈正氏の如き、 ころの默示文學の特徴として、 中心の見地 大正の交に、 御主之神とのアナロ 尤も、 惟神之道とイスラエ 有名な挿話である。 世に神道的基督教を說くものと傳へられた海老 同氏 子 が との動向は、 は、 老蛇. 封印、 から、 日 K 露戦争が起るや、 ョハネ默示錄を、 加はつた湖處子宮崎八百吉氏は、 有名なる雄辯宏辭を揮 白馬、 小羊、 講述した。 明治中葉における開拓者の一人であ 本居宣長や平田篤胤の神道論 ジィを説き、 ル宗教とを比較し、 全く新しいものではなく、 赤馬、 大杉榮の自傳には、 金椀など、 3 燈臺 天使, 一種獨特なる所謂 戦争美を説教したこと ハネ默示録は、 一時は基督教的趣 舊新約聖書と併せて 種 長老、香爐、雲、 人の子、星、 つて、 々の象徴に滿ち 工 日露戰爭 ホバと天 日本古來 謂ふと 明治 であ 海老 日本 味 寶 Ø

者は、 酒井勝軍氏なる者を知つたのは、 交渉せる人である。 予の記憶にして謬せらざれば、 治天皇を示すものである、といふ筆法である。 を養うた人として、 會を起して、 方義氏から基督教的感化を蒙つた人である。 の創立者島貫兵太夫氏の門下か、 したに違ひない。これと前後して酒井勝軍 であり、 田引水的な聖書曲解は、 の、これは露西亞皇帝を指すのである。 歴史を披く念あらしめんとした。異象のうちの或るも 異象を論じ、遂にヨハネ默示錄を讀むこと、全く現代の であつたが、 てゐる。 天にありて徴苦笑といはんよりも. 逃だ愛嬌さへ 帶びてゐた。 宮崎氏は、 苦學生を助け、 如何なる動機に基いたの 島貫氏は、 永く記念されやう。 僧てロマ **甚だ容易であり、** 更らに北米南米への植民 書だかを私譯した程の人 酒井氏は、 東北學院の出身、 明治末期に近づいた 或は島貫氏と何ら 3 か、封印を解 ハネ默示錄の著 尤も我等が かの異象は明 Ė 日 寧ろ啞然と 隨つて幼 日本力行 本力行會 がゐる。 その我 押川 'n

我國最近に

**‡**6

ける基督教界の動向

頃、

讃美歌傳道者として各地を巡廻し

たからである。

當時

Ò

基督教界は、

氏を迎へること、

美歌傳道者サンキイの如くであつた。

大正の初期、 恰も著名なる讃

所

くり ある。 子孫である。 所說を、 難を書い 作つた讃美歌が唱はれた時、 謂全國協同傳道なるものが催うされ、 全世界を漫遊され Ø Ħ チ 錦旗』だの、 にされなかつた。その後、 の歌は、 Ó 何とかいふ神社の神主は、 がある。 遺憾である。 返るのだが、 オリブ山 これを讀み解けば、從來の日本歷史が悉く引つ 熱心に慷慨して記してあつた。最近は、 た雜文を、配付した。 天皇を敬はざる、 神武天皇以 そとには神代の遺物や、 から、 何だのといふ冊子を刊行した。パレス 舊約聖書時代のモオセは、 た 未だその 錦の御旗が發掘されたの、某年某 その記録が、 前 Ø 不敬な歌である、といふ非 一神代文字が判讀されない 酒井氏は、「橄欖山上疑問 何 武内宿禰の何百代だか 酒井氏は突如として、 々の尊、何 別所氏は、むろん相 ちやんと保存して 何處にもない神 別所梅之助 々の命たちは、 日本に來 常陸 氏 あ Ø Ö チ Ø 丰 O

> あらう。 源義經に非ず』といふ特輯號を出した事でも、 歴史研究の雜誌が、 く名高い著といふ意味である。名高いといふ證據には、 として、多少知られてゐる。兹にいふ名著は、兎にか 同氏の名は、『成吉斯汗は源義經也』といふ名著の著者 青年時代に米國にて基督教神學を研究した事もある。 務を帶びて渡つた人に、小谷部全一郎氏がゐる。氏は、 謂過激派征伐に、陸軍通譯官として赴いたが、 かいふ、論法である。他は、 見されたが、これは八萬年前のものらしい。 處とかに秘藏してある。最近、 るのは表十誡だけで、裏十誡なるものは、 たことがあり、 酒井勝軍氏は、 小谷部氏のこの種の「名著」に当日本民 歴然たる證據がある。 大正五六年頃のウラジ わざわざ御苦勞にも、『成吉斯汗は 抑して知るべしである。 廣島でピラミッ 聖書に オスト 筑波 とか 記 ĸ 阴 同じ任 ・クの所 Ш してあ 族の **7**, 何と が の何 ~

傳へられるが、

質は日本に來てゐる。彼等は、

1

ス

ラ I,

ル

の十二支族のうち、

起原』とかいふ著書がある。

その所論は、斯うである。

支族は行衛不明だと

念で を通 甲州勝沼の人、 出でたか、 祀 ら耳にした所である。 あ 意を持つであらう。 人の一種に違ひない。 n ム 『日本と基督教』といふ册子を、自費出版した。 辿 る。 致せるものが湛だ多い。 に曳く花車や鉾には、 で 著書は、 à **ゐるが、** は舊約聖書に所謂契約の櫃が、 ある。 つて 事が判 ある。 人をシ 或る章節の如きは、 ダ П と記憶する。 + 明すれば、 日本 故に日本人は、 t 4: 斯やうに論ずる。 日本の風習や言葉に 禍云云の Ŧ 黒岩淚香著『天人論』を三十八囘だか 人が、 と稱すではない 渡つた。 日本萬々歳である、 1 心個所は、 ・スラ 世界は、 上に擧げた著書は、 流石のユダヤ人も、 殆ど同じ頃に、 その 波の模様が描 ŕ 随つて, ユダヤ人である。 曰 殆ど諳誦してゐる。上述 診 ル 予が直流 < は 力。 據 O ユグヤ禍に捲き込まれ 失はれたる支族だと 紅 K 基督教くらね、 日本人は 海を渡つた時 は、 ٦. シ 一接に小 ダヤ人のそれと いてあるが ャ アイ 對野福平氏が といふ論 Ŧ, 大正 日本には好 谷部 神肚 實はシャ X 同氏は 末期 ユゾ Ĺ 法 氏 Ō Ø は 祭 記 日 T あ K D. で

末期か昭

和

初期に屬した.

所謂日本的基督教の消息で

あ

しつた。

て

ક્રે 教と合致し、 大いに共鳴された、 同書を懐にして、 ひとり我が日本あるのみ、といふ筆法である。對野 でなく、男尊女卑の宗教である。 に渡つて歪曲された。 対は、 に適切 地は、「わが罪を洗ひて、 讃美歌の精神である。 基督教の象徴である。 なる宗教はない。 日の丸の紅は、基督の十字架の血を示し 知名の士を訪問し、 と自ら語つてゐた。 基督教の真髓を發揮するも 皇室の 基督敎は、 雪よりも白くせよな一とい H 基督教の真理は、歐 御紋である十六一 の丸の旗も亦、 決して男女兩權 關屋宮內次官 以上 は、 基督 大正 0 重 ū は 米 が

自

たか 日本的 述を要せぬであら て起つた我國の國際的危機に擡頭したことは、 たる聖書』を著し、 謂ふところの日本的基督教が、 『基督教三種を擧げよう。 朩 . ! ! ネス教會監督中 ځ 敷版を重 左 ĪĊ, 筆者の b 田重 昭 た。 治 和 滿洲事變を契機とし 同教 限に最 八 氏が、『日本 年 會 Ò 初めで いも異彩 玆に詳 聖書を より あ あ 觀

我國最近における基督教界の動

本

0)

民間 氏 で 日本人はユダヤ人である、 だ明白であるといふ。 が同一種族たる事は、 である、 本より観たる理書』は、 の外に出でなかつた。中田氏は、 謂ふところの四 も揚れる、活潑なる教派である。その主張する教義は な猪突的勇氣があるので、 る一派である。それだけに、 文字通り 0 の主張に、最も多く負うてゐる。原始宗教が、各種 あるから、 傳 にて類似するところ多き事には、 承舉に關する諸研究は、 全く知らぬらしい。 といふ前定から始まる。日本人とユダヤ人と に解釋する一派で、 贴張 その人物や教養の程も察せられやう。『日 といふに言弊あれば、 りで、 重の福青即ち新生、 言語、 この所説は、 日本の凡てはユダ 先づ日本人が 最近十年來, 否ユダヤ人でなければなら 原始宗教や、 風俗、 盲人が蛇を恐れないやう 基督教諸派のうち、 これを全く讀 この教會の生みの親 聖化、 旣敍せる小谷 宗教を見れば、 最も教養を輕ず 小谷部氏 ユダヤ人の ヤ的 民族 所謂教勢が最 神癒、 心理 まずに、 隨つて も中田 最も 再臨 學や 二派 部 弫 族 迁

> b, 篏め、 引き、 **y**2 のである。 文字が敷箇所に見えるが、あれは皆、 商に着目すべきである。 の商人中、將來を見越した人々は、パ ヤ鐵道だかが、バグダッ て日本軍が、最後に勝つて、世界の支配者になる筈で は終末觀なる點である。 聖書解釋が、 本人とユダヤ人だけである。 ある。そしてパレスチナは昔の如くに榮えて、 ヤ書や詩篇を引き、『新約聖書』 南といふのは某國と某國との聯合軍である。 と片付けるから甚だ容易である。 例へば北といふのは某國と某國との聯合軍であ その中の象徴的なものを現今の國際關係に當て 舊新約聖書には、 小谷部氏と異なる事は、 ドへと開通する。故に、 中田氏は『舊約聖書』中の 將來最も有望なる民 イザ 今日の ヤ書には、 # H Ö 唯だ、 日本の事を指す その現代史的 本 レスチナとの ヨハネ默示錄 Ø 事 を頂 東といふ 中 シベ H そし 言し 我國 氏 IJ 通 を H 1 Ø

ザ

軍人の方でも本書を贖み、

氏は軍人と接近するし、

解する聖書は、

恰もお筆先みたいである。

そして

た何が、

澤山あるだよ、

といふ論法である。

ı lı

Ш

IC

Ø

中田 騷動 聖書を文字通り解釋することを標榜し、 は、 K のであらうと、 來た中田氏は、 まで、 さうだ、とい 别 ઢે 中田監督は、 根據を置いてゐないとて、 昨年の秋、 執筆したのであらうか。 福音ならざるもの」を唱へたと做し、 種 扱ひで、 何でも 氏の著書 × が起つた。 新生、聖 の原因もあるが、 H 正 その所謂 の說くところの日本的基督教が何ら聖書に 所謂五敎授の聲明、 ځ. 滿 ファ 『日本より觀たる聖書』である。 化 尤も中田氏と五教授との決裂には、 興味と不安とを以て見てゐるうちに、 如 **風評が立つた位である。** 洲傳道では、 ッ 何なれば、『日本人の觀たる聖書』 神癒、 シ 福音使は、 3 信仰上 朩 再臨といる四 にかぶれて、「異なれる福音」、 完膚なきまでに 1 リネス教會は、 朩 l の問題をなすものは、 朩 **無賃で飛行輸送され** ij I IJ ネス教會だけ 逐 ネス教會の分裂 重福音を傳へて гþ 兎にかくも今 K H ホ 非難した。 II; 1 何う成る 五敎授 IJ 然も が特 ネ 他 る

派

n

である。

には、 教法案の必要を感ぜしめた事は、その最大諷刺かも て、 新聞にて、 所にて取調中である。 た事は、 線となつたものが、 宗教の事は宗教家に委すべし、 んとして、 ス教會であつた。聞くが如くんば、 の記憶にも新しからう。宗教法案が上程された數年前 問題 ない。 Ь 最も激烈に宗教法案に反對した教派は、 や、 黑白が決せぬであらう。 訴訟を大審院まで持越すとい 氏が五教授に初め送つた絕緣勸告狀に、 そしてホ 寫眞入りで、 警察署の厄介にまでなつた事は、 財政問題 i 中田氏の所謂日本的基督教であ が引つ掛 その神田教會を、 ネス教會の分裂に、 報道されたから、 かり、 法律の容喙を許さずと 朩 I IJ 中田 警視 \$ から、 ネス教會が、 派も、 娴 廳 直接の 本誌の讀者 や地 派 東京 玆 ホ が 数年 五.敎 争 方裁 1 )導火 明 IJ Ø 奪 曲 諸 d' 授 ネ 紃 知 せ

ある。 二氏の著書『日本人の基督教』(昭和八年六月刊行 次ぎに擧げるべきは、 著者は、 東京帝大法學部出身、 無教會主義を標榜する塚本虎 たしか地方の役

教會が分裂するに至つた。

ح

れに、

教會條例

の法規上

我國最近における基督教界の動向

'n

との基督教は別物ぢや、

これは差支へない、

とい

0

人をしたが、今では一

如きである。 である、といふのであります」(四十六頁)と解するが 自分一人で、神様が拜める。否、その方が眞正の禮拜 題であります。 ģ その無教會主義は内村氏よりも激烈であつて、内村氏 聖書的基督教を主張した内村鑑三氏の系統であるが、 無教會主義の宣言のやうに見える。自ら教會生活をし 1 でも、工場でもよろしい。また牧師も坊主も要しない。 拜し得る時が來るのであります。これがヨハネ傳の主 て、「到る處で、また何人でも、 るかが、察せられやう。例へば、 全く受けなかつたから、 ても有名なる内村氏の門から出たし、 からの信仰生活であり、 は、 14 塚本は行き過ぎてゐる、 一眼鏡を 有機的全體性としての基督教が、一向わ 葦の髓から天上を覗くといふが、 かけて見るから、聖 何も教會に往かずともよろしい。野原 而も熱心であつたが偏狭を以 塚本氏の說くところが何であ と慨嘆したといふ。中年 直接に自由 書の何處を開いても ョハネ傳の主題とし 且つ神學教育を ĸ 塚本氏 からな 神 樣 を

種の傳道者である。その主張は、 ĸ 臭いのを除け、 痛快であるが、要するに消極的である。然らば、 所謂舶來基督教に對する憤怒とである。 しものに外ならない。『日本人の基督教』には、二つの消 所謂無敎會主義的主張を除いたら、特に獨特なるもの 窺きもせずに、遠矢を射かけてゐる。尤も、塚本氏 感心なことは、 に、西洋の風俗習慣、塚本氏の言葉を借りると、バタ あるかと檢するに、これは何ら發見されない。要する 的に或は建設的 極的なものがある。即ち、 は全く無く、 た經驗がないから、 聖書の中に日本の象徴を發見しようとしたり、 それは凡ての基督教會が昔から說き來り 宮崎氏や小谷部氏、 ĸ と云ふにある。 所謂 教會に對する同情がなく、 「日本的基督教」とは、 教會に對する誹謗と、氏の 唯だ、 殊 に中田氏のやう 塚本氏に就 痛快といへば 來 積極 何で V って ż Ø

古い古い、基督の處女降誕、

奇蹟、

復活、

再臨、

である。『私は、十字架の救ひ以外のことを說きません。

である。

との點は、

前記の人々と比べて、

雲泥の

相

事

書の日本中心的解釋といふ我田引水の兒戲をしない

敎養、 打倒、 基督教 P 教を唱へ得るほどに、 その所謂日本的基督教なるものを、 初の動機であらう。 の日本的基督敎は、 影を踏まず」といふ邊、 V の毒なくらね缺乏してゐる。その文章、 0 いてゐない。「日本人の基督教」は、 てゐるか、 何に多くの割合が、敎會攻擊、バタ臭排斥に用ゐられ 本氏の主張であるが、 い證據である『師弟は三世』とか、「三尺下つて師の 「基督教」に終つてしまつた。また、 氏 同じことである。尤も、『日本人の基督教』の、 攘夷的趣味が、 第二に日本的教養、第三も亦、然うである。 が に同情して、 中 思ひ半ばに過ぎやう。 田 重治 氏の如 予が氏に望む所は、 假 日本のためと云はんよりも、 りに、 その原因である。少くとも、 塚本氏には、 これは塚本氏の忌み嫌ふ教會で その教養が思ひやられる。 ŧ 塚本氏の標榜せる日 聖書讀みの聖書知らず 要するに塚本氏 積極 要するに「世 日本的教養が、 所謂日本的基督 表現は、 第一に日本的 的 K は毫 最も 教會 本的 界人 も説 は、 但 最 氏 氣 如

聖書解釋に陷らなかつた事は、不幸中のせめてもの幸の愛嬌なる然し危險ある、同情すべき而も排撃すべき

であつた。

最後に、

日本的基督教の代表と見るべきは、

渡賴

架の血

の贖だけを説きます」(九八頁)。

との點

は、

塚

所謂 なく、 ある。 つたり、 道特に平田篤胤の神道論と、 僻見は、 つて、 もあり、 最近は滿洲傳道の草分けをしてゐる、 代もあつた。 海老名牧師の副牧師として、 海老名氏の後を嗣いで、 る好傳道者である。 吉氏の著書『日本神學の提唱』(昭和九年八月刊行)で 日本神學の正體とは、 所謂日本的基督敎を標榜しつつ、或は邪道に 渡瀨氏は、海老名彈正氏の流れを汲めるもので、 塚本氏のやうに排他的でなく、 或は我 牧會的苦勞もあり、 渡瀨氏には、 曾て組合教會の朝鮮傳道の開. 田 引水に陥つた中田氏や塚本氏 渡瀨氏は、中田氏 殆ど見當らない。 熊本英學校の校長たり、 何であるかといふに、 本郷教會を共に牧した時 基督教とのア 尊敬すべき人である。 寧ろ神學 'のやうに無學で 相當に覇氣のあ 然らば、 ナロ 拓者たり、 的教 ジ Ø 古神 また 1 氏 如 入 隋 養 で Ø 李

我國最近における基督敎界の

動向

ば、 氏が、

賴氏は、 果は、 ある。 るに、 處 國 けを選んで、 白勺 Ø なるものは 目 とか救濟などの如き、 を披げて、 に古事記や平田篤胤の諸書を持ち、 窺はれるのも、 約聖書よりも、 と舊約聖書との の民族 に就いては、 類似點があるからと云つて、特に驚くにも當らない。 なものと、 新約聖書や基督自身が殆ど除外されて、 換言すると、 日本神學の稱を以てしたに外ならない。 頗る正直である。 にも多少とも共 記でも、 氣焰萬丈であるが、罪惡とか贖罪とか 國民 、舊約的イスラ 平行させ或は結びつけて、 基督教のうちに汲まれる神道 )類似說 論述の意氣甚だ揚らない。この點、 の宗教的自覺といふ點では、 偶然でない。隨つて、 舊約聖書を重ずといふ口吻が 舊約聖 神道のうちに認められる擬基督教 新約聖書を待つて完成すべき題 に留まつてしまつた。氏の、 (通せるものがあり 「書でも、その思想形式には、何 \_\_\_\_ 同時に、氏の日本的基督教 ル 的 に成らざるを得ない。 右手には舊約聖書 祌 これに冠らせ 聖靈、 的聯想とだ 氏は左 雙方共通 古事記 處々に その結 來世 神の 渡 手 新

なら、

に導ら據つたもので、 らざる基督教でなければならぬ。 洲人をも基督教化せんとするならば、 滿洲傳道のため新京にあるが、 宗教史研究に向はれるなら、 るのは、 みに獨特なるものである、 古神道とユダヤ教とだけに見出して、 缺けてゐるため、殆ど世界に普遍せる或る宗教觀念を、 教出現以前のイスラエ の旗は、 心であるが、 ならぬ。 基督教の特質を擧げて、 氏の所謂日本神學の提唱が適しようが、 眞に日本的基督教の神 同時に、 あれほど高くに上らぬであらう。 笑止千萬である。 一般宗教に就いての理 氏には日本の古代宗教思想と、 基督教と古神道との本質 ル宗教との類似性を求むるに熱 といふ結論を屢々下してゐ 渡瀨氏にして、少しく一般 その基礎の上に立たね その「日本神學の提 學を提唱せ 常陸の水戸を傳道する 同 書 一解或は同情が 中外に施して悖 は これこそ兩者の んと志すなら 渡賴氏 ァ ナ もし H n 過 أالأ ジ は 1

は、

その資料を狭く選ばしめ、

論理 氏の神

の歩みを高く飛躍

道基督教習合說

就いては、

全く看過してゐる。

日本的基督教を檢討したいが、豫定の頁數に近づいたせしめた。予は更に、田村直臣、尾島眞治氏たちの、

から、

急いで結論に達しよう。

事に、 5 刺戟の强烈なる今日、 要件であつた。また現今の日本をして、真に生かしむ 變らない。中外に施して悖らざる事が、 勢によつて多少變遷したが、 險とが混ぜる事は、 ど失敗に終つてゐる。 督教を上敍の人々が折角勞して建設せんと焦慮しなが る基督信徒大多數の興論ならん。 るものは、 ラントであるから、形式の枝葉に至つては、 基督教は、 從來見たところ、 殆ど失敗に終つたといふ事は 實は基督教が默して叫んでゐる。 基督教のこの方面であるとは、 佛教のト 一々改めて指摘するを要しない。 所謂日本的基督教なるもの v 或は基督教復興の聲が盛でない ラントなるに比して、 同情すべき誤解と、 教義そのものは、 民族的精神、 何を示すのであ 所謂日本的基 基督教の第 愛嬌ある危 祖國を愛す イント 國情や時 挑戰的 さまで は 殆

基督教には無い、といふ事を示す倔强の證據でなから

うか 思ひ付き、 第一義諦に掲げずして、所謂日本的基督教なるもの 願してゐる。そして基督教の根本信仰を、 我等は日本人であるから、 中外に施せば悖れるもの、 である。これが真の日本的基督教である。 求めよ」。それが、非常日本、 せずに主張せんと志す。「汝ら、神の國と、 の基督信徒は、 まいが、悉く祖國を愛し、 て考へる。少なくとも上敍の日本的基督教なるものは、 討して後、 予は、 所謂日本的基督教を標榜する人々の所論を檢 寧ろ所謂日本的基督教に警戒すべし、 つぎ併せ、 との點決して人後に落ちざらん事を念 拵へ上げんとするが如きは、 これがため獻身する。 基督教を信じようが、 福音ならざるものである。 危機日本への唯一の活路 その義とを これを劈頭 少くも歪曲 日本 信じ 基

督教徒の斷じて爲すべき所ではないと予は考へる。

**⊅**≥

とれは、

即ち基督教の眞髓が、

决

して所謂日本的

| 國最近における其督教界の動向

## 佛教青年運動の一考察

だのであるが、最近それに所謂組織化運動が起つて、 之が反撥運動は相當に著しいものがあつた。佛教青年 青年會の活動について大きな疑問を持つものである。 めなければならない。それにも拘らず私は最近の佛教 も去る七月の大會が之に拍車をかけた事だけは充分認 青年會のみについて論ぜらるべきではないが、少くと として、彼等が豫想だにしなかつた佛教復興の聲を聞 近く本年の七月汎大平洋佛教青年會大會を舉行して大 會もその中に一つの役割を持つて生れ出で今日に及ん う云ふ立場を取る者であらうか。 くに至つたのである。 いにその氣勢を上げたことであつた。そして之を契機 明治の始め爲政者より急激なる虐待を受けてから、 體佛教青年 一會を構成する會員は佛教 勿論その佛教復興と云ふ問題 この點に儲して所謂 々團に於て何 は 宗教的安心とを求めて、澎大な組織を擁し隱然として 因襲的關係に於て存在するのである。 て居るのであつて、それは信仰的と云はんよりは寧ろ あつて、 に寺院と檀家は大部分民族的慣習を以つて結合せられ

從つて今日の

佛

佛教々團を一應吟味する必要がある。 大部分世襲制度に變化して行くと共に從來の嗣法相 であつて、その中心をなすものは僧侶である。 とは僧侶と世話人と信徒と檀家との綜合世帶を云 に見る様な宗教的覺醒が比較的少くなつて居る。 柴 田 道 現代の佛教 賢 僧侶は 同 ~ 團 \$. 時 續 Ø

宗教的感激を以つて生きやうとする者は、この佛教 教々團の中には生々とした宗教的感激は極めて稀薄で 圏に行はれて居る社會慣習には滿足せず自 最も力强い要素となつて居る。その中に於て少しでも 徳川時代以來の封建的結合が教團 己の を形 成する 仰と

脱して教團を新時代的に更生せしれて居る舊い習俗を 場から新しい時代に各自共通の信仰を確立して生活し が、 勢力を張つて居る教團に對しては反抗するか、 Ø である。これは佛教青年會がその生誕の最初より佛教 めやうとする熱意を持つた者が大多數を占めて居るの あつても從來の因襲に滿足せず、 それは僧侶よりは寧ろ在俗信者が多く、 やうとして關係し、 0 1/2 って居ないが、又之に全く服從することも出來ない 中に於て、 )大多數の會員は斯うした最も廣い意味に於ける教 一新時代的更生を目標として進んで居ることに徴して ら離れるやうな道を辿らうとして居る。 教團に對する向背の問題 從來の敎團に積極的に反抗する迄には至 佛教青年會を組織したのである。 から離れて、 殊に僧侶仲間 たとへ僧侶 全く別 佛教青年會 に行は 或は之 の立 省 團 7

z) であるが如 とゝに於て佛教青年會の教團に對する態度は自 ながらも、 常 に教團 般 似にそれ に對 して更新的態度を持して は教 團 に從屬的 な地 1ら明 位 ĸ

佛教青年運動の一考察

も明なことであらう。

來た。 發見せられない限り、 虐待せられ、歐米の新文化の輸入に依 うとして居る場合が多い。 宗教性に感激して、 教團の生活に滿足せず、 情に入つて考察する必要がある。 る。今日でもなほそれ等の人々はやはり宗團の中に入 生活を開拓しやうとした人々であることは に角日本の佛教青年會を指導して來た人々は多く寺院 しい道を發見しやうとするのは强ち無理でもない。 られて來た場合に、 とも云ふべき者は多くの場合青年僧侶である。 の因襲的生活に滿足せずして、新しい佛教徒としての つて之を政治的に動か それには更に青年會を構成する會員 其處に自己の生きる世界を求 舊教團に素晴らしい宗教 若 して居ると云ふよりは單 却つて在俗信者のナイー い青年僧侶が之から離れ 殊に佛 敎 凡そ青年會の指導者 × 图 つて盆 が爲 の内 事 的 政者より 及雕 實で それ に宗 感 面 て新 めや 激 迫 フ 的 见 な 專 が せ は

即ち彼等は宗教界に於ける所謂新人又は

者が多いのを見てもそれが何を意味するかを知ること

に籍を置く位で、

教育事業、

社會事業に精進して居る

が

出來やう。

先驅者である。

襲的 盾を含んで居る為であ 在 存在とは云 又一面在俗信者を中心とする青年會は如何に因襲的 持つて居る爲に之に反抗し得ないと云ふ理由 視することが出來ず、 面敎團 **虔な信仰的立場から教團** の勢力もなく、 支持する意味は佛教はやはり教團を離れては全く何等 を無視するのはそれが新時代に對して敏感を缺き、 こゝに佛教青年會の微妙な問題が含まれて居る。 とはやむを得ない事實である。それと同時に一方亦敬 はない迄もそれに似た教團無視の態度を持つて居るこ しなければその青年會はナ 從つて斯の如き指導者を中心とする佛教青年會は一 生命を續けて居ることに對する反感であり、 に對して從層的地位にはあつても、 常に之に支配せられるが故に、之を無 やはり第一教團 殊 小に 教團 「支持の態度も明かであつて、 ン ·Ŀ ともぶふべ は經濟的 ンスに終ると云ふず に一大勢力を き僧侶 反抗的 があり、 之を 教團 が存 と云 な 因

この教團無視の態度と教園支持の態度との全く相反

展開 る。 それは本來の使命たる若き信徒による佛教の新 が僧侶の布教傳道に專ら利用せられるならば、 之を利用して、 之に好感を抱かない者達である。 叫ぶ者がある。 熱心な餘り、僧侶階級の批判を事として、敎團 當局者に反抗する。 は多く若き僧侶であり、敎團 き方はそれであつて、之に共鳴して實踐運動 會に入會することに依つて、 しやうとすることである。 る。 した態度が、 これは必しも排斥すべきことではないが、 第一顯著なのは僧侶階級の政治的運動に之を利 と云ふ獨自の立場を失ふことになる。 佛教青年會運動 所謂妹尾氏の新興佛教青年會 布教傳道に利用しやうとすることであ 僧侶ならずとも、 即ち若き僧侶等がこの青年 の裏面のカラクリを知 その會を利用 に多くの暗影を投じて居 第二には僧侶階級 會員自身信仰 佛 敎 に入る者 一の改革 もは 青年 青年 時代 派の行 敎團 が \$

は在

俗信者の獨自

の團體であると云ふ處にその特色と

h 0 あつて、 が ない。 極 めて僅 勿論佛教青年會は在俗信者の自發的 かではあるが因襲的 な檀家制 腴 團

自由に一任せらるべきではない。 信徒の解放をも意味するのであるから、 第三に佛教青年會 因襲的 僧侶 から 結で 教運

0

はそれ自身の教義を持たず、

何れか

る宗團

0 教義

に依

定し得ない。

つて、 が故に、 K 依 いつて横 宗教的 例 に結合しやうとする意圖を含む運動 ば政 落着を持つと同時に、 「治運動や社會運動の様な張力な闘争 叉時代的 共通意識 である

的

從つて團

結

カ

Ø

强

V 團

體運

動 には

何うしても展開

共通 力だと云ふ批評は各所で耳にするけれども、 得 の運動と云へば宗派人が之に全力を注がらとしな ない悩みがある。 佛教青年會は通佛教だか 事實各宗 5 無

> 同的 間

行動に寄興する所が多い。

佛教は殊に鎌倉時

代以

Ø

勢力争ひには一の中立地滯となつて、

全佛

敎

0

共

派觀念に囚 を見ても明なことである。 :教青年會は深く教義迄突込んで宗派爭ひをする程宗 のは佛教聯合會、 はれては居ない。 **佛教護國團等の活動** 然し在俗信者を中心とする 寧ろ横に時 代意識 力の弱少なの に依 0

る。

然るに佛教青年會

が起

つて以

の降

誕

會

や成

て

佛教

0

)新時代的展開に寄與する方が强

V

傾

気向であ

0

爲

ると云つている。

從つて宗派の信徒獲得の爲に起す宗

的教青年

運動の一考祭

り合つて居る處である。 下に行動を共にすることの出來ることは吾人の常 青年會に屬する多くの指導者はお互に共通し 一動程に猛烈な力を得ることは出來ない迄も、 然しこの團結力の弱少 た意 it 佛敎 K 識 語 0

してもその發展 0 前途 に幾分の暗影を投ずることは 何う

不離 が、 共 6 同 Ö | 態度はなほ多くの缺點を包含して居るであらう 他教團に對するこの相矛盾した態度即 時に亦多くの長所も存在する。 第一 從來の宗 不 卽

され 後宗派争ひが多く、 ぬ位に、 互に反感を持つて互に相望ん 同 一佛教 徒 でありなが だも ら同 Ď 席 であ を許

道會は眞宗の如き彌陀 の宗教行持として之に参加することになつた。 に佛教各宗が全く政治的に統一されるとは 佛主義の宗派に於てさへ 以來釋尊( 勿論 共 Z 得

ないが、少くとも在俗信者に取つて、同一佛教徒が宗

して 千五 僧侶であるならば當然寺院に住み、 ち佛教青年會は假合宗義に於て決定せられた事であつ 價値のあるこの説を支持し、二千五百年の祝賀會を催 5 獨自の立場に立つて、 がたとひ因襲的態度を持續するにしても佛教青年會は 徒に取つてこの上も 派争を事とするのは餘り歡迎すべき事ではない。 處には自 ĸ を自由に解釋する立場に置かれて居る故に、常に宗團 第三に佛教青年會はそれが在俗信者であると云ふ理 て各宗共通の行持が擧行せられるが如きは敬虔なる信 てもを之或る程度改廢することは許されて居る。 からして、 ない佛教青年會として自由に決定し得る問題である。 先んじて, 一百年說に對して主義から之を否定しても、 動を取ることが出來る。 積 極的 由 餘り宗團の宗義に拘泥する必要がなく、 Ø 自由 明さと、 に之を奉讃することは教團の桎梏を受け の研究と批判とを許されて居る。 ない喜びである。 進取 比較的心易くその時代に相應し 的助かさを持つて居る。 例へば或る敎團 本尊に供侍して、 第二に佛教 が佛 學的に 從つ 即ち 誕二 タリア ģp 其 之 由

佛教青年會の教團に對する不即不離の態度についての滿足する様に信仰を打建てゝ行くことも出來る。そしてその宗義に捉はれることなく、平明に自己る。そしてその宗義に捉はれることなく、平明に自己とも、青年會員としては之を觀照の淨土としても許さ越樂の實在を信じ、彌陀の實在を說かねばならぬけれ極樂の實在を信じ、彌陀の實在を說かねばならぬけれ

必要としない社交的とは云はない迄もお互の諒 發揮し得るのはこの缺點の致命傷的に效果する運動 る。 に出る際、 その自由の明さはその決定的な長所であり、 は、 なくして、自由 從つて佛教青年會が青年運動として、その實力を この外なほ多くの長所も發見せられるであらうが 結合力の弱さは又同時に決定的 の明さが充分に効果を生み、 な缺點で 强制 團體行 解の上 力を で あ 動

ことであり、

時に慈善事業や社會事業の補助

運動

百次

ብ 味

應しい

釋尊の降誕會や成道會や涅槃會の營みは最も

に行動を共にし得る宗教運動である。

その

意

の社會的條件とを考慮してその事業を決定すべきであ吟味せらるべきその特性を認識して、その土地と、そ自あるけれど、要は青年會の團體的行動に移る場合に山あるけれど、要は青年會の團體的行動に移る場合にはあるしては可能なことである。尤もこれ等佛教青年を與へることは極めて有意義なことであり、又佛教青

を明にして、その本來の使命とも云ふべき活動に對した。之に對して筆者は青年會が佛教々團に於ける立場道をともすれば踏み外し勝ちであつた。或は之を宗團道をともすれば踏み外し勝ちであつた。或は之を宗團の一部分と考へたり、政治闘争を事とする政黨的に考の一部分と考へたり、政治闘争を事とする政黨的に考れたり、或は之を宗團又餘りに社會政治運動的に考へたり、

場として考慮せらるべきであつて、一時旺に論ぜられ ずる。 の考へ方は稍々方向を誤つて居たのではなからうか きであらう。 彼方にまでも延長し得る様な宗教運動の形態を取るべ るべきではなく、地味な、 てならぬこと、從つてその具體的方策も在俗信者を立 來の使命は斷然敎團に屬する僧侶階級のそれと混 る。然し只一言之に附加するならば、佛教青年會の本 來使命とそれを果すべき具體的方策に就いて語らねば 何をなすべきかと尋ねるならば、 た様な社會主義運動や、國粹主義運動の如き形態を取 ならぬと思ふが、今はそこまで詳しく觸れない事 て極めて暗示的ではあるが僅にそれに言及し得たと信 若し人この佛教復興の聲に對して佛教青年 この點に付いても從來一般の佛教青年會 然し根强い、 筆者はやはりこの本 目的を永遠 にす

る。

三四、一〇、二九

# 類似宗教團體の現勢とその分析

小 關 紹 夫

類似宗教の發生原因に就て――

合資會社組織の類似宗教に就て―― 結語(若干の私見を入れて)

はしがき――類似宗教の概念並に之が取扱ひに就て――類似宗教の現勢に就て・―

#### はしがき

つものもあれば、毒氣を發して人命を奪ふものもある。蔭に生ふる雜草的存在である。立派に成長して役に立る。それは、社會的にも,行政的にも,太陽のない日類似宗教は旣成宗教の濕地にはびこる一種の蕈であ

る一つの課題である。然し乍ら、私がこゝに述ぶるも行政上の問題がある。如何に之等を取扱ふかは重要なこゝに、類似宗教の社會問題的意味があり、由々しき

ある。

許されたる私見の一端にすぎないことを御斷りして置

のは一つの調査報告であつて、

論策ではない。

画

きたい。

### 二 類似宗教の概念並に

之が取扱ひに就て

宗教行爲者とは夫等の宗教行爲に從事せる者を云ので行政上の對象となり居らざる宗教の謂ひであり、類似以下述べんとする類似宗教とは、非公認にして宗教

(文部)大臣の許可を得ざる處のものである。その意味

非公認とは形式的には閣議並に刺裁に依る主務

る公認宗教ではないが、凡て宗教行政上の對象としてき形式上の手續を經ず、從つて以上の如き意味に於け十三派、佛教五十六派である。基督教に於ては右の如に於て嚴格に公認宗教として存立してゐるものは神道

宗教行政上の對象となり、或種の保護監督の下にある。認められてゐる。 而して之等は文部省宗教局に於ける

\*神佛道に就ては明治 場合 て決定せられて居るため、 明かに基督教を對象として設けられた規定であり、 以外ノ宗教宣布並堂宇會堂等ニ關スル規程」となつて居り、 年内務省令第四十一號が根幹であるが、 とし、多くの規定が所謂紛然雑然として存在してゐる。 般類似宗教にも適用せられ得べき感を持たせるが、 ある。)爲に類似宗教に關し適當の規定無き所以である。 結果基督教關係の類似宗教の少ない理由 る。C真に基督教の一派と認めらるれば行政上の對象とな |は知らるゝ通りである。 基督教については、明治三十二 の整理統一が、宗教法制定の根據の一つとなつてゐるこ 「宗教の法的保護に就て」拙稿宗教行政第五號參照。 「神佛道以外の宗敎」は「基督敎」を指すと閣 十七年太政 事實此規定は基督教に限ら 「官布達第十九號を根本規定 此規定が はこゝにある 「神佛道 臓能に於 且つ此 之は 札 之 . T

外され 的 z) a 佛教的 くて、 叉神、 喇嘛教等も類似宗教の中に包含せられる。故 三教のみが宗教として取扱はれ、 のものでも、 佛 基 の三教と無關係な、例 公認教宗派以外は行政上より へば囘教 假令神 道

なく、

勿論内務省警保局に於て之を取締り、

之が取扱ひは全く行政上より放置されてゐるので

も大正八年三月三日宗教局通牒を以て、

類似宗教行為者

文部省に於

動通

一報方を府縣に命じてゐる。

《似宗致團體の現勢とその分析

とでは一般類似宗教を取扱ひ外來のものには觸れない差別なく、總ての宗教は平等の地位を有する。然してて、行政的區別であり、憲法第二十八條の前に於てはに、類似宗教とは、本質的區別に依る謂ひにあらずし

こと」する。

\*類似宗教の名稱についてゞあるが、 た。 教全體を指稱する點で不便があり、 者は妻一人と云ふ様なものもないではない。 教の如く滿蒙に迄勢力を延ばしてゐるものもあるが、 である。その中には相當尊信に價するものも 稱し、從つて類似宗教行爲者、類似宗教團體と呼 意見があり、 が云へるか、宗教學上の前に於ては同樣ではな 宗教類似行爲者と云ふ名稱が用ひられ、 行爲者そのものを指して居り、 夫故、類似宗教を凡て所謂インチキ宗教と見るは誤り かくて行政上の宗教以外のも 包括的に行政 且宗教 初め宗教類似團體 主として のを類似宗教 類 あり、 似で 上以 v ぶに至 ある **ታ**› 鄏 叉大本 鲊 ے ح の宗 Þ 蚁

### 一 類似宗教の現勢に就て

K, せるもの、又信者數にしても自稱のものもあれば、推 實存在せるに拘らず、調査の當時不明にして後日判明 然らば、我國に於ける類似宗教の現勢は如何と云ふ 明確なる統計は恐らく困難と云はねばならぬ。 事

定もあり、以て正確のものとは爲し難い。然し、大體

年, その勢力を示すものとして、文部省宗教局の大正十三 類似宗教調査、 昭和五年の調査、更に昭和七年の合資會社による 昭和八年警視廳調査等を資料として次

の如き表を得る事が出來る。

| 東              | Ŧ         | 埼         | 群                | 杤        | 茨         | 福            | Щ        | 秋       | 宮       | 岩       | 青            | 北               |                        | 道                         |
|----------------|-----------|-----------|------------------|----------|-----------|--------------|----------|---------|---------|---------|--------------|-----------------|------------------------|---------------------------|
|                |           |           |                  |          |           |              |          |         |         |         |              | 海               | , ,                    | 莳                         |
| 凉              | 薬         | 玉         | 馬                | 木        | 城         | 島            | 形        | 田       | 娍       | 手       | 森            | 道               | ţ                      | 縣                         |
| 大              |           | -1:       | E23              | Æ,       | =         | 24           | -1:      | [TE]    | =       |         | 739 <b>1</b> | 10              | 教數                     | 似                         |
| <u> </u>       | =         | 5'\$      | 1791             | 37.      | 九         | 1            | >4       | _=      | =       |         | 四            | き               | ノナ神ル流                  | rite.                     |
|                | _1_       |           | l_               | _ _      | _l_       | _2\ <u>`</u> |          | _=      | 1       |         | ]            |                 | ノナ佛<br>ル教<br>モ府<br>モ府基 | 內                         |
| T.A            | 1         |           | <u> </u>         |          |           |              |          | _1_     |         | !_      |              |                 | ノナを                    |                           |
| _]             | 1_        |           | . 1              | !_       | _!_       | <u> </u>     | !_       | l_      |         |         |              |                 | ノナ神佛・モ的ル社合             |                           |
|                | 1.        |           | -                |          | _         | _ _          |          | 1       |         |         |              |                 | ル社合委員                  | 譯                         |
| γt             | _L        | _ _       | 1_               |          | <u> </u>  |              | _ _      |         | _1_     |         |              |                 | 他                      |                           |
| 号 <b>、人</b> 次五 | 1,000     | <b></b>   | 三<br>三<br>三<br>三 | 五五       | 四次八       |              | 17.0%    | E 7:10  | 출       | 10      | 畫            | 二、七五〇           | 1 7                    | 言<br><b>皆</b><br><b>收</b> |
|                |           |           |                  |          |           |              |          |         |         |         |              |                 | 神                      | _                         |
| 1起70日          | 二三、六安七    | 三六四、九四七   | 二〇四、五七九          | 二五四、九九二  | 1四二二六七    | 三元、岩區        | 五三、一四九   | 六0~4:园  | 三0.1公   | 四二二元六   | 八七、五四九       | 四四九、一八二         | 道                      | 三教信者數                     |
| <u></u>        | -;        | 7         |                  | _        | ••        | ••           |          |         | _       | _       |              |                 | 佛                      | _                         |
| ·六00、九六四       | 一、八四三、七〇六 | 10五五、三九五  | <b>当园、</b> 农人    | 五天、七八七   | 七八、九二     | 宝、芡          | 六些、二五    | 五六三二三   | 五1六、00七 | 至三二二七   | 芸三、七宝        | 八 <u>國、</u> 對10 | <b>数</b>               | 昭和六年                      |
| 四六、九四三         | 二、九五      | 11,031    | 四、三九八            | 二字二      | 17.       | 三、五九七        | 一、四六八    | 1 mile  | 九八〇元九   | 二二四年三   | 1、公台         | 1四、八八二          | 基督教                    | 末現在)                      |
| 三、四の八、六七八      | 11年0111   | 一、四五儿、1七二 | 1、1六、000         | 一、一四、七三十 | 一、四八七、〇九七 | 1、五0八、1五0    | 1、0六0、0高 | 九八七、九〇六 | 一、一旦、大品 | 九七五、七七一 | 八七九、九二四      | 二、八二、三宝         | (昭称五年)                 | . 1                       |

|        | 山            | 廣         | 岡         | 島                                      | .鳥.     | 和        | 奈              | 兵         | 大         | 京          | 滋       | Ξ            | 愛         | 靜         | 岐        | 長        | ĮΊ         | 稲        | 石           | 富        | 新           | 神         |
|--------|--------------|-----------|-----------|----------------------------------------|---------|----------|----------------|-----------|-----------|------------|---------|--------------|-----------|-----------|----------|----------|------------|----------|-------------|----------|-------------|-----------|
| 類似     |              |           |           |                                        |         | 歌        |                |           |           |            |         |              |           |           |          |          |            |          |             |          |             | 奈         |
| 宗教團    | П            | 島         | 山         | 枳                                      | 取       | Щ        | 良              | 庫         | 阪         | 都          | 賀       | 重            | 知         | 冏         | 阜        | 野        | 梨          | 非        | Л           | 山        | 澙           | ווע       |
| 體の現    |              |           |           |                                        |         |          |                |           |           |            |         |              |           |           |          |          |            |          |             |          |             |           |
| 勢とその分析 | <u> 33</u>   | 뗃         | Ξ         | Эï.                                    | 큿       | 亳        |                | एडी       | Ξ         | 元          | 三       | Ξ.           | PP        | 云         | =        |          | <b>31.</b> | =        | pel         | 땓        | _=          | 垂         |
| への分    |              | _=_       | =         | Æ.                                     | 큿       | <u>=</u> |                | P. S.     | -1:       | Ξ          | 프       | <u> 352.</u> |           | 四         | =        |          |            |          | <u> = .</u> | 깯        | =           | =         |
| 析      | _=_          | =         |           | 1                                      | 1       | ari.     | 1              | _1_       |           | 水          |         | _ _          |           | 10        |          | _1_      | _==        |          |             | _ _      | _ _         | 1         |
|        | 1            |           | ]         |                                        |         |          |                | 1         |           | 1          |         |              |           |           | _ _      | 1        |            |          |             | _1       |             |           |
|        |              |           |           |                                        |         |          |                |           | 29        | _!_        |         |              |           |           |          |          |            | <u> </u> |             | 1_       |             |           |
|        |              |           |           | 1                                      |         | _!_      |                | <u> </u>  |           |            | 1_      |              | <u>=</u>  | =         |          | !        |            | _ _      |             | _        |             |           |
|        |              | 1         |           |                                        |         |          |                |           |           | <u> </u> = | _ [     |              | <u>Т</u>  |           |          |          |            |          |             |          |             |           |
|        |              | /;<br>死   | 九三四       | 贫                                      | 二七      | 0年第      | <del>;</del>   | 11,100    | 三、九六五     | 五、一全       | <u></u> | <b>5</b> 0   | 07100     | 三二三五      | 完五       |          | 101        | 五00      | 二九九九        | <u> </u> | 10 <u>2</u> | 1,000     |
|        | <b>交齿、公八</b> | 六五○、○四九   | 七九四年      | 次1五150三                                | 長さ、長ん   | 四二七、七三六  | ニハス芸           | 一、〇三、八八八  | 170米47七三二 | 五六、0五五     | 九一、三〇九  | 三克0、六克0      | 交上、壁石     | 四二、八五〇    | 三二、八五九   | 二三三、九四至  | 二三、公公      | 五六、五八三   | 元、瓷器        | 三五 7 四九四 | 二二二         | N图37110次  |
|        | 1、01三二层      | 一、四三九、二四七 | 1、10至、公室三 | **=*********************************** | 五二二、0九三 | ベルバール三〇  | 八九六、七九六        | 1、55天7二1三 | 一、パス、三名   | 1、五一0、九七七  | 八四九、七八七 | 八九五、九四四      | 二、一一四、一六九 | 一、一七五、七九九 | 八元、尚二    | 1、10元、三八 | 五三九一二五八    | 六六七、九三二  | 中兴大门园()     | 四六七、一九四  | 1、四四五、0元四   | 1、707、八八二 |
| 二二九    | <u> </u>     | 三、天之      | 四个五百      | 九五三                                    | 1.01%   | 一、七五九    | 1,0%           | 三、        | 一七、七九五    | 10、40      | 九六七     | 一门九四         | 五、五四八     | 六六九二      | 八九六      | で元       | 二、北六三      | 九一四      | 1、二七九       | 空        | 八三          | 七、九八〇     |
|        | 一、三景、公宅      | 一、范二、三美   | 一、一大三、九六二 | 七三九、五〇七                                | 四八九、二六六 | 公司0、七國人  | 五次、ご三 <u>五</u> | 二六四六三01   | 三、至60、01七 | 一、秦二、全三    | 范、弯     | 1、1年七、60万    | 二、五六七、四1三 | 一、七九七、八〇五 | 1、1六、四0至 | 一、岩岩、二人  | 公三、09三     | 六八八四四    | 七五六、八三五     | 七八、华三    | 一、空三、吾云     | 1、六一九、六〇六 |

類似宗敎團體の現勢とその分析

-----------------

|                         | 二七九一〇五六 六四一四五〇一〇〇五 | 二七九、〇五六 | 国1、八〇二、八〇〇 | 同日、日本市、米日    | 10 元二宗             |     | ナム | <del>51</del> | <b>2</b> 14 | 益_  | 1111         | 四四       | 計 |   | 總  |
|-------------------------|--------------------|---------|------------|--------------|--------------------|-----|----|---------------|-------------|-----|--------------|----------|---|---|----|
| 1.50   三元次、スの2   図/版 医元 | 五七七、五〇九            | 一、七九八   | 111710     | ハー芸          | <b>*</b> 0         | 1   | -  |               |             |     |              |          | 繩 |   | 桝  |
|                         | 一、五五六、六九〇          | 中中四     | 三光、三元      | 00年11日       | 中國河                | 1   |    | -             | 1           | 禹   | [22]         | 七        | 局 | 兒 | 瓸  |
|                         | 4次0~0次4            | 一一七五    | 1518,018   | [四十二]        |                    |     | 1  |               |             | 1   | _            | 1        | 崎 |   | 宫  |
| 1.50   三元次、スの           | 九四五、七七一            | 一、五二    | 八宝、〇八      | 154,331      |                    |     | 1  |               |             | 1   |              |          | 分 |   | 大  |
|                         | 1、三五三、九〇三          | 四、四六二   | 一二四二五      | 三型、元八        | <b>31.</b><br>O    | _1_ | 1  |               | _1_         | 1   | <b>5</b> '\$ | 214      | 本 |   | 旗  |
|                         | に対しまった。            | 五二十二〇   | 当七二六三      | \$10,014     | 四元                 |     |    | 1             |             | _=  | Л            | 10       | 畸 |   | 長  |
|                         | 六九一、五六五            | 一       | 五三六、九九三    | 三、天九         | 一<br>三<br>新        |     | 1  |               |             |     | <u> </u>     | 땓        | 賀 |   | 佐  |
|                         | 二、吾宅、二元            | 九二七九    | 1、10元、七0六  | <b>华元、二品</b> | 売                  | _ • |    | 1             |             |     | л            | ナレ       | 岡 |   | 鬴  |
|                         | 七八三                | 三、三     | 二四四、五九九    | 三〇八、六五五      | N' 11:0            |     |    | 1             |             |     |              | =        | 知 |   | ĒΙ |
|                         | 1,191,111          | 四、三八    | 七六九、四一五    | 六國四、西七四      |                    | 1   | 1  | 1             | _1_         | 1   |              | i        | 媛 |   | 愛  |
|                         | 当八六                | 스글      |            | 三六四、四〇八      | ) <del>ji</del> .0 |     |    |               | [           | _1_ |              | <u>=</u> | Л |   | 香  |
|                         | 七二六、五四四            | 17):00  | 四八四、五二九    | 三九六、八〇二      |                    |     |    | _             | _1_         |     | 1            |          | 島 |   | 德  |

有し、信徒三十萬と號する「誠光教」は神理教に、近萬と云ふ膨大な數になる。又此の中には廣島に本部をる丈正確に算したのであるが、自稱數を加へると八十る丈正確に算したのであるが、自稱數を加へると八十名大正確に算したのであるが、自稱數を加へると八十名をものではない。支部のみ擧げられて本部の信者數

較し格段の增大振である。此の中でも、大本教の發展數三一、九九五(自稱數を入れると五六、一四四五)に比數三一、九九五(自稱數を入れると五六、一四四五)に比力三年調查當時の總數九八、(內譯、神道的なるもの六十三年調查當時の總數九八、(內譯、神道的なるもの六來の新興宗教「人の道教團」は扶桑教に所屬せる爲め、來の新興宗教「人の道教團」は扶桑教に所屬せる爲め、來

大勢力となつてゐるし、天善教は三十萬と稱してゐる。 昭和八年末に於ては三十五萬(自稱)を遙かに超える一 は見逃すことは出來ない。 大正十三年約五千の信者が

他日の機に述べることゝするが、實際に於て、 尙 之が敎義、 組織形態、實況等の詳細については 勢力が

あり、

組

織亦見るに足るものは少く、殆んど確固たる

來たるのである。 知るとき、 に教師の不正 低度の地域に存在し、 組織とてもなく、 である。經濟生活から云つても所謂無産者である。 ても極めて低き者が多く、 は所謂ダークサイド何れにしても文化に浴することの 類似宗教問題は大いなる社會的意味を有 は直ちに信者の生活を脅すこと大なるを 大體に於て農村地方又は都會に於て 且つ教師と稱する者の教養に於 從つて信者に於ては夫以下 爲 Ĺ

は

群くは後日に期したい。 さるべきであるが、之は宗教統計の困難なるを記して 起る疑問、 参考として三教信者數と人口を併記したが、 例へば奈良縣の統計等につき一應説明が爲 直ちに

類似宗教剛體の現勢とその分析

へる。 れ得るが、 より、 之等類似宗教の發生原因については、 更に社會學的立場よりして夫々なる議論 行政的立場に於て見る時次の如きことが云 宗教學的 が為さ 立場

くて、現代人の肉體的苦痛は精神を科學の向ふへ 經濟生活の破綻は、 化を伴ひ來たれることを見逃してはならない。 信的信仰感情の夫であることを知らねばならぬ。 と一方、現代人の社會不安の念が、 のではなく、 對的なる依憑感情である。 に生活が、 解深遠の教理は必要でない。又說いても分らない。 織の缺陷である。 第一に、一般大衆の宗教的教養の低級と既成宗團 層不安の念が强く、そこに求められるものは絶 所謂水商賣と云はれる種類のものにあつて 物忌的の、 科學的治療の不可能を齎らし、 體に宗教的理解の低度の者には難 平安期に流行せる陰陽流の迷 而もそれは決して高度のも 精神生活の非科學 更に、 がし それ ž, 殊 組

やつた。

かくて科學を超える神癒の力が顧みられる。

痛の巫術的治療にある。\* 大衆の所謂 新興宗教への参加の一原因はこの 肉體的苦

\*新興宗教と呼ばれる宗團が、如何にして勢力を得たかの研 名は、 現代文化の分裂の相である。 ると共に組織化され 屬への道を辿る過程は、 に於ける知識階級への進出は、所謂「青白きインテリ」の 「靑白さ」に食ひ入つた成功と云へる。而も之等が勢力を得 現象ではない。而も、 宗教復興と新興宗教、 此の問題を氷解さして吳れるであらら。 ――(インテリ化され)――公認宗教所 それは決して相分離せる、無關係 興味ある研究であらねばならぬ。 それは決して等質のものではなく 殊に、近時

れる。 理屈なしの信仰と云ふ宗教の原始的なる要求が顧みら 代の空氣は、 せる限りその所屬教派の教義を說かねばならぬ。 宗教の教理に縛られる要がなくなる。 であり、 云ふ様な精神的鍛錬を排する。 此 の二つの要素は決して相反するものではない。 從つて、 後者に於ては不可能だからである。 難解な教理の理解、 か」る宗教を說く者にあつては、 前者に於てそれは不要 悟道の域への精進と 既成宗團に所屬 となた、 旣成 現

他種々の掣肘を受ける。 因 に佛教に比して神道は、 種々の掣肘を受けるより野にある方がいゝとなる。 はない。警察の方に於ても、從來さしたる不正行爲も 正でも、大僧正でも、管長でも稱することが不可能 守する必要はさまでなくなる。獨立すれば、一躍大教 ۲, の場合が多い――それを貯蓄して本部に送るのは仲 それも金錢的收入の極めて少い、米とか野菜とかの物 額の獻納金を負擔し、且つ階級昇進に應じて相當の 處は經濟的掣肘である。 容易さを示してゐる。 に<br />
闘し神經的ならずとせば、 なく又惡評をも聞かざる限り、公認のものなるや否や の困難である。それと一定の場所に永く居住してゐる 少額のものではない。彼等の貧しい收入の内より― 加金をも出さねばならぬ。 **『があるのである。** 信仰はその人個人を對象とし、教宗派の教理を固 こゝに神道的類似宗教の多い その教理に於て著しく理解 卽ち所屬宗團に對し每年一定 中でも彼等の最も苦痛とする それは彼等にとつて決して なまじ旣成敎團に所屬し 殊 Ø

その

\*佛教が 經濟的 ۲, を見 宗教の神道に比して少ない になれると云ふ譯に行かないと云ふこと等も、 根據のあること、 五十六派に分れて、 寺院が、 葬式料、讀 且つ一定の修業を要し、 教義上 經料、一 一因である。 の分裂に於ても大體飽和 定の檀家を有し比較的 誰でも直 佛敎的類

るが、 滿 業ヲ以テ人民ヲ眩惑セシメ候儀自今一切禁止」してゐ るとせらる K を規定してゐるが、 又ハ神符神水等ヲ與ヘ醫療ヲ妨ケタル者」は三十日未 說キ叉ハ祈禱、 は第二條第十七號、 るものではないこと勿論であり、 て「梓巫市子並憑祈禱狐下ヶ抔 K 第十七號の「妄ニ」が「根據ナクシテ」の意味であ 惑ハシタル者」、「病者ニ對シ禁厭祈禱符呪等ヲ爲 の拘留又は二十 ついては、 第二は、祈禱禁厭行爲の横行的存在である。祈禱禁厭 之は純粹の意味に於ける宗教的 1限り、「惑ハシタル」と共に之が認定は困 明 符呪等ヲ爲シ若ハ守札類ヲ授與シテ人 治六年一月十五日教部省達第二號を以 圓 之とても萬全の規定ではなく、 未滿 第十八號に於て「妄ニ吉凶禍 の科料に處せられるべきこと 卜相 更に、 唱玉占口寄等之所 祈禱を迄禁止 警察犯 處罰。 褔 殊 シ ヲ 令 世

講

由來スル處アリ之ヲ豫知シテ未然ニ防

止 1

コスル

ノ手段

勿論災禍ナル

モノハ偶然

ニ酸生

ス

ル

ŧ

ニアラス必

處

プナリ

テ古往今來我國社會上下ニ通シ洽ネク行ハルル

情ニ投合シー定ノ法ヲ修メ神佛ノ冥助ヲ祈 求メ所願ノ成就ヲ冀フハ人ノ常情ナリ祈 相聯關し、 難を生ずる。 「凡ソ人生ニ免カル可ラサル諸多ノ災禍ヲ除キ幸 刑 法詐欺の問題となる。 叉通常、 祈禱禁厭 行爲 然る は、 財物 禱 Ĭζ ル 方法 大審院 卽 Ø チ此常 騙 ŀ 福 取 ヲ

處スル 人ノ事ニシテ人生不可解ノ事ハ擧ケテ之ヲ神爲ニ ノ巳ニ發生シタル場合ニ於テスラ其ノ由 法ヲ講スルハ吾人人類ノ當サニ ル場合ニ於テモ其ノ因ヲ窮メ理ニ シア ŕ スル ル 【ム可カラス爲メニ災禍ノ發生ヲ豫 可 雖 リトセハ之レ即チ天命ナリト觀念スル 適當ノ途ヲ講 シ斯ル場合ニ モ人智限リアリ天地間幾多 カ若シ豫知スル能 於テ人智ヲ盡 ス ル 能 ハスシテ之レ ハ サ 力ムへ ル 依 う現 シ事ノ解 モ ) ij 知 敢 キ人生 テ適宜救 カ犠牲ト爲リタ 象悉ク理ヲ以テ ス テ 來ヲ察シ之ニ ル 少 ス 能 可 チ ハ 一ノ常道 ハ シト ス叉其 鄭. ラ 湾ノ方 ታ p 達 ル

究

IJ

類似宗教團體の現勢とその分析

歸シ

E サ

人力ヲ以

テ

廻避シ若クハ

救

濟スル能

シ

ታ

ル災禍ヲ発カ

達識 禍 1) シ ラス民ヲ敎へ人ヲ導クノ徒 之ヲ死カル 之ヲ禁壓 無 テ之カ爲往々人力ノ測知ス可カラサル災禍ヲ避ケ所謂 示 シ 信念ノ下 ル ボナリ (ア) 轉 スコ 心靈 常人ノコト ルノ途 更 亦 ン モ其ノ要ナシトセ 新誓其ノ他ノ方法ニ依リ慰安ノ策ヲ講ス ŀ 願 ナ 觎 ス 必 ŀ カ シテ ラ動 ŀ スシ ル セ n 斷 业 祈禱禁厭其ノ他之ニ 縮 ル + 阍 アク所理 神佛 可 ئ ン ス ||ヲ爲 幾多 ŀ ŀ モ迷信ナリ ル カ少クトモ其ノ惡結果ノ輕減 ) ク又之ヲ排 スル ŋ 能 = シテ必スシモ怪シムヲ須 觀 一祈り ベスノ機 シ ハサ う事 ヲ以 サル 脱テ以テ . 力 テー般世道人心ヲ適當ニ支配スル 如キ ル ニ 共ノ保護冥助 例 テ ŕ 會二 推 可シ沉ンヤ人ハ精神的 斥 = ハ 事 シテー概ニ之ヲ排斥シ 於テヲヤ然ラハ 依り吾人ノ實驗スル ス可 ハ宜シ ス 類 H) 人民各自ノ宗教心ヲ驅除 接着スル = 盆ナキ スル キ カ パラサ ク人情ノ趣 モ ノニ 種 = 賴 3 j٧ ブノ E ١ 半 ァ 毈 ル , ラ 神佛 ŀ 方法ヲ ル ・サル ベニ努力 必 妙 = ŕ ・シテ 万作 ハ寧 ク所 在 ス 所一 生 ij ル シ ノミナ 强 可 去 對 モ 物 ヲ ス 修 ŀ 用 п 必 察 ル ル ス 絕 3 ヲ チ ·× シ

構成

ベスル

ヲ以テ嚴ニ

法ニ脳ラシテ

處斷シ害ノ甚

シ

ラ

=

先ンシテ膺懲ノ實ヲ擧ケサ

ル可

カラス

ŀ

雖

モカ

ラ サ

サル

ル者ニ對シテハ宜シク之ヲ各人ノ自由

三放

任

シ

刑 然

ノノ如ク詐り相手方ヲ欺罔シ不正 所以ノ途ニアラサルナリ然 爲メ之ヲ利用スルノ徒ニ至リテハ 夫レ常人発カル可カラ 如キハ思ハサル 生慰安ノ途ヲ講シ相當ノ報酬ヲ得ル ノ意ナク又自ラ之ヲ信セ ス刑罰ヲ以テ之ニ蒞ミ是等 ノ甚シキモノト謂ハサル可カラス若 ý サ ル 弱點ニ レハ ル ノ行爲ヲ遮止 = 祈禱等ノ方法ニ 拘ラス其 其ノ所爲ハ詐欺罪 乘 ノ利益ヲ獲取セ モ シ眞ニ祈禱 ノニ ノ効果 セ ント 對 シ 常常 依 ヲ爲ス ス リノ人 ル ル ン 必 カ Æ カ

罰ヲ加 說キ 腴 意ノ茲ニ在ルヲ察スルニ せ セ Æ ヘフル ታ 妄ニ之ヲ爲シ人ヲ惑ハシタル者ニアラサレハ之ヲ罰 ス病者ニ對 文 ル ŧ モ ハ祈禱符呪等ヲ爲シ若シクハ守札類ヲ授與ス ヘテ之ヲ禁壓 ) 醫療ヲ妨クル ٠, スル シ禁厭祈禱符呪ヲ爲 警察犯處罰令ノ ス n 行爲アル 難カラサ ノ必要ナカル = 趣旨二 ルナリ、大正三年、 ァ シ ラサ 叉 可シ 徴スル iiifi  $\nu$ 古凶 犴 ハ 之ヲ 處罰 斾 ŧ 水等 禍 我 陥 法 ル ヲ

定スヘカラサル事實ニシテ學者ト不學者トヲ問 ヲ論セス禁厭祈禱ト豫言等ノ思想ノ存在 、れ)二〇三七號) と云ひ更に「凡ソ洋ノ東西ト古今ト ースル コ ŀ スー 八否

部二 相二 之カ否定ス 或ハ哲學的 於テ猶ホ且ツ之ヲ見ルコトヲ得ヘク或ハ神靈學的 於テ之ヲ信シ之ニ迷フ者アルコトモ ル ニ論セラレテ其究極ヲ見サル所以ノモノ ŧ ノモ之ヲ肯定スル者モ何等儼然タル 我國今日ノ世

證明ヲ有セサルニ因

レリ素ヨリ科學的ニ考察シ實際的 叉ハ變態心理ニ

考

ヘテ斯

ラ如

キ

ハ

迷信作用

3

リテ解

ヲ信シ 釋ス 斥ス ヘキモ 癒セシメ命ヲ延ハスヘキヲ信シタリトセハ蠟燭代ト稱 報酬手敷料等ヲ命 ヘキモ ツツアル事實ナリトスレ フト シュ 信スレトモ一部ノ人々ニヨ シテ大體ヨリスレハ之ヲ迷信トシテ排 シテ多額ノ金員ノ交付ヲ受クル ハ 祈禱 = 3 IJ リテ直ニ之 テ病ヲ平 =

十三年、 る徹底的取締にいさゝか遺憾の點あり、 からざるを支持してゐるが爲め、 アル モ詐欺罪ヲ以テ問擬スヘキモノニアラス\_<<大正 (れ)九七四號」と一概に祈禱禁厭 祈禱禁厭行爲 爲めに玉石混 Ø 非難すべ に闘す

ŀ

である。 が この祈禱禁厭に呪縛せられてゐることは驚嘆の外 先般新聞紙上に現はれたチブス患者の酢ダ

事件は此の間の事情を物語るものである。 第三は、一般大衆の宗教に關する知識の欠缺である。

之について、種々のことが云はれ得るが、 厄介にならない者は殆んど無い位である。 て よく聞く話である。日本人は此の御礼に儲する點に於 家庭が日常最も困惑するのは御札類の押賣であるとは 實に信仰の國民であると思ふ。 世 の中 その癖、 で御札 殊に、一般 Ø 御 御

札の性質について完全な知識を有してゐない。

そこが

思はせて買はせる。 十錢に賣れゝば相當な儲けになる。卸にしてもやつて つけめなのである。 行ける。 御札乃至近所の神社、 に立たない。そこでよく知られてゐる靈驗あらたかな 然し、 大衆に全く知られてゐないものでは役 或は變だと知り乍ら置いて行かれ 原料一錢か二錢のものが十錢、 寺院の御札を模倣する。 真物.

三五

る

のを默認させる。勿論若干の寄附は貰ふ。

結構やつ

類似宗敦團體の現勢とその分析

日本民族の大衆層

済の恨なしと云へぬ。 それと共に、

て行けるのである。

であることを知るのである。たが、此の祈禱禁厭と御札が殆んど彼等の主たる財源たり、、類似宗教發生の原因とも見らるべきものを見

-も出せるものか」――宗教行政第二號参照。\*守札の製造頒布並に之が取締について、拙稿「守札は誰で

## 五 合資會社組織の類似宗教に就て

宗教破壞の行爲であると考へる。のて、それには憐むべき一面があるが、最も憎むべき似宗教は、巧妙なる手段による一種の宗教的犯罪であ近時(最初は昭和四年)現はれた合資會社組織の類

の登記は會社の成立要件ではなく、開業準備着手可能社が成立すれば之を登記せねばならぬ。然し、此の場合が相寄つて定款を作成すればそれでよいのである。會するものであり、而も合資會社成立には二人以上の者が相寄つて定款を作成すればそれでよいのである。會立然、商法は會社の設立については準則主義を採っ

P 略するが、此の發生の經過を述べると、 法省と協議中であり、又それは法律問題に入るを以て しない。 ては書面が形式上整備し、目的が合法的であれば拒斥 の要件であり、對抗要件なのである。處が、登記に際 に至つたのは誠に遺憾だと考へてゐる。 しないと云ふ實狀の爲に、 立入らない。故に合法の目的に隱れて不法の行爲ある それは裁判所の管轄であつて登記所としては關 表面 上の矛盾は指摘するが實際上の内容には 此の宗教會社の設立を見る 詳細 靜岡縣下居住 Ø の點は司

對する最も皮肉なる挑戦である。宗教は現在に於てもの如き疑問を持つものであるが、これこそ宗教觀念にる。果して、夫等が許されるものか否かについて後述の頭竇と共に宗教行爲を營利の對象と爲したのであを借り此の合資會社に考へついた。內容は藥草、畫像便と効果を得んと苦慮した結果、裁判所書記等の智惠

實際上の不便がある。

何とかして公認宗教と同様

の利

立を企てた。然し類似宗教となつて野放しにされると

の木舟某は若くして宗教に關係してゐたが、

結局

一本

進め、 文化 の克服を示すものである。 を模倣し、主として祈禱禁厭、 に無神的事實を示すものである。管長の名稱の社會的 書きするものであり、これこそどの無神論よりも雄辯 せし者の胃瀆行爲は勿論乍ら、 行爲の許可證、 認宗教の夫と紛はしめ、 信用を利用し、 の質買化を呈しつゝあるとさへ云はれる。 し種々の保護を與へてゐる。然るに近時の 念の意識下への退却であり、 |建築の上層に位するものとせられ、 一方社員たる信徒に教師補命狀と共に、 徹底的に営利の對象と爲したる點は、 托鉢免許證等を夫々金品を取つて交付 登記を以て公認と銘打ち、 且つその組織に於て旣成宗團 法萬能思想による宗教性 守札頒布等の行爲を爲 之等の事質は、 政府は之に對 恰も政 これを一 世相は宗教 世相 祈禱禁厭 宗教觀 府公 を裏

に處せられた者もあるが、 自己の行為の取締下にあること、 信 ちに意識的犯意ありと云ふを得ない。 の種の會社の責任者にして巳に詐欺罪として懲役十ケ月 旧用の 稀薄なること等を知れるに於ての結果として行は かゝる類似宗教行爲者の總てが 並に非公認にては未だ世 然し乍ら、 彼等が

n

類似宗敦團體の現勢とその分析

大神教、 ても ŧ 的手段と思はれても致方ない次第である。 とは何等關係なきに善通寺誕生院三河別院と稱し居るが如 日蓮宗教妙聖院、 れた手段なることは疑ふ餘地がない。 は 公認神佛道教宗派所屬のものと思はしむる爲の故意 例へば、 並に高野山大師教演松教會、 日蓮聖教、 更に眞言宗善通寺派大本山誕生院善通寺 木曾御嶽神祇儒聖教、 殊に、 唯一神道禊敎本院、 その名稱に於 神道三輪

#### 六 結

語

に對し次のことが云はれねばならぬ。 以上に於て、類似宗敎の大體を見るを得たが、 これ

第

諮の宗教が存在し、發展し來たが、之等を見るに、 を信じ、且つそれに絕對依憑するものなることについ 宗教否定の立場に於ける説明さへ爲さる」に ては意見一致するものし如くである。 が、宗教肯定の諸論に於て、 がない程である。 に關する說明は多種多様で、<br />
共定義のみでも枚擧に<br />
遑 も人間以外のものに對する依憑性とも云ふべきも 宗教を營利視する思想への抗議である。 近時に於ては、 宗教とは、 7 ル 現在に於ても諸 クシズムに 超人間的實在 至. 0 宗教 依 何 た ŋ

迄金錢化しようとするものではない。他宗教に於ても ける著しき金錢低視は之を物語るに足る。單に世俗的 引を卑しんだ。金錢は宗教の眞を把握する障害となる 謝 うとさへする。勿論、 教の宣布に當り、之を金錢化視せんとする宗教は存在 同様であると云ひ得る。されば、現在教義的に見て宗 と共に之等の觀念を變化せしめたが、宗敎そのものを がある。近世プロテスタントの勃興は資本主義の發展 として排せるのみならず、利子の禁止をさへ爲せし事 ける之等の冷視、 の對價ではあり得ない。宗教は過去に於ては金錢的取 あつて、決して、近代法に於るが如き意味の取引として ることは出事ない。勿論、供物、或は犠牲と稱せらるゝ は發見し得るが、 きものとして排斥せられたことさへある。佛敎に於 ないと云ふ事が出來る。寧ろ却つて金錢を誠しめよ 或は布施等と同意義を有するものと見らるべきで 1の對價物の捧げられる事實はある。 金錢的 歐に於ける中世カトリツク社 宗教は營利の目的たり得ずなる ―物品にしろ――色彩を見 だが、之は奉 血會に於

> 第九十條の問題となる。民法第九十條に於て、 復興は宗教の精神性高揚に於て意義がある) **簀例を以て直ちに宗敎が金錢化せられ得ると論斷する** は矛盾とも云へるが、さればと云つて人身賣買が許さ 序良俗に反するや否やは一に社會通念に依 る。此の反社會性なる觀念は法律行爲に關しては民法 取引に迄持來ることは道義觀念に反するものとして反 のものとして一般に尊信せらるべき宗教を世俗的金錢 の本質に於て純然たる精神的のものである。 明確なる法規は存在しない。 ことは無暴である。即ち公娼存在の故を以て人身竇買 れてる譯ではない。同様に、 い。人身賣買は無効と爲され乍ら尙公娼制度の存する 社會性を帯びるに至る。 此の反社會性が問題なのであ だが、 現實の宗敎界の一、二の 宗教なるものはそ る外 かく清高 何が公 はな

の目的たり得るとは爲し得ない。宗教に前述の如き內如何にも夫に紛しき行爲の存在するを以て宗教が營利が可能であり、有効であると云ひ得ない如く、宗教界に

容

且つ之が公益的作用を認めるならば

教に對する態度よりしても明かである。\* 宗教の公益性を阻害するものとして、 ぬ。是に於て若し極論するならば、 爲は極めて公序良俗に關する事深しと云は ねば なら の發展として或は社會教化として― こと」なり、 は營利性存せず、更に營利視する事は公益性を害する は無効とせらるべきである。從つて之を見るに宗教 を營利視し、且つ之に關する法律的行爲を爲すことは としての成立に於てをやである。このことは政府の宗 して無効であると云ひ得る。況んや、 その法律行爲は公序良俗に反するものと 聖を理念する宗教 かゝる行爲自體 營利行爲の目的 宗教に闘する行 K

\*政府が宗敎を如何に見、如何に遇し居るかについては拙稿 「宗教の法的保護に就て」參照。

て横はれる所以である。

は最も遺憾とする處で、 行かなければ取締の効果がないと云ふ事情にある。之 る、勿論、若干の法規は存してゐるが、 接して最も困却するのは適當なる法規のないことであ 適當なる法規の制定である。 そこまで行かないで取締るの 結局刑法に迄 之等の事件に

> ル ×

類似宗教團體の現勢とその分析

要があることは云ふ迄もない。 ひ、行政上の對象と爲さんとしたが、法案は流産の憂 提出せる宗教團體法案に於て之を宗教結社として取扱 苦しむ處である。政府は、 る譯には行かない。 だからと云つてかゝる社會的影響大なるものを放置す 締りが出來ないと云ふことは誠に遺憾であるが、 目に遭ひ、爲に今に於て尙類似宗教が行政上の癌とし つても迷惑する處であり、 かくの如き狀態は、 昭和四年の第五十六議會に 取締の實際に當る警察官の 罪人を造らなければ取 一般大衆にと それ

代にのみ求められる現象ではない。 らうか。少くとも類似宗教に惹きつけられる程度の人 現在では頻に宗教復興が叫ばれてゐるが、果して一般 一般人のはけ口が、宗教や文藝に向ふのはあながち現 大衆、殊に農村に於て、それは意識せられつゝあるだ クシズム禁止となり、 の宗教的陶冶に何等か資しつゝあるであらうか。マ 第三は、宗教知識の一般大衆への徹底である。成程 右翼叉嚴戒の時にあたつて、 勿論質は異なる

三九

興起の真なる相である。大衆と關係のない運動は凡て

四〇

が、 然し乍ら、それがラデオ聽取者や、雜誌購讀者の範圍 衆の宗教的水準の高上せるときであり、 隠し、怪しき祈禱禁厭が跡を絕つとき、始めて一般大 即ち此の地上から淫祠邪教と呼ばれるものが凡て姿を 意義がある。類似宗教が所謂類似宗教でなくなるとき、 衆の生活の中に喰入つて之を鍛錬し向上さして始めて 宗教復興は時代の双生兒である。宗教復興の聲はます シズムが起らないのが不思議な位である。文藝復興と に止まるならばそれは未だ真の宗敎興起ではない。大 一大きく、その影響の範圍は擴大せられるであらう。 過去の歴史よりすればもつと熱烈なるローマンチ

> 乗れる宗教興起の國家的意義は實に大きい。 片の條文を以て清掃の期し難きは云ふ迄もない。波に 的陶酔に終るならば、大衆の毒せらるゝ之より甚しき はない。何となれば、之等を利用する鼠輩の横行を見 無意味であり危險である。宗教復興が上すべりの觀念 るは明かであるからである。之等の醸す弊害はよく一 大衆の中へ! それはとくにも亦强く云はれる言葉

でなければならない。

それこそ宗教

#### 世 危 機 لح 基 督 教

我國昨今の宗教復興乃至佛教ルネッサンスは、

#### 相 原 郞 介

であらう。 じて、宗教復興一 基督敎は我國に於ける傳來日尙淺きことと, 事件以來日本精神勃興の波に乗つて來てゐることから るよりも、 して危機に陷るか、 危機に臨んでは居ないかと疑ふ聲も聞えるやうだ。果 の歴史的因緣に依つて、此際却て不利な立場、否寧ろ 近き將來の現實として吾人の前に展開する 面の役割を演じるかは、 反對に一般人心の宗教的關心に應 玆に豫想す 明治以來

早くから呼ばれてゐる。 民を警戒した。重厚にして輕撃しない英國に於てすら 閣出現の二年前、二三の神學者が强く之を指摘して國 である獨逸に於ては、一九三三年一月のヒットラー内 しかし基督敎の危機といふことは、 殊に歐洲の政治的危機の中心 却て歐米に於て

界の危機と基督教

主義 別個に宗教の危機に觸れて說いて居る。最近の米國ク 所謂危機と基督教を對立させてゐるが、 見を集めたシムポジウムが出版せられた。兹に危機と 唯其危機を招來するものは、 書誌を通じて今や歐洲の教會人乃至宗教學者が、明さ 督教に於ける危機」と題する論文が載つてゐる。之等 るものではないかと祭せられる。併し此書の題名は、 機は、其前年來獨逸に於けるナチ 的情勢を意味してゐるが、就中、此著述の世に出 昨年「基督教と危機」と題する宗教家學者等數名の意 まに基督教の危機を叫んでゐることが看取せられる。 いふのは云ふ迄もなく現代の社會的國際的經濟的 スチャン・センチュリー誌には、 獨逸昨今の場合は暫く措いて―― 彼に在りては狭隘な國家 スの著しい進出 主筆モリソンの一基 内容に於ては 思想 た動 ĸ 凶

IJ

四

ではなく

般的 單に制度としての基督教に就ていへば、敎會史上其 危機或は世界的危機といふべきであらう。

のは、 たのであるが、 的覺醒がなければ、 當時の情勢を今尚傳へてゐる。 たものであらう。 **尙ひるまざる强敵囘敎國の脅威あり、敎會自らの內部** 世を擁する廷臣との拮抗、 へてゐる。 の柱を、 ツトー あらう。アッシジのキエザ・スペリオル會堂にあるジョ 危機は屢々あつた。就中現代のそれと相匹敵すべきも ノセンツ三世に於て羅馬教會の權威は其絕頂に達し の描いた法王インノセンツ三世の夢の壁畫は、 先づ中世に於ける十字軍時代と宗教改革時代で 一人の修道僧フランチェスコがよく双手に支 當時内には尙幼弱なる皇帝フリ 法王の夢は教會が感じた脅威を象徴し フランチェ 克く外敵に對抗し得なかつた。 外には百餘年來の十字軍に スコ等に依て覺醒せられ 倒れかくつた教會の塔 1ドリヒー

> た。 諸國の世界的進出と共に 四方に發展 する 機會を作つ 馬教會自身も内部的革新に依り、 樹の枝のやうに分れて行つたといふだけであつた。羅 雨々相競ひ近世歐洲

り、制度よりも福音を重視したプロ

チスタン

卜各派

四二

國際的に社會的に文化的に觀察せられやうが、先づ基 優越人種の宗教を代表するものとして傳へられた。然 否其潮流に乘つて凹方に傳へられ、未開人乃至亞細 教は過去四世紀間、白人支配の世界的進出と並行して、 督教自身の最も脅威を感じた方面から考察する。基督 の文化民族に對しては、 常に高度文化を有する白人、 亞

之は更に深刻にして全面的な性格を有してゐる。之は

斯る教會史上の難

局の囘顧から現代の危機に歸ると

つた。 軍の敗衂したことに依つて、 イタリーは當時未だ强國といふほどのものでな 障害物を發見 したのであ 於て、始めて彼等の蔑視した黑人軍のためにイ

・タリ

た白人支配の進展は、

十九世紀末エチオピヤの國境

るに過去四世紀間浸々として向ふ所敵するものなか

興と宗教改革が來た。併し之れも敎會內部の分裂に止

硬化が極度に達するや、

遂に新なる危機として文藝復

た一般信徒の信仰は漸く重視せられず、教會の內部的

體の五體 かつた。 併し渺たる黑人國が之に加へた一撃は白人全 に强く感じたに遠ひない。更により大なる驚

上にさへ力强き影響を與へた。そこへ大戰が來た。 Ø 亞細亞、 日本が撃破したことであつた。 愕と恐怖は歐 血を引くも 否歐洲列國の間に介在しつ」も、 のとして常に侮蔑を被つた匈牙利などの 亞に跨る大强國ロシャを極東の一小 日本の國際的進出は全 亞細 45 島國 人種 髙

る。

米國獨立戰爭の際英國に對してとつたやうに、 醜態を演じた。 誇りとした科學のあらゆる力を利用して、 度文化國として傲然基督教を代表した白人國家が、 心ある人士は、有色民族は丁度佛國 最も野蠻 白 人國 共 が な

る。之を文化史的に觀察したオスワル 族 來つた有色人種の漸次的勃與は逆賭し難き も 强く之を要求し、 たどろうと慨歎した位である。 家間の此戰爭に對して快心の笑を以て高見の見物をし の國家が或は埃及其他の如く獨立し或は印度の 今や永き間歐米の强壓の下に屈服 大戦後に於いて有色民 ۲ • シュペ のが v 如 7 ð < し

ラ

1

Ó

が

戦後の歐州に吊鐘の如く響

世界の危機と基督教 「西洋の沒落」

> のもの 勢から基督教が其光彩 るのは當然の數に屬した。 は宗教の真實を却て現はす機會を得たとも考へられ 5 たのも無理ならぬことであつた。斯うした世界的情 →危機と見られないことは勿論、見方に依つて ――否不純なる脊光を幾分失す 併し之を以て直に基督教そ

督教にとつて更に悪いことが發見せられた。 然るに右の情勢即ち白人支配の後退を轉機とし、 即ち先に が 基

基督教を世界の四隅に運搬した西洋文化の大潮流 の新造語に依て表はされる。 てゐたことである。 知られざる間に世界の到處怖るべき新怪物を産み出 の地上に理想を實現すべく社會的活動力を喚起する。 しい奇蹟を與へ、 先の遺産なる宗教を破壊し去り、 の所謂基督教國がこの科學と機械を以て世界を風靡 「神なしの神話」、Mythos ateos)と、 た現世的 世界人生觀であるが、 之に依つて遠き天國にあらざる現在 それは secularism といふ英米神 此語の意味する所は西洋 其結果到る處で過去 其代りに科學といる 機械技術といふ新 奥

四三

**教は互に相拮抗するため世界を全く自己のものとする** 化の及ぶ所到る處に其威力を示した。種々な世界的宗

家や、 對して、狂熱的な反感を有する人々、他方に於て、富 基督教の傳道は始め此西洋文化を利用したこともあつ 科學と技術は人類に幸福を齎したが、 力を奪はれ、 歴迫するも意とせざる資本家、及び人類の發展向上は 此概念中には、一方に於て、在來の宗教特に基督教に 生觀として人心を支配する偉大なる力となつた。隨て た。然るにそれは其故郷に於ても科學的現實的世界人 於ける啓蒙思潮 といふスローガンは一般社會に於ては、十八九世紀に 天則主義者等々種々雜多な個性が見出される。科學的 のためにはあらゆる近代科學の技術を利用し、 ム所宗教的傳統も慣習も神秘性を亡ひ迷想迷信として 人間自身の本性のみに依り期し得べしとする進化思想 一切の事象を神信仰の餘地なき自然法に歸する 神學の範圍は次第に縮少せられて來た。 唯理主義の様に作用する。その觸る 弱者を

ある。

信じ能はざるを奈何せん」との歎聲も珍しくないので 般は無信仰と無宗教の空氣に充ち、「我信を願ふされど く公には宗教尊重、

野には宗教復興の聲を聞くも、一

視も此思潮の我國に於ける一過程に外ならない。今漸

中に世界を克服した。我明治時代の歐化主義と宗教無

ことは出來なかつた。

然るにセキュラリズムは無言

そこでは世界の小さい神として出現した。而して機械 同時に『人間は **此機會の利用を失はん乎、幾世紀を以てするも之を償** 達を劃するために、一層斷乎たる意義を有すべきこと、 と、その十年は他の平凡な數世紀よりも人類精神の發 來るべき十年間が人類史上の一大轉機を開展すべきこ 依て測定すれば、セキュラリズムは大戰後に於て著し 者宣教師派遣教會の代表者及各地の宣教師等を會し、 る基督教の世界宣教會議は、 く其脅威を感じられた。 外國傳道は基督敎的自覺のバロメーターである之に 一九一○年エヂンバラに於け 世界各宣教國の土人代表

斯る巨大なる働を爲す偉大なるモンスター は西洋文 はその像言者と成つた』。

間となすため之を逸してはならない。 ふこと能はざるべし、 之を基督教史上最も光榮なる期 云々といふやう

な傳道精神の最高潮から宣言を發したのであつた。

然

報告中には、 内にも强大 るに大戦後 宗教中にも正義と愛と存す、 宗教も此 3 に於て、米國ク ——一一九二八年聖都エ 1 ン ス博士がなした キュ な非基督教 世界各地に宣教師を派遣する自分達 ラリズムに惱まされてゐる。 それは光榮の代りに耻辱の幾年を經 工 1 カ 的 ル セ 1 キュ 派 サル 反對勢力あり、 Ø 自分等は自己の宗教より ラリズムに面しての使 湔 ムに開 學教授ルーファ かれ 世界の他 た世界宣教會 それ等他 ス の國 • の諸 命 て ジ

印度に派遣せられ、其後發表せられた報告中にも同 た。 共同の陣を張らねばならないといふやうな意見を述べ 團より成る宣教調査委員が、 二年前同博士及 び他の大學教授實業家法律家等の 米國平信徒會から東洋

精

**神が表白せられてゐる。** 

Mij

して斯る態度や表白に

は

外の

危機と基督教

界に

瀰漫せる反宗教無信仰のセ

キュ

ラリズムに對し、

受けたる最善のものを齎して、

他宗教と提携し今や世

勿論反對の聲もあるが、

之は寧ろ僞らざる宗教現

下の

1061

立場を告白したものと見られる。

云 ふ迄もなくソギイッ 然らば何がからした脅威を特に擧示したか。 ŀ D シアに於ける反宗教的活動

それ

は

し今やそれは現實の世界に地理

的中心を得た。現代に

である。

無神論や無信仰は何時の時代にもあつた。

である。 るセキュラリズム中の らる、公の意思として現はれたのである。 於て始めて無神論と無宗敎は國家より認められ促進せ せられ脅威を受けたこと最も逃しかつた。 は玆に組織化せられ、 ナチス政權樹 )無神的 立以前の獨逸は,其勢力に浸 促進活動 反宗教 の中心を與 的現世道德的要素 即ち茫莫た へられ た 潤 Ø

**説かれてゐる。産業上國內的にも國際的にも利害** 義社會の終局への過程に立つことは、 度社會的危局を促進しつゝある。 ラリズムの一要素として見られた資本主義制度は、 たが、之に對し現代の社會的國際的危機がある。 以上を以て基督教に對する文化的危機の一 否戦後に於て資本主 殆ど常識 叫 を述べ にまで セキュ の 衝 7

四六

石を据 ıμ るゝ英國に於て、 すれば現狀維持を以て最も自國の利益と考へると思は 督教は可成の反應を示してゐる。 擧げて危機に面せしむるものであるが、之に對 約の締結あるにも係らず國際關係の惡化等は、 ク以外の各教會の宗教家よりなる基督教社會評議會の 會議を閉 らゆる現代社 會の活動は最も注意すべきものがある。 平信徒及び青年會の専門家より五ケ年に亘りてあ 抏 えたコペッ **ታ**ኔ いて發表し同國に於ける此方面の運動に一礎 國 會の活問題を考究し其結果を一九一 家主義の尖鋭化、 產業的 ク運 動 祉 次に一九二九年來カト 會的國際的脅威に對する教 殊に世界の平和換言 幾多の外交工作と條 今玆には只其 世界を して基 四四 リッ 年

上述 過ぎない。 女性 と基督教 ō に依 モ 化以 IJ 米國に於ては社會的危機に對する調査は教 り社會的基督教 ソ 來、ハリー・ワ Ø 「基督教 に於け Ø 原理 1 ド、シェラー・マシュ る危機」 的 裥 単 的 も其一聲に 展開を見、

名を指摘するに

止

める。

國

に於ては

ラウシェ

ン ブッ

シ

٦.

Ø

所

謂

祉

會秩序

グ る。 **ታ**› 新生を以て始まる個人の内的生活を基調とし、 牧師は之を以て同 の本源たる資本主義制度、 會聯合のものを見ないが、 して何等の働きかけをしない。 の論文は多大の反響を喚起した。 よりて調 ッ の運動を想起 の「法律論」以來の說教に比し、 ら社會に移すことが基督教當面 共理由として聖書にも典據を徴するが ド教授の「現代のやうな社會に於ては 査せられ大會に報告せられて居る。 してゐる。 所派の開 祖アレキサ 軍國主義、 其要旨は、 最 近 屢々 此基督教 或デサイプル の非常時 教會 或はス ン 帝國主義等に 從來の基督教 ダ Ó ĺ 內 であるとす 中 工 部 聖書 デ ホ 心 キ Æ Ø ワイ を 社 ス派 IJ 、ン ヤ 委 に示 會惡 ボ 個 員 ッ ŀ Ø λ 對 は ル K

ル

との 引用 ンも撃 徒は此地上に神の國を建設すべき使命を負ふものなり し得ずとする。 された道德律の格守は死を意味する」と云ふたことを 前提 Ļ 示してゐない。若し之を爲さば、 現代の 定立 つ。 英米 社會機 但之がプロ の特に社會的基督教說 構に於ては、 グラム乃至方法 聖書の倫理 共實行に於て は 基 は 督教 IJ

社會的進出はなくなつた。只教會はナチスの民族主義 現代獨逸にはナチスに統一せられてもはや基督教徒の は獨逸に於ける基督教社會主義の先蹤を踐むこととな に共鳴するドイッチェ・クリステン一派の手中に歸して 或は國家との衝突をも招くであらう。此點に於て

社會の脅威に面して甚だ無力なることを痛感せしめら れる。隨て此數年間に於て教會教派の合同工作が次第 最後にプロテスタント各派は、教派的分立が、現代 釋に於ては、斯る英米流の社會的福晉を容るゝ餘地 了つた。併し獨逸に於ては正統派神學殊にバルトの解

の

ないことに注意せられる。

外である。併しいづれも分立教會の合同は現代教會に にして、獨逸のナチスに依る獨逸福音教會の如きは例 に行はれ已に實現したもの<br />
數件を見る。<br />
但之は自發的

### 註

見らる」著しい現象と謂はねばならぬ。

Krisis des Glaubens, Krisis der Kirche, Krisis der Religion. ..... Bultmann, von Soden, Frick. 1931.

11 Christianity and the crisis, edited by P. Dearmer,

11 The Crisis in Christianity, C. C. Morrison, Sept. 26, 1904. / Christian Century."

国、Christianity and race problem, J. H. Oldam, p. 4.

H. Frick, a. a. O. s. 65.

## ァ X IJ カ宗教界に於ける無神論的傾向の萌芽

緖

焦點に向つて集中することがない。 ある。廣袤たる地理的條件のため、その文化は一つの 治的にこそ一つの國家であるが、實は、一つの大陸で 危險である。 に總括して、 百餘年と云ふ、 米國の宗教界や思想界を論ずる場合に全體を無差別 日本に東京があるのとは、事情が異なる。 のみならず、 米國と言ふ一語で表現して仕舞ふことは 中世紀時代を持たぬ短い歴史の爲に、 不可能である。 佛蘭西にパリがあ 米國は、 僅か三 眩

それをもつと近づいて仔細に觀察すれば、文化の中心

この國に地方的特色が少いことは事實であるが、

併し

東北部はニュ

I

3

1 ク市・

ボスト

ン市等を含む太西

を異にしてゐることを發見する。

の散在につれて、

おのづから思想や宗教の傾向も色彩

を指すものである。洋沿岸の北部、所謂

これは、

三百餘年前

宗教と思

所謂ニュー、イングランド及びその附近

の自由を求めて、

ることが出來る。南部地方、東北部太西洋沿岸地方、普通常識的に、米國全體を四つの文化的區域に分け

岸

本

英

夫

中西部及び四部である。

狂熱的宗教も、 ŀ れてゐる。 の差別は逃しく、文化的・思想的には米國中で一番遞 て干戈をとつて立つた農業地方で、 南北戰爭の際には、 派 南部は所謂 South と云はれてゐる地方。 メソヂスト派等が最も盛んで、 宗教的にもその傾向は著しく、 所々で行はれてゐる。 農奴制度擁護のため、 今猶白人と黒人と 保守的の信仰、 七十年 北部に プティ 丽 對 ス 0

自由 ファ る。 發生の地であるとともに、 印 教的思想的氣運 0 日の米國の思想は、 ン等の諸派が榮えてゐる。 ĸ 比較的に濃い、 その流れを受けて、今日でも、 ザ 思想も、 1 より新しくなると云はれてゐる。 達 がアメリ 時の流れに次第に燻んで、より新しい宗 は、 コングリゲ 寧ろ中西部地方で活發である。 西へ西へと行くに從つて、 カ 0 地 併し、三百年前の潑溂たる アメリカ文化淵源の地 にその第一步を印した米 1 ・ショ 自由思想的の色彩 ナ ル やユニ より自 テ IJ で 今 ァ あ

ピ イ 運動も、 傳統にとらはれぬ自 競爭の對手にして、急速な勢ひで仲びつつある樣に、 1 カ つつある。 ゴ ク ミドル 市を、 市を中心にした地方である。 河の上流々域地方を背景に、新興の大産業都市シ 、ウェスト卽ち中酉部地方は、豐饒なミシ τþ 西部で最も盛んに行はれてゐる。 これから觸れよりとするヒュ シカゴ大學が 由思想も、 ハーバード大學を暗默の中 ここでその芽を育まれ シ カゴ市 1 が 7 = ズムの シッ 1 İĊ 3

Ø

部 は メリ p ッ カ宗教界に於ける無神論的傾向の萌芽 1 山脈をも含めて、 太平洋沿岸地方。

酻

聲を聞く由であるけれども、 地方にはその著しいものなく、 教思想の萠芽、 氣に富むけれども、 全體的に見て未だ成熟の域に達してゐない。自由 文化的にも種々興味ある問題を今後に残してゐるが、 民の結局東洋人との接觸があり、 文化の中心も建設せられつつあり、 西洋沿岸地方と、 て、これから述べようとするのは、 位置に立つ様な著しい人はあらはれぬ様子である。 人の間には佛教や神道が盛んに行はれて、 である。 萌芽は、 さて、 からした米國の地理的宗教的事情を前程とし 加州大學やスタンフォ ヒューマニズム 無神論的 中西部地方とに動いてゐる新しい宗 未だ全國的に宗教・思想の指導 傾向の氣運である。 Humanism と呼ばれ、南部 最も新しく開拓された地方 その地方に親しみの薄 西部地 ード大學の如く有 その東洋人中、 主として東北部太 叉、東洋より 方には最近その 宗教的にも との氣 日本 で活 力な Ø 殖 運 Ó

筆者の敢えて觸れ得ぬ處である。

衂

若

い米國

の歴史の中でも、

は、 復せしめようと云ふ積極的のものであつたに對し、此 來との問題の批判が大分趣きを異にして、峻烈になつ は 的になつた影響もあるかと思はれる。從來の批評の行 今日でも猶論ぜられつつある處である。處が此の數年 論ぜられた。此はよく知られた事實であつて、それは 戰後、それに刺戟され、それから更生しようとしてキ るキリスト教會の現狀についての觀察からはじめる。 き方が、根本に於いてはキリスト教を肯定し、その衰 の大恐慌以來の深刻な不景氣の結果、人々の心が内省 て來た樣に感ぜられる。それには一九二九年の經濟界 へかけた勢ひを、 頃のはもつと卒直に大膽に問題を投げかけ、 スト教の改造 ニズムの出現を促した、米國のそれ等の地方に於け キリスト教そのものの存續の可能性を疑ひ、他方に 世界大戰はキリスト教に深刻な幻滅の感を與へた。 先づ順序として、この無神論的宗教運動なるヒュ 教會の制度・牧師の生活等を白日のもとに檢討し どうかして盛り反へし、もう一度囘 キリスト教の將來等の問題が喧しく 一方に 1

monthly や Scribers や Harpers Magazine 等の――日本で云へば、中央公論や改造の様な――一般向きの一流雑誌にも、さうした論説が近頃しばしば散見すると云ふ峻烈な、寧ろ否定的なものである。Atlanticようと云ふ峻烈な、寧ろ否定的なものである。Atlantic

復してゐながら、米國キリスト教界の底を割つた實狀 態度が決まつて仕舞つてゐるので、 中のもつともよきものを學びにゆくことに、最初か 學するキリスト教關係の人々は、米國のキリスト 翅の陰にある爲かと思はれる。即ち、日本から渡米研 本には紹介されてゐない様である。それは、 と云ふ結果になる。從つて、多くの人々が日米間を往 を取えて拂はない爲に、 した問題に、充分の準備がなく、 なつてゐる。他方、キリスト教關係以外の人々はかう から、これを客観的に批判する態度はとれないことに リスト教界の中心が、今猶、アメリカのキリスト教 からした方面のキリスト教界の實狀は、實は餘り日 表面的な觀察に終つて仕舞る 又多くの 自然、 時 批評的見地 日本の Hill と注 敎 6 丰 Ø

る。 影はないとしても、今猶、相當に盛んである。ラヂオ に關らず、米國に於ける事實としてのキリスト教は日 あるキリ るかを、卽ち一般の說敎の內容を知る時に、沈みつつ 考させられる。又、敎會の敎壇から何が說かれつつあ 先づその冷淡さに一驚し、續いてその懷疑的態度に再 は、眞相の一面觀である。一と度、 女も數多く集つて來る。併し、これ等の表面的な事實 校にゆく。特色をもつた教會や牧師の下には、 からは、毎週何囘か、說教や祈禱や讃美歌が放送され かく觀ることが、一般アメリカ人の今日の常識である。 人々に接し、ともにキリスト教を語つて見るならば、 日と凋落の歩を急ぎつつある様に見える。少くとも 併し、それが、 表面的に見たキリスト教の勢力は、たとへ昔日の面 日曜日になれば老人達は禮拜に、 スト教のあがきを思はざるを得ない。 日本に正しく紹介されてゐるや否や 一般の知識階級の 子供等は日曜學 青年男

アメリオ宗教界に於ける無神論的傾向の萌芽でリスト教に對する冷淡は、殊に、青年學生の間に

つた。

人格的な超絕神の存在の信仰と、

その神の超自

らず、 架に對する畏敬の念、儀式に於ける從順さ、讃美歌 なものがないではない。併し、一般的に見るならば、 の低下も擧げられる。もとより神學校の學生中に優秀 そのあらはれの一つとして、神學校へ行く學生の素質 ひ切り得るものは、多くの學生の中で極めて稀である。 問題になれば、キリスト教的の神を信ずると明確に言 てゐるが、殘つてゐるものはそれだけである。敎理の の愛着と云ふ様なものは、 於いて著しい。幼時の生ひ立ちからの習はしで、 数々は、 達の百方努力に儲らず、キリスト教の根本的な教理の の低下は卽ち近頃の牧師の素質の低下をも意味する。 は、香しからぬ響きをさへ持つてゐる。 ある。神學生と云ふ言葉それ自身が、 神學生には經濟的補助の手段等が講ぜられてゐるに關 これらの具體的な例の示すがごとく、 次第に優秀な學生はそちらに向はなくなりつつ 近代思想、 科學思想の前に、 彼等の心の中に美しく残 一般學生の間で 次第に崩 事實、 神學生の素質 神學者 れて行

然的

な特別な恩寵が、

何と云つてもキリスト教の民衆

際に働きかけ得る力の衰退から之を大觀すれば、 れば、發展であつたとしても、それが一般に對して實 は 意味をもつても、 内在神觀は、 に於いて退却戰の陣構へ以上の何ものでもなかつた。 あつた。その後の神學的展開も、 たし、その特別な恩寵の可能性が疑はれ出して來た時 を引きつける力であつた。 即ちキリスト教が民衆の心への迫力を失つた時で 宗教的 一般的には汎神觀、 に深い經驗を經た少數の人々には 神の存在の信仰に變化を來 **神學としてこれを見** 無神觀への過渡 結果

問題が説教の中心となる。 る。その人類愛をさらに一歩具體化して、 映してゐる。 リカ人 この氣運はよく觀察すれば教會にも、 神の恩龍の代りに、 八の理 教會では神が説かれる事が少なくなつて 想 にかなつたと見えて、 殊にこの問題は、戦後のア キリストの人類愛が說 キリ はつきりと反 國際平和の スト教 かれ Ø 使

命卽ち國際平和の解決、

かと思はれる程の熱心さを示

が、

それの積極的な解決の、

して、

此

、前述の如く嚴しい批判と反省とが起りつゝあるの如き問題を孕んだ米國キリスト教界の現狀に對

題が滔々として述べられる。

してゐた。

更に進んでは社會問題、

政治問題、

經濟問

としらですして、下つついて、産って見るころに、こ教會がその機能を發揮して、盛んに活動してゐる様に心機覷の如くなつた。これは、一寸見ると、キリストの増進である如く、又教會は限られた人々の社交の中かくて、恰も、キリスト教の目的は卽ち社會の福利

が、 轉換をはかりつつある教會である。 見える。併しよく落ちついて、靜かに觀察すると、 化、Y·M·C·A 教會がその機能を發揮して、盛んに活動してゐる樣に きな誘因となつてゐる事實を見逃すことは出來な 云ふ中心を失つた爲に、それを補ふべく外部に向つて る。それは、 信仰と、靜かな宗教經驗とを顧みなくなつた教會であ の陰にかくされた無理が見える。現在あるものは深い からした近代社會の壓力下の行き詰つた氣持が大 **神を忘れかけた教會である。** 化の事實の原因は他にも多くあらう キリスト教 神の信仰 Ô )世俗 そ ع

の段階に過ぎなかつた様に思はれる。

一つの試案としてあらは

\_

テリアン派に限られてゐるのではなく、他宗派からも、 とつてゐると云はれてゐる。俳し、それは決してユニ 派の教會の半數近くは、 矛盾に耐えかねて、期せずして上げた叫び聲の集りで 的上層階級が近代的精神と有神的キリスト教思想との 導者を中心として起された運動ではなく、 から、ぼつり~~と唱へられはじめた。元來、それは 信じない宗教である。この十數年程の間に、彼方此方 ュ と見ることも出來よう。 歩進めて、 ある。キリスト教中で最も自由な神學をもつてゐるユ 一つの纒つた宗教運動ではなかつた。 テリアン派中の又最左翼が、その宗教思想を更に一 ヒュ ダヤ教からも、 l 7 遂にキリスト教の埒外に出て仕舞つたもの ニズムは、 倫理運動 Society of Ethical Culture 一言で言へば、 現在、米國中のユニテリアン とのヒュ 1 特別な一人の指 神と超自然とを = ズムの立場を 米國の知識

> くの著書を出し、先年日本に來て講演した事もある。 ち、ディートリッヒ氏はシカゴの北のミネアポリス市 のの大部分は、實質上のヒューマニストであると云は 中一教授, で、長くこの說を唱へてゐる。シカゴ Dietrich を擧げなければならない。ボッター氏はニュ ー氏 Charles F. Potter と、ディートリッヒ氏 れてゐる。併し、この運動の大立物としては、 い例である。又、米國大學生中、 してゐるものがある。 思想家、 からも出てゐる。 ーヨーク市内にファースト、 哲學者等の中にも、 シカゴ大學のヘイドン教授等は、その著し キリスト教派に直接關係のない宗教 コロムビア大學のジョン、デュー ヒュ 自らヒュ 1 宗教に關心を持つも 7 1 のリーズ氏も多 = スト教會を持 7 ニスト G. H. と称

五の箇條にして述べてある。その内から、重なものをその宣言の中には、ヒューマニズムの主張の要點が十たのは、昨一九三三年五月に、三十四名の著名なヒュたれが一つの纏つた運動と見れば見られる樣になつこれが一つの纏

7

メリカ宗教界に於ける無神論的傾向の前

芽

### 五四

## 次に抄譯して見る。

- はない。ものと考へる。卽ち、それは創造せられたもので一、宗教的ヒューマニストは、此の宇宙は自存する
- ことを信じ、それは連續的發生過程の結果、出現二、ヒューマニズムは、人間は此の自然の一部なる

したものと信ずる。

- ヒューマニズムは、傳統的な靈魂と肉體との二元三、生命については、有機的の見地を持つが故に、
- 五、ヒューマズムは、近代科學にて示され たる如觀を受け入れる事は出來ない。
- 保證に同意することは出來ないことを確信する。く、この宇宙の性質により、人間の價値の超自然的

目的と考へる。そして、その實現は、現在との地七、ヒューマニズムは、人格の完成を人間の最後の時代は、旣に過ぎ去つた事を信ずる。

上に於いて求められるべきものである。

九、從つて今迄、超自然者への信仰に伴つて存在した。の增進への協力の中に見出だす。にヒューマニストは、その宗教的感情の表現を高い、禮拜や祈禱の中に含まれた傳統的の態度の代り

盾であると公言して、それを外科手術の様に大膽にとリスト教が持つてゐる教理上の矛盾を、はつきりと矛と超自然の思想を拔き去つた宗教運動である。現在キー、「「「「「「「」」」、「「」」、「「」」、「「」」、

はなくなることになる、等。

たと考へられた様な特殊な、宗教的感情及び態度

のことを言つてゐる。
ディートリッヒ氏はその說教の中で、次の樣な意味

り去つたものである。

邪魔になつてはならない。そんな場合には、寧ろ、だ。その要らなくなつた神の觀念が、我々の宗敎のの宗敎に最早や神が要らなくなつて來たことは事實「我々は强いて神を否定する必要はない。俳し我々

その泖をはつきりと無視して仕舞つて、 我々の宗教

やがて、

ح の焦點を人間の上に移さうではないか」と。 のヒューマニズムの運動の實行的方面としては、

キ

リスト教の教會と同じ様に、

通常、

日曜日に集會を

……我々は、

持つてゐる。壇上では、バイブルの代りに、 佛教の聖

典が讀まれたり、孔子の言葉が讀まれたりする。バ

唱をして、宗教的雰圍氣を濃くしたりすることもある。 は神を讃める讃美歌ではない。壇上で特別の歌手が獨 が誦される。 會衆一同によつて歌も歌はれるが、 それ

經典の中の一つとして取り扱はれる。祈禱の代りに詩

ブルも決して放棄されたわけではないが、

種々な聖典

なり得るかと云ふ事は、次に残された問題であるが、 ح のヒ ーマニズムが、今後何の程度迄に宗教的に

IJ

スト教あつてはじめて意味のあるヒュ

1

~

で

鬼に角現在では立派な宗教的の運動と云ふことが出來 1 を離れて實際的 よう。宗教と云ふ言葉が米國では、はじめて有神思想 氏は言ふ。 の意味を持つて來たのである。ポッタ

7

メリカ宗教界に於ける無神論的傾向の萌芽 1 7 ニズ ムは有神宗教よりも六ケ敷い。 併し

我々が自分の性格の中の隱された大きな力 1071

に働きかけることを學ぶならば、 生死の間の何物も

我々を傷けることの出來ないことを悟るであらう。 恐れ戦く事もなく、 滿々した勇氣をも

つて、自分自身の救ひと向上を完成するであらう。」

第一には、 此の運動は、米國宗教界が與へられた大きな問題 種々な批評が、之に向つて加へられてゐる。 との運動は結局、 傳統的キリスト教に對

ある。

する反動運動で、それは旣成敎團としてのキリスト敎

に對する破壞作用に終始するのではない

ф<u>,</u>

つまりキ ズム

はないか、 ニズムは、 と云ふ批評である。 これは決して破壞を目的とする反動運動 それに對して、 ۲

ではなく、建設の運動である。 教に對する反逆ではなく、 少くとも、 それは、 その儘にして 旣成のキリス

キリスト教を背き去るのみならず、 宗教その

おけば、

1

Ъ. Βi.

7 カ宗教界に於ける無神論的傾向 の萌

Ŧi. 六

も の ָלָל מ は 何を目標として、 が出來る。 宗教經驗を得た人々である。 殆んど全部の人は、 のである。それは、 認めるとして、併し次の點は將來の問題として殘るも ゐるのだと云ふ。 このヒュ ヒュ からした宗教經驗を豫想して、 から離れ 1 若しこれを、 て仕 ニズムだけで人を導くとした場合には、 何處迄深い經驗に導くことが出來る 舞ふ人々 幼時からキリスト 現在 ヒュ キリスト教的訓練を前程とせ 1 を ヒュ 1 ~ 宗教 ニズムの立場を假りに ₹ 1 = 無神論を說くこと ~ ズ の中に引きとめて 教の力によつて = ۷, ズ の集會に集る ムは 現在

[][ IC 風を受けついで、 と云ふ批評である。 教ではなく、 は、社 によれば **・
會の問題に關心を示してゐる。宣言中、** 倫理運動乃至は社會改造運動ではない 或はそれにも増してヒューマニ 實際、 米國キリ スト教界 二般 第十 ズ Ø 4 氣 か

食るを事とし、

利益のみを目的とする現在の社會

第二は、

ا ا

~

=

ズムは宗教と稱するも實質は宗

る .。

的に、 極の目的は、 設立せられなければならない。 生活の資糧の公平な分配を可能ならしめると云 法その統制、 の不都合なものである事 存共榮の生活を要求する。」 的のもとに、 ればならぬことを、 ヒュ 賢明に協力する様な、 ļ ~ 社會化された相互扶助 人々が、 その精神の根本的な改革が行はれなけ = スト it <u>ا</u> その共通な幸福 ーマニズムは强く信ずる? 共存共榮の世界に於ける共 は既 自由且普遍の社會であ に證明 ヒュ 1 的 濟みで、 の爲に、 7 な經濟制度 = ズ その方 4 積極 Ø ዼ 究 が 目

問題でも従來のキリスト教が傾向として持つてゐるも 運動に變つてゆくであらう。 ヒュ か のを具體化させ、 ۲ し得ないでゐる無神觀をはつきり表現した如く、この れ得ない の行き方であるとすれば、 若し、 1 7 此の點が今後、 = かも知れないっ ズムは、 徹底させて行くことがヒュ その批評の如く、 更に强調されてゆくならば、 牛 その将來の社會化はまぬ リスト教が敦 一つの社會改造 1 えて口に ニス

は、充分に認めなければならない。ボッター氏の言葉 うした批難を排して、飽くまでも宗教として、 な宗教運動としてそれを導いて行からとしてゐる氣持 併しながら、現在の著名なヒューマニスト達が、 質面目 'n

を引けば

う。我々の崇高な希望の實現の助けとなる様な宗教 然り、と答へる。併し、その際の我々の答へは、新 0 らしい型の宗教を意味してゐる。我々の心と、 「人間に宗教は必要なりや、との問に對して我々は、 感情に直接に訴へて來ることの出來る宗教であら 我

である」。

ヒュ 問題となるものである。 經驗にまで導き得るか。これが結局二つの批評の要點 宗教經驗にまで導くことは、最も易いことであつた。 今その神の觀念を投げ捨てて、これを何の程度の宗教 歴史を通じて見て、 又今後ヒューマニズムの建設的方面の中心の ズムの弱點となつてゐる處は無神論的哲學 神の思想を中心として人の心を 即ち、 見方を變へて云へば、

1

メリカ宗教界に於ける無神論的傾向の萌芽

思想と神の觀念なしに宗教經驗に達する方法、この二 自覺してゐる。そして、これを補ふべく彼等の探究の つの缺如である。 ۲ ع ーマニスト達も此の缺陷をよく

とするならば、 ーマニズムが、 界宗教史を見通して見ても、 子の思想が折に觸れては問題にされてゐる。 眼は、次第に東洋に轉じつつある様である。 し得ること佛敎の右に出づるものはない。若し、 其の途上に於て天台の哲學や、 眞に、 無神論の宗教として榮えて行く この問題に滿足な答をな 事實 佛陀や孔 禪の修 ٤

行法から學ぶ處多いであらうと考へられる。

を投げ與へ、一つの大きな波紋をつくり出してゐると のである。ともあれ、 映してゐるものとしたら、將來に大きな意味を持つも 的傾向の萌芽が、 階級に限られた運動に過ぎない。 ヒューマニズムは、 米國の次の時代への宗教的氣運を反 現在、米國宗教界に一つの問題 未だ、米國の一部 併しもしこの無神論 の知識 的上層

五元七

とは事實である。

# カトリック的宗教復興の現象と理念

滿 義 彦

吉

日本文化面におけるプロテスタント的基督教の影響に 具へて居なければならない。 質に對する言はゞ「本質直觀」(Wesensshau)の能力を 督教精神の内面的理解と特にカトリッ の動向を見ねばならない。 見渡す丈では足らない。廣く全世界的背景においてそ 此の問ひに對する答へを求める人は日本の基督教界を 教復興」 され又新しく働きかけて居るか? カトリッ はカトリシズムに就いても言はれ得るか? ク的基督教は今日において特に新しく意識 而も此れを見る眼は深く基 此の點を特に明治以來の 即ち謂ふ所の「宗 ク的神秘體の本

> 解を懐くに至るかも知れないのである。 正に其處にあるのである。カトリックの根本義は實に 及社會的歷史的現象に外ならないと言へるのである。 の意識より生れた自己批判と自己清算の内面的精神的 的基督教意識の復興とは所詮この西歐精神の自己破綻 想自身が今それを餘儀なくされつゝある。 こよりして西歐文明乃至歴史について全く別種なる見 反對のものとして基督教を見出すかも知れない 我々は今「カトリッ ク的神秘體」と言つた。 而して西歐思 カ ۲ 問題は し、そ ŋ

もなく減ずる事もなく、却つて或意味において「自らの「神秘」は、時代の子等の復興意識によつて増す事

は些さか不釣合なるものを感する。蓋し永遠なるものらず――にある「「神秘」 が復興すると言ふときに筆者

その「神秘性」(Mysterium)

汎

神的神秘主義にあ

を見たときに人々は人々の思ひなして居たものと正に

は反省す可きであらう。

カトリシズムにおいて基督教

よつて「基督教」を評價しがちなる我國通俗知識階級

代的不安を背景として特にカトリック的精神に見出 5 K 幾何かあり得ると思ふ。 て居る人々が、今日我國の若き世代の思想家や作家に 者自身に向つて絶叫するからである。 的諸工作の城を開け渡して、全くの絶望の内に新しく なる限りにおいてそこに根差せる限りにおいてゞあつ を含むものである、 然的に眼をそこ迄指向ける筈であるから。 理自らに根差し新しき「秩序」を志向せるものを、 時代には人々は中間的リベラリズムの自己確保の人間 意識されつゝある事實も見逃す事は出來ない。 る不安なる世界の魂の内に彌々深く永遠なる神秘者は にも見えるからである。 を齎させざちん」として愈々深く沈默し苦惱 へる。其故それは具體的 「無たるもの」に魅せられ憑かれるか或ひは絶對者永遠 「秩序」と言つた。 國家觀を持つて居る。 否秩序のミステリイであるとも言 カトリッ 彼等のたづさはれる對象は必 に世界觀をもち、 而も今日焦燥し困惑し疲弊せ 勿論それ ク的ミステリイ は宗教的 かくして神の真 我々 社會観をも 靈的 せる如く ・は秩序 は此 ታን 原理 ムる 處 現

Ø,

る問題 あらう。 精神的思想に拘はる問題及び社會的時 ものを見出し意義づけ得るであらうし、 同時に社會的政治的方面においてもカトリッ く之を豫想するとすれば、 して始めて積極的價値を得、 あらう。 「此處に今」實現す可きプロ 神と虁との交渉「つながり」としての宗教的乃至 Ø 我々はこの二方面卽ち宗教なる限りにおい しかも時間的なるものは永遠なるものに根 **兩者に就てカトリ** 宗教的 シズムの意識 超自然は自然を完成す グラム其物で 靈的 方面 間 的秩序 然かす可きで の更新復興の におけると ク的 ū に關 な なる V ع-

カ

ŀ

IJ ツ

事實を指摘し意味づけるであらう。

聖者殉教者の無數の系列が絶えずその内面的 啓を包括する唯一の全世界包括的教會、 示するところの教會において、「此の教會に生ける神人 (Divina institutio) として最初の使徒につながり全天 觀によつて捕捉される事は、 ク者の宗教意識における自己自身の本質直 彼は基督自らの そこにおい 生命を證 裥 的 設

一五九

•

ク的宗教復興の現象と理

T

mysticum Christi)なりとの原始パウロ的 互に支持し合つて、一切の苦難と嵐とを戦ひ抜き自ら 受納し簻率する信者の敎會(Ecclesia discens) とは相 教說する權威としての敎會(Ecclesia docens)と之を 能が一つの生命となつて貫き生き、天啓眞理を告示し 肢との如く一體をなし教會は基督の神秘體 ざる關聯において體驗され、 ける教會と救主基督と創造主神とは互ひに分離す可ら なる基督を通じて三・一なる神自ら」を體驗すると言 自らを見失つた根源は正に十六世紀における「教會よ より見れば、 を常に新たにするのである。其故にカトリッ 本能を以て「基督の追憶」(ἀνάμνησις Χριστοῦ) の生ける聖傳統の一切において彼は最初の使徒の信仰 つ自らを保持し發展し來つたのである。 の本質に反する一切の異種なるものを警戒し排除しつ されるのである。そこにおいては一種の原始的信仰本 ふ事である。 カトリッ 近代西歐の ク者に取つては彼がその内に生 精神 教會と基督・神とは頭と が「根こそぎにされ」 生ける聖教會 信仰が把持 (corpus ク的意識 脯

Kirche)と言ひ得たのである。 は同時にその信仰の母胎なる「教會」に立歸つたの 神を見出せしが故に自らを見出せし誠實なる苦惱の魂 を蝕み、或ひは反逆と革命の狂信に身を投ずるに至つ 教的生命關聯より分離し之を否定した事によつて、 る信仰共同體(communio fidelium)より、最も深き宗 無神的唯物論の荒す所となつたのである。 道を追ふて十九世紀における「神よりの分離」となり りの分離」にあるので、 近代西歐の「教會よりの分離」の結論でもあつ の歸還は殆ど悉くこれを「教會への轉向」(Wende る程)。特にも歐洲大戦後における信仰への復歸、 あつた
へ之が近代西
歐的精神
の思想的
清算であればあ たのである。かくて叉そこより立上つて神を見出 ら枯渇し失迷し、 より分離」せる合理主義的理神論となり、 いて近代西歐精神の思想的決算であり、 こゝに我々は近代國家の教會政治よりの政治的獨 孤獨なる自律人の寂寞と懷疑に自ら 之が十八世紀において「基督 實に大戦は或意味 信仰 その同じ動 人々は生け 的 だ見 ታን 50 裥 にお で

所謂 群れ ŋ 视 然主義に對する克服勝利の證示 0 を思ふ可きである。 醴 代的個人主義的主觀主義的自我敬虔を去つて集團的客 を及ぼしつゝある數々の魂を思ひ起す)には言及せず るのである---立を意味するのではなく、 Chrétienté)であり、 Prière) であり、 としても、二三の集團的運動を指示すれば、そこに近 はなる超自然に接觸する地點である。 熱烈なる巡禮、 始まつた現代の生ける聖地 7 的神禮拜を特に志向する所の大戰後の獨逸における の近著に言へる如く ラー (特にこゝ 典禮運動」の努力を思ひ、 ノ・グアルディニの如き指導者の精神的影響 クを中心とした獨逸ベネディクト修院へ ツク的宗教復興の現象と理念 に哲學的思想的乃至詩的藝術的 個 「全基督教國の教會」(Paroisse de こ」は正に我等の友ルネ・シュヲッ 々の優れ 佛蘭西においては旣に前世紀末よ ルルドこそは近代人の盲目なる自 『祈りの都』(Capital de 宗教的精神的分離を指示す たる魂の偉大なる改宗者の ル であり、 ル そこにボ ٤ への絶へざる幾萬 傳統的信仰源 そこに人 イロンとマ に影響 の巡 la × は 2

> 行く。 展は、 深化の時代において教會の 他の宣教の精神と共に携へられて全世界に及ぼされて を中心とせる特に近代的敬虔型の正統基督教敬虔の發 あらう---轉向乃至カトリッ 聖書學或ひは教會史學の學的發展に伴ふ正純信仰 思出となり果てんとする。我々はこゝに近代神學及び 蹟的超自然的基督教抹殺の試みは實際前世紀 泉に對する高等批評乃至歷史批評や自由主義神學の奇 き信仰の焰が上り、 アや聖ヴィアンネの如き特に近代的聖者を続ぐる新し はない、 の事情を詳かにする遑はない。 而して十字架の聖ョ 舊き聖フラン 否教會は世の終り迄反對的 而してと、佛蘭西の地より發して聖テレジ ク的主張への消極的及び積極的裏書 其他「聖心」を中心とせる「聖體 シ スコ聖ド ハネが特にも今日智的 「神秘學の師」 : :: コ 批評者を見出すで 我 の特有 々は悉くとは言 (Doctor の靉 の憂鬱の 感共 への

世界に波及されんとする。英國教會においては修道院

mysticus Ecclesiae)として上げられる一方には社

育の民衆の聖者ド

ン

ボ

ス

コの業が伊

太利

다

心に全

六二

X

努力、 Ĭ. 家が、 陸 得るであらう。 伴ふ邦人修道者修道女の增加等、社會的には比較的 識階級的改宗者の増加や、 が 宗教思想界宗教文學界において歐大陸カトリック文獻 シ 可きである。 修道女院擧つてロ しき叉舊き絽えざる傳道の實りは、 に現代英國のカトリック關心を指導して居る姿を思ふ に人々はクロオデルやマリタンの如き嘗つての改宗者 ォ 移植に大童となり若々しき戦ひを戦つて居る。こゝ ズムは今や新しき宗教として新しき思想として英米 ク において愈々豐かに、 たぬ内面的宗教運動 の發展は著しく、僅か半世紀の内に遂に被宣教國 又アダムやプシュワラの如き獨逸カトリッ ンに相和せんとする種々の護教的及び社會事業的 チェスタトンやベロックの如き英國改宗者と共 更に最近著しくなつた各種修道院の渡來建設に 今日我が國においても最近十年以來の智 然りかくるカトリッ 1 7 敎 の神秘的修道的活動が指摘され 特に米新大陸におけるカトリ 會に移りし如きあり、 全世界的カトリッ 東洋において新大 ク 内部における新 ク・アク ク思想 カトリ 目

> より、 會の神學」である可き事と「信徒の一 の言自身の「神學」意識が高調され、 更新を證示するのみならず、 政治的軍事的危懼疑問を感する必要はないのである。 督教界の大いなる宗教的轉向をこそ察す可く, 求されるならば、そはそれ自身は明らかに原始ルッ ら當然「教會」なるものゝ意味 の危機神學的な寧ろ反人文主義的終末論的 由主義神學及び人文主義的文化思想一般の清算として 注目すべきであらう。即ち新教世界における近代的自 向とプロテスタンティ 而も人々はカトリック内部的活動がカトリック的宗教 いてカトリック的なるものへの志向を示して居る事 リカよりカトリッ カルヴィン的志向であり乍ら、 宣教派遣國に轉ぜし程である。 ク宣教團を迎える今日 ズム内部の動向が又或意味に 西歐近代的敬虔 が教 竟ひにカトリッ 理 致 人々 的 同時にそが「教 に實践的 記想と、 は新教 の要求とか 世界の基 舣 決して に要 対域ア の轉 ク 浉 Ŋ 8 な

ではないか?

或る人々が日本における基督教(新教)

に歸する迄は眞實の解決を得ざる問

題

K

面して居る

1

復興はかくて西歐思想其物の轉向を背景にせる限り我 ĸ 省す可きであらう。 16 L ķ Ø ĕ 新 指 ラリズムの教養層のイデオロギイに過ぎない、 は次に些か哲學的 如きは大なる世界基督教の「體」より游離せる舊きり の過程や環境の外的事情に存するのではなく、 初步的 「教の「神學的實存」其物が問題である事を深慮反 摘しておいてもよいであらう。 な! さもあらばあれカト かく見來れば片々たる無教會主義 及び社會的思想其物の轉向を一 リシズ 4 一の宗教 餘り 全世 暼

### =

居る。 始まり + 居る如く見える。 科學の發達と技術的文明の進步に拘らず人間と社會と Ø 本質を破壞しアナアキ 六世紀に æ 而してその然る所以は先きに述べた如く、 は近代西歐思 神中心的文化思想より人間中心的 おける鰋的 確かにそれは或意味において當つて 想の結論が唯物論であり、 肚 胎 i なる「教會より に導くものであると考へて 現世中心的 の分離」に 實證的 郎に

學や、 的 體 観の批判的限界意識から直接に客観へ事物へ否實在 哲學的思想世界において、 先づ實證的唯物的學理念より「形 文化思想に志同した精神方向の歸着點なる が 象學及びその本質直觀的現象學的方法が生命乃至人間 p, 周 とする所謂 ぬ思惟は非現代的な生命なき思惟として顧みられざら を云々する事自身が非學的 世界觀への轉向である。 であるが、それは廣く思想的 る。 んとする。總じて所謂「形而上學への轉向」 の復歸となつてとゝに宗教的精神動向が指摘されたの 5 認識論中心的學理念や自然科學的實證 知 へ突破し自らの生自らを以て生ける實在を捕 之が今や新しく宗教的 の事に屬する。 新しき時代の哲學として勃興し 寧ろヘーゲル 「客觀への轉向」と相伴つてゐる事は旣 的及び新へー こゝに從來のカ 十數年以前迄は 今日は全く形而上學的なら と考へられる虞れ 母 胎 哲學的に指標づくれば、 の歸還となり信仰 ゲ 而 ル Ŀ ント及び新 たフ 的 |的精神主義的| 精神 主義 一形 は認識主 而 セ Ö 的 のあつた 故 捉せん 上學」 形 學 ル カ で 珈 的 而上 ン 現 想 IC あ 自

六三

カ

y

ツク

的宗教復興の現象と理

1

Ø

危機を云々するならば、

彼等は問題は單に日

本

的同

六四

そは又カト 安定な單に消極的な 求に卽し先きに一言した危機神學乃至辨證神學的な意 新らしき形而 過ぎぬものともされ得る。 と獨斷を孕む事もそこに察知す可きであらう。總じて 持たぬものとなり、 における「神學」意識とつながり得る所以のものも 自らの「不安」としての實存意識と「絕對」への 題への繋がりにおいて思惟されたのである。之が人 的思惟」 への絶對者 自體 所詮 生 して特に よう。 m 命 が種 ij は近代的 上學への志向は正に志向的型態に留り、「精 O 上學への可能の道が宗教哲學乃至神學的 理 然しそれ丈け神學方法自體としても不 Ø 解 の志向が カント自らの思惟の内にも存して居た × ク 的 に適用され發展させられ、 「人間 に向けら 方向を取り得るので、 人間中心的思惟 (否定に依存する肯定!) 意味し 哲學的思惟としても新しき懐疑 存在」 一志向」 たどか れて、 Ø キ である限 自我形 」る客觀 I. のパ ル ヶ ŀ m ゴール 事實マッ b への形面 スの變様 上學に外 新カント اح おい 的「實 要 7 な \_l\_ K 心的 哲學 極的 領域 上學を肯定樹 觀主義的不可知論的人間中心主義より客觀的實有形 り特に教皇レオ十三世以來 (Encyclica Aeterni Patris) 積極的にカト ル みでなく、 イデッゲ ス • 一秩序囘復を努むるものである。 的 **にカトリッ** ıر 立.

ク的

な形而上學强調は半世紀餘以前

Ţ

味

理

解

され

**ታ**ኑ

間 問 派

0

iiii

存 的

存在

新らしき意義をなす部分はカト の評價認識に歸し得るし、 シェ レ の如く嘗つてカ ル の如き人々におい トリッ 又所謂現象學徒の リッ ては凡そその積極 クであつたと言ふ ク 的 世界 中 Ö には 嘣 的 Ø 財 な

修道會に入つたど エディト・シュ やフォ タイン ン ・ヒルデブランド (女史は最近カル 0 如 ×

代的思惟においてカトリッ における學徒が數多あるのである。 リッ ク的なる學徒も存し、 ク的立場にある種 しか 直接間 し特 スタの 接 學問 に現 ĸ 積

奬勵された新らしきスコラ哲學の復興いな聖 自我と「意識」より超へて實有と神秘に迄解 の哲學の現代的意義づけの業にある。 意味における理性解放を、 即ち理 こは真の基督教 性認識を狭 ト 1 放 き ス 主

らず、 闸

一日の形

Ø

以て理 性と文化 而してこは旣にヴ Ø 切 秩序 Ø 湔巾 t/I 1080

Ļ

im

品 活動 Ŀ Ø 別秩序關 の指針を背景とせるものである。 Antimodernist 係の宣明、 的 或ひはピオ九世時代における種 警告と勧告以來の 「理性と信仰」との補全完成 教會内の智的

Ø

108:

7

チ

カン公會議以來の

の如き、 獲得は 門において功献しつゝある學徒の中世哲學史の新しき デ 営まれつゝある所以を思ひ見ねばならない。 探究開拓が營まれ、 に注目す可 洏 Z ル 1 學を擔ひ哲學を負 つゝある現代獨佛の俊秀なる哲學者、 IJ ታነ プシュワラ(獨逸) × ゥ ン くてこゝにクレメンス•ボイムカー、 クク始 'n ıٰ たがいに に相集る數多の碩學等の言はど 更に叉幾多の新進の學徒及び眞實カト フの如 シェ等に始められた新スコラ哲學の戰ひを戰 きは め現 個 き廣 代においてはグラプマ z Ø カ 哲學者 ŀ へふ所の 3 く知られた人々や其他諸專門 . リッ ť ~ フ や探究者の努力のみでは カ リタン(佛)、 • ク 的 クロ トリッ 哲學 1 玊 ŀ ク ٠ ٢ 超現代的 教會内の、 ゲ 念の現代的 ヂェメリ(俳) 例へ ź, フォン・ヘル ヂ 而して ばガ ノルソ カ 研鑽 IJ ツ ĵν 特 價 1 ヂ 的 ン 特 ₩ ク な 値 が IC ナ 部

> ۲, る。 實驗的探究と實踐的具體的技術より藝術制作に至る迄 學、 より 世界觀的秩序づけの意識に外ならない。 (Philosophia perennis) く全歴史的協同として或意味における『久遠 個の學領域の各自自律的發展であるのみならず、 屻 協同のみならず、 カト に統一一 政治學、 始めて形面 全體的全教會的 リッ ク的 貫せる世界観的聯闘を有して居る事で 經濟學、 上學、 形 而上學乃至學術復興の意識は學 世紀を通じ教父、 精神協同として而 生物學、 偷 の意識であり、 理學, 醫學、 敎育學、 心理 中 も単 IF. 社會學、 更に尚單 世 學 に其故に ス K の哲 現 コラに 更らに 代 iiifi 學 法 اح Ø 學 續 カ Ø あ 徘 個

六五

帷

物史觀的學理念において旣に世

の子等は無世界観

的

Æ

にカ

ŀ

. リッ

ク

とは對蹠的な立場におい

てマ

ル

ク

ス

的

然し

をも全くは弱れざる所以もそこにある。

然り彼等は

世 ŋ

に躓きをおくものであり又あり續けるであらう。

丈けの見地に立つ能はず、

從つてその分野丈に立つ人 ^的偏見より発れざるの

ŀ

. IJ ッ

ク學者は如何なる分野においても、

單

に其分野

人に對しては、

カ トリ

ッ

ク

誹

IJ

ッ

ク的宗教復興の

現象

を理

**^** 

۲ リツ ク的宗教復興の現象と理

的學の分科自體に就いて例を取れば、 學の理論 斯學界におけるカトリッ 出さる〜如き「自然法」 ても旣に田中耕太郎教授の勞作等においてその例を見 **ノにおけるカトリッ** 0 ア・バウホーフェ は自ら恥ぢねばならないであらう。「大學の危機」が云 (Universitas)の意味を即ち世界觀的綜合理念を實現し 云される今日たゞカトリッ に居るとなしたのは改宗以前の新教宗教哲學者オス モデルを特にルヴァンにおけるパリーにおけるミラ ク學者が同じく世界觀的に一貫せるを徒らに嗤ふ事 的及び實踐的無能を暴露された時に、 ルであつた。人々は此の「大學理念」 ク大學に見出すであらう。又具體 的思想の如きは實に現代歐洲 ク的學理念の復興の生ける證 ク大學のみは眞の「大學」 今日日本におい カ トリ

> 闘する限り、人々は特に現代フランスにおける若き世 代のカトリッ る丈でも充分であらう。 刊行とその成果を夫々専門の立場において反省して見 おけるカトリッ ク作家達の文學的活動を思ひ、現代英文 ク的學の立場より 而して宗教的世界觀的思想 Ó 種 × Ø 學術 一叢書の

六六

今日決して許されない。―― 鬼にも角にも、 學においてすら持つカトリック的文學の意義を思 きであらう。實際文學的領域において、 カトリッ ク的「行動」を看過する事は 然し注意す可きは我々は、 各自の評價は ふ可

當にある可きが如く營まれる時に其等は彼に取つてカ するのではなく、彼の哲學と實践と制作が正に純粹に、 は一切の真と善と美とが所詮神に歸する事を知つて居 カトリックは哲學を藝術をカトリッ リック的に規定されて來ると言ふのである。 ク的に規定せんと 即ち彼

### 79

ク的

つて數多なし得るのであるが、

我等はこ」に

カト

リッ

るからである。

示である。

1る例示は哲學自然學實践學の全野に

亘

ŀ

體的說明をなす遑もなく又諸領域における諸カト

. リッ

世界觀の立場における思辨學及び實踐學體系の具

學者を列撃する餘裕も今はない。

人々はたゞ獨佛に

理 念に就いて指示しよう。 次に 我 X はカト IJ 'n クの 近代西歐思想の結論の他 思想的復興を特にその 0)

體 **慾望と獲得とに沒頭せしめ、** 驅るよりは、 ける教會的共同體よりの分離はやがて國民的國家的 然的反撥として、 る。 主義によつて生命の生ける理想と原理とを失ひ枯渇 我 同 に基因するとなし得るのである。 西歐的思想に根源する限り、 資本主義的利己的 んとした。自由 體 に堕落せしめた。 に閉ぢこめられた人間は社會思想的に孤獨なる利己 **」、生ける全體的有機的精神乃至生命關聯よりの分離** ĺΖ 的統制」の必要とを痛烈に意識しつゝある。然り餘 つとして個人主義的 反動 され の生ける思想をも分解し、 これに對して<br />
今日人々は<br />
寧ろ内面的自己防衛の必 が近 的 にすらもっ 官能と利己の低級なる唯物的生活手段の のための自由は人々を高き生命 における經 自由 人間生活の「社會性」そのものと「全 近代西歐 競爭 而もと」においても我々はそが 無政府的自由主義が の唯物思想となつたのであ 濟組織の變革と結合され 思想におけ 物質獲得の そはもと「教會よりの分 哲學思想的に主觀と自 全體的生命關聯にお る個 ため 指 人主義的 の物質獲 摘 理想に z

共

Ø

4

家

祉

H

的

カ

ŀ

IJ 'n

ク學者によつて支持されたり、

或ひは先きに

者オトマル・シュパンの全體主義的 (Universalismus) 等しく非人格主義的唯物的 義的共産思想は眞實の人間性と社會生命の解放 集團人的社會主義を激發し産出した。 によつて自らの先驅と指摘されたカトリッ 的自由思想の代表的思想革命家ルッ ならない(階級的利己主義)。 らない。 内部より矛盾を意識 とを保守し强調した思想家は、 |他の一面にある反個人主義的反自由主義的反資本主 非人格的概念を含む限りにおいて訂正されつ」も 會觀が同じくカトリッ 思潮に逆流して、 田主義は自然主義唯物論と結合して、 の社會學主義的乃至國家主義的觀念が、 ヨゼフ・ド・メストルであつた。今日ウヰ 近代の社會主義的社會理念は近代個人主義 権威思想と「社會」の Ĺ ク的背景より生れ、 同じく唯物的 人格アト 而もこゝに近代個人主義 近代社會學 ソーと佛蘭西革 ム觀の雙生兒に外 かくしては近代 自然主義に 獨自的存在性 やがて自ら その  $\delta$ ン ŋ の社 社會思 總じて今 齟 非倫理 とは ⇉ 4 ΣĹ 想 0

n 7

自

1083

Ø

一六七

ŋ

·y

ŋ

的宗教復興の現象と理念

六八

共同體 IH hypo tatica)と、此の基督を頭とする彼によつて贖は 三位一體の永遠の愛、 カト れた一切人類の肢としての彼への神秘體的結合、 に發源し、 身の内面的生命過程 と有機的秩序の思想である。而もそは超自然的な神自 實にカトリック教會を貫く思想は「全體性」(Ganzheit) 0 人々が現代における「社會への轉向」、「共同體思想へ 會なる虁の母胎即ち基督の神秘體としての生ける教會 等の屬する本質において超自然的なる社會、 柢に終始 的學の背景において見出さるゝならば、 連帶性」の超自然的救濟計畫に根差せるものである。 (の第二の新しきアタムを祖とする一切人類の救ひの 轉向」を意識する時には、 言した「自然法」的國家及び法律理念がカトリック リッ の充溢より發源して居る事を思ふべきである。 ク的社會觀の復興を意味して居る譯である。 一貫して生けるカトリッ 基督の人性と神性との本體的結合(Unio (Processio ad intra) 永遠の共同體 それ故に或意味において ク社會觀が、 (Coaeternitas) 人々はその根 としての 精神的社 そも彼 即ち

> る。 められるのである。何となれば此の超自然的 の深き生命内容を展開し愈々高き生命目的に参與せし 在と價値を失ひ又無意義にされるのではなく、 Ø 想はそも基督教神學的思想の遺産に外ならないのであ 而して或種の社會思想家等によつて云々される此 レル等によつて更に强調された人間「連帶性」の觀念、 フの兄弟」において力强く叙述されマッ ものは、人類の超自然的「一體の思想」「全體的統體 はるゝ愛と善行の生命交易の觀念に至つて意識さるゝ 上•地上•淨罪土の滕利•戰鬪•苦惱の三敎會を通じて行 通功」、即ち基督の贖罪の溢れより發して一切信徒 第一のアダムの原罪の連帶性より、 一」の理念である。 「教會内」に生きる事によつて「人格」は自らの 此の基督の體としての超自然的な有機體的 ドストイエフスキー 新しき「諸聖 Ø クス・ 「カラマ 兴同 シェー 愈々そ 共同 體 の思 の天 人の 體 的

りにお

秩序づけ、その正當の生命根源に繋ぐための機關であ

叉そが正に超自然的神秘體なる限

その肢體なる人格を人格自らの究極目的なる神自身に

ると共に、

する。こゝにおいて權威と自由とは相矛盾せず、眞の 切の自由が正にその爲めに存する目的においてある自 申 おいて人格は最も自山なるへ然り積極 くるのであるからである。 あるもので、 て其れ自ら肢の目的として個々の肢に先立ち之が上に と共に最も自らを秩序づけられたものとして意識 人格はそこにおいて全く自らの生命を生 かゝる有機的生命的全體 的 なる自 山

然り眞正の價値の秩序が認められる所又有機的全體性 自由 て とゝより發して具體的に社會秩序と國家秩序 にお の觀念が生ける所、此れは當然しかある可き事である。 その政治的及び經濟的生活においてそは如何に適 の理念が權威の下に成立する事を知るのである。 v

れつゝあるかを次に概略一瞥しよう。 用され、 今日如何なる意味においてそは現實に實現さ

### 五

10 その原型 以上の如くカトリッ や國家社會觀に反對して立つならば、 力 ŀ ŋ を有し、 .,, ク 的宗教復興の現象と理念 近代的 ク的社會觀が超自然的教會理念 個 人主義的 自 そは明らかに 由主義的 經

濟

然る後に、 自身が如何なる意味において此れに備へたかを顧みて となし得る事が察知されるであらう。 又或意味において具體的に復興實現されつゝあるも 現代世界に於て新らしき秩序への志向の指針となり、 今日の政治社會の動向に之を指示して見よ 我々は先づ教會

17

うと思ふ。

特色づけられたりするのを聞くであらうが、 精神」としてカトリシズムが特に歐洲文學界において ると言ふ眞理への意志の智的再建の精神、 理性的實在形而上學の可能を主張しその樹立を努力す に述べた近代的不可知論と懐疑主義に對して積極的 人々は屢々今日の「不安の精神」に對して 即ち理 そは先き 再 建 O

du Spirituel)―マリタン―の文化秩序に立歸らせ, 提案せんとする態度である。 こに愛の秩序、 唯物下向文化秩序を神中心的 共に、寧ろ之を條件として、 價値の秩序の囘復を積極 更に近代の人間中心的 其故カト 「靉性の優位」(Primautè . リッ 的 に具禮 ク的社會革 的

秩序と眞理の絕對主義を回復せんとする態度であると

な

一六九

<u>ال</u>

見地か る。 新案道德革新案は、 眞 的區別を洞察明視する事を學ぶ可きであらう。 方を一義的に學的見方なりとなす迷信を持ち續けて居 先づカトリッ 至世俗政治的に意味づけんとするのを往々見るがそは ための提案に外ならない。人々は或ひは單に經濟史的 的 成立のためのプログラムに外ならず、 て居る。 「倫理秩序の可能のための、 價値の秩序づけ及び神への愛における隣人への愛の の批評に價する批評はその後に來るであらう。 彼等は先づ唯物的本質と宗教的靈的本質との基本 ら或ひは政策的意味から之を批評し唯物論的乃 總じて此の國の社會批評家はかゝる唯物的見 ク社會倫理に對する本質的無理解に發 すべて何よりも先づ神への愛の 原始福音的倫理の實現 畢竟する所宗教 而して し Ø

三世の 改 敕 現教皇ビオ十 新案を提議 におい カ ŀ IJ "Rerum novarum" (1891) て 同 教會は旣に普く知られて居る如くレ した。(前者は日本カト 一 担の" Quadragesimo anno"(1931)回 根本 精神に基けるカト IJ の囘敕において又 ツク刊行會譯、後者 ij ク社會秩序 オー

であるから。

特に具體的にこゝに提案された「職業團

典つて之を現今社會經濟事態に適用せん事を强調 ものである。『勞働者の大憲章』と言はれたレオ十三世 者は前者の宣布後四十年目に當つて前者の根本精神に は上智大學譯―岩波書店刊行―において全文が讀まれる) は之に倣つて、 の勞働問題社會問題の基督教的解決の指針に典り或 教會の聖職者並に教會外の純政 人治的法 せる

働者の生活向上のための數多の施設、公正なる分配、 律的政策にたづさはる人々によつて營まれた種々の勞 哲學及び倫理の實現は寧ろ今後の努力に懸つておるの 壌的なる革命的社會主義を排除し來つた事を人々は今 反省などが、 公正なる賃銀、 日愈々注目す可きであらう。 近代の自由主義的資本主義を掣肘し、 私有財産の個人的社會的意義の意味の 困難なる此の基督教社 破

に結合された諸職能團體を組織せしめて、 於ける商品化する組織に反對 されねばならないであらう。 人間勞働を『勞働市場』に して社會有機體 徒らに國家 一の調和

の相互協力」の必要と經濟の統制原理の要求とが注意

社會的 之に對して神の祝福を求め特に社會の風紀の道德的革 精神の活動する世界至る所において現實に見出されん 意味において具體的に實行されんとし、 のプログラムが今日 神である。 新を强調せるものが此の「教會」の社會改新再興 O として居る。 め、以てよりよき社會秩序を招致せしめん事を要求し、 ふ限り差向けしめ、 切の職業的活動を常に全民族の一般の福利地進 活動を煩雜苦重せしめずに自律的に秩序づけしめ、 |正義と社會的愛とに基づいて統制し 支 此の基督教的社會哲學よりの結論なる二三 ファ 個人主義的自由競爭の利己主義を シスト伊太利などにおいて或 又カトリッ 配 せ への精 でに能 ァ

存して居るものもあるのである。 教會觀念とよく相通ずるものあり、 る有機體全體觀的國家理念も亦もとカトリッ いてはカトリック的政治家自らの積極的建設努力に シ 更に又今日世界至る所において主動向として見られ スト國がヴァ チカン 市國家との協定以來、 人々は先づ伊 事實或る國々に ク的なる 漸次 太利 依 カ å

> ど壓倒的大多數の新教々會が國家的 り、其宗教政策に就いて言へば僅少の例外を除いて殆 實際ヒトラー・ヴチカンの協定以來ヒトラー政府其物 の根本方針は反カトリッ てカトリック主義への一致をも見出し得るであらう。 國家理念の積極的理念について言へば、 なる新異教主義的民族至上の自然主義を取らず、 に就いて言へば嘗つてカトリッ の要素を生かすものある限りにおいてゞある) リッ 又現在ナチスの政治においてすら、 シズムではない。 ク精神への歩みよりを見出し、ヘカトリシズ たゞファシズムが クではあり得なく なつ て ク中央黨の政治 に統 或る點におい 若しその極端 カトリ 一されんとし 叉獨逸 ł۲ シ 其の ムは ズ 居

て,

寧ろ異教的精神の意味に取られたナチス主義は、 致の前提とさへ見做して居る人がある程である。 かない。 自身に取つても危險性を孕む所以を認めない譯 こゝには現實において幾多の困難を含み、 墺太利は旣に普く知られて居る如くサイベル 叉極端なる には行 宗教

て居るのは、或意味においてカトリッ

ク的教會への一

ij

'n

ク的宗教復興の現象と理念

۲

フ

7

總理 フスによつて、 以來カトリッ 獨逸ナチスならずしてナチスに劣らぬ 精 嗣に よつて指導され、 最近ド

ル

七二

を現政 いて 治的に國家的 强 阖 は なる國家理念によつてヒトラー 府 積 極的 が繼いで居るのである。 K にカト より . リッ Ś 此 ク主義が指針とされ彼の遺志 Ø カ ŀ **佛蘭酉においては政** IJ ッ に當り、 ク 國の教會自 ح د ĸ 6 ぉ

の思想的藝術的な又社會政策的

なカトリシズムの復興

限界の外にある。

く惰性の中に眠れる如くであつたスペイン・カ 活動は真實カトリック復興を語るものである。此の永 の存する事は クは今や革命的 、イン政 情 K 周 おいてギ 刺戟によつて内面 知の事實に屬する。 i • ъ ブレス より 更に人々は最近ス (Gil Robles) 立上り、 新しき ١ リッ 0

之は今日我等の日本において如何なる意義と使命とを

ズムの宗教的復興の現象と理念とを反省したとして、

かくして我々は今日全世界的背景において

ヵ

トリシ

特 實行せんとするのを見る。 るサラザアル博士 の遂行にその 國家建設に努めんとして居る。 に最近傳 國總理 Ġ 組 るム 総 の位置にあつてカト 的 (Salazar) ラ 浙 動 ᆄ ル K 合衆國においてはN・R・A ム淨化運動の如きがカ カ の未だ四十歳を出です ŀ 更にポ IJ ッ ク IJ 的 ルト 支持 ク 主義を着 ガルに於け が ä ŀ l) 1) R

> リッ シ る枚擧と又その内容の鮮明とはか その現象を概略指示 に値するであらう。 ク教會の全體的一致による活動として現はれ、 ズムに根源する諸種社會的政治的理念の再興意 ク以外の人々によつても支持されて居る事は注目 し得たと思ふ。 かくて我 々は現代におけるカ ムる小論 固 より、 のなし能 仔細 た 識 カ .ト ŀ Ħ ij

ものではない。 b, 有するか? も或る特定の時 に直接に固着せるものでなく、 とすれば、 カ トリシ 又基督の王國は此 ズムはその本質において超自然的宗教 そは本質的 有せんと欲するか? 基督教は決して單に西歐のものでもな 間 的 地 上的民族と文化に K Ø 世の國にあらぬ 切 塠 如 1 一の文化 何なる意味 制 裥 0 附 歴 の國で せら 更的 K ょ いて あ であ 形 體 る

ず、 神の る國 引上げ聖化し永遠化せん事を自らの本質課題となすも のである。 は る。 切 定 Żι P 顃 ふて居るとなすのは抑々カト を以て、 のである。 0 切の民 ŏ 無限 と永遠化 時所位に を意味するものであり、 ばある程、 攝理 一切の自然の本質的固有價値を大膽に抱攝し、 如 に超絶せるものである。 囘限 何なる民族も彼に取つて他人なるも に豐富に實現さる可きである。 のである。 た ゞ 一・ 族一 計 りの 聖化 遺 然りカ 而して其故に如何なる民族如何なる國民も おける真善美なるものを超自然的 切の國民 K 獨自の 囘限りの他 切の神によつて造られし所造價値の肯 に與かり得ないものとてはない。否 おいて無意味なるものはなく、 ŀ ij 切 は各 個性を通じて神 シズムはそが神よりの Ø )時間 K 全世界包括的 々 的地 ŋ 夫 かけ換へのなき使命を負 正にその故に、 シ ķ 獨自 上的 ズムの根本主張であ 我 Ö Ø 自 個 然 々は純粹に日 永遠なるもの なるのみなら の で 人間 性と歴史と 價値に迄 b 又如何な 神の救 ので は 的 ない なる あ ×

寧ろ一切の真善美なるものを豐に同化し成長する事で

本的 る程 日本人たる事は決して西歐文化を排斥する事では けるカトリシズムの固有 を超自然的 ばならない。 否純粹に真正 本人であつて同時にカトリッ て我々に對するものではない。 個性の内に、 我々自らのものであり、 永遠的 カ 日本人たる事の トリンズムはそが神のもの 日本的文化の善なるもの美なるもの 價値へ高揚 の使命はあるのである。 内に ク者たり得るので 決して西歐 せんことにこそ日本に 日本的リ カ } リッ ズム 人の であれば ク者たら の内に日 Ь あり のとし なく 丽 Ŕ あ

國體 なきものをもその中核に保有 的道德觀念において正に自然的價値の有意義なる比 シ ズムによつて破壊せらる」のではなく却つて最 訶 理念において愛國的精神において又家族的社 して居る限 b そはカ 顃

類的に擴大せられるのである。

である。

卽ち超自然的

に高揚せられると共に普く全人

況んや日本民族はその

ŋ

ッ

ク的なるもの〜刚つの意義に矛盾なく参與するの

あるならば、

彼はカトリッ

ク的となる事によつてカ

ŋ

七

カ

ッ

的宗教復興の現象と理念

く單

に東洋のものでもない。

そは神と神につける全人

トリツク的宗教復興の現象と理念

ì

醇乎なる姿において永遠に生命づけられるのである。 カトリック宗教を外國 「宗教復興」が云々される今日我が日本の同胞が徒らに 西歐人の宗教視する事なく、

特に近代西歐精神の正に非カトリック的なる所以より

附記

を見分く可きであらう。

し」と、心あるものは深き洞察力を以て真實なるもの

七四四

カトリシズムの宗教的本質自身についてはカール 併せて本稿執筆を激勵せられた事を書上げた現在同 る歐洲政治界のカトリック的評價に就ては、ウゴリ 岩波書店近刊を参照されん事を。倘本論(五)におけ ン•ノル師の指示に從つて叙述した事を一言附記し、 拙譯「カトリシズムの本質」(改訂再版)

師に感謝し度く思ふ。(一九三四、十、二九)

を以て、宗教の問題に應しく、然り「鰋と眞とを以て」 ざるを得ない。宗教を理解せんとする者は宗教的態度 質」に、然りその永遠なる理念に注目されん事を希望せ 來りし所の幾多の缺陷を判別して、「カトリシズムの本

せねばならない。然も「樹はその果實によつて知る可

1090

### 佛 教 研 究の 新

久

野

芳

隆

に大もてである。 敎を平易に、 は見逃すことは出來ない。 教理を現代向きにする佛教學者は今世間 ラヂオ, 刊行物を通じて佛

佛教復興の氣運が一般大衆の中に芽生へて來たこと

大衆の要求に對してこの機會を失はないで之に應ぜ

今はたゞ耳や目に朗かな感じの講話に止まる。勿論從 舌の良さによつて歡迎されておる狀態である。只だ從 來る。しかし今は未だ深刻な要求といふよりも寧ろ口 窓淨机の下に襟を正して讀んだ聖典が安樂椅子により 來禮服を着して聞いた佛教講話が寢乍らに聽かれ、 遊戯に耽つてゐたのに對しよい清凉劑といふことが出 宗が徳川時代の弊習を守りその御用教理學者が術語 んと種々考究しておる教界の人々も相當多い。從來各 ながら肩が凝らないで讀める程度の復興に過ぎない。 明 Ø

るが、 獨立時代に適應しつゝあることは見逃せない事實であ その施設に見るべきものがあり、 喘ぎ、宗内に屢々内紛が絶えず、その曝露と、黨爭の深 教の復興でも何でもない。又他方に於て本山が負債 雲泥の差がある。 佛教運動も真向から否定された二三年前に比較すると 來反宗教運動によつて各宗の裏面が曝露され、 ばかりで各宗教團が終始してをるものではない。 化とは既成教團の最も悪い一面である。 してならない。勿論弘法とか傳教とか親鸞とかの各宗 の祖師方の御遠忌でその記念法要が營まれることが佛 つた現象ではない。人々はこの方面のみに注意してを 此等佛教内部及び外部の兩方而に起りつゝある復 教團内部の復興も著しいものがあることを見逃 この事はたゞ一般大衆の中にのみ起 學校、 傳道、 けれどもそれ 事業等 新しい K

七五

る

佛教研究の新しい芽

興的

氣運もその

源泉に溯つて考察すると、

明治初頭

Ø

で研究の進步を運ばして行かねばならぬ。となくぢりぢりと目に立たない而もしつかりした步調度く無いもので學者は須らく此等の調子に乗り過ると使つて現今の復興を單に一時の大衆の熱狂に留らし

とする。

高楠 進んで原始佛教及び後期佛教の歴史的批判に最もその 由討究の波に乗じた佛教の科學的研究である。 諸先生 影響は未だに大きい。 明 治時代の佛教研究の最も大きな收獲は世界的 姉崎 Ø 研 の諸先生の功績も過去のものとなつたがそ 究成績 は佛 敎 此に續いて木村、 周 圍 の狀態を闡明 長井、 した後、 南 字井 な自 儏

> 的批判、 等の諸博士の業績は夫々特異の個性はあるが大體 盛なる佛教梵語の研究との一致によつて出來た稱友倶 來益々盛んでその圓熟した佛教の知識と青年 特色を發揮した。 き継ぎの傾向のものとして今の問題には觸れないこと とは極めて最近の發表で世界の専門學者も追從出 **舍釋論の梵本校訂と獅子賢の八千頌般若釋の梵本校** ておるが今論ずることは之を省略する。 支那佛教研究、 い内容を有つものであるが此の種の研究は前時代の引 殊に教理史中心のそれであつた。 辻博士の日本佛教は多少觀點を異 其他望月、 椎 尾 井上、 荻原博士 常盤博 境野、 Ø 如 松本 き旺 は老 īc 土 歴 L 史

一層米だにその力に期待をかける所が大きいのである佛教研究を指導する力がないといふのでは無く、寧ろ別に老大家の設或は業績が過去のものになつて今日の究家のなしつゝある所を問題の中心としたい。それは輕視するものではないが今は寧ろ將來ある若手佛教研輕は老大家の現在に於ける業績或は學問的指導力を

t 人々を観察した方が色彩が變つて興味が深いと考 暫く清新の氣を吸ふ意味で未來の大家、 春秋に富

る。 面であると思ふ。少壯の國史學者の手によつて發表さ られるから今はこの方面に限を向けることとする。 流をなしておるものは佛教法制經濟研究所の存在であ n 無理もあり困難もあるが將來性に富む佛教研究の一方 を採つておるものでなく、 彩を帶びてゐる樣に誤解されたが,さら一面的の立場 主義が旺盛に唱へられた三四年前には、 かうとするものとがある。 會學的立場の研究と經濟史から佛敎を實證的に見て行 らるゝ點が多いが、何と言つても此の種の研究の主 た「日本宗教史の研究」の如きは仲々暗示に富み教 最近擡頭しつゝある新しい研究で興味ある傾向は社 之は唯物史觀から來る社會 研究の方向が若いので色々 多少左傾的色

異るが友松圓諦氏 ととが出來る。 所員に各々特色があり、 の研究發表はその代表的なものと言 觀點も研究範圍も多少づゝ

佛教研究の新しい芽

同氏の第一聲は佛教經濟思想研究第一卷即ち古代佛

性とか佛教文學の經濟的影響等興味深い問題を提供し た。 教寺院所有に闘する學説に滿載されておる。 て吳れた。遊離した佛教思想を教會經濟を基礎として **隨所にあり、** 當時若手佛教學者に對する反響は非常に 大 嶄新なる資糧論と從來の教理史を覆す考へ方とが 殊に佛教文學の傳說性、 佛教文學の黨派 きか

び僧伽」と「佛を上首とする僧伽」との字句 思ふ。たどその推論の中で最も同意し難い點 派の態度に闘する點が最も論點の優れた所であつたと 氏の所論中、 佛物卽ち塔婆物(Staupika)に就ての各 は に拘泥し 「佛及

その現實性を決定的に推究して行つた。

あり、 と說かれておる點である。吾人からすれば巴利文でも の史實が卽ちその黨派性が文獻に迄及した影響である ある文獻は佛と僧伽と一致したことを意味し佛在僧中 て佛及び四方僧とある文獻は佛と僧伽とが對 佛不在僧中を表し、 佛を上首とする四 一方僧伽 立關係

せせ

漢文でも佛を上首とする僧伽も佛及び僧伽も同一意味

0

に解釋する。

律の各現型、

及び經の各現型に於ける表

家に禁ぜられた營利行爲」を發表し、 考へれば議論の中心をなすことは疑を要しないが、 \$ 現と、宗輪論等に示された論諍とは別個に見度いと思 氏の結論を聽かう。 され難い點ではあるまいか。寧ろ此 Ø めて限定して推論した爲め前よりも無理がない。 方が同じ傾向のものでも穩健である。 ついての信仰とその經濟的意味」といふ論文の所說の 點が最も余自身ばかりでなく學者一般に直ちに贅同 しかし氏がこの點を反覆して說明しておる點から の後の 其後同氏は「出 今度は問題を極 佛殘 では 食に ح

正比例する。 發生する乞食修業者に對して、營利行爲を禁ずる度と 日くある與へられたる地方の生産力は、その地方に

れ、その勞作の棄權、生産事業への絕緣を條件として生於ては出家の僧尼は全然非生産者たることを强要せら加、生産力の强きものがあつたらしく、かゝる社會に

佛

陀が生誕せる印度社會は勞働力の過剰、

人口

の増

教研究の一傾向と考へることが出來る。

野、

Ø

究の任務と對象」に於て窺ふことが出來る。氏の佛教經 法も段々圓熟して來たことは最近の「佛教經濟思想研 ے 計が施主から支持されたのである。 ずしも右翼的、 右翼的色彩に乗じた様に誤解せらる1研究であるが必 て來た宗學研究であらう。前者が往々唯物主義に基礎 社會や其他から何ら保證されてゐないことを證明する 尼に對して何ら禁遏を與へないことは、 を有つておる様に解釋せらるゝに對 が進展し精緻になつて來たか早く見度いものである。 濟思想研究第二卷は近く出るといふが如何にその研究 この種の研究傾向に對して一つの奇觀は最近勃興し 仲々巧なテーマを捕へたものである。 復古的のものでなく、寧ろ進步した佛 逆にある社會が僧 して、 僧尼の生活が 氏の研究方 多少教 事

一概に宗學研究といふと人は直ちに各宗の祖師の記研究で最も努力しておるのは眞野正順氏であらう。、山川の諸氏を中心として討論が行はれたがとの種先般奥田氏の斡旋で宗學研究會が組織され、字野、眞

ない。 す 鍅 信仰の學を要求して止まない。 がの訓 á。 詀 菂 か し時代は其等の人々 **解釋に終始する宗門の護教的老大家を聯想** の専横的な解釋を許さ

之を祖述する。 成教團が歴史的 越しても宗學は存在すると思ふ。 く實質的には組 あると說くけれども、 師の信仰體驗を研究するのがその任務の最大なもので もつと進步した將來性のある現實教團の生きた しかし生きた教團の信仰は時代時代に 存在である以上過去の祖師 師 の信仰から雖れ 余の汚へでは必ずしもさうでな 或る人は宗學を以て祖 勿論形式の上では旣 祖 師 Ø 信仰體驗を超 を尊重

師 驗と一枚に成り切つたといふ時は少くも實質的には祖 Ø なつて咲く所のものは之を超絕した體驗である。其處 態と大きな相違を來す。 iの流を汲みその根幹に頼むけれどその花となり實と 説明でなく、 現實の生きた信仰體驗が祖師の信仰體 只單なる解釋の上、 文字の上 辯證的に進展して行くのであるから祖師當時の社會狀

睛

も若干の開きがあり、

著しくなると矛盾し衝突する

佛教研究の新しい芽

に宗教的

體驗の生きた實質とその說明解釋との間

に何

事

Æ ことがある。 Ш Щ

南泉斬猫の繰り返しを嫌ふのと同一趣旨である。 色であつて、禪で何時でも同じ様に庭前の柏樹子或は 學を解釋する時には上述の如き論述が許され、又事實 學に對して全力を傾注して說明しておられるのは 者が遺文と傳歴の研究に終始しておることは軌を一に ても淨土にしても真宗にしても、 と感する所に無上の法悅を感するのが宗教體驗の一 その祖師その儘でない信仰體驗を祖 けれど、事實に於て祖師その儘といふことは出來ない。 の問題としてその方が正し 上人研究の第一人者として當然な議論であるが廣く宗 ずは山川 ない。 かすといふことは説明の形式では祖師を一 日蓮上人の體驗を遙か後代の人が自己の體驗の中 なる把握を以てその本質とすると述べ 智應氏が宗學とは 祖師だけの内容を讃仰することに留るといふ 氏の場合のみでなく、 祖聖 いと思ふ。 一の宗教的 真言にしても天台に 殆んど總ての宗乘學 師その儘體驗 勿論日 體 齟 驗 の全 師 歩も出 進 Ø 信 上人な 面 ح した 日 仰 Ø 蓮 純

ゎ 生 5

七九

するが山川

氏

Ø

きた

學的批判の如く考へられ宗學が學的存在の價値なきも 0 ると考へられ、 は神學が單に護教的であり、 的の宗學ではあるまいか。この意味に於て從來宗學或 本當の宗學であり、 の如く考へられて來たのも亦止むを得ない。 宗教學とか宗教哲學とか諸宗教一般の ふ應用宗學が實際には現實の生 その純粹宗學といふのが責は抽象 主觀的であり特殊的であ

歸 結に到達せざるを得な 自由 [主義に立つ佛教學にしろ終局には一つの宗學的

的 るものと考へる。 純な學問的研究に滿足することは出來まい。必ず實踐 合理を止揚することを本務とする佛教に於て斯かる單 るなら歴史的 の立場を要求し、 從來科學のいふ合理性の限界內で佛敎研究が完備す 批判に止まればよいのであるが合理、 之を研究對象とする學問が成立す 非

向に注意を拂つておる樣である。氏の說に依れば宗學 が最も秩序整然としており、 さてこの種の新しい宗學研究では眞野正順氏の所論 叉意識的 に同氏はこの方

示

Ļ

佛の學或は

**祖聖の學だけでは不滿** 

足であり、

說く。

見て差支へない。氏は宗學の對象に就て三段の展開

之は第二の前の場合を別な意味で述べたものと

質を第一教團信仰の學、 おると言つておる。從つて氏は基督教の神學を参考と Ø して宗學の性質を考察しておる。 は基督教の 「神學」の方が遙かに佛教の「宗學」より進步して 「神學」と同じものでありと述べ、 即ち現實に一つの生きた教團 氏によれは宗學の本 基督教

が無ければ成立しない學問であるといふておる。

従つ

三に一定の信念の仕方を基礎として成立しておるとも 余の前述の如く、 學であるといふ。教祖の人格を中心とする學とは敎祖 者は單に抽象的な宗學といふことが言へると思ふ。第 のの特殊的信念態度との二つの場合を擧げておるが、 の人格に對する現實の敎團人の信念體驗と敎祖そのも とを豫想しておる。第二には教祖の信仰を中心とする て宗學は一般佛教學の自由討究と衝突する場合あると 前者が本當の宗學の中心問題で、 後

懐古的死學となり終ると

典或は教義中心では固化し、

生きた宗教かを具體的に提示してゐないことである。とに氏がこの立論から出發して然らば如何なるものが廣信仰を對象とする學であるといつておるが之は余のが出來るとしておる。それは宗學とは生きた教團の現が出來るとしておる。

の學者、宗立大學の中堅人物は殆んどこの種の研究傾てその數が少くない。主として東京、京都の帝大關係加へた學者は誰であらうか。勿論この種の人々は決し期以降の思潮を繼ぎ、更に之を發展せしめ精密の度を

おられる。

離れて從來の歷史的批判的研究とでも言ふべき明治中

さて斯くの如き二種類の新しい佛教研究の方向から

同氏の法華經に關する研究は學界がその全貌を知り度知れないが、筆者は若手と取扱つて述べて見る積りだ。本田義英氏を若手の仲間に入れたらば叱られるかも今二三代表的な意見を擧げよう。

向を保持しておると言つて過言でない。

く希望しておる。今はその片鱗とも見るべき「カダリ

佛教研究の新しい芽

yādriçā sthitā となつて h を用ひず、等の例を示してyod出土法華方便品梵文斷簡二種」なる論文を拾つてyod出土法華方便品梵文斷簡二種」なる論文を拾つてaを注意しておられる。即ち尼波羅本に Kāuçalyāis tasmins tasmins, lagnān とあるが Kāuçalyāis tasmins tasmins, lagnān とあるが Kāuçalyān: tasmin tamin lagnān とせられ s+t, n+t, n+l 等の連撃が tāmin lagnān とせられ shitāh たるべきものが kāmin lagnān となつて h を用ひず、等の例を示して yōdnīn lagnān となつて h を見かする yōdnīn lagnān となつて h を用ひず、等の例を示して yōdnīn lagnān lagnān lagnān となつて h を用ひず、等の例を示して yōdnīn lagnān lag

理的の相違が奈邊にあつたかを論究する。例へば此處機する人はあるまい。氏に從ふと從來漫然と漢譯原典機する人はあるまい。氏に從ふと從來漫然と漢譯原典を梵本とし藏本も同じ內容の飜譯であらう位の粗雜な上較研究を拒否して、夫々相異點あるのを力說し、そと較本とし藏本も同じ內容の飜譯であらう位の粗雜なを対本とし藏本も同じ內容の飜譯であらう位の粗雜な

の新

照宏氏 裨益する所が深い。 學の密教研究に發表 「マハーヴァスト」の研究をされ、その片鱗は高野 然 註 る場合その師を凌ぐ點も多い様に考へられる。西義雄 を發表しておられるが同氏 中論偈の諸本對照研究の如きは氏の論陣を窺ふよき例 との困難な仕事を倦まず續けて行く山口氏の努力を學 とは佛教研究の歴史的批判に於ける一步前進である。 梵藏漢本を同じ内容の異譯とのみ片附け詳細に各系統 承の相違に着限しておる。從來動もすれば同一論書 屢々一致點あるを認め、 K である)。藤田眞道氏は滯獨五年間ロイマ 中論 ねばならぬ。(聖語研究所載根本中論疏無畏論譯註と | 相異點に注意の限を向けなかつた缺點を是正したこ |の中論偈の解釋が佛護註及び般若燈論釋のそれと全 致 も佛教學徒に「マハーヴァスト地獄品の研究」 Ø 各種 他方月稱註と羅什譯との中論偈の讀み方に ō 註に於て中論の偈の讀み方が卽ち無畏 叉同じ教授の許で研究された渡邊 されたが獨自の見解多く、 各註釋の種々性から中論の傳 の說も亦特色あるもので或 ン教授に就 學者を Щ 大 て 0

> するに明治中期以後の歴史的批判的研究も昭和 **凱雜で見逃した點も多いから讀者の寬恕を得** 師島地師を凌ぐものがある。今は若干の人々を擧げた を廣く採つて言はゞ新性相學の樹立を目ざしておらる 識の研究を續け、 智系等の諸種の學說及び學統の研究」 れ、最近發表された「有部宗内に於ける發智系、 氏は坂本幸男氏と倶に久しく大毘婆沙の研究を續けら ぬ點もあるが今は匇々の際に筆を採つたので秩序なく がその他の人々の研究も特に取り擧げて述べ るゝが、是は從來の性相學を脫して更に深く、 であらう。又結城令聞氏は外務省の東方文化學院で唯 のであり、渡邊楳雄氏に次でこの方面に通じておる人 々暗示深きものであり、 →様である。 梶芳氏の般若經の原型に關する研究は仲 屢々この方面 花山氏の日本佛教研究はその の研究を發表しておら は仲々立派なも 度 ね 叉範圍 はばなら Ø 現代 非發 要

門以外

専門家でも

の人々にも理解されない論文が多々あり、 たことは誰人も承認する所であらうと思ふ。 に到る迄尙持續し、

以前よりも緻密になり、

專門化 專

不 究し用意して掛らなければ判らない。 と思ふ。 の佛教研究で最も發達しておるのはこの方面であらう 用意に讀むことは出來ない。充分その關係方面を研 從つて現在日本

氏 照璽氏の最近の論文であり、後者のよき例は宮本正尊 言はゞ外からの價値づけであり、後者は内からの進出 といふことが出來る。前者の研究で特色あるのは石津 容を組織づけ、 んとするもので、 つは宗教哲學一 の此處二三年の研究發表に於て見出し得る 佛教を哲學的に解する場合に二つの方向がある。 體系づけんとする仕方である。 般から推して佛教の思想内容を取扱は 他は佛教内部から佛教の有つ思想内 前者は

論佛教は歴史社會の夾雜性に支配されるが、

その具體

的立場を生かすことが佛敎本然の姿であるといふ。

ζ, 體にまで及んでおる書き方をされる。 原始佛教より日本の近代にまで及んで推論を進めて行 宮本氏の論文はいつもその構想が大きい。 横は東亞全體を目標とし、 更に擴大しては人類全 竪は必ず

は來るべき佛教形態の如何 佛教を佛教の思想を以て組織し體系づけ、 なるものたるかを暗示せん その意思

が

ことを出發點としておる。之が氏のいふ「東洋の覺證 とする。 含を單に教法のみと見ないで、 先づ氏は佛陀の批判的叡智を表現する文書阿 證法として探求すべ 立

場を守りつゝ而も思想辨證の發展態に隨順しておるも 學」の根本で大乗が一乗道を發見したのは、 のである。それが根本佛教としての運動で、 佛教の 常に佛

於て、常に純粹性と夾雑性とが辨證的にもみ合つて、 もいふべきものであり、 教とも、 的事實に於ても常に純粹性が汲み取られ、之が根本佛 考の發達である。 よれば佛教は一面分類組織の進步であり、 覺證の批判精神に立つた文化建設 その印度支那日本の長い發達歷史に 東方の光であるといふ。氏に 他面研究追 の原動力と

雑性との分類に對し、 といふのである。たゞ余は氏の得意とする純粹性と夾 **余よりすれば根本中そのものが具體的** 手際よき分類なりと敬意を拂ふ には各個 0

佛教が常に根本中の立場を忘れずに之を批判して行く

一大三

八四

かと思惟する。佛教が單なる抽象的の思辨哲學でない生活し、實踐して行く以外に純粹性なきものではない中に發現して、言はゞ氏の所謂夾雜性を活かし其處に

限り、

根本中とは個の生活に發揮し、

實践する立場で

斯様な意味を氏も全體に於て言はんとするのではないい様に考へられ、單的には氏の説明に表はれてないがあり、その純粹性は夾雑性と別個のものでないと見度

かと考へる。氏は明治佛教に於て村上博士の「佛教統

ある。

論

の統一のうちには

理論的統

一の純粹性のみで

る表現の來るべきことを俟つておつたので ある と いに最も適當な語として姉崎博士の所謂「根本佛教」なに試練を經て、佛教の理論的統一の純粹性を表示するを來雜的統一が意味せられておつた爲めに、それが更なく、大乘部派としての各宗を合同統一せしめんとす

統一、流通性を表示するいのちを根本佛教といふので教研究の正に落ちつくべき指標を明かになしたもので教研究の正に落ちつくべき指標を明かになしたもので接弟子のある一定の期間として年代的に限定して、次接弟子のある一定の期間として年代的に限定して、次接弟子のある一定の期間として年代的に限定して、次次の正に落ちつくべき指標を明かになしたもので教研究の正に落ちつくべき指標を明かになしたもので教研究の正に落ちつくべき指標を明かになしたもので

ても異議は言はないと言つておる。而も氏によれば護の基調を逸失せないもので、之を護教佛教學と言はれ代的採光のもとに組織せられ、比較宗教學、比較哲學には組織佛教學と名付けるのである。それは新しき近而して氏の根本佛教或は根本中は學的に之をいふ時

を反映せしむる作用を有しておるものであるといふ。にせられたる各時代史的意匠に對して、現代的新意匠

囘復せんとして出來た大乘經典とを貫通するいのちと

しての佛教精神であるといふ。而してとの明治時代に

氏によれば最も原始的なる阿含傳統の資料と、

佛意を

代の持徴を浮び上らしむることも出來、

教の根本的立場を明確にし、

それによつて却つて各時

斯くして明確

教の意味を、各時代に發達せる夾雑佛教を比較して佛

然らば姉崎博士の意味する「根本佛教」とは何か

૾ૢૺ

發表して行くかゞ疑問で、之がまた最も與味ある問題

L

行證、 提唱として「覺證の學」がある。それは自覺、 内容を示さないといふ世間の非難に對しては、余は寧 用ひて、大きな波紋を與へたに拘はらず、 ないが、余の考では恐らく後者の立場を採るのではな 参謀部とでも言ふべき役割を演ぜんとするのか明白で の究明に力を盡すものであり、一國民の心地及び行地 ろ氏を辯護せんとするものである。 つのでなく、 に適應する佛教を提唱し、 に立つて新しく樹立せんとするのか、 かと思ふ。從つて氏が「新鎌倉の提唱」なる言葉を かし氏は之によつて自身が現代的の佛教をその所論 信證の夫々の機構を明かにして、 寧ろそれら新時代の佛教運動 その實踐運動の第一線に立 勿論氏には最近の 或は自身が現代 人間精神現象 未だにその る計 辨證、 畫部

> 學中から天台をやり、 哲學の研究では若手第一であり、 判して行くやり方に<br />
> 石津照璽氏が<br />
> おられる。<br />
> 氏は宗教 して行くのであるから、 である。その長い研究の蘊奥を傾注して、 して、佛教を近代宗教哲學の立場を脊景として考 しておるのであるから好都合の立場にある。 の指針を與へるに好適の人物である。 である。 この佛教を佛教内部の思想から體系づける立場 未だにその方面の研究發表をな 佛教哲學の新しい方向に一つ 殊に獨逸哲學が得意 加ふるに帝大在 佛教を研 に對

たゞそれが未だ明確に新時代に對して如何なる形式で 來の世界文化の源泉とし度いといふ抱負を懐かれてお に貫通する國民精神文化活動に指標を置き、 氏も亦佛教を以て單なる理論とせず實践を究極と のちを本質とする用意のあることは見られる。 佛教を將 る。即ち自ら共に生き共に關係する實在的宗教的 之を積極的に表現する教理が世間的社會的事情に從つ を不可思議といひ、 について之を組織的 て多様性を帶び、種々相を表しておるのであるといふ。 して宗教經驗の特質は超越的境地を體驗することであ

氏によれば教理は從でその前に宗教經

に験があ

る。

丽

Ļ

る。

一八五

言語道斷と佛教では述べており、

に表現したのが教理

である。

前者 境地

ある。 場 具體的に種 構想に構へるが、 る。涅槃といひ實相といひ、 實際の宗教 の合理的思想構想のみを問題とすることは抽象的であ 面 の宗教 の産物である。 3的境地 的 々複雑な形に於て表れる、 之は究極の意圖に於て化他の方便で で、 が文化その他人間生 これらの事情を忘れて直ちに佛教 經或は論はこれを種々の思想的 自内證といふも要するに 佛教思想もその 活 の面 に於ては

邪魔になる。 従つて人間の台理的槪念は宗教的眞際に直参するにはたる價値であり、宗教的眞相と乖離したものである。否定する。少くとも世間的人間的なものは顚倒せられ不定する。少くとも世間的人間的なものは顚倒せられ解脱を教へる佛教では一度は必ず世俗的な人間性を

對 相 を表現する文書が豐富なのは如何なる意義をもつか 0 を絶す 立の相 相 對的 艄 的 にあるが故に絶對的なものを表現するのにこ な思想を基礎とした「學」は總て相對的 ጴ 學」によつて表現せんとすれば、 のは當然である。 而も佛教にこの絶對 言説の で、

> 論の究極相に於ては一切が肯定せられて、 究極が佛教の眞相であるといひ、 踐的に與へられる眞相は主觀化的のもので、 久遠實成といふ立場になり、 教的眞際に對立せるかゝる第二次的な言說も佛教汎 析といふことが重要視せられる。 義諦の立場で肯定されると。 説的な教法にうつすことは方便權施と考へる。 これが理法と教法との關係である。 宗教的眞相からすれ 第二次的なるもの この境地や事情の分 佛教 では理 諸法實相 主觀化 併し宗 が第 法を言 は質 湔

判して欲しいもの は氏が常に天台方面 新なものを捉へて傾聽に値するが、 なるものがあるだらうと期待して止まない。 だ西洋の宗教哲學から批判して新佛教 せといふならば、 ておることである。 氏 の獨逸宗教哲學と關聯して說く佛教哲學は常に清 少くとも華嚴に於ても同じ立場で批 が豐富に 然らば如何すればよいか注文を出 の資料のみをその所論の基礎とし あり、 唯識 余の遺憾とする處 の如 の將來の指標と きもまだま

溝

口

駒

造

ではあるが、 相當强く現れてゐる。此の動きは現在まだ極めて微弱 界の一部には冥々裡に全神道の宗教性認識への動向が 埒外の存在とされてゐるが、 の宗派神道だけで、神社信仰を中心とする固有神道は には宗教として働いてゐるのは公認された所謂十三派 そして神道は如何に之に對應してゐるか。最も表面的 現代の宗教的機運が神道の上にどう動いてゐるか、 確に注目すべき將來を豫想させる。 近年の事實として、 神道

式に否認された。 くこゝ三四年前まで神道の宗教性はあらゆる方面で公 然の歸趨であると云ふべき事かも知れないが、ともか 勿論此の突進は神道學界の一側面から、れば寧ろ當 學者としても、 神道を宗教であると

國民主義運動と神道の宗教的動向

之を時代の真たゞ中に突き出した。それは國民主義運 突然の機發がグイグイと神道の尻を押して、遮二無二 く闘はれたが、 教法案を中心として、神道は宗教なりや否やと云ふシ 衆の支持を受け得た。幾たびか姿を變へて隱顯する宗 論するよりは、國民道德として觀る說の方が、より多 久に繰返され續けられるものと思はれたのであるが で恐らく衋期の見通しのつかない此の論爭は、 ーソー論議が帝國議會の議場に、或は講壇に、根氣よ 遂に何の歸結する所もなかつた。それ なほ永

只著しく目立つて見えるのは、此の轉機以來、極めて それが爲に神道は必ずしも良い効果を受けなかつた。 なほ人々の國民的感情を激しく白熱させたが、 此の日本精神の强調は確に神道人に自信を持たせ、 動が促した日本精神作興の叫びの効果である。

定めて、

之を援護する爲の陣地を構築する事

<sub>መ</sub>

ら始ま

が、 性に歸らうとするのは、 D. のである。 教的企業家のみならず、學者の間にも強い影響を及ぼ 向を取り始めた事である。 論所謂神社神道、 が爲されねばならぬ。 併その實踐に移入するに先だつては、 して、次第に神道の宗教性を認めさせる事に効果した 緩徐ではあるが 事をどう見ればいゝか。 今までの國民道德的側面の强調を離れてその本然 これは確に意外な副作用である。 國體 裥 道 而も果して其の十分な心構へが 一神道をも含んで 全體 寧ろ自然の**趨勢**であるが、 そして此の動向 本來宗教から出發した神道 を通じて 必要な準備施設 宗派神道 は 宗教 我 部 への 々は の宗 位は勿 動 乍 此

> 確に神道の基本的な精神にも良き働きかけをしたも 社崇敬の事實は必ずしも强く現れなかつたのである。 日本精神が熾に説かれてゐる中で、 去一二年の活きた事實が證示するところである。 與へる効果は甚だ偏面的なものとなつた。その事は過 であつたが、 皇室國家への忠誠に全國民を燃え立たしめた事に於て つた。此の工作は非常時日本の國民精神を緊張 の精神には多く觸れなかつた。そこでそれが神 他の一側面で而も全體 神道の根髄 の根臓たる神 にたる神 に置 即ち 道 K

敬

出來てゐるかどうか。 への點である。 我 スク 前に問題となるのは専ら 専ら認めんとする側の論述は、寧ろ往時の歴史的 最も公平に言つて、

その理由は何處にある

**D** 

神社に國民道德的崇敬の對象を

問である。 る。 ると, 關心を層深する所以であるか否かは、 乍併斯. 確に神道は國民道徳としての道を歩かされ 神道を日本精神の根幹とする説明、 かる動向を進める事が果して國民の 可 なり大きな疑 神道と 斾 てね 道 的

に合致するものである。

官撰史典たる日

本紀其他

を見 經過

時 側

面

に强く偏

して主張する事から出發してゐるが、

近

神道は宗教なりや否

やの論争

は、

神道の各

の日本精神の鼓吹は、

その國民道德的側面に目標を

た理 惟 烈なる提 適正であ 神道 th は其處に存するの (又は皇道) 促唱が、 るにも闘はらず、 神社信仰の增度を必ずしも來さなか との一 である。 致を說く論辯 日本精神又は皇道 我 人々は 此の問 が、 それ Ø 題 证 を愼 盛熾 自身 9

重に考 私 が脅て他の へて見ねばなら 場合の論述に於ても觸れたやうに、 Ŕ 詗

て、 専ら惟 重 形上の儀式と化し、 ならぬ。 形態に向つて加へられたものである事 任を佛教に委譲し、 Œ を同じくするものとして説かれてゐる。 道は其れが哲學的思辨に上され |要なる祭式は、 に一致する。 専ら政治的倫理的行程を進みはじめてゐたのであ 神道即ち神皇其れ自身の治道として說く事とも 曾ては宗教的祭禱の自然表現であつた幾多 乍併此 此 神道 殆ど全く宗教分を剔去された後 Ø 時 の解釋は神道が在來の宗教的職 旣に はその本然の 1精神的 た時から、 興奮を伴はない外 に注意 Ь これは神道を のから變質 皇道と本質 され ねば L Ø 0

社

完全狀態から神 明 治 維 主義運動と神道の宗教的動 新の大方針 道を救 ひ取つて、 たる祭政 新に之を本有の宗教 致の宣示は、 此 Ø 示

> み る。

は

更に之に油を注いだものだと云へる。

る。

の政情 として神道生命の活現を期 的燃焼に置き、 の變化は、 皇室と神社とを國民的精神團結の中心 折角の大方針を歪曲して、 したもの で ある が 꼐 道 その を全 後

然宗教から隔離する事に結果した。

當

Ø

政府當局

ず、 之に拍車をかけ、 道を専ら國民道德論 存在する事は、 **残渣の幾分を負ひつ」國民道德的崇敬對象としてのみ** 道を宗教競爭の外に保全する所以であると考 あるが、 に對する國民的 時 神社を國民道德的崇敬對象に止める事 神社が宗教圏外に投げ出されて、 惰性的宗教熱度の 政治工作としての日本精神鼓 感激を次第に稀薄にした。 としては、神道を宗 の立場か らの 漸 み観る學者 减 教の範 に正 比例し が、 而も宗教 際に の論議 そして 吹は たの 貴き神 て 入れ は 훼 的 で

に清眼 無名戦 所謂神道 JH; の主張は勿論正 Ļ 士の墓と同 人は 國民倫理的片 湔 社 が 視すべきものでない事を熱辯 し 真 いものであるが、 の本質上、 呵 K Ø み觀點を置い 記 念碑、 皇道政治 記 て 念館 論 Ø す 或

國几 の宗教的

である。

神道を國民道德的側

面

から說明

す ź

17

は、

て 斾

×

の勳績を日本文化への直接間接の貢獻に引き附け

議を昻 實を確認するのであるが、 的 史上では曾て國民の神信仰 **録示されてゐるが、** 0 雄神を齋祀した神社 が存する。 は日本精 德的崇敬 する事に導く危險性がある。 次第に神社を記念碑記念館視し、 )高調によつて参拜者數の激增を見た事が、 な神社 揚することは ĸ 斾 の對象たる通性を持つてゐるからである。 對 日本の建國に直接な神々、 の呼號が盛になつて以來、 して は、 他 は、 國民の尊崇が急劇 好 の氏神社又は産土神 非常時が醞醸する國民的 むと好まないとに關 其の崇敬には自づから限界 の根臓を成す重要な存在 それ等の各々は共に皆道 無名戦士の墓と同視 又は歴史上 或る一部の根幹 K 加は 社 統計的 は、 は つた事 らず、 宗教 感激 の英 私 で K して、 滿と焦燥とを感じはじめた。 説くことが此際最も時機に適してゐると私は考へるも

教が、 ギユ 人間 のであるが、 スト・ に神を認め之に崇敬を致すことを說いた所謂。 結局羅馬舊教の破れた革袋を譲り受けたも 7 乍併單 ントが、 に其れのみに偏傾する事 類の進化に或る寄與を爲した は めと 人道 ォ ì

ものではあるまいか。 熱狂的な叫びの中に在りながら、 多く顧られなかつた其れと同じ軌跡の上を走る 神道人の或るも 次第に此 Ø は、 日 Ø 點 本 に不 舳

そして其處に極めて微弱

0

道を國教たらしむべしと云ふのが其の主 眞實に日本精神を徹底せしめる爲には、 ながらも神道國教運動の芽が或る一 隅に 賍 旃 たる理 の機 え出 會 H し ic た。 で あ 帥

も遂に表面 の宗教化に關心を持たしめる有力な素因の一つであつ 化しなかつたが、 **とれは神道人をして神道** 

九〇

確に

神

社信仰を中心として立つ神道を危機に導くもの

た。

る。 何等の ね る。

Ď,

る傾向に氏神の社、

産土神の社を置くことは

表

面

的

歴史事實をも

記錄されてゐない

からであ

祭神を持つてゐるが爲に、

漸次に民衆

から

遠

つのか

n

7 な

それ等の

神々は、

日本の國家的發展に關

しては

つた。

此の運動は内部的

には甚だ熱烈でありなが

Ġ

m

あつたにも關はらず現代の常識を以てしては不可解

の高揚 支那的 mena へば た。 學院大學の植木直一郎博士は、日本大學に於ける神道 道關係學者が神祇實在論に觸れ出したのは此の頃 神職の中にさへ、 神道にあつては在來の通有事象であつたが、 は、一層强く其の傾向が見られた。凡そ是等は、 とする學者をも生じた。晩年の補永茂助博士の如きに 神道の神々は次第にその宗教的成分を濃深されて行つ 講演會で、 ではない、 であつた。 斯うした心傾向は微妙な働きをする。 降神現象と闘聯して、 Telepathy, 神憑、轉じては Telekinetic pheno-が一 の方面にまで觸手を伸ばして真面目に研究せん な「神如在」の思想を排して、「神は在すが如し 部神道人の間に神道國教運動を喚び起 其の説を支持した。斯くして隱約の間 現實に在すのである」と大呼された後に、國 或る日の神道小集會に於て紀平正美博士が 神社を只國民道德的崇敬對象に止め 死後の人靈の現界交通、 神道家並 日本精神 宗派 元神 K から 例

ものはない。これは神道に與へた日本精神作興の効果者と雖も、神道の片面に於ける宗教性に目を向けない見た。現在に於ては、假令、國民道德論の側に立つ學に至つて、神道學者の學說の分野にも、次第に變化をることに物足りなさを痛感する人々を相當多く生する

の最も著しいものであると思ふ。

宗教とは何ぞやといふ事の定義を前提とするが、 社を非宗教的對象として取扱つてゐるが、「國民の方か 會教化目的の著述であるが、その第七章「祖先と神道」 定的な定義はまだ出來てゐない「併し人間といふもの の下した定義は區々であつて、萬人を滿足せしめる決 らは是れを宗教と見る場合が多いやうで」あると觀察 の最終節「神社と宗教」の題下に於て、(一)國家は神 義能博士が、 我が國民生活の原理・政治宗教道德等我が國文化 べての方面 『かむながらの神道の研究』は、 (二)神社が宗教對象たりや否やの問題の解決は、 の根柢基調として惟神の道を觀てゐる田 從來の所說を集約されたもので、 我が國間有 の大道 本來社 學者 のす 中

國民主義運動と神道の宗教的動向

に宗教といふものは離れられない、

日も宗教なしで

との結語に達してゐられる。

成めて往かう」とする處に、

神道の生活原理が存する

としてゐられる。是等の論述を通して見られる博士

神社観は、

可なりに宗教濃度の深いものであつて、

な

Ø

德性 昭和 神道 とは「皇室の奉戴・神祇の崇敬を中心として展開しつ に據つて其の學說を檢討するに、 教と認める事から拒否する學者として有名であるが、 に宗教的要素の存在を肯定しつ」、 敬非宗教論の立場に立つて、 次に國學院大學の河野省三博士は、早くから神 K に基點を置いて其の說述を進めてゐる一 九年五月末に刊行された博士の近著『神道學序說』 「日本民族 の最も純な信仰」を認め、 宗教論者に對抗 博士は神道の國民道 而も其の本質を宗 叉 面 L に於て 神道 心社会 神道

國)を最高至善の理想的世界(高天原)の姿に修理固とし、「神と人と一體となつて、不完全な現實の世界(類大神を中心とする神祇信仰を根柢としたものである」といるる日本民族の傳統的信念及び情操なのである」と

社には教義と信者と布教機闘等を闘いてゐるから行政 す六個の特色の第一に先づ「神社は日本民族の宗教的 上(卽ち嚴密な意味に於て)全く宗教ではないが 信仰の對象である」ことを學示し、 初步の議論」であると喝破しつゝも、 に宗教的要素があるから宗教だと解釋するの の豐かな方面の發達」を認證してゐる。隨つて「神社 ほ殊に神道の祭祀を論じた章では、 なほ進 著者自ら「宗教 神社 んでは、 の性質を現 は極 めて 湔 味

爲とがあることを承認してゐられる。即ち現在の河野

•祭祀•祈願•報賽•神符」等の豐かな宗教的要素と行

神

博 て 士 は宗教に屬するが、嚴密の意味の宗教ではなく、又 は神社又は其の崇敬は、「宗教學上の研究對象とし

v

道 摘してゐられるのである。これは田中義能博士の で神社崇敬の宗教色素を以前よりも一層ハツキリと指 宗教行政上に於ける主なる宗教ではない」と云ふ所ま |は社會通念としての宗教ではない」とする說と| 一神 脈

相通ずるものであるが、 を認め、 これは倫理道德、 を看取することが出來る。 に神職並に神道關係學者の思想底流の繊細微妙な動き の關係」と云ふ類の表現を發見するとき、 の宗教と全く其の取扱ひを異にし」とか、「他の宗教と に書き出されたらしい「國家に於いては、 信心・稱名の宗教的信仰方面 王法爲本の處世的現實方面に俗諦門 併し乍ら著者が恐らく無意識 稍不適當な比較ではあるが に眞諦門を認め 現在、 我々は其處 一般

ものと見てよからう。

ばかりでなく、

神道の宗教性の强い認識にまで達した

教論と非宗教論とは、

**ゐるだけの相違に過ぎないことの確實な認識に達した** 

## 74

然別個の新しい立場から神道を見直さうと努力してゐ 以上の神道宗教論 群もある。 神道國民道德論を外にして、

る

けで、 欄で, Cosmogony を主張した。これなども新しい見方であるとは思ふ る學者は、 Khaos しかし其れは空想的 ことは、確に面白い一見解であるに相違ない。又、 例へば最近に國學院大學の堀江教授は讀賣新聞 神道の流れに内存する法則的・ 神道に大宇宙主義を認められたが、 から諸元神の生起を説いてゐる點より見て之を 神道を 若くは Romanticism ・神秘的な點に於て僅 Cosmology に關係づけて論ずる で說くことの適合性 制約的 はに相通 日本神 秩序的 宗教 ጴ 話 だ 'nς

國 |民主義運動と神道の宗教的動向 ないやうである。

要するに現在

の神道學界は、

神道宗

に對立するものとしての二元的差別觀は立てられてゐ

の二家の神道説に闘する限り、

何處までも耐道宗教論

少くとも此

る浮土真宗の真俗二諦觀と相似たもので、

各楯の半面に即して説き立てよ

В 此 が最も注目されるものである。そこで、 K らうと思ふが、 面 ついて考へさせられる。 の歩みが進められるかは疑問であるが、 の哲學觀は、 のとは 相容れ 當面の動向としては確に宗教への歩み 將來もなほ神道に就いて爲されるであ ない憾がありはしまいか。 將來何處まで 我々は此事 斯ういふ方

佛教が宮廷に勢ひを占めた時以後の歴史事實、 及び

ね る。

悩める魂を現實の生活苦から濟ひ取つて理想の

粹観點から神道を見直すならば、 明治政府が其の行政々策上並に法制上指示した位置に 神道をヨ 取る事は神道の原態に遡つて考へるとき、 に宗教たる事に終始する。 湔 き出す事 あるが、 祉 信仰を觀る事から暫く離れて、 が、 リ理論的進化を遂げた現代諸宗教の前 宗教としては原始的半裸體に近い現在 果して神道のために、 故に神道が宗教への歩みを それは本質上明らか 良い事かどうか。 現代宗教學者の純 正しいので 一の姿で ĸ 突

> 直接に親しい溫い慰めを與へる力には乏しい。 ら鎭靜して安心を求めるとき、各個人の心奥に觸れて、 を燃燒せしめる力は十分であるが、人心が漸く昻奮か 神道は其の傳統の日本精神的側面に於て、 國民的 脆げな

がらに神々の救濟は説かれてゐるが、それ等は常に概

ね佛教の外被膜を透過してのみ現はされ

たに止まつて

彼岸に度す神の手が、 れてゐないし、 叉、 攝取不捨の福音も本源的 誰の眼にも見えるやうに には説 は説

補强してかゝる必要があらう。 **神道を宗教として將來に活かす爲には、** 長から妨げられてゐた長い間の歴史の所産であるが れてゐない。これは神道 が佛教に被覆されて獨自の成 神道の本 原的 是等の點をも 性 「質を洗

多く此 崇敬の宗教化を希圖する人々の凡ての論議を通して。 ひ立てゝ單に之を宗教であると言ひ放 甚だ不徹底である。 の點 点に觸れ てゐるものを見ない 而も耐道宗教論者、 のはどう云ふ理 にしたゞけで 或は神社

ĩ

最も表面的に考へるならば、

理論上の問題ではなくして、專ら實際上の問題である。

由に因るのであらうか。

とれ

が此の際慎重に考へられねばならぬ事である。

そ

は、

して其れ

は

神道に教義が無いとか經典が無いとか云ふ

象から全然拒否することが許されるであらうか。又、 檢討する時、學者的良心に訴へて果して神社を私禱對 るが、 祈 加 最も露骨に言つて、 於て共事實は つて行つた神道信仰の内容は如何であつたかを忠實に 蘟 加 には與らないものだと言ひ免れることは容易であ は本來國家的・國民的祭禱の對象であつて個人的 神社信仰の 如 何 祖源を成す日本人宗教の原 神社を單に國家的祭禱對象に限定 佛教の被覆下に佛教と融流して育 初形態に

づら始められねばならぬのではあるまいか。 に真摯な考慮を拂はねばならぬのである」と主張してれる。神道の宗教への歩みは、國家的であると同時に、れる。神道の宗教への歩みは、國家的であると同時に、れる。神道の宗教への歩みは、國家的である」と主張しての敬神觀念卽ち神社の崇敬とについては、識者は十分

## 五

策であり得るだらうか。

の宗教的主要性を肯定し、神社信仰の再宗教化過程を

することが、

神社.

信仰を熱烈旺盛ならしめる適當の方

程度の如何に關はらず、

神道

の大衆の新なる關心が見られるだけで、 るべきであるが、 る場合、 か の關係に心引かれる。 て普通に呼ばれてゐる佛教興隆の新氣運と浉道運動 される事を考へるとき、 ζ, 現在のやうな形態のまゝで、 少くとも神道の限界内に於ては教勢增高の痕 當然に基督教も神道も其の思惟の中に容れ 現前の事實としては、 宗教復興を最も廣義に於て考 次に我々は宗教復興の名を以 **神道が宗教の中に手放** 基督教はとも ひとり佛教

國民主義運動と神道の宗教的動向を論じ、「固より神社に内在する日本民族生え拔の信仰特に重要な奉仕上・行政上・教育上の問題であること宗教的行爲を如何に展開し、如何に純化すべきかざ、の立場から『神道學序説』の河野博士が、神社に伴ふ

然るに此

の問題については、

等ろ神社

の宗教化に反對

考慮せねばならぬ當面の須要問題でなければならぬ。是認する以上、それ等は學者としても豫め愼重に研究

とそれを中心として日本精神が展開しつゝあるところ

を指示する事に

も困難を感ずる。

此の事象の上から見

眼

九六

關しては、既に佛教々內で賢明なる自內證的洞見 に又 動いてゐるかどうかに疑問が持たれる。 てさへも、 に至つたとは考へられないばかりか、 けたことに因つて一たび宗教を見棄てた民衆が、 れは漸機頓機の一切に對應する感度の鋭い動きでなけ の宗教者を通じて非常の協動努力を要する。そして其 されてゐるから、 の場合、總ての宗敎を眞實の復興に置く爲には、 . ぱならぬ たす時、 嚴密には果して翻邪三歸の信順心が深 曾て直 無要なる重複論議を囘避するが、 接間接に唯物主義の强力な示唆を受 凡そ此 の點 部

神の無量光を讃仰することに大なる關心を持つ なほ佛教につい 容易 總て 元が爲 此 K ĸ

とき 教各宗の間に通ずる日本精神への流動となつて現 宗のアンテナに感ぜられたとき、 を以て期待してゐた。 私は所謂る日本精 近き將來に必ず起るであらう新運動を强い 神の電波が、 其處に或る想像を描いて、 昭和 そして更に其れ 八年春 に於て眞 凡そ 興味 れた が佛

> **うに讀んだ。それは日本民族精神の深底に融け合うて** 道諸祭式との聯關の研究、 には、例へば佛教密部の供養儀軌・三摩地儀軌等と神 寄りをするかと云ふ事などは、 も潜在的融通性を持つ真宗と神道とが、 的には相互反撥性を持つが如く誤り解せられつゝ、 道と深い關聯を持つた天台・眞言の二教は勿論、 しての事であつた。 る大規模の日本的宗教運動を見ることが出來ると豫期 流れる圓融無碍統一普遍性 ら觀て確に注視すべき事實であると思つた。又一般的 に觸れる限 の佛教家の日本精神論は一つ一つ貧るや 傳法開山の根本時に於て廣義 神佛兩敎の の現れと、それを基調とす 過去の宗教思想史上か 中間 如何なる進み に介在して 表 が神 丽 相

來、 された日本精神關係の著述及び論文は、 本精神の叫びが最も高く揚げられた昭和 近く昭和 九年十月までに佛教者の手に依 假に私の 八年十二月以 つて公刊

是等の豫期に對して裏書拒絕の態度を示した。

然與起せねばならぬものであつた。

しかし事實は私

凡 そ日

多く其の融會に資した修驗道の基礎的研究などは、

ŧ 明心とを説きながら兩者の共通點に觸れず、神道に「ま 味を繋いだ真宗關係の諸學者も、 神社崇拜の問題 中樞を成してゐる神道、 的 侶と忠君愛國の事蹟と云ふやうな日本精神の國民道 法 數 場での椎尾博士 『日本精神と宗教』同じく深浦正文氏の『日本精神と佛 底に流るゝ神ながらの道』龍谷大學教授西谷順誓氏の こと」を認めながら寧ろ之を第二義的な俗諦の中に置 日 本願寺で佛教護國團により催された佛教文化講習會々 真宗の立 旦つ現 |本精神研究パン に上るのであるが、 等の著書を初め、 歸 側面を僅に外部から撫でるに止まつて、 皇室御歴代の佛教御崇敬、 一命の絶對信を缺く單なる恭敬を排しながら、 一場から論じた曉烏敏氏の『親鸞上人の信念の に記憶に留めてゐるものだけを擧げて見ても に觸れたものは殆ど無い。 の講演筆記、 フレ ッ 啓明會に於ける高楠博士、 其の大部分は皆、 殊に佛教とは最も闘 トの類を算入すると非常なる その他各宗派から發した 鎌倉五山と武士道、 七佛通誡の意淨と清 聖德太子の憲 私 その深部 が最も與 係の深い 築地 僧 日 德

憾な事と考へる。

乍ら、 說かず、 本精神の根鏡たる神社の廣前に歸命禮拜すべきことを  **酸佛棄釋の時代に二三の僧侶が、** 妥協的態度で日本精神を說いてゐるだけの事で、 全心を任せきり之に浸りきつた宗教として、 て「おつきあひ」に「お座なり」 精神に徹底した所說を吐き得てゐない。 V た態度と擇む所の無いものである。 まだ全く日本化された宗教 所謂る王土に孕まれた日本大乗の教法 ĸ, 時潮 ——日本精 私は之を頗る遺 三條の教憲を說 に壓し動 所詮は單 教祖 浉 か Ø で され なる あり 0 中 值 K

1113

ても することの必要を認め、 坩堝の中に、 のは殆ど無い。 民族的燃燒をすると共に、 事ではない。 に堪へない程に、歴史的職業的對抗感情に燃えた漫 併しこれは單に佛教者の上にのみ非難を向けられ 11三の人々を除いては、 佛教其の他の餘教と融け會うて、 耐道學界に於ても、<br /> そして其の總てを 其の方面に研究を進めてるも 銘々の 日本精神といふ大きな 個性を一層强く發揮 神道 々指摘するには煩 Ø 總 7 Ø 烈し 側 に於 る

國民

主義運動

と神道の宗教的動向

雜

現代に失はしめるものでなければならぬ。教者自ら宗教復興の氣運を踏みにじり、宗教の機能を安との中に各宗教の間で投げ合はれてゐる。これは宗厲と嗤笑との論議が、增度しゆく世界的危機と社會不厲と嗤笑との論議が、增度しゆく世界的危機と社會不

ものであるが、皮肉な事に我が宗教界では、各教が民じしの經濟危機から起つた自主的結束機運に促された日本精神作興の叫びは、世界大戰後の歐洲諸國己が

立つて、日本精神を解釋するに趣る傾向がある事前述族的に結束する代りに、獨自に利己的・自主的位置にものであるが、皮肉な事に我が宗教界では、各教が民

の氣運を以て、日本民族の指導原理を古神道の中に求掌握に限らんとする一方、佛教家の側でも、佛教復興隘な排他的神道觀に卽して、日本精神を自恣の特權的の如くで、所謂る神道家の或る人々が、雅量のない狹

るのみで、大乗主義的徹見に立つて、同一民族意識の觀る類の擔板漢的片見に墮した小宗我の議論を上下す佛教の深遠なる哲理を追究するに至つた結果であると思想の根本母胎として働いて、之に良き成長を與へためることに間もなく空虚を感じ出した現代人が、日本

宗教性への歩みと相俟つて日本精神の最後の最も大き若し此の大きな融會が爲されたならば、それは神道の誰にも見るを得ない。これは返す返す遺憾な事である。中に救世の大願を達せんとする種類の指導理論は殆ど

ベ關果判 日本 ・

昭昭和和 宗教研究發行 三册(半 製 複 六册(一年)金五八0(送 不 九年十一 九年 册(會員)金五,00(送 册 + 年)金三,000送 月二 月 ED 發行者 Ep 綿 1,00(送-0%) 輯 刷 刷 + 右代表者 者 肵 者 五. 日發行 共 共共 岩 妨 宗 東 粟 京帝 話替京 東市 京 京 京 敎 員の紹 添へて發行所 會員 市村 īħī 市 新 國大 芝京芝 芝村 芝野 第 芝 研 さい。 希 + 1 G. μú 和介に金五圓さの定の方は現金 B) 出 Fp 九芝 芝 新 新 宗教學 卷鄉 公 橋 繑 公 阗 Æ 四 六刷 図 版 は現 六 Φſ 七七 御 × 號 七 , , 究桿 を 申 七 七 , 室治内部 器番+社 四藏 十雄

1